lT t ’ P o Dep. legal: ppi 20150220468
Jtopia y Praxis [

&s confintidad de la revista m
ISSN 1316-5216 / ISSN-e; 2477-8

~ Latinoamericana [l

Sta Internacional de Filosofia Iberoamericana

NO 25, n°89




Nota aniversario
Utopia y Praxis Latinoamericana

Hace 25 afios el maestro Alvaro Marquez-Femnandez emprendié un camino con toda la lusion del mundo:
editar Utopia y Praxis Latinoamericana. Muchas son las personas que han aportado su granito de arena en
este proyecto, pero sin el esfuerzo y la constancia del maestro Alvaro la revista hoy no seria un referente en
todo el mundo.

Sin embargo, consolidar una revista cientifica no es empresa facil, y menos en la actualidad. En los
tiempos que corren, los procesos de inspiracion hegelianos no pasan por su mejor momento, pues son
muchos los campos académicos en los que parece que se ha llegado a los limites de capacidad; el viaducto
que en otras épocas nos llevaba a la realizacién del pensamiento parece saturada; en consecuencia, la
obsesion por la productividad y los distintos procesos de acumulacién han ido ganando pequefias batallas.
Con estos mimbres, da la impresion que algunas universidades (y sus correspondientes revistas cientificas)
prestan més interés a sus propias marcas que a una parte de las investigaciones que ellas mismas publican.

En un contexto como este, todavia adquiere mas valor, si cabe, que una revista como Utopia y Praxis
Latinoamericana haya cumplido 25 afios. Porque en ella confluyen procesos de reflexion y de pertinencia;
porque sus aportaciones nos permiten comprender mejor lo que somos y lo que queremos ser; porque
contribuye en la tarea de concretar ciertas aspiraciones (; utopicas?) del ser humano hacia su emancipacion
y, sobre todo, porque en su anhelo por convertirse en una herramienta de transformacién social, nos
proporciona practica y hermenéutica de aquellas determinaciones histéricas que, en mayor o en menor
medida, precisan del didlogo y de la discusion razonada para asumir las riendas de nuestro destino.

Marc PALLARES PIQUER
Universidad Jaume | de Castellon
Espafia



Utopia y Praxis Latinoamericana nace como una respuesta a la situacion de conflictividad politica que
atraviesa actualmente la democracia y la sociedad latinoamericana. Pero también nace como una
respuesta comprometida con el andlisis filoséfico y la interpretacion histoérica de la cultura y las ciencias
sociales frente a la crisis de la Modernidad. Respuesta que procura la creacién de nuevos/as actores y
escenarios a partir de los cuales se hagan posibles inéditas alternativas para la teoria critica y el cambio
social efectivo. Una respuesta en dos sentidos: la utdpica porque todo proyecto existencial auténtico debe
enmarcarse Yy definirse por el universo de sus valoraciones humanas; la practica porque, a diferencia de
la necesaria teoria, implica un tipo de accién cuyo movimiento es capaz de dialectizar la comprensién de
la realidad, pero también de transformar a los sujetos que la constituyen. Con lo cual la nocién de praxis
nos conduce de retorno a la politica, a la ética y, hoy dia, a la ciencia y a la técnica. Es una respuesta
desde América Latina, porque es a partir del ser y pensar latinoamericano que la praxis de nuestro
proyecto utdpico se hace realizable.

Utopia y Praxis Latinoamericana es una revista periodica, trimestral, arbitrada e indexada a nivel
nacional e internacional, editada por la Universidad del Zulia (Maracaibo, Venezuela), adscrita al Centro
de Estudios Sociolégicos y Antropologicos (CESA) de la Facultad de Ciencias Econdmicas y Sociales, y
financiada por el Consejo de Desarrollo Cientifico y Humanistico (CONDES) de esta misma Universidad.
Las areas tematicas que definen el perfil de la revista estan insertas en las siguientes lineas del
pensamiento iberoamericano y latinoamericano: Filosofia Politica Latinoamericana, Historia de las Ideas,
Epistemologia, Teorias y metodologias de las Ciencias Sociales, Antropologia social, politica y filoséfica,
Etica y pragmatica, Filosofia y dialogo intercultural, Estudios de Género. Las sub-areas respectivas a cada
area general seran definidas por el Comité Editorial, con la ayuda de sus respectivos asesores nacionales
e internacionales, a fin de establecer la pertinencia de los trabajos presentados.

Extra-Interlocuciones es la coleccién de Dosieres tematicos que presenta la revista internacional de
Filosofia y Teoria Social Utopia y Praxis Latinoamericana a la comunidad internacional de
investigadores/as de América Latina y otros continentes, comprometidos con la episteme inter y
transdisciplinar del pensamiento critico, alternativo, emancipador y decolonial. Los perfiles editoriales de
esta coleccion son transversales entre las diversas disciplinas de las ciencias sociales lo que permite
abordar cuestiones de relevancia que por su novedad requieren de una difusion entre redes de
investigacion internacionales. Su objetivo principal es publicar practicas discursivas consonas con otra
comprension de las problematicas actuales de la filosofia politica y las ciencias sociales. A partir de
experiencias emergentes que puedan transformar en su praxis las relaciones subjetivas de la convivencia
que se desarrolla en el espacio publico, el interés y propésito es hominizar el mundo de vida que sirve de
sostenibilidad a la racionalidad del S. XXI. Saberes y epistemes radicalmente cuestionadoras que, en su
presente actual y provenir posible, logren desconstruir los “puntos de apoyo” de la politica de la
Modernidad y generar otras relaciones de alteridad, perspectivas, vértices, encrucijadas y convergencias,
que se encuentran implicadas en las dinamicas no lineales de la cultura y la Historia. Hoy dia, en la era de
la Globalizacién y las hegemonias tecno cientificas, el valor politico y trascendencia del sujeto vivo se
encuentran en riesgo de fenecer. Las crisis del modo de produccion y reproduccién de los bienes
materiales para satisfacer las contingencias de la vida, reclama la conciencia de un deber ser con
suficiente fronesis para reecribir la otra Historia que pueda eliminar la aporia de sus propios fines...



Utopia y Praxis Latinoamericana es una publicacion patrocinada por el Consejo de Desarrollo
Cientifico y Humanistico de la Universidad del Zulia (CONDES).
El sitio oficial de Utopia y Praxis Latinoamericana es el proporcionado por la Biblioteca Digital Revicyhluz

de Revistas Cientificas y Humanisticas pertenecientes al Sistema de Servicios Bibliotecarios y de
Informacién, Serbiluz, de la Universidad del Zulia, LUZ; Maracaibo, Venezuela.

Serbiluz: http://produccioncientificaluz.org/index.php/utopia
Email: utopraxislat@gmail.com

e o o

-

e o o o o

Esta publicacion cuenta con el apoyo editorial y de difusion de Ediciones nuestrAmérica desde Abajo y el
Directorio de revistas Descoloniales y de Pensamiento Critico de nuestro Sur (Deycrit-Sur). Se informa
expresamente que este grupo solo colabora con la revista, pero que no posee ningun derecho sobre ella.
Visite también su archivo en: http:/deycrit-sur.com/repositorio/archivoutopraxis.html

Utopia y Praxis Latinoamericana aparece indizada y/o catalogada en las siguientes bases de datos:

REVENCyT (Fundacite, Mérida)

Ulrich’s International Periodicals Directory (USA)

Hand book of Latin American Studies (USA)
Electroniscke Zeitschriftenbibliotethek (EZB,
Alemania)

The Philosopher’s Index (USA)

CLASE (México)

FONACIT (Caracas, Venezuela)

BASE (Alemania)

LATINDEX (México)

DIALNET (Espafia)

REDALyC (México) * REBIUN (Espafia)
Google Scholar

Centro Virtual Cervantes (Espaiia)
CEFILIBE (México)

LECHUZA (Oviedo, Espafia)

Instituto de Informacién y Documentacion
enCiencias Sociales y Humanidades (Madrid,
Espafia)

Repertoire Bibliographique de la Philosophie
(Louvain La Neuve, Belgique)

CERCAL (Bélgica)
RevistasLatinoamericanas.org
MIAR.ub.edu/es

OEI-CREDI (Espafia)

DOAJ (Directory of Open Acces Journals)
Sistema de Biblioteca de la Universidad de
Antioquia (Colombia)

The Library of Congress (USA)
EBSCO (México)

Sociological Abstracts (USA)
Reportorio de Ensayista y Filésofos Ibero e
Iberoamericano (Athens, USA)
REBIUN (Espafia)

r-Revistas (CSIC, Espafa)

ISI Thomson citation Index
SClmago Journal & Country Rank
Scopus

Flacsoandes.edu.ec

Cecies.org

CETRI, Belgique

Redib.org

Academic Journal DATABASE
Biblioteca de Filosofia Digital
Citefactor.org

Universia.org

OALib Journal

Qualis-Capes: B3 (Homologada)
Publindex: A2 (Homologada)
LatinREV

OAJI

Deyerit-Sur

WorldCat

Zenodo.

DR © Universidad del Zulia. Maracaibo-Venezuela.



http://produccioncientificaluz.org/index.php/

EQUIPO EDITORIAL

Director Fundador
Alvaro B. Marquez-Fernandez t
(1952-2018)

In memoriam

Directora
Zulay C. Diaz Montiel, Universidad del Zulia, Venezuela
diazzulay@gmail.com

Editor
Ismael Caceres-Correa, Ediciones nuestrAmérica desde Abajo, Chile
utopraxislat@gmail.com

Directores Honorarios
Nohan CHOMSKY, Leonardo BOFF, Enrique DUSSEL, Gloria M. COMESANA-SANTALICES, Rall
FORNET-BETANCOURT, Gino CAPOZZI, Gianni VATTIMO, Andrés ORTIZ-OSES

Comité Editorial
Roberto Agustin Follari; Universidad de Cuyo, Mendoza, Argentina: rfollari@gmail.com
Marc Pallarés Piquer; Universidad Jaume | de Castellon, Espafia: pallarem@uiji.es
Walter Omar Kohan; Universidade do Estado do Rio de Janeiro, Brasil: wokohan@gmail.com
Luis Saez Rueda; Universidad de Grabada, Espafia: Isaez@ugr.es
Emilia BermUdez; Universidad del Zulia, Venezuela: ebermudezh@gmail.com
Antoni Aguil; Universidade de Coimbra, Portugal: antoniaguilo@ces.uc.pt
Jonatan Alzuru Aponte; Universidad Austral de Chile, Chile: jonatan.alzuru@uach.cl
Gregorio Valera-Villegas; Universidad Central de Venezuela, Venezuela: gregvalvil@yahoo.com
Ismael Caceres-Correa; Universidad de Concepcion, Chile: utopraxislat@gmail.com
Esteban Torres Castafios; Universidad de Cérdoba, Argentina: esteban.tc@gmail.com
Hugo Biagini; Universidad de La Plata, Argentina: hbiagini@gmail.com
Nestor Kohan; Universidad de Buenos Aires, Argentina: teoriasocial.na@gmail.com
Morelba Brito; Universidad del Zulia, Venezuela: mbritoc54@yahoo.com
Luigi di Santo; Universidad de Cassino y del Lazio Meridional, Italia: disanto.luigi100@tiscali.it
Luis Gonzalez; Universidad del Zulia, Venezuela: ludwig73ve@yahoo.com
Leonor Arfuch; Instituto Gino Germani, Argentina: larfuch@yahoo.com.ar
Jorge Alonso; Universidad de Guadalajara, México: Jorge Alonso: jalonso@ciesas.edu.mx
José Quintero Weir; Universidad del Zulia, Venezuela: jgarostomba@gmail.com
Sara Beatriz Guardia; Universidad San Martin de Porres, Peru: sarabeatriz.guardia@gmail.com
Luis Garagalza; Universidad del Pais Vasco (UPV/EHU), Espafia: luis.garagalza@ehu.eus
Gildardo Martinez; (Universidad del Zulia, Venezuela: gildardo1@gmail.com
Ricardo Salas Astrain; (Universidad Catdlica de Chile, Chile: rsalasa@gmail.com
Pedro Sotolongo; (Universidad de La Habana, Cuba:pedro.sotolongo@yahoo.com
Carlos Walter Porto-Gongalves; (Universidad Federal Fluminense, Brasil: cwpg@uol.com.br
Edward Demenchénok; (Universidad Estadal de Fort Valley, EE.UU: demenche@usa.net



Comité Cientifico
Victor MARTIN FIORINO, Universidad Catélica de Colombia, Colombia; Flor AVILA
HERNANDEZ;Universidad Catélica de Colombia; Pablo GUADARRAMA GONZALEZ, universidad
Nacional de Colombia, Colombia; Boaventura de SOUSA SANTOS (Portugal), Franz HINKELAMMERT
(Costa Rica), Friz WALLNER (Austria), Constanga MARCONDES CESAR (Brasil), Didier Le LEGALL
(Francia), Weinne KARLSSON (Suecia), Adela CORTINA (Espafia), José Javier CAPERA FIGUEROA
(México), Jestis MARTIN-BARBERO (Colombia), Paclo FABBRI (ltalia), Henrich BECK (Alemania),
Angel LOMBARDI (Venezuela), Miguel Angel HERRERA ZGAIB (Colombia), Daniel MATO (Argentina),
José Manuel GUTIERREZ (Espafia), Helio GALLARDO (Costa Rica), Paula Cristina PEREIRA
(Portugal), Javier ROIZ (Espafia), Flavio QUARANTOTTO (ltalia), Leonor ARFUCH (Argentina), Juan
Luis PINTOS CEA NAHARRO (Espafia), Alberto BUELA (Argentina), Alessandro SERPE (ltalia), Carlos
DELGADO (Cuba), Eduardo Andrés SANDOVAL FORERO (México), Yamandi ACOSTA (Uruguay),
Jorge VERGARA (Chile), Miguel Eduardo CARDENAS (Colombia), Orlando ALBORNOZ (Venezuela),
Adalberto SANTANA (México), Dorando MICHELLINI (Argentina)

Comité Editorial Asesor
Esteban MATE (Anthropos, Espafia), Antonio SIDEKUM (Nova Harmonia, Brasil), Robinson SALAZAR
(Insumisos Latinoamericanos, México), José Luis GOMEZ MARTINEZ (Repertorio Iberoamericano,
USA), Jesus E. CALDERA YNFANTE (Universidad Catolica de Colombia, Colombia)

Comité de Etica
Jaime NUBIOLA (Espafia), Francisco HIDALGO (Ecuador), Yohanka LEON DEL RiO (La Habana,
Cuba), Francois HOUTART (Bélgica).

Traductores/as
Sirio L. PILETTI RINCON (Venezuela)
Dionisio D. MARQUEZ ARREAZA (Brasil)

Asistente Web Site
Efraim J. MARQUEZ-ARREAZA (Canada)



Utopia y Praxis Latinoamericana

Revista Internacional de Filosofia Iberoamericana y Teoria Social
Centro de Estudios Sociologicos y Antropolégicos (CESA)
Facultad de Ciencias Econémicas y Sociales.

Universidad del Zulia-Venezuela

Afio 25, n° 89, abril-junio, 2020

Teoria critica y marxismos del Sur global
Indice de Contenido

Editor Invitado
Néstor Kohan

Presentacion «Teoria critica y marxismos del Sur Globaly
NESTOr KOHAN. ...ttt en 10-12

ESTUDIOS

Michael LOWY
Walter Benjamin y José Carlos Mariategui: dos marxistas disidentes contra la ideologia del "progreso"/
Walter Benjamin and José Carlos Mariategui: two dissenting marxists against the ideology of "progress”

......................................................................................................................................... 13-21
Pablo GUADARRAMA GONZALEZ

La integracion y la utopia de una ciudadania latinoamericana / The integration and utopia of a Latin
American citizenship
......................................................................................................................................... 22-37

Francisco TIAPA

Eurocentrismo, im&genes de la diferencia y espacios sociales de conocimiento en las fronteras de la
Modernidad / Eurocentrism, imagines of difference and social spaces of knowledge in the frontiers of
Modernity



ARTICULOS

Néstor KOHAN
El Marx tardio y la concepcion multilineal de la historia / The late Marx and the multilineal conception of
history

Alexia MASSHOLDER

La cultura comunista de mediados del siglo XX y el impacto de la Revolucién Cubana: el caso del Partido
Comunista Chileno / The communist culture of the mid-twentieth century and the impact of the Cuban
Revolution: the case of the Chilean Communist Party

Adrian SOTELO VALENCIA
Marxismo y dependencia / Marxism and dependence

Nayar LOPEZ CASTELLANOS

Pensamiento critico latinoamericano en tiempos de colapso / Critical Latin American thinking in times of
collapse
........................................................................................................................................ 98-107

Miguel Angel ROSSI
Acerca del fetichismo de la ley / On law’s fetishism
...................................................................................................................................... 108-124

Alex IBARRA PENA

Vision critica del cepalismo y del jesuitismo en la filosofia de la liberacion de Juan Rivano / Critical vision of
Cepalism and Jesuitism in the philosophy of liberation by Juan Rivano
...................................................................................................................................... 125-136

Mario Ivan URUENA SANCHEZ

Estado y sociedad civil en el siglo XXI: una mirada desde las teorias criticas / State and civil society in the
XXI century: a look from the critical theories
...................................................................................................................................... 137-143

Juan Carlos RAMIREZ SIERRA

El continente martiano en la filosofia politica identitaria de Alejandro Serrano Caldera / The Martian continent
in the political identity philosophy of Alejandro Serrano Caldera
...................................................................................................................................... 144-163

Edwin Alexander HERNANDEZ ZAPATA. Diana Vanessa VIVARES PORRAS

Epistemologia para el mal. saberes PSI, autoridad y experticia en la locura / Epistemology for evil. knowledge
PSI, authority and expertise in the crazy
...................................................................................................................................... 164-178

Diego Fernando BARRAGAN GIRALDO. Natalia SANCHEZ CORRALES. Alba Lucia CRUZ CASTILLO
Cartografia Social, usos y sospechas en el campo de la educacion / Social Cartography, uses and suspicions
raised in the educational field
...................................................................................................................................... 179-198

Lida Esperanza VILLA CASTANO

El perddn estratégico critico. Una necesidad para vivir juntos | The critical strategic forgiveness. A need to
live together
...................................................................................................................................... 199-210



ENSAYOS

Alvaro ACEVEDO-MERLANO

El animé como lienzo para analizar las tensiones entre practicas epistémicas ancestrales y tecnocientificas /
The anime as a canvas to analyze the tensions between ancestral and technoscientific epistemic practices
...................................................................................................................................... 211-226

John Harvy ARCIA GRAJALES
Medicina Tradicional y Gobierno Misak / Traditional Medicine and Misak Government
...................................................................................................................................... 227-238

NOTAS Y DEBATES DE ACTUALIDAD

Jenny Andrea ROMERO GONZALEZ
La noviolencia en la formacion de psicologos en Colombia: Una necesidad en el contexto del posconflicto /
Nonviolence in the training of psychologists in Colombia: A necessity in the context of the post-conflict

...................................................................................................................................... 239-248
ENTREVISTAS

José Angel BERGUA

La verdad es de todos. El testamento cultural de Andrés Ortiz-Osés
...................................................................................................................................... 249-251

LIBRARIUS

LOSURDO Domeénico. (2019). EI marxismo occidental. Cémo nacié, como muri6 y como puede resucitar,
Madrid, Editorial Trotta, 207pp. (Nestor Kohan)

...................................................................................................................................... 252-255
DIRECTORIO DE AUTORES/AS
..................................................................................................................................... 256-257
DIRECTRICES Y NORMAS DE ENVIO
..................................................................................................................................... 258-260
GUIDELINES FOR PUBLICATION
..................................................................................................................................... 261-263

..................................................................................................................................... 264-265



| UNIVERSIDAD Serbiluz | Biblioteca Digital

Repositorio Académico

PRESENTACION

UTOPIA Y PRAXIS LATINOAMERICANA. ANO: 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 10-12
REVISTA INTERNACIONAL DE FILOSOFIA Y TEORIA SOCIAL
CESA-FCES-UNIVERSIDAD DEL ZULIA. MARACAIBO-VENEZUELA.

ISSN 1316-5216 / ISSN-e: 2477-9555

PRESENTACION
«Teoria critica y marxismos del Sur Global»

Néstor KOHAN
teoriasocial.na@gmail.com
Universidad de Buenos Aires
IEALC, CONICET, Argentina

El presente dossier de la revista Revista Internacional de Filosofia y Teoria Social «Utopia y Praxis
Latinoamericana» abarca e incluye un conjunto diverso de abordajes teéricos, filoséficos, sociolégicos e
historiograficos, elaborados a partir de un denominador comun: el intento de reexamen de la teoria critica y
los marxismos del Sur Global durante una nueva época de turbulencias globales que atraviesan de punta a
punta Nuestra América y el mundo.

Después de varias décadas de predominio intelectual de las metafisicas “post” (posmodernismo,
posestructuralismo, posmarxismo, etc.), cuando se suponia que todo el mundo social se constituia
exclusivamente a partir de “narrativas”, “discursos”, “significantes vacios” y consensos parlamentarios, los
conflictos sociales vuelven a tomar el primer plano de la escena contemporanea. A contramano de aquellas
teorias académicas omnipresentes durante tantos afios, que habian cancelado por decreto el pensamiento y
los paradigmas inspirados en Karl Marx; las rebeliones populares, los golpes de estado, el racismo y la
xenofobia, las luchas por el reconocimiento y las luchas de clases retoman el protagonismo en las discusiones
actuales. No s6lo en las Academias y los circuitos restringidos de discusion de expertos y especialistas, sino
también en el &mbito menos prestigioso, pero mas cotidiano de los noticieros nocturnos. Nuestra América
vuelve a asistir, otra vez, al derrocamiento policial-militar de presidentes civiles. Y Europa, aténica, ve resurgir
movimientos y partidos que no solo reivindican a figuras como Hitler o Franco, sino que pretenden ‘tirar al
mar” a las inmigraciones africanas, musulmanas y de todo el mundo periférico. En el mismo corazon de Paris,
capital cultural de la vieja Europa, trabajadores y trabajadoras de chalecos amarillos incendian objetos en
plazas y avenidas para que sus demandas y su voz sean oidas y difundidas. ; Dénde qued¢ la “apacible y
eterna tranquilidad” proporcionada por el Mercado que vaticinaba y prometia en 1989 Francis Fukuyama?

En ese contexto tan convulsionado un conjunto de autoras y autores abordan diversos problemas y textos
vinculados a la tradicién marxista y a la teoria critica. Pero no desde un registro doctrinario monocorde, sino
desde una pluralidad de voces diferentes e incluso desde disciplinas heterogéneas. Ademas, lo hacen
reflexionando sobre producciones teoricas historicamente divergentes.

En la seccion “Estudios”, avanzando cronoldgicamente y ya entrando en la primera parte del siglo XX, el
célebre pensador brasilero Michael Léwy, uno de los principales y mas renombrados investigadores del
Centro Nacional de Investigaciones Cientificas de Francia (CNRS), incursiona y explora las afinidades
electivas que vinculan a dos marxistas heterodoxos (que no se conocieron entre si); el peruano José Carlos
Mariategui y el judio alemén, integrante de la escuela de Francfort, Walter Benjamin, ambos criticos de la
modernidad occidental y la idea de “progreso”.

La integracion y la utopia de una ciudadania latinoamericana es interpretada por el intelectual cubano
Pablo Guadarrama. En su estudio, analiza la necesidad de asegurar desde la integracion de los pueblos
latinoamericanos, la soberania de la region frente al neocolonialismo.

El investigador venezolano Francisco Tiapa, en su estudio, interpreta la construccién de significados
como espacio de identidad y plataforma de sentido y pertenencia a un territorio. En la construccion del
conocimiento fronterizo se halla la clave de una agenda para la liberacién del modelo de conocer dominante,



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 10-12
11

encontrandose asi, una multivocalidad de enunciados y utopias basadas en historias de resistencias
culturales en el sur global.

En la seccion “Articulos”, el editor invitado de este dossier (profesor e investigador de la UBA y el
CONICET argentino) comienza con un articulo centrado en la produccién menos conocida y transitada del
Marx tardio, aquel que en sus Ultimos escritos focaliza su mirada en la periferia del sistema mundial,
incluyendo comunidades rurales de la India (Asia), Argelia (Africa) y los pueblos originarios de América.
Materiales elaborados durante 1879 a partir de las reflexiones del autor de El Capital sobre el antrop6logo
Maxim Maximovich Kovalevsky.

A su turno, concentrandose en una problematica posterior, la investigadora de la UBA y el CONICET,
Alexia Massholder indaga desde la historiografia los debates y discusiones que motivara la recepcion del
marxismo al interior del comunismo chileno y la forma como éste interpretara y resignificara a su manera la
influencia de la revolucién cubana.

Justamente en Chile, luego del golpe de estado de 1964 en Brasil, los principales exponentes de la teoria
marxista de la dependencia (TMD) se reagruparon para continuar investigando y elaborando los ncleos
centrales de una teoria —proscripta y perseguida en su pais de origen— que marcaria las ciencias sociales
de todo el continente. El prestigioso investigador mexicano del CELA Adrian Sotelo Valencia se centra en
una de las principales figuras intelectuales de ese nucleo: Ruy Mauro Marini, exponente fundamental de
aquella teoria. El abordaje que nos propone Sotelo Valencia llega a interrogaciones sobre el capitalismo
actual y su crisis sistémica, indagando si siguen vigentes o no las categorias teéricas marxistas pergefiadas
por Marini para explicarla.

También a la Universidad Nacional Autonoma (UNAM y sus centros de posgrado de México (CELA)
pertenece el investigador y escritor Nayar Lopez Castellanos, quien en su articulo aborda, describe y somete
a discusién toda la ofensiva tedrica que durante los Gltimos afios ha sufrido la teoria critica marxista justo en
una época de ofensiva neoliberal y crisis ecolégica.

Esa ofensiva tedrica y politica dirigida contra la teoria critica, contra las experiencias de procesos sociales
transformadores y en defensa del neoliberalismo ha tenido como baluarte cierto fetichismo juridico que es
puesto en entredicho por el investigador de la UBA y el CONICET argentino Miguel Angel Rossi, quien realiza
un novedoso, original y arriesgado entrecruzamiento polémico entre psicoanalisis lacaniano y teologia de la
liberacion para someter a discusion uno de los nucleos centrales de la ofensiva neoliberal.

El prestigioso académico Alex Ibarra Pefia, presenta una vision critica desde la filosofia de la liberacion
de Juan Rivano del cepalismo y jesuitismo. Desde una concepcion filoséfica liberadora articula la discusion
de propuestas alternativas a la teoria de la dependencia y la critica neocolonial.

Mario Ivan Uruefia Sanchez, cuestiona los fundamentos teéricos de la idea de Estado y sociedad civil,
analizando sus implicaciones actuales para repensar nuevas relaciones de poder entre estas dos categorias
en occidente.

Lainfluencia teorica del ideario martiano en la filosofia de Serrano Caldera es presentada por Juan Carlos
Ramirez Sierra. Con su andlisis realiza una reconstruccion ontoldgica del ser cultural nuestroamericano.

La maldad del hombre moderno considerada desde una epistemologia para el mal, es planteada por
Edwin Hernandez y Diana Vivares. Considerando las ciencias PSI como saberes autorizados para enunciar
verdades sobre la locura en occidente, realizan una critica de los usos hegemdnicos del conocimiento para
excluir y marginar a sujetos desposeidos de dinero y poder, desde normas impuestas por el orden
sociopolitico instaurado.

Diego Barragan, Natalia Sanchez y Alba Cruz, proponen ofra comprension teorico-practica
contrahegemonica de la produccion de conocimiento en las ciencias socioculturales y en el campo de la
educacion, desde las experiencias pedagdgicas que amplian el proceso de conocimiento con potencial critico
a los procesos de aprendizajes instituidos.

El perdon estratégico como necesidad para vivir juntos es analizado por Lida Villa como perdon politico
para la reconciliacién y la reconstruccion del tejido social, en el contexto colombiano de las ultimas cinco
décadas, marcado por la violencia extrema. Desde propuestas ético-morales reflexiona polémicamente
acerca de las experiencias de justicia transicional suscitadas en los paises del Cono Sur y Sudéfrica que
podrian servir de ejemplo de implementacion para el logro de la paz social.



KOHAN
PRESENTACION
12

En la seccién “Ensayos’, Alvaro Acevedo reflexiona con un acierto magistral, acerca de las tensiones
entre las practicas epistémicas ancestrales y las tecnocientificas, desde las narrativas del animé japonés,
para luego hacer analogias entre las practicas ancestrales latinoamericanas y epistémico-tecnocientificas
occidentales, con el propésito de develar el discurso dominante que no permite propiciar un diélogo horizontal.

John Arcia en su ensayo investigacion-accion, nos presenta producto de conversaciones con personas
del pueblo Misak, la medicina ancestral como forma de saber estar en la memoria de la tradicion y resistencia,
que han contribuido a la sobrevivencia de este pueblo originario.

Continuando con “Notas y Debates de Actualidad” la investigadora Jenny Romero trae a discusién el
tema de la noviolencia y la necesidad de formacion de los psicdlogos para atender a las victimas del conflicto
armado colombiano, ayudandolos a reinsertarse en un ambiente sociopolitico de paz y solidaridad. Las
diversas formas de violencia como la discriminacion social y pobreza, entre otros, los relaciona con el modelo
hegeménico de desarrollo social y cultural que se presenta como realidad compleja y con serias implicaciones
ético-morales de la sociedad colombiana.

En la seccion “Entrevistas” presentamos al profesor José Bergua en conversacion sostenida con el
intelectual espafiol Andrés Ortiz-Osés, intitulada: “La verdad es de todos. El testamento cultural de Andrés
Ortiz-Osés’.

Finalmente, el dossier se cierra con una resefia critica de uno de los pensadores marxistas
contemporaneos mas relevantes, recientemente fallecido: el fildsofo italiano Doménico Losurdo, quien en su
tltimo libro somete a critica el euro-occidentalismo y la dificultad para denunciar el neocolonialismo por parte
de conspicuos integrantes del llamado “marxismo occidental”.

Por Ultimo, todas las autoras y autores que participaron en este dossier, estan conformando el directorio
de autores. Mas alla de sus diversos abordajes y perspectivas, comparten en comun la esperanza de que
sus aportaciones contribuyan a continuar desarrollando el pensamiento critico en una época que no se
caracteriza precisamente por prometer un “futuro luminoso” a la humanidad.

Nada mejor que intentar transitar en esa perspectiva a través de la prestigiosa Revista Internacional de
Filosofia y Teoria Social «Utopia y Praxis Latinoamericana». De alli nuestro agradecimiento a todo el equipo
de direccion.



) UNIVERSIDAD
DEL ZULIA

Biblioteca Digital

rbiluz

ESTUDIOS

ISSN 1316-5216 / ISSN-e: 2477-9555

UTOPIA Y PRAXIS LATINOAMERICANA. ANO: 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 13-21
REVISTA INTERNACIONAL DE FILOSOFIA Y TEORIA SOCIAL
CESA-FCES-UNIVERSIDAD DEL ZULIA. MARACAIBO-VENEZUELA.

Walter Benjamin y José Carlos Mariategui: Dos marxistas disidentes contra

la ideologia del ‘progreso’
Walter Benjamin and José Carlos Mariategui: two dissenting Marxists against the ideology of ‘progress’

Michael LOWY
michael.lowy1@gmail.com
Director emérito de investigaciones del Centro
Nacional de Investigaciones Cientificas de Francia

RESUMEN

Walter Benjamin, escritor judio de cultura alemana, y
José Carlos Mariategui, brillante intelectual
revolucionario peruano, representan dos visiones
disidentes en el campo del marxismo. Ambos
pertenecen a universos geograficos, culturales e
histéricos muy diferentes. Cada uno ignoraba los
escritos del otro. Benjamin no conocia nada sobre el
marxismo latinoamericano, y Mariategui conocia bien
la cultura marxista europea, pero no leia aleman. A
pesar de esta distancia, tienen muchos elementos
comunes. En este texto sostenemos como hipétesis
que entre ellos existe una verdadera afinidad entre sus
pensamientos. Ambos comparten una critica romantica
de la civilizacion occidental moderna y un rechazo al
dogma del progreso en la historia.

Palabras clave: civilizacién; historia; marxismo;
modernidad; romanticismo.

Recibido: 18-11-2019 e Aceptado: 15-02-2020

Este trabajo esta depositado en Zenodo:
DOI: http://doi.org/10.5281/zenodo.3740117

ABSTRACT

Walter Benjamin, a Jewish writer of German culture,
and José Carlos Mariategui, a brilliant Peruvian
revolutionary intellectual, represent two dissident
visions in the field of Marxism. Both belong to very
different geographical, cultural and historical universes.
Each ignored the writings of the other. Benjamin knew
nothing about Latin American Marxism, and Mariategui
knew European Marxist culture well, but he did not read
German. Despite this distance, they have many
common elements. In this text we hypothesize that
there is a true affinity between their thoughts. Both
share a romantic critique of modern Western civilization
and a rejection of the dogma of progress in history.

Keywords: civilization; history; Marxism; modernity;
romanticism.

Utopia y Praxis Latinoamericana publica bajo licencia Creative Commons Atribucion-No Comercial-Compartir Igual 4.0 Internacional
(CC BY-NC-SA 4.0). Mas informacion en https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Repositoric Académico


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es_ES

LowY
Walter Benjamin y José Carlos Mariategui...
14

La ideologia del progreso (con o sin comillas) pudo, en la época de la llustracién, desempefiar un papel
critico y subversivo frente al oscurantismo clerical y el absolutismo monarquico. Es el caso, por ejemplo, de
Bosquejo de un cuadro histérico de los progresos del espiritu humano (1793), de Condorcet, o de escritos
socialistas utopicos de su discipulo Saint-Simon. Pero a partir de la década de 1820, con «Ordre et Progrés»
de Auguste Comte, esta ideologia se convirtié en una apologia del orden industrial y cientifico burgués. Un
ejemplo particularmente sorprendente de conformismo «progresista» es la doctrina «ecléctica» de Victor
Cousin, quien en su Introduccion a la Historia de la Filosofia (1828) desarrollé una impresionante «filosofia
de vencedores», que asociaba con admirable elegancia el éxito de los vencedores y el progreso de la
civilizacién:

Yo absuelvo la victoria como necesaria y util; yo comienzo ahora a absolverla como justa, en el
sentido més estricto de la palabra; me comprometo a demostrar la moralidad del éxito. Por lo general
vemos en el éxito que el triunfo de la fuerza es una suerte de simpatia sentimental que nos lleva
hacia el vencido; espero haber demostrado que como siempre hay un vencido, y que el vencedor es
siempre el que debe ser, es necesario probar que el vencedor no solo sirve a la civilizacion, sino que
es mejor, mas moral, y que por eso es el vencedor. Si no fuera asi, habria una contradiccion entre
moral y civilizacién, lo que es imposible, siendo que la una y la otra son dos lados, dos elementos
distintos pero armoniosos de la misma ideaZ.

La filosofia de la historia de Hegel representa una versidn mas dialéctica del dogma «progresista». Hegel
reconoce que la historia aparece, a primera vista, como un inmenso campo de ruinas donde resuenan «las
lamentaciones sin nombre de los individuos, un altar donde «se sacrificaba la felicidad de los pueblos [...] y
la virtud de los individuos.» Frente a esta «imagen aterradoray, frente al «espectaculo distante de la masa
confusa en ruinas», uno estaria inclinado a «un dolor profundo, inconsolable, que nada puede apaciguar»,
una profunda rebelion y afliccion moral. Sin embargo, debemos ir mas alla de este «primer balance negativo»
y superar esas «reflexiones sentimentales» para comprender lo esencial, es decir, que estas ruinas no son
sino medios al servicio del destino sustancial, el «verdadero resultado de la historia universal»: la marcha de
la Razon, la realizacion del Espiritu universal3.

Se encuentra un eco de este «ardid de la Razon» (List der Vernunft) hegeliano en ciertos textos de Marx:
por ejemplo, sobre la colonizacion de la India. Por otro lado, el capitulo sobre la acumulacién primitiva de E/
capital esta muy lejos de esta vision de la temporalidad histdrica como un Progreso inevitable. Esto no impide
que predomine en el marxismo del siglo XX, ya sea en su forma socialdemdcrata o comunista (estalinista).

Walter Benjamin, el judio de cultura alemana, y José Carlos Mariategui, el brillante intelectual peruano,
representan dos visiones disidentes en el campo del marxismo. Ambos pertenecen a universos geograficos,
culturales e historicos muy diferentes, y cada uno ignoraba los escritos del otro. Benjamin no conocia nada
sobre el marxismo latinoamericano, y Mariategui conocia bien la cultura marxista europea, pero no leia
aleman. A pesar de esta distancia, tienen muchos elementos comunes: podemos hablar de una verdadera
afinidad entre sus pensamientos. Ambos comparten una critica romantica de la civilizacién occidental
moderna y un rechazo al dogma del progreso en la historia. Nos ocuparemos aqui especialmente de este
aspecto, pero también tienen otras convergencias: adhesion (en una forma poco ortodoxa) a las ideas
comunistas, simpatia por la figura de Ledn Trotsky, un gran interés por Georges Sorel, una verdadera

" Ponencia presentada en el Simposio Internacional en Conmemoracion del 90° Aniversario de 7 Ensayos de Interpretacion de la Realidad
Peruana que, organizado por la Catedra José Carlos Mariategui, dirigida por Sara Beatriz Guardia, tuvo lugar en Lima los dias 18 y 19 de
2018.

2 Cousin: Cours de philosophie. Introduction & la philosophie de I'histoire, 1828, Paris, Fayard, 1991, p. 242. Cité par Michéle Riot-Sarcey:
Le réel et l'utopie. Essai sur le politique au XIXeme siecle, Paris, Albein Michel, 1988, p.44.

3 Hegel : La Raison dans ['Histoire. Introduction & la Philosophie de I'Histoire, Paris, 10/18, 1965, p.103.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 13-21
15

fascinacion por el surrealismo y una vision «religiosa» del socialismo. Esta afinidad es ain mas asombrosa
porque, como hemos sefialado, no hay ninguna «influencia» de uno sobre el otro.

+++ 4+

El objetivo de Walter Benjamin (1892-1940) es profundizar y radicalizar la oposicion entre el marxismo y
las filosofias burguesas de la historia, agudizar su potencial revolucionario y elevar su contenido critico. Es
con este espiritu que él define tajantemente la ambicién de Passagenwerk, el proyecto Passages parisiens,
reeditado en la década de 1930, pero que dejo sin terminar:

También se puede considerar como meta seguida metodolégicamente en este trabajo la posibilidad
de un materialismo histérico que haya aniquilado (annihiliert) en si mismo la idea del progreso. Es
precisamente oponiéndose a los habitos del pensamiento burgués que el materialismo histérico
encuentra sus fuentes®.

Ese programa no implicaba ningtin «revisionismo, sino, como Karl Korsch habia intentado hacer en su
propio libro —una de las principales referencias de Benjamin-, un retorno al propio Marx.

En su ultimo escrito, su «testamento filosofico», Théses sur le concept de I'histoire (1940), Benjamin
describe el Progreso como una tormenta catastrofica que nos aleja del Paraiso, acumulando ruinas y
victimas. Su enfoque consiste exactamente en revertir la vision hegeliana de la historia, desmitificando el
progreso Y fijando un registro marcado de un profundo e inconsolable dolor —pero también de una profunda
revuelta moral- sobre las ruinas que produce. Estos no son, como en Hegel, los testigos de la «caducidad
de los imperios» —el autor de La Raison dans I’Histoire menciona los de Cartago, Palmira, Persépolis, Roma’-
sino mé&s bien una alusion a las grandes masacres de la historia —de ahi la referencia a los «<muertos»—y a
las ciudades destruidas por las guerras: desde Jerusalén, arrasada por los romanos, hasta las ruinas de
Guernica y Madrid, las ciudades de la Espafia republicana bombardeadas por la Luftwaffe en 1936-1937.
Contra la historia como el «cortejo victorioso de los vencedores», Benjamin propone «limpiar la historia hacia
atras» cepillar a contrapelo (Gegen den Strich), considerando el punto de vista de las victimas del «Progreson,
y de aquellos que, como Espartaco, lucharon por la emancipacion de los oprimidos.

¢ Por qué designar el Progreso como una tormenta? El término también aparece en Hegel, quien describe
«el tumulto de los acontecimientos del mundo» como una «tormenta que sopla sobre el presente».8 Pero en
Benjamin la palabra probablemente proviene del lenguaje biblico, que evoca la catastrofe, la destruccion: es
en una tempestad (de agua) que la humanidad se ahogd en el diluvio, y es por una tormenta de fuego que
Sodoma y Gomorra fueron arrasadas. La comparacion entre la inundacion y el nazismo es también sugerida
por Benjamin en una carta a Scholem de enero de 1937, en la que compara su libro Deutsche Menschena
con un «arca —construida “segtin el modelo judio”- frente al aumento del diluvio fascista»’.

Pero este término también evoca el hecho de que, para la ideologia conformista, el Progreso es un
fenémeno «natural», gobernado por las leyes de la naturaleza y, como tal, inevitable, irresistible. En una de
las notas preparatorias, Benjamin critica explicitamente este enfoque «naturalista» positivista del
evolucionismo histdrico: «El proyecto de descubrir “leyes” para la sucesion de eventos no es la Gnica, y mucho
menos la mas sutil de las formas que ha tomado la asimilacién de la historiografia a la ciencia natural»®.

4 Walter Benjamin: Passagenwerk-Gesammelte Schriften (GS), Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag. 1974, V, p.474.

5 Hegel: La Raison dans I'Histoire, p.54.

6 Ibid.p. 35.

7 Gershom Scholem: Walter Benjamin-Die Geschichte einer Freundschaft, Francfort/Main, Suhrkamp, 1975, p.252.

8 Walter Benjamin: Uber den Begriff der Geschichte (1940), Gesammelte Schriften (GS), Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag, 1968, I, 3 p.
1231.



LowY
Walter Benjamin y José Carlos Mariategui...
16

La critica de la ideologia burguesa del Progreso es, por lo tanto, inseparable para Benjamin de este
positivismo. En una carta a Horkheimer, el 22 de febrero de 1940, escrita en francés, le explica a su amigo el
objetivo de sus notas sobre el concepto de la historia: «establecer una escision definitiva entre nuestra
manera de ver y las supervivencias del positivismo que acechan incluso, las concepciones histéricas de la
izquierda.»® El positivismo aparece asi, a los ojos de Benjamin, como el denominador comin de las
tendencias que él critica: el historicismo conservador, el evolucionismo socialdemdcrata, el marxismo vulgar
(especialmente de factura estalinista).

La critica que Benjamin formula al historicismo esta inspirada en la filosofia marxista de la historia, pero
también tiene un origen nietzscheano. En una de sus obras de juventud, De /'utilité et de l'inconvénient de
I'histoire pour la vie (citado en la epistola de la Tesis XII), Nietzsche ridiculiza la «admiracién desnuda del
éxito» de los historicistas, su «idolatria por lo factual» (Gétzerdienste des Tatsachlichen) y su tendencia a
inclinarse ante el «poder de la historia». Puesto que el Diablo es el maestro del éxito y del progreso, la
verdadera virtud consiste en levantarse contra la tirania de la realidad y nadar contra la corriente histérica.
Existe un vinculo evidente entre este panfleto nietzscheano y la exhortacién de Benjamin a escribir la historia
gegen den Strich. Pero las diferencias no son menos importantes: mientras que la critica de Nietzsche al
historicismo es en nombre de «La vida» o del «Ser heroico», la de Benjamin habla en nombre de los vencidos.
Como marxista, este Ultimo se sitia en las antipodas del elitismo aristocratico de la primera, y opta por
identificarse con los «condenados de la tierrax, los que yacen bajo las ruedas de estas majestuosas y
magnificas carrozas llamadas Civilizacion y Progreso.

La protesta romantica contra la modemidad capitalista se formula siempre en nombre de un pasado
idealizado, real o mitico ¢ Cual es el pasado que sirve de referencia al marxista Walter Benjamin en su critica
de la civilizacion burguesa y las ilusiones del progreso? Si en los escritos teoldgicos de la juventud a menudo
es una cuestion del Edén biblico, en los afios 30 es el comunismo primitivo el que desempefia este papel,
como también con Marx y Engels, discipulos de la antropologia romantica de Maurer, Morgan y Bachofen.
La idea de un paraiso perdido —el comunismo primitivo de la teoria marxista, el matriarcado seglin Bachofen,
la «vida anterior» de Baudelaire— atormenta los ultimos escritos de Benjamin e inspira la idea de la utopia,
de una sociedad sin clases, sin Estado y sin dominio patriarcal. Este Ultimo aspecto merece ser subrayado,
en la medida en que era bastante raro en el marxismo de los afios 30.

El relato de Bachofen, escrito por Benjamin en 1935 (en francés), es una de las claves mas importantes
para entender su utopia de inspiracion a la vez marxista y libertaria, romantica y «matriarcal». La obra de
Bachofen, escrita basandose en «fuentes romanticas», ha fascinado a marxistas y a anarquistas (como Elisée
Reclus) con su «evocacion de una sociedad comunista en los albores de la historia». Refutando las
interpretaciones conservadoras (Klages) y fascistas (Baumler), Benjamin se refiere a la interpretacion,
inspirada en Marx y Freud, de Erich Fromm. Subraya que Bachofen «habia escudrifiado en una profundidad
inexplorada las fuentes que a través de las épocas alimentaron el ideal libertario que Reclus reivindicabay.
En cuanto a Engels y Paul Lafargue, su interés también fue atraido por la obra del antropélogo suizo en las
sociedades matriarcales, en las que habria existido un grado considerable de democracia e igualdad civil, asi
como las formas de comunismo primitivo que significaron una verdadera «agitacion del concepto de
autoridad» 0. Es indudable que es en Bachofen en quien Benjamin piensa cuando escribe en Paris capital
del siglo XIX (1935) que los suefios del futuro estan siempre «casados» con elementos provenientes de la
historia arcaica (Urgeschichte), es decir de una «sociedad sin clases» primitiva. Depositadas en el inconciente
colectivo, las experiencias de esta sociedad, «en conexion reciproca con lo nuevo, dieron nacimiento a la
utopiax".

9 |bid. p.1225.
10 W.Benjamin: "Johan Jakob Bachofen", 1935, GS Il 1, pp. 220-230.
" W. Benjamin: "Paris, die Hauptstadt des XIX. Jahrhunderts", 1935, GS, V,1, p. 47.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 13-21
17

Las sociedades arcaicas de la Urgeschichte son también las de la armonia entre los seres humanos y la
naturaleza, destrozadas por el «progreso». Un nombre representa para Benjamin la promesa de una futura
reconciliacion con la naturaleza: Fourier. En su opinion, su obra constituye un ejemplo paradigmético de la
conjuncién entre lo viejo y lo nuevo en una utopia que da nueva vida a los simbolos primitivos (Uralte) del
deseo™2.

La propuesta de Benjamin -la historia a contrapelo- sugiere un nuevo método, un nuevo acercamiento,
una perspectiva «desde abajo» que podria aplicarse en todos los campos de las ciencias sociales: la historia,
la antropologia, la ciencia politica. Su punto de vista, sin embargo, sigue siendo eurocéntrico: el objeto de su
reflexién es casi exclusivamente la historia europea. Una de las raras excepciones de esta limitacion es una
nota sobre Bartolomé de Las Casas y su lucha contra el exterminio colonial de indigenas en México.

Se trata de un documento muy breve, pero considerablemente interesante, que ha sido completamente
olvidado por los criticos y los estudiosos de su obra: el informe que publico en 1929 sobre el libro de Marcel
Brion basado en Bartolomé de Las Casas, el famoso obispo que asumié la defensa de los indios en México.
El libro de Marcel Brion es Bartholomé de Las Casas. «Pére des Indiens», Paris, Plon, 1928, y el comentario
de Benjamin aparecio en la revista alemana Die Welt Literarische el 21/06/1929. La Conquista, primer capitulo
de la historia colonial europea, escribe Benjamin, «transformé el mundo recién conquistado en una sala de
tortura». Las acciones de la «soldadesca hispana» crearon una nueva configuracion del espiritu
(Geistesverfassung) «que no se puede representar sin horror (Grauen)». Como toda colonizacion, la del
Nuevo Mundo tuvo razones economicas —los inmensos tesoros de oro y plata de las Américas— que los
tedlogos oficiales trataron de justificar con argumentos juridico-religiosos: «América es un bien sin
propietarios; la sumisién es una condicion de la mision; intervenir contra los sacrificios humanos de los
mexicanos es un deber cristiano.» Bartolomé de Las Casas, «un combatiente heroico en las posiciones mas
expuestas, luchd por la causa de los pueblos indigenas enfrentando, durante la célebre disputa de Valladolid
(1550), al cronista y cortesano Sepllveda, “el tedrico de la razon de Estado”, logrando finalmente obtener del
rey de Espafia la abolicion de la esclavitud y de la “encomienda” (forma de esclavitud), medidas que nunca
fueron efectivamente aplicadas en las Américas».

Aqui observamos, destaca Benjamin, una dialéctica histérica en el campo de la moral: «en nombre del
cristianismo, un sacerdote se opone a las atrocidades (Greuel) que se cometen en nombre del catolicismo»,
del mismo modo que otro sacerdote, Sahagin, salvé en su obra la herencia india destruida bajo el patrocinio
del catolicismo™3.

Incluso si se trata de un pequefio informe, el texto de Benjamin es una aplicacion fascinante de su
método, interpretar la historia del pasado de América desde el punto de vista de los vencidos, utilizando el
materialismo historico. Es también notable su observacion sobre la dialéctica cultural del catolicismo, casi

una intuicién de la futura teologia de la liberacion.
++++

El peruano José Carlos Mariategui (1894-1930) no es solo el marxista latinoamericano mas importante y
el méas creativo, sino también un pensador cuya obra, por su fuerza y originalidad, tiene un alcance universal.
Su marxismo herético tiene profundas afinidades con algunos de los grandes escritores del marxismo
occidental: Antonio Gramsci, Ernst Bloch, Georg Lukacs y especialmente Walter Benjamin. En el corazén de
la heterodoxia mariateguiana, de la especificidad de su discurso filoséfico y politico marxista, se encuentra,
como en Walter Benjamin, un nucleo irreductiblemente romantico. Pero a diferencia de este ultimo, rompe
con todo el enfoque eurocéntrico: escribe desde el punto de vista de los indigenas de la América Latina,

12 |bid.p.47.
13 W.Benjamin: Gesammelte Schriften, Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag, 1980, Band IIl, pp. 180-181.



LowY
Walter Benjamin y José Carlos Mariategui...
18

rechaza la vision de la historia del colonialismo europeo, y reclama un comunismo inca para pensar el
socialismo indoamericano del futuro.

Fundador de la Confederacion General de Trabajadores del Pert y del Partido Socialista del Pert (afiliado
a la Internacional Comunista), es sobre todo conocido por su libro 7 ensayos de interpretacion de la realidad
peruana (1928), pero su obra, que se reclama de Marx y Sorel, de Miguel de Unamuno y André Breton, toca
un conjunto de cuestiones de la cultura revolucionaria: la relacion entre el socialismo, la ética y la religion, la
conexion entre el pasado y el futuro del comunismo, el lugar del mito en las luchas emancipadores, etc.

La cosmovision romantica/revolucionaria de Mariategui, tal como la formula en su célebre ensayo de
1925 «Dos concepciones de la vida<:», se opone a lo que él llama «la filosofia evolucionista, historicista,
racionalista», con su «culto supersticioso del progreso», la aspiracion de un retorno al espiritu de aventura, a
los mitos heroicos, al romanticismo y al «donquijotismo» (término que tomé de Unamuno). En este proceso,
afirma ser un pensador socialista que, como Georges Sorel, refuta las ilusiones del progreso. Dos corrientes
romanticas que rechazan esta «plana y cdmoda» ideologia positivista, enfrentando en una lucha a muerte: el
romanticismo de la derecha, fascista, que quiere retornar a la Edad Media, y el romanticismo de la izquierda,
comunista, que quiere avanzar hacia la utopia. Despertadas por la guerra, las «energias romanticas del
hombre occidental» encontraron su expresion en la Revolucion Rusa, que logréd dar a la doctrina socialista
«un alma combatiente y mistica»'4.

En ofro articulo «programatico» de la misma época, «El hombre y el mito», Mariategui se regocija ante
la crisis del racionalismo y el colapso del «mediocre edificio positivista». Ante el «alma desencantada» de la
civilizacion burguesa, que menciona Ortega y Gasset, hizo suya el «alma encantada” (Romain Rolland) de
los creadores de una nueva civilizacion. El mito (en el sentido soreliano) es su respuesta a la l'entzauberung
der Welt (Weber) y a la pérdida de sentido en ese asombroso pasaje, pleno de exaltacién romantica, que
parece prefigurar la teologia de la liberacion:

La inteligencia burguesa se entretiene en una critica racionalista del método, de la teoria, de la
técnica de los revolucionarios. jQué incomprension! La fuerza de los revolucionarios no esta en su
ciencia; esta en su fe, en su pasion, en su voluntad. Es una fuerza religiosa, mistica, espiritual. Es la
fuerza del Mito. La emocion revolucionaria, como escribi en un articulo sobre Gandhi, es una
emocion religiosa. Los motivos religiosos se han desplazado del cielo a la tierra. No son divinos; son
humanos, son sociables’s.

Este es un enfoque Unico, que no tiene analogias con la propuesta de Walter Benjamin en sus Tesis de
1940, de restaurar el poder mesiénico y, por lo tanto revolucionario, del materialismo histérico mediante una
asociacion con la teologia.

Es principalmente a causa de sus analisis y propuestas sobre el Pert, que Maridtegui fue tratado por sus
censores ideoldgicos como un pensador «romantico». En primer lugar, porque no acepté la tesis de la
Komintern segun la cual una transformacién «democratico-burguesa y anti feudal» —es decir, una forma de
progreso capitalista— era una etapa necesaria para resolver los urgentes problemas de las masas populares,
especialmente campesinas, en el Perd. Por el contrario, consideraba la revolucién socialista como la Unica
alternativa a la dominacion del imperialismo y de los terratenientes. Y sobre todo porque creia que esta
solucion socialista podria tener como punto de partida las tradiciones de la comunidad de los campesinos
andinos, los vestigios del «comunismo inca», propuesta identificada por sus adversarios «ortodoxos» de la
Komintern con la de los populistas rusos.

Charles Péguy, el eminente socialista «mistico» y romantico, escribié: «Una revolucién es un llamado de
una tradicién menos perfecta a una tradicion mas perfecta, un llamado de una tradicion menos profunda a

14 J.C. Mariategui: «Dos concepciones de la vida», El Alma Matinal, Lima, Ediciones Amauta, 1971, pp. 13-16.
15 J.C.Mariategui: «El Hombre y el Mito, 1925, El Alma Matinal, pp. 18-22.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 13-21
19

una tradicion mas profunda, un revés de tradicion a un adelanto profundo, una busqueda de sus fuentes mas
profundas, en el sentido literal de un recurso ... »'6 Esto se aplica palabra por palabra a Mariategui: contra el
tradicionalismo conservador de la oligarquia, el romanticismo retrogrado de las elites y la nostalgia del periodo
colonial, es necesario recurrir a una tradicion mas antigua y mas profunda: la de las civilizaciones indigenas
precolombinas. «El pasado inca entré en nuestra historia como una reivindicacién no de los tradicionalistas
sino de los revolucionarios. En este sentido constituye una derrota del colonialismo [...] La revolucién ha
reivindicado nuestra tradicion mas antigua»'7.

Mariategui llamo a esta tradicidn «comunismo incay. La expresion se presta a controversia. Debemos
recordar, sin embargo, que la marxista poco sospechosa de «populismo» y «nacionalismo romantico» que
fue Rosa Luxemburgo también defini¢ asi el régimen socioeconémico de los incas. En su Introduccion a la
critica de la economia politica, publicada (en Alemania) en 1925, que Mariategui probablemente no conocio,
califica la civilizacion inca como una formacion social comunista. Celebrando las «instituciones democraticas
comunistas de la Marca peruanay, se regocija de la «admirable resistencia del pueblo indio en el Pert y de
las instituciones comunistas agrarias que se conservaron hasta el siglo XIX»'8,

Mariategui no dijo otra cosa, excepto que creia en la persistencia de las comunidades hasta el siglo XX.
Se podria comparar esta constelacion entre el pasado y el futuro, el comunismo inca y el comunismo
moderno, con el argumento de Walter Benjamin sobre el vinculo entre el comunismo primitivo prehistorico y
las utopias socialistas y libertarias modernas. La diferencia consiste en que la relacion con el pasado arcaico
era para Benjamin una cuestion de recuerdo, mientras que para el marxista peruano se trataba de una
tradicion viva, en el corazdn de la estrategia revolucionaria actual.

El andlisis de Mariategui se basa en la obra del historiador peruano César Ugarte, para quien el cimiento
de la economia inca fue el ayllu, conjunto de familias unidas por parentesco que disfruté de la propiedad
colectiva de la tierra; y la marca, federacion de ayllus que tenia la propiedad colectiva de aguas, pastos y
bosques. Mariategui introdujo una distincién entre el ayllu, creado por las masas andnimas a través de miles
de afios, y el sistema econémico unitario fundado por los emperadores incas. Insistiendo en la eficiencia
econdmica de esta agricultura colectivista y en el bienestar material de la poblacién, Mariategui concluye en
sus 7 ensayos de interpretacion de la realidad peruana (1928): «El comunismo incaico, que no puede ser
negado o disminuido porque se desarrollé bajo el régimen autocratico de los incas, puede ser designado
como un comunismo agrario.» Refutando la concepcidn «progresista» lineal y eurocéntrica de la historia
impuesta por vencedores, sostiene que la conquista colonial «destruyé y desorganizé la economia agraria
inca, sin reemplazarla por una forma superior» .

¢ldealizacion romantica del pasado? Puede ser. En todo caso, Mariategui distinguié de la manera mas
categodrica entre el comunismo agrario y despético de las civilizaciones precolombinas y el comunismo de
nuestro tiempo, heredero de conquistas materiales y espirituales de la modernidad. En una larga nota a pie
de pagina, que constituye en realidad uno de los aspectos méas destacados de los 7 siete ensayos, Mariategui
proporciona la siguiente precision, que no ha perdido su relevancia noventa afios después:

El comunismo moderno es una cosa distinta del comunismo incaico [...] Uno y otro comunismo son
un producto de diferentes experiencias humanas. Pertenecen a distintas épocas histdricas.
Constituyen la elaboracion de disimiles civilizaciones. La de los incas fue una civilizacién agraria. La
de Marx y Sorel es una civilizacion industrial [...] La autocracia y el comunismo son incompatibles
en nuestra época; pero no lo fueron en sociedades primitivas. Hoy un orden nuevo no puede

16 Charles Péguy: Oeuvres en Prose, Paris, Pléiade, 1968, pp.1359-1361.

17J.C. Mariategui: "La tradicion nacional", 1927, Peruanicemos el Pert, Lima, Amauta, 1975, p.121.

'8 R. Luxemburg: Introduction a la Critique de I'Economie Politique, Paris, Anthropos, 1966, pp. 141, 145, 155.

19 J.C. Maridtegui: 7 ensayos de interpretacion de la realidad peruana, 1928, Lima, Amauta, 1976, pp. 54, 55, 80. El libro citado por
Maridtegui es Bosquejo de la historia econémica del Pert.



LowY
Walter Benjamin y José Carlos Mariategui...
20

renunciar a ninguno de los progresos morales de la sociedad moderna. El socialismo contemporaneo
—otras épocas han tenido otros tipos de socialismo que la historia designa con diversos nombres—
es la antitesis del liberalismo; pero nace de su entrafia y se nutre de su experiencia. No desdefia
ninguna de sus conquistas intelectuales. No escarnece y vilipendia sino sus limitaciones.

Esta posicion, calificada de «socialismo pequefioburgués» por sus criticos, era basicamente la sugerida
por Marx en su carta a Vera Zasulich (ciertamente desconocida para Mariategui). En ambos casos
encontramos la intuicion profunda, en el contexto de las erradas visiones lineales de la historia, que el
socialismo moderno, especialmente en los paises con una estructura agraria, debera enraizarse en las
tradiciones vernaculas, en la memoria colectiva campesina y popular, en la supervivencia social y cultural de
la vida comunitaria precapitalista, en las practicas de autoayuda, solidaridad y propiedad colectiva de la
Gemeinschatft rural.

Como observa Alberto Flores Galindo, la caracteristica esencial del marxismo de José Carlos Mariategui
—en contraste con la de los ortodoxos de la Komintern- es el rechazo a la ideologia del progreso y la imagen
lineal y eurocéntrica de la historia universal?!,

Mariategui fue acusado por sus criticos tanto de tendencias «europeizantes» (los apristas) como de
«romanticismo nacionalista» (los estalinistas): en realidad, su pensamiento es un intento de superar
dialécticamente este tipo de dualidad fijada entre lo universal y lo particular.

En un texto clave, "Aniversario y balance", publicado en la revista Amauta en 1928, esta tentativa esta
formulada en algunos parrafos que resumen de manera sorprendente su filosofia politica y que parecen
constituir su mensaje a las futuras generaciones del Per( y de la América Latina. Su punto de partida es el
caracter universal del socialismo:

El socialismo no es, indudablemente, una doctrina indoamericana [...] Aunque naci6 en Europa,
como el capitalismo, no es especificamente o particularmente europeo. Es un movimiento global, del
cual no escapa ninglin pais que se mueva en la 6rbita de la civilizacién occidental. Esta civilizacion
conduce, con una fuerza y medios que ninguna otra civilizacién ha dispuesto, a la universalidad.

Pero insiste simultdneamente en la especificidad del socialismo en la América Latina, enraizada en su
propio pasado histérico:

El socialismo esta en la tradicion americana. La mas avanzada organizacion comunista primitiva
que registra la historia es laincaica. [...] No queremos, ciertamente, que el socialismo sea en América
calco y copia. Debe ser creacion heroica. Tenemos que dar vida, con nuestra propia realidad, en
nuestro propio lenguaje, al socialismo indoamericano. He aqui una misién digna de una generacién
nuevaZ,

Aqui encontramos la constelacion entre el pasado y el futuro, propia del romanticismo revolucionario, en
desacuerdo radical con las doctrinas dominantes del movimiento comunista al que pertenecia.

Para concluir: Walter Benjamin y José Carlos Mariategui representan dos formas muy diferentes —por su
contexto cultural y su gramatica filosofica— de ruptura en nombre del marxismo con la ideologia del Progreso,
el evolucionismo positivista, las concepciones lineales de la historia, como también en su forma burguesa
aquella del «progresismo» de izquierda...Ellos contribuyeron, cada uno a su manera singular y atipica, a

2 J.C. Mariategui: 7 ensayos... pp. 78-80.
21 Alberto Flores Galindo: La agonia de Mariategui. La polémica con la Komintern, Lima, Desco, 1982, p. 50.
2 J.C.Mariategui: "Aniversario y balance", 1928, Ideologia y politica, pp. 248-249.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 13-21
21

repensar en nuevos términos el curso de la historia, la relacion entre pasado, presente y futuro, las luchas
emancipadoras de los oprimidos y la revolucién.

BIBLIOGRAFIA

BENJAMIN, W. (1968). Uber den Begriff der Geschichte [1940]. Gesammelte Schriften (GS). Frankfurt am
Main, Suhrkamp Verlag.

BENJAMIN, W. (1974). Passagenwerk-Gesammelte Schriften (GS), Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag.
FLORES GALINDO, A. (1982). La agonia de Mariategui. La polémica con la Komintern. Lima, Desco.
HEGEL, G.W.F. (1965). La Raison dans I'Histoire. Introduction a la Philosophie de I'Histoire, Paris, 10/18.
LUXEMBURG, R. (1966). Introduction a la Critique de I'Economie Politique, Paris, Anthropos.
MARIATEGUI, J.C. [1925] (1971). El Alma Matinal. Lima, Ediciones Amauta.

MARIATEGUI, J.C. [1927] (1975). Peruanicemos el Perd. Lima, Amauta.

MARIATEGUI, J.C. [1928] (1976). 7 ensayos de interpretacion de la realidad peruana. Lima, Amauta.
MARIATEGUI, J.C. [1928] (1976). Ideologia y politica. Lima, Amauta.

PEGUY, C. (1968). Oeuvres en Prose, Paris, Pléiade.

RIOT-SARCEY, M. (1988). Le réel et I'utopie. Essai sur le politique au XIXéme siecle, Paris, Albein Michel.

SCHOLEM, G. (1975). Walter Benjamin-Die Geschichte einer Freundschaft, Francfort/Main, Suhrkamp.

BIODATA

Michael LOWY: Director emérito de investigaciones del Centro Nacional de Investigaciones Cientificas
(CNRS), Francia. Doctorado de 3er ciclo, Paris, Sorbonne, 1964, bajo la direccién de Lucien Goldmann.
Doctorado de Estado, Paris, Sorbona (Paris V) , 1975, bajo la supervisién de Louis Vincent Thomas. Ha
publicado 27 libros y 140 articulos en 28 idiomas. Algunos de los principales libros son: La théorie de la
révolution chez le jeune Marx; Lucien Goldmann ou la dialectique de la totalité (avec Sami Nair); Dialectique
et Révolution. Essais de sociologie et d'histoire du Marxisme; Pour une sociologie des intellectuels
revolutionnaires. L'évolution politique de Gy6rgy Lukacs 1909-1929; Marxisme et romantisme révolutionnaire;
Paysages de la verité. Introduction a une sociologie critique de la connaissance: Rédemption et Utopie. Le
Judaisme Libertaire en Europe Centrale. Une étude d'affinité elective; Marxisme et théologie de la liberation;
Messianismo e Romantismo. Ensaios sobre Lukacs e Walter Benjamin; Revolte et Melancolie. Le romantisme
a contre-courant; On Changing the World. Essays in Political Philosophy, from Karl Marx to Walter Benjamin;
The War of Gods. Religion and Politics in Latin America; Walter Benjamin : avertissement d’incendie. Une
lecture des théses “sur le concept d’histoire *; Ecologia e Socialismo; etc. EMAIL: michael.lowy1@gmail.com



W

UNIVERSIDAD
DEL ZULIA

ESTUDIOS

ISSN 1316-5216 / ISSN-e: 2477-9555

Biblioteca Digital

Repositoric Académico

UTOPIA Y PRAXIS LATINOAMERICANA. ANO: 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 22-37
REVISTA INTERNACIONAL DE FILOSOFIA Y TEORIA SOCIAL
CESA-FCES-UNIVERSIDAD DEL ZULIA. MARACAIBO-VENEZUELA.

La integracion y la utopia de una ciudadania latinoamericana
The integration and utopia of a Latin American citizenship

Pablo GUADARRAMA GONZALEZ
http://orcid.org/0000-0002-4476-2219
pabloguadarramag@gmail.com
Universidad Catélica de Colombia, Colombia

RESUMEN

La utopia concreta de una posible integracién y una
ciudadania latinoamericana aparece desde el siglo
XVIII, articulada a la evolucién del concepto de
identidad y patria. Ambas propuestas estaran
presentes en los proceres independentistas y
adquiririan mayor promocion entre los intelectuales y
lideres politicos mas auténticos desde el inicio de la
vida republicana hasta la actualidad. La necesidad de
asegurar la soberania de los pueblos latinoamericanos
frente a los imperios coloniales y neocoloniales
promovi6 las ideas de su unidad e integracién parcial o
regional, en forma de confederaciones que facilitaran
ciudadanias regionales con la aspiracion de una
ciudadania latinoamericana.

Palabras clave: ciudadania; integracion; patria; utopia.

Recibido: 18-12-2019 e Aceptado: 20-02-2020

@080

Este trabajo esta depositado en Zenodo:
DOI: http://doi.org/10.5281/zenodo.3740119

ABSTRACT

The concrete utopia of possible integration and a Latin
American citizenship appear from the eighteenth
century, articulated to the evolution of the concept of
identity and homeland, Both proposals will be present
in the independence of the proposals and acquired
greater prominence among the most authentic
intellectuals and political leaders from the beginning of
Republican life to the present day. The need to ensure
the sovereignty of Latin American peoples in the face
of colonial and neocolonial empires promoted the ideas
of their partial or regional unity and integration, in the
form of confederations that facilitate regional citizenship
with the aspiration of Latin American citizenship.

Keywords: citizenship; integration; homeland; utopia.

Utopia y Praxis Latinoamericana publica bajo licencia Creative Commons Atribucion-No Comercial-Compartir Igual 4.0 Internacional
(CC BY-NC-SA 4.0). Mas informacion en https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es_ES

Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 22-37
23

INTRODUCCION

Desde los primeros momentos de la gestacion de la sociedad el hombre estuvo consciente de la
imprescindible interdependencia entre su sobrevivencia individual y la de sus congéneres, ya que, hasta de
forma instintiva, la habia heredado de sus antecesores del reino animal.

En la misma medida en que en el “proceso civilizatorio™ se configuraron nuevas y superiores formas de
organizaciones grupales —como la gens, el clan, la tribu, los pueblos hasta la aparicion de las naciones—,
tal interdependencia no solo se incrementd de forma cuantitativa, sino especialmente cualitativa, pues se hizo
cada vez mas patente que sin intercambio de productos, tecnologias, y también de ideas, resultaria muy dificil
sobrevivir.

Ya desde los primeros estadios de este permanente proceso de transculturacion, acelerado en los
tiempos actuales de globalizacién, de forma paulatina se fue tomando conciencia de que las identidades de
los pueblos estan permeadas no solo de los productos y tecnologias provenientes de distantes lugares, sino
también de muchos valores y costumbres del pueblo del cual proceden. Sin embargo, no siempre esos
elementos importados constituyen propiamente bienes culturales, pues no todo lo que produce el hombre es
propiamente cultura. Muchas veces son excrecencias sociales que lamentablemente se trasladan de unos
pueblos a otros y no contribuyen al enriquecimiento de la «condicion humanax»?2, sino que, por el contrario,
atentan contra ella, como es el caso de la guerra y el ecocida antropocentrismo.

Aun cuando diferentes obstaculos ideolédgicos, especialmente religiosos, politicos y juridicos, hayan
tratado de impedir dicha permeabilidad cultural, esta se ha impuesto por diferentes vias y expresiones. No
hay que olvidar que las ideologias constituyen sistemas de concepciones y creencias que, mas alla de su
posible racionalidad o cientificidad, se caracterizan por responder a intereses de determinados grupos
sociales, institucionalizados o no, en relacion con diferentes formas de poder, por lo que son facilmente
maleables en dependencia de diversas circunstancias socioeconémicas. De ahi que algunos individuos se
comporten como veletas ideoldgicas, al acomodarse y orientarse segun sople el viento momentaneo de los
intereses politicos y econdmicos.

Las demandas del comercio, al impulsar las comunicaciones y la navegacion, dieron lugar a la
interconexion e incluso en cierta forma a la integracion de pueblos muy distantes —como sucedié con la Ruta
de la Seda, el bojeo de Africa o el “descubrimiento”, en verdad “encubrimiento”, de América—, y favorecieron
transformaciones socioeconémicas, cientificas, tecnologicas, culturales, etc., por lo que propiciaron que
algunas “utopias abstractas” —es decir, nunca posibles de realizar, seguin Bloch— gestadas en la antigliedad
se convirtieran luego en la modernidad en realidad o “utopias concretas”.

En la reflexion sobre las posibilidades y limites de esos procesos de interconexion e integracion de los
pueblos, asi como en la construccion de utopias como la de una “ciudadania universal’, la filosofia ha
desempefiado, y desempefia hoy mas que nunca, un protagdnico papel —como se evidencia en quienes han
enfatizado la ineludible condicidn social de los seres humanos, como los estoicos, Descartes, Kant, Marx,
etc. El pensamiento latinoamericano ha contribuido también al analisis de estos temas, en particular el de la
integracion y la utopia de una “ciudadania latinoamericana”.

Logicamente, esta cuestion ha estado relacionada con el desarrollo de la identidad de los pueblos, asi
como con la conformacién de las nacionalidades, del Estado-nacion y la evolucién del concepto de “patria”.

"Véase: RIBEIRO, D. (1970). El proceso civilizatorio. Ediciones de la Biblioteca de la Universidad Central de Venezuela, Caracas.
2 Véase: GUADARRAMA, P. (2018). ‘“Introduccion a la condicion humana”.  University —of Miami. En
https://bioethics.miami.edu/_assets/pdf/ethics/Documents/Cuba/pdf/Condicion-Humana.pdf.


https://bioethics.miami.edu/_assets/pdf/ethics/Documents/Cuba/pdf/Condicion-Humana.pdf

GUADARRAMA GONZALEZ
La integracion y la utopia de una ciudadania latinoamericana
24

I. ANTECEDENTES DE LA IDENTIDAD LATINOAMERICANA COMO PREMISA PARA UNA
«CIUDADANIA LATINOAMERICANA»

La preocupacion por los procesos de consolidacion de la identidad latinoamericana
—independientemente de que el término Latinoamérica haya aparecido a mediados del siglo xix— realmente
comienza a conformarse mejor con el pensamiento ilustrado méas auténtico, o sea, con aquel que mejor se
correspondia con las exigencias epistemoldgicas y axiologicas de su época.

Nadie pone en duda que desde el inicio mismo de la conquista y colonizacion de América se produjo un
severo choque de identidades entre los pueblos originarios y los europeos.  Sin embargo, se dificulta
considerar que desde el proceso de la conquista se hubiese producido de forma rapida la conformacién de
la identidad latinoamericana.

En verdad, solo cuando cristaliza el mestizaje de indigenas y africanos especialmente con los hispano-
lusitanos® —ya que los ingleses, franceses y holandeses por lo regular eran acompafiados por sus esposas—
es que se inicia el proceso de diferenciacion de identidades y los criollos toman conciencia de sus radicales
diferencias de intereses con respecto a la poblacion peninsular.

Por supuesto, los debates sobre la condicién humana de los aborigenes y sus derechos —en los que De
las Casas, Montesinos, Vitoria, Acosta, etc., desempefiarian un significativo papel— constituyen valiosos
antecedentes del proceso reivindicatorio de las culturas originarias que irrumpe a mediados del siglo xviil,
cuando algunos jesuitas como Clavijero contribuyen notablemente a esa labor. De ahi que una especificidad
de la escolastica en estas tierras haya sido caracterizarse por cierta preocupacion antropoldgica, a diferencia
de su tradicional teocentrismo. Pero este factor no significa que la consolidaciéon de la identidad
latinoamericana se manifieste propiamente durante el proceso de colonizacion.

Para poder detectar los origenes del proceso de diferenciacion de dicha identidad es necesario
profundizar en la evolucion del pensamiento ilustrado en estos pueblos en relacién con las ideas de nacién,
patria y soberania, que posibilitan valorar mejor los primeros gérmenes de la utopia de la “integracién” y la
“ciudadania latinoamericana’.

Antes de que un pueblo se plantee la posibilidad de integracion con otros debe desarrollar una plena
conciencia de su identidad, de sus valores propios y auténticos, que pueda exhibir con orgullo. Asi se revela
en el ilustrado ecuatoriano Eugenio de Santa Cruz y Espejo cuando plantea: “Dejas a Paris, abandonas a
Madrid, olvidas la Europa toda y todo el globo, para que a todo éste provenga la felicidad, de la felicidad de
Quito (...) Ved aqui los pensamientos mas benéficos a la humanidad; los proyectos mas Utiles, mas sencillos,
mas adaptables a la constitucion politica de Quito: (...). Vera entonces la Europa, pues que hasta ahora no
lo ha visto o ha fingido que no lo ve, que la mas copiosa ilustracion de los espiritus, que el mas acendrado
cultivo de los entendimientos, que la entera proscripcion de la barbarie de estos pueblos es la mas segura
cadena del vasallaje. Desmentira a los Hobbes, Grocios y Montesquieus, y hara ver que una nacion pulida y
culta, siendo americana, esto es, dulce, suave, manejable y décil, amiga de ser conducida por la
mansedumbre, la justicia y la bondad, es el seno del rendimiento y de la sujecion mas fiel, esto es, de aquella
obediencia nacida del conocimiento y la cordialidad. Por lo menos desde hoy sabra la Europa esta verdad,
pues desde hoy sabe ya lo que sois (joh, quitefios!) en las luces de vuestra razon natural™. Resulta muy
significativo que Espejo en el siglo xviil ya resalte los valores inherentes a lo que concebia como “nacion
americana”.

Hasta el periodo inmediato anterior a las luchas independentistas predominaria en la intelectualidad el
criterio de considerarse pertenecientes a la “nacién espafiola”, pues el concepto de “patria” implicaba el de
todo el imperio. Boaventura de Sousa plantea que la superacién de la tension “entre la subjetividad y la
ciudadania sélo puede ocurrir en el marco de la emancipacion y no, como hasta aqui, en el marco de la

3 Véase: HERREN, R. (1991). La conquista erética de las indias. Planeta, Barcelona
4 SANTA CRUZ Y ESPEJO, E. de. (1988). “Discurso sobre el establecimiento de una Sociedad Patritica en Quito”, en Pensamiento politico
de la emancipacion, 1790-1825. T.I Seleccion y prélogo de José Luis Romero. Biblioteca Ayacucho, Caracas. p. 45.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 22-37
25

regulacién™. La reclamacion de algunos derechos ciudadanos para los americanos prepararia el proceso
emancipador. Asi se aprecia en Camilo Torres Tenorio, quien como descendiente de los espafioles
reclamaba la misma condicién civil de los peninsulares®, aunque sorprende su subestimacion de la densidad
poblacional y la significacion cultural de los indigenas. Afortunadamente, su digna postura independentista
no debe opacarse por sus consideraciones demogréficas.

Apenas iniciado el proceso independentista, algunos diputados a las Cortes de Cadiz reclamaban ser
considerados espafioles hijos de la madre patria”. Aun cuando no se trataba de una propuesta
independentista, los argumentos de sus reclamaciones se basaban en la racionalidad y, por tanto, la igualdad
civil de los americanos.

Desde fines del siglo xviil aparecieron algunas expresiones de identidad latinoamericana. Humboldt se
referia a que “Los criollos prefieren que se les llame americanos; y desde la Paz de Versalles, y especialmente
desde 1789, se les oye muchas veces con orgullo: «Yo no soy espafiol; soy americano», palabras que
descubren los sintomas de un antiguo resentimiento®.

Esto se revela en Juan Pablo Viscardo, quien en su Carta dirigida a los espafioles-americanos de 1791
les llamaria “hermanos y compatriotas” al declarar que “El Nuevo Mundo es nuestra patria, su historia es la
nuestra, y en ella es que debemos examinar nuestra situacion presente, para determinarnos, por ella, a tomar
el partido necesario a la conservacion de nuestros derechos propios, y de nuestros sucesores™. Establece
una clara distincién en cuanto a lo que debe ser considerado “la patria” cuando plantea: “aunque no
conozcamos otra patria que ésta, en la cual esta fundada nuestra subsistencia, y la de nuestra posteridad,
hemos sin embargo respetado, conservado y amado cordialmente el apego de nuestros padres a su primera
patria”0,

Era generalizado el criterio segln el cual, una vez derrotado el imperio espafiol en sus colonias
americanas, estas se convertirian en refugio de inmigrantes de todo el mundo, para asi promover la industria,
las nuevas tecnologias, el comercio y la cultura. De tal modo las nacientes republicas se convertirian en un
emporio de prosperidad y fraternidad.

El criterio de considerar como americanos no solo a los nacidos en estas tierras, sino también a los
inmigrantes establecidos en ellas, se incrementaria posteriormente. De ahi que De lturbide expresara:
“iAmericanos!, bajo cuyo nombre comprendo no s6lo a los nacidos en América, sino a los europeos, africanos
y asiaticos que en ella residen: tened la bondad de oirme™".

Mucho antes de iniciarse las luchas independentistas, Miranda proponia la creacion de asambleas —en
las que reivindicaba los valores de los pueblos originarios al proponer que los maximos mandatarios de su
propuesta de futuro gobierno republicano se denominasen Incas— que (...) las compondran todos los
ciudadanos americanos que tengan, ademas de las cualidades requeridas por la Constitucion, una propiedad
territorial al menos de 100 fanegadas de tierra cultivada y sean mayores de 21 afios. El Gobierno cuidara de
distribuir a cada indio que no tenga propiedad suficiente, 10 fanegadas si es casado, y 5 si soltero. Los
ciudadanos que carecieren de estas cualidades, no podran votar en los Comicios; pero no perderan por eso

5 SOUSA, B. de. (2012). De la mano de Alicia. Lo social y lo politico en la postmodernidad. Editorial Siglo del Hombre-Universidad de los
Andes, Bogota.

8 TORRES, C. (1988). “Memorial de Agravios (1809)",en Pensamiento politico de la emancipacion, 1790-1825, T. II. Seleccion y prologo de
José Luis Romero. Biblioteca Ayacucho, Caracas. p. 28

7 “Representacion de los diputados americanos a las Cortes de Espaiia (1811)”. (1988), en Pensamiento politico de la emancipacion,
1790-1825. T. II. seleccion y prélogo de José Luis Romero. Biblioteca Ayacucho, Caracas. p, 67

8 HUMBOLDT, A.von. (1822). Ensayo politico sobre el reino de la Nueva Espafa. T.I. Casa de Rosa, Paris.

9 VISCARDO, J. P. (1988). “Carta dirigida a los espafioles-americanos”, en Pensamiento politico de la emancipacion, 1790-1825. T. I.
Seleccion y prélogo de José Luis Romero. Biblioteca Ayacucho, Caracas. p. 51

10VISCARDO: 1988, p.52

" ITURBIDE, A. de. (1988). “Proclama y Plan de Iguala (24 de febrero de 1821), en Pensamiento politico de la emancipacion, 1790-1825.
T. 1. Seleccion y prélogo de José Luis Romero. Biblioteca Ayacucho, Caracas. p.283.



GUADARRAMA GONZALEZ
La integracion y la utopia de una ciudadania latinoamericana
26

los demas derechos que les correspondan como ciudadanos pacificos™2. Mas alld de cualquier
cuestionamiento que hoy injustamente se pueda hacer a esa limitacién del sufragio universal, lo importante
era su concepcion del «ciudadano americano».

Este gentilicio resquebrajo su uso para los habitantes del centro y sur del continente cuando la
Constitucién de Filadelfia lo adopt6 para designar de manera exclusiva a los ciudadanos de los Estados
Unidos de América. Poco después de aquella declaracion, Miranda propuso el gentilicio de “colombianos”
para referirse a los suramericanos, por lo que llama la atencion que en 1801 aun utilice el de “ciudadano
americano”.

Similar evolucion se opero en el concepto de “soberania”. Si en un inicio se reconocia, en primer lugar,
atribuida a Dios, luego al rey y en tercer lugar al pueblo, con la preparacién ideologica de las luchas
independentistas, y hasta la actualidad, terminaria siendo reconocida solamente como atributo de este ultimo.

Algo diferente sucedié con el concepto de “ciudadano”, pues si bien su uso se observaba con mas
frecuencia en pleno siglo xviil, y no asi el de “stbdito”, inicialmente se circunscribia a los habitantes de algin
virreinato o capitania.

Segln Francois-Xavier Guerra: “La cuestion del ciudadano no es prioritaria ni central en las primeras
fases de las revoluciones hispanicas. Lo que va a dominar al principio son los problemas de soberania,
representacion y nacion; es decir, temas que conciernen mas a la colectividad que al individuo™*®.

Habria que esperar al proceso independentista que se inicia con la Revolucién en Haiti, al ideario de sus
proceres, pero también de algunos auténticos intelectuales que apuntalaron dichas luchas, y de lideres
politicos, que propugnarian la utopia de la integracién y una “ciudadania latinoamericana’. En esta nueva
época tomarian mayor auge estas ideas, aunque sus gérmenes afloraron precozmente en el pensamiento de
algunos ilustrados.

Entre ellos se destaco el sacerdote chileno promotor de la independencia, Camilo Henriquez, quien
limitado por su condicion y la censura imperante durante el dominio colonial, en 1811 no expresd
publicamente durante un sermén —en el que considera la nacién conformada tanto por americanos como
por espafioles’*— sus radicales ideas independentistas, contenidas luego en una proclama que redacta ese
mismo afio y circula clandestinamente, basada en una concepcién de “patria” que ya no tiene nada que ver
con la metrdpoli. En dicha proclama declara: “De cuanta satisfaccion es para un alma formada en el odio de
la tirania, ver a su patria despertar del suefio profundo y vergonzoso que parecia hubiese de ser eterno, y
tomar un movimiento grande e inesperado hacia su libertad, hacia este deseo Unico y sublime de las almas
fuertes, principio de la gloria y dicha de la Republica, germen de luces, de grandes hombres, y de grandes
obras; manantial de virtudes sociales, de industria, de fuerza, de riqueza!™'5

Es significativo que en una misma persona y en una misma fecha sus ideas sobre “patria” sean
diametralmente distintas, pues las que podia hacer publicas no expresaban su verdadera concepcion al
respecto. Aun asi, su sermon en el Congreso Nacional de Chile, convocado para proclamar una Constitucion,
a pesar de su tono moderado estaba impregnado de ideas emancipadoras.

Otro sacerdote que impresiond por su pensamiento ilustrado, emancipador e independentista fue el
cubano Félix Varela, quien le dedicé especial atencién al tema del patriotismo y el cosmopolitismo, cuya
expresion concreta en aquella primera mitad del siglo xix era la identidad con los pueblos latinoamericanos,
aun cuando se continuase utilizando el término “americanos”, que luego quedaria atribuido solo a los
estadounidenses. Su latinoamericanismo se aprecia cuando expresa: “Cuando yo ocupaba la Catedra de

2 MIRANDA, F. de. (1982). Proyecto de Gobierno Provisorio (1801), en Francisco de Miranda. América espera. Seleccion, prologo y titulos
de José Luis Salcedo Bastardo. Biblioteca Ayacucho, Caracas. p.288.

8 GUERRA, F-X. (2003). “El soberano y su reino. Reflexiones sobre la génesis del ciudadano en América Latina”, en Ciudadania politica y
formacion de las naciones. Perspectivas histéricas de América Latina. coord. Hilda Sabato. FCE, México, FCE. p. 36.

14 HENRIQUEZ, C. (1988). Pensamiento politico de la emancipacion, 1790-1825 T. I. seleccion y prélogo de José Luis Romero. Biblioteca
Ayacucho, Caracas. p. 226.

5 HENRIQUEZ: 1988, p. 220.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 22-37
27

Filosofia del Colegio de S. Carlos de la Habana pensaba como americano; cuando mi patria se sirvié hacerme
representarla en Cortes, pensé como americano; en los momentos dificiles en que acaso estaban en lucha
mis intereses particulares con los de mi Patria pensé como americano; cuando el desenlace politico de los
negocios de Espafia me obligd a buscar un asilo en un pais extranjero por no ser victima en una patria,
cuyos mandatos habia procurado cumplir hasta el Ultimo momento, pensé como americano, y yo espero
descender al sepulcro pensando como americano™6.

Imbuido por el cosmopolitismo vareliano, su discipulo José de la Luz y Caballero sostendria que ‘el
fildsofo, como es tolerante, serd cosmopolita; pero ante todo debe ser patriota™?. No imaginaba el pensador cubano el auge
que luego tomarian algunas actitudes de cultivadores de la filosofia que presuponen una supuesta neutralidad axioldgica para
disfrazar su indiferencia ante las urgencias sociales de sus respectivos pueblos. Por supuesto que de tal modo ponen de
manifiesto su marcado partidismo ideoldgico.

Durante el periodo previo a las luchas independentistas, cuando todavia algunos veian la posibiidad de que en las Cortes
de Cadiz se pudiesen alcanzar ciertos derechos para las colonias americanas, se mantenia vigente la idea de que la nacién
espafiola indluia a estas Ulimas, al igual que a la poblacion de la metrdpoli. Sin embargo, en la Declaracion que envi6 el
Ayuntamiento de Guatemala a dichas Cortes sobre los derechos que debian tener todos los ciudadanos se incluian algunos
reclamos tan peligrosos que fue prohibida su divulgacion. En ella se precisaba: “La nacién espafiola en toda su actual
extension es una e indivisible, y todos sus individuos deben gozar de sus derechos naturales en toda su
plenitud. Todo individuo de la nacién espafiola puede francamente trasladar su residencia a cualquiera punto
del territorio espafiol que le convenga, ahora sea en el Continente, o ultramar’*8. Tal vez esta solicitud no
resultaba tan contraria a los intereses de la Corona como la que hacian respecto al libre comercio.

Il. LAS INTEGRACIONES REGIONALES COMO PREMISA PARA LA CIUDANIA LATINOAMERICANA

Una vez lograda la independencia, en 1824 se constituyd la Republica Federal de Centroamérica, que
tuvo una vida efimera —solo hasta 1839— por su grado de conflictividad, producto del cual hubo varias
guerras. Sin embargo, en ese periodo se logré reconocer una nacionalidad centroamericana como preambulo
de una ciudadania latinoamericana.

El proceso de propuestas para lograr una ciudadania latinoamericana no se produciria de forma intempestiva, ni siquiera
durante €l proceso de las luchas independentistas, pues sus proceres tenian plena conciencia de que la integracion de estos
pueblos debia realizarse de manera gradual, incluso por integraciones parciales o regionales primero, aunque su méaxima
aspiracion finalmente fuese de mayor envergadura.

Asi se puso de manifiesto en José Gervasio Artigas, quien en 1813 se planted crear una Confederacion de Provincias
Unidas de la América del Sur, en la cual proponia una especie de ciudadania regional: “Para asegurar y
perpetuar una mutua amistad entre los pueblos de las diferentes provincias que forman esta union, los
habitantes libres de cada uno de ellos, pobres y fugitivos, excepto los que huyan de la justicia, seran
acreedores a todos los privilegios e inmunidades de ciudadanos libres en las varias provincias; y la gente de
cada provincia tendra entrada libre de una en otra provincia, y gozaréa en ella todos los privilegios del trafico
y comercio, sujetandose a los mismos deberes, imposiciones y restricciones que sus habitantes
respectivamente™®. Era logico que en primer lugar considerase mas factible el establecimiento de nexos
federativos de forma regional, como en este caso el Cono Sur, dado el conocimiento que poseia sobre sus
nexos e identidades mas comunes, por lo que la ciudadania seria concedida ante todo a los habitantes de

6VARELA, F. (1997). “Carta al S.D.P.I. de A", en Obras. Félix Varela. T. 2. Editorial Cultura Popular, La Habana. pp. 299-300.

7LUZ Y CABALLERO J. de la. (1950). Elencos y Discursos académicos. Vol. II. Editorial de la Universidad de La Habana, la Habana.

'8 “Declaracion de los derechos del ciudadano. Ayuntamiento de Guatemala: proyecto de constitucion fundamental de la monarquia espafiola
y su gobierno (1810)”. (1988), en Pensamiento politico de la emancipacion, 1790-1825. T. I. Seleccion y prélogo de José Luis Romero.
Biblioteca Ayacucho, Caracas. p, 38.

9 ARTIGAS, J.G. (1988). “Proyecto de Constitucion Federal” (1813), en Pensamiento politico de la emancipacion, 1790-1825 T. II.
seleccion y prélogo de José Luis Romero. Biblioteca Ayacucho, caracas. p.22.



GUADARRAMA GONZALEZ
La integracion y la utopia de una ciudadania latinoamericana
28

estos paises vecinos una vez confederados.

El hecho de que Artigas se plantease primero este tipo de union regional de los paises vecinos del Cono
Sur no significaba que renunciase al ideal de conformar una “patria grande”.

En el caso de Bolivar, su concepto de patria era también mucho mas amplio, pues ni siquiera se limitaba
a los paises bajo el dominio espafiol, sino a todos los que habian sido colonizados por otros imperios en
América y el Caribe, como el caso de Haiti, donde encontré apoyo. Asi se revela en su carta a Alexandre
Petion de 1816, en la que le proponia: “ratar conmigo sobre los asuntos de la América del Sur. [...]. Espero,
sefior Presidente, que la semejanza de nuestros sentimientos nos proporcione los beneficios de vuestra
inagotable benevolencia para defender nuestra patria comun [...]. Hemos dado un gran ejemplo a la América
del Sur. El sera imitado por todos los pueblos que combaten por su independencia. Haiti no permanecera
aislado entre sus hermanos. Los principios de Haiti influiran en todos los paises del Nuevo Mundo™20.

De igual modo se revela esta idea de patria en su sentido mas amplio cuando plantea: “Yo deseo mas
que ofro alguno ver formar en América la mas grande nacion del mundo, menos por su extension y riqueza
que por su libertad y gloria. Aunque aspiro a la perfeccion del gobierno de mi patria, no puedo persuadirme
que el Nuevo Mundo sea por el momento regido por una gran republica; como es imposible, no me atrevo a
desearlo, y menos deseo una monarquia universal de América, porque este proyecto, sin ser util, es también
imposible™!.

Bolivar le propuso en 1818 a Juan Martin de Pueyrredén su idea de lograr un Pacto Americano en el cual
una sola seria la patria de todos los americanos, y el tratamiento que se les concederia en Venezuela, no
solo a los argentinos, sino a todos los procedentes de otros pueblos latinoamericanos, debia ser la
consideracion de ‘“conciudadano”. Y ya con ello estaba concibiendo la idea de una “ciudadania
latinoamericana”, aun cuando no utilizase ese término.

El hecho de que el Libertador tuviese plena conciencia de la especificidad de la identidad de los pueblos
que trataba de liberar —como queda claro al expresar “no somos europeos, no somos indios, sino una
especie media entre los aborigenes y los espafioles™2— constituia una premisa epistémica importante para
su praxis politica, que le permitiria elaborar propuestas mas apropiadas a las particularidades de cada
momento histérico —de ahi su oposicion al federalismo, aunque lo consideraba lo ideal, pero no lo mas
apropiado en aquellas circunstancias—, como en el caso de su controvertida Constitucion de Bolivia, que ha
conducido a que se le califique injustamente como un conservador.

Por su parte, José de San Martin con su praxis internacionalista puso de manifiesto que ni siquiera las
nevadas cumbres de los Andes podian dividir a estos pueblos, pues las fronteras no eran mas que artificiales
divisiones creadas por el imperio espafiol para dominarlos mejor. A pocos dias de culminar su exitosa
campafia emancipadora en Peru declaraba que “si algiin dia se viere atacada la libertad de los peruanos,
disputaré la gloria de acompafiarles, para defenderla como un ciudadano™?. Esto significaba que se sentia
tan ciudadano de ese pais como de Chile o su natal Argentina. Por eso compartiria el jubilo cuando “la ilustre
capital del Peru celebra el dia primero de su independencia y el de su incorporacién a la gran familia
americana"?,

En esa ocasion precisaria que los indigenas debian ser considerados ciudadanos con todos los derechos
inherentes a tal condicion. No hay que olvidar que los proceres de la independencia no limitaban el alcance
de su labor a la separacion del imperio espafiol, sino al logro también de una mayor justicia social, como lo

2 BOLIVAR, S. “Carta Alexandre Pétion”, en Obras completas, edicion digital en CD-R.

21 BOLIVAR, S. (1988). “Carta de Jamaica”, en Pensamiento politico de la emancipacion, 1790-1825. T. I1. seleccion y prélogo de José Luis
Romero. Biblioteca Ayacucho, Caracas. p. 94.

2 BOLIVAR: 1988, p 109.

2 SAN MARTIN, J. de (1988). “Nota al Congreso Constituyente del Peri (21 de setiembre de 1822)”, en Pensamiento politico de la
emancipacion, 1790-1825, T. I1. seleccién y prélogo de José Luis Romero. Biblioteca Ayacucho, Caracas. p. 165.

2SAN MARTIN. J. de (1988). “José de San Martin: a los limefios y habitantes de todo el Peri (1818), en Pensamiento politico de la
emancipacion, 1790-1825, T. II. seleccién y prélogo de José Luis Romero. Biblioteca Ayacucho, Caracas. P. 152.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 22-37
29

demostré Bolivar en su oposicion a la esclavitud.

En relacion con integraciones regionales, el puertorriquefio Ramén Emeterio Betances —quien se enfrentd a
la doctrina Monroe y proponia “Las Antillas para los antillanos ?— puso todo su empefio en lograr una Federacion de
las Antillas al expresar: “jQué espectaculo tan bello ofreceran en breve al mundo americano las republicas
de Cuba y Puerto Rico, Santo Domingo y Haiti, formando tres nacionalidades distintas, hermanadas por los
vinculos de la democracia y de la propia conservacion y comprendidas en una sola comunion politica bajo el
hermoso nombre de «Federacion de las Antillas»!"26.

Con suficiente fundamento Carlos Rojas Osorio plantea que “Hostos y Betances partieron del
antillanismo, y en busca de apoyo para Cuba y Puerto Rico llegaron al latinoamericanismo. Marti se
convencié, como también Hostos, de que el apoyo para la independencia nacional no vendria de las naciones
latinoamericanas y que, en consecuencia, era necesario buscar el apoyo en Las Antillas?’. Esto significa
que la concepcion de una integracion regional de estos pueblos prevalecié como condicion previa para una
integracion latinoamericana de mayor envergadura.

Gregorio Luperon, quien segin Betances y Hostos debia asumir el liderazgo de esa propuesta de
confederacion antillana, en carta a este Ultimo le manifestaria: “Si, mi querido Hostos: levante usted su
potente voz en la noble Chile, para que toda la América la oiga, por la liga del principio de soberania nacional
americana, por la solidaridad de todas las Republicas Latinas Americanas, por su confraternidad con todos
los pueblos de su raza".

José Cecilio del Valle expresaba su criterio de identidad latinoamericana como fundamento para la
creacion de una confederacion. En ese sentido planteaba: “Nacimos en un mismo continente; somos hijos
de una misma madre; somos hermanos; hablamos un mismo idioma; defendemos una misma causa; somos
llamados a iguales destinos. La amistad mas cordial; la liga mas intima; la confederacion mas estrecha deben
unir a todas las replblicas del Nuevo Mundo™. Dos décadas después de concluidas las guerras
independentistas, ratificaba su preocupacion reivindicando su patriotismo americanista al sefialar: “Veinte y
dos afios pasados desde 1810, digo yo de la América, mi patria, han sido 22 afios de equivocaciones, sangre
y lagrimas™0.

Era un hecho que durante el proceso independentista fuera comun denominar “conciudadanos” a quienes
se consideraban coparticipes de aquellas republicas constituidas gracias a la accién de libertadores de
diferentes procedencias. Por eso no es de extrafiar que el jurista peruano Manuel Lorenzo Vidaurre, en una
carta de 1810 se dirigiese a Bolivar en términos de “conciudadano™!. Esto demuestra que la utopia de una
“ciudadania latinoamericana” en aquellos momentos de efervescencia independentista —cuando en los
campos de batalla combatian juntos hombres y mujeres®2 de los mas distantes lugares y estratos sociales—
, € incluso después en los afios iniciales de la vida republicana, en verdad fue mas compartida en la
conciencia cotidiana que en documentos juridicos o politicos, al punto que alcanzé mas reconocimiento que
en tiempos mas recientes.

Ello explica por qué algunos intelectuales, como Bilbao y Samper, convirtieron ese sentimiento popular
en ideas mas elaboradas que plasmaron en numerosas propuestas con fundamentacion juridica.

ZBETANCES, R. (2017). Obras completas. Periodismo militante | (1878-1898) T. X. Zoom Ideal, San Juan.

% BETANCES, R. (1985). Cuba en Betances. Editorial Ciencias Sociales, La Habana.

2 ROJAS, C. El pensamiento vivo de Betances. (Libro inédito).

2 UPERON, G. (2001). “Carta a Eugenio Maria de Hostos, 12 de noviembre de 1895”, en Repiblica Dominicana y Puerto Rico. Hermandad
en la lucha emancipadora. Correspondencia 1876/1902. Compilado por Vivian Quiles Calderin. Instituto de Estudios Hostosianos, Rio
Piedras. p, 238.

2 VALLE, J. del (1982). Obra escogida. Biblioteca Ayacucho, Caracas.

% OQUELLI, R. (1981). “Introduccion” a José del Valle. Antologia. Universidad Nacional Auténoma de Honduras. Editorial Universitaria,
Tegucigalpa. p. 28.

31 VIDAURRE, M.L. (1988). “Plan del Pert (1810)", en Pensamiento politico de la emancipacion, 1790-1825. T. I. Seleccion y prélogo de
José Luis Romero. Biblioteca Ayacucho, Caracas. p. 184.

% \/éase: MACHADO, L. (2018). “El papel de la mujer en la independencia colombiana”, en Cultura Latinoamericana. Revista de Estudios
Interculturales. Vol. 27, No. 1. Universidad Catdlica de Colombia-Fondazione I.S.L.A per gli Studi Latinoamericani, Planeta, Bogota.
https://editorial.ucatolica.edu.co/ojsucatolica/revistas_ucatolica/index.php/RevClat/issue/view/135


https://editorial.ucatolica.edu.co/ojsucatolica/revistas_ucatolica/index.php/RevClat/issue/view/135

GUADARRAMA GONZALEZ
La integracion y la utopia de una ciudadania latinoamericana
30

De forma diafana Bilbao planteaba: “Nuestros padres tuvieron un almay una palabra para crear naciones,
tengamos esa alma para formar la nacién americana, la confederacion de las republicas del sur, que puede
llegar a ser el acontecimiento del siglo y quizas el hecho precursor inmediato de la era definitiva de la
humanidad. Alcese una voz cuyos acentos convoguen a los hombres de los cuatro vientos para que vengan
a revestir la ciudadania americana. Que del foro grandioso del continente unido, salga una voz. Adelante,
adelante en la tierra poblada, surcada, elaborada; adelante con el corazén ensanchado para servir de
albergue a los proscritos e inmigrantes, con la inteligencia para arrancar los tesoros del oro inagotable,
depositados por Dios en las entrafias de los pueblos libres; adelante con la voluntad para que se vea en fin
la religion del heroismo, vencedora de la fatalidad, vencedora de los hechos y vencedora de las victorias de
los malvados™.

Esto significa que, aunque consideraba que la nacién americana era una tarea todavia pendiente, la
integracion de sus pueblos y el establecimiento de una “ciudadania latinoamericana” contribuirian a
alcanzarla. Pero tenia aspiraciones de mayor trascendencia, pues su primordial objetivo era lograr una
“ciudadania universal”. La “ciudadania latinoamericana” favoreceria alcanzarla . Por esa razon proponia:
“Siendo el Congreso el simbolo de la unién y de la iniciacion, se ocupara especialmente de los puntos
siguientes, que procurara convertir en leyes particulares de cada Estado: 1°. La ciudadania universal. Todo
Republicano puede ser considerado como ciudadano en cualquier Republica que habite™.

Sus ideas estaban dirigidas no solo a hacer realidad una fraternidad universal proclamada desde la
Revolucién francesa, sino a asegurar que con la union se podria poner algun freno a la voracidad fagocitésica
del poderoso vecino del Norte, demostrada con la anexién de los territorios mexicanos. Una de las formas de
alcanzar sus objetivos integracionistas era enalteciendo el orgullo de la identidad latinoamericana, aun
cuando fuese en diferentes términos, como el siguiente: “Tenemos que desarrollar la independencia, que
conservar las fronteras naturales y morales de nuestra patria, tenemos que perpetuar nuestra raza Americana
y Latina, que desarrollar la Republica, desvanecer las pequefieces nacionales para elevar la gran nacion
Americana, la Confederacién del Sur. Tenemos que preparar el campo con nuestras instituciones y libros a
las generaciones futuras. Debemos preparar esa revelacion de la libertad que debe producir la nacion mas
homogénea, mas nueva, més pura, extendida en las pampas, llanos y sabanas, regadas por el Amazonas,
el Plata y sombreadas por los Andes. Y nada de esto se puede conseguir sin la union, sin la unidad, sin la
asociacion™?,

Estas ideas—especialmente dirigidas a la juventud, similares luego a las de Rod6 e Ingenieros—fomentaria
un espiritu latinoamericanista que se desarrollaria en mayor medida en la confrontacion contrahegeménica
frente al monroismo, que iba tomando cuerpo real mas alla de las declaraciones.

Para desarrollar esa labor se hacia necesario reivindicar la historia patria, que ya no incluia a Espafia,
como haria Hostos al valorar el significado integracionista de la batalla de Ayacucho. Al respecto expreso:
“Venezolanos y argentinos, nuevos granadinos y peruanos, ecuatorianos y chilenos, mexicanos y antillanos,
hombres de las llanuras y las praderas, gauchos, cholos, federalistas, unionistas, conservadores, radicales,
los soldados de los primeros dias de la guerra en Angostura, Carabobo, Casanare, San José, Cataguata y
San Lorenzo; los soldados de los Ultimos dias en Riobamba, Pichincha y Junin, todos los elementos
etnograficos, politicos, militares y morales que constituian la sociedad hispanoamericana, todos estaban
unidos, mezclados y unidos en hermandad en la hora suprema de Ayacucho. Todos derramaron su noble
sangre, todos marcharon juntos hacia la victoria en nombre de la independencia para todos de América Latina
y al llamado de un sentimiento comun: la union permanente de todas las naciones aliadas en la desgracia y
la victoria. Incluso si ese dia nadie hubiera dicho que este primer amanecer de independencia fue también el

3 BILBAO, F. (1985). “Iniciativa de la América. Ideas de un Congreso Federal de las Republicas’, en Latinoamérica. Cuadernos. No. 3.
UNAM, México. p.26.

% BILBAO: 1985, p.26

% BILBAO: 1985.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 22-37
3

primer amanecer de la confederacion, entonces la historia y el mundo o la necesidad y el interés lo habrian
dicho™s,

Indudablemente, sin aquella premisa historica de la conformacion de los ejércitos, internacionalistas
hubiera resultado muy dificil cultivar el espiritu de identidad latinoamericana, asi como las nuevas ideas de
“patria”y “nacién”, en un sentido mas amplio que el de los limites geograficos de cada pais, como presupuesto
indispensable para fundamentar la propuesta de una “ciudadania latinoamericana”.

La mayor parte de los propulsores de la integracion y la ciudadania latinoamericana durante el periodo
de consolidacion de la vida republicana sostendrian el criterio de que debia lograrse de forma gradual a través
de acuerdos regionales, para luego trascender a uno de mayor nivel. Asi lo consideraria la propuesta de José
Maria Samper, quien se lamentaba de las consecuencias negativas que traia consigo la fragmentacién de
los anteriores intentos integracionistas de lo que él denominaba “Hispano-Colombia”. Lo mas destacable fue
su propuesta de: “Acordar la aptitud a los ciudadanos de cada Estado colombiano para ejercer la ciudadania
en cualquiera de los demas, en caso de residencia, y declaracion formal del interesado, sin necesidad de
naturalizarse y sin que tal ejercicio apareje la pérdida de la nacionalidad primitiva”’. Lo que denominaba
como Estado colombiano se referia a todos los paises hispanoamericanos, lo que significaba, por tanto, en
cierto modo el reconocimiento de una “ciudadania latinoamericana’.

lll. LA «<PATRIA LATINOAMERICANA» Y LA UTOPIA DE UNA CIUDADANIA LATINOAMERICANA

Numerosos fueron en el siglo xix los intelectuales y lideres latinoamericanos que de una forma u otra
compartieron criterios sobre “la patria”, entendida en un sentido mas amplio que el de pais en que se nace,
y anhelaron la integracion, asi como el logro de una ciudadania latinoamericana. Sin embargo, no siempre lo
expresaron en sus términos precisos, como en el caso de José Marti. ; Quién puede dudar de su profundo y
arraigado latinoamericanismo, que supo cultivar y cosechar en numerosos admiradores de su célebre ensayo
Nuestra América, aunque no haya planteado en ninguna ocasién la idea de una ‘“ciudadania
latinoamericana™?

Cuando el Héroe Nacional cubano declaraba: “De América soy hijo; a ella me debo™®, y en otra ocasion
puntualizaba: “; Quién, quién pretendera divorciamos a nosotros de la América, ni a la América de nosotros?
Ella sin nosotros, como tdnica imperial sin mancha. Nosotros sin ella, como hijos sin madre”%, no solo estaba
fijando una relacién filial, sino de compromiso con la emancipacion de sus pueblos. Por ello, en carta intima
a su amigo escribiria que no eran dos islas lo que pretendia liberar, sino impedir a tiempo que se lanzase
sobre las tierras de nuestra América, aquel vecino poderoso, que porque no la conoce la desdefia.

La identidad cultural de los pueblos latinoamericanos no tendria en Marti un sentido unilateral, pues no
se limitaba a que un cubano debia considerarse americano, pero no de toda América, sino solo de la
“nuestra”. Pero también en el sentido contrario consideraba que “Es cubano todo americano de nuestra
América™?. Tales lazos de identidad se acrecentarian en su concepcion no solo durante sus estancias en
Venezuela, México, Guatemala y Republica Dominicana, sino también por los estrechos vinculos que cultivo
en Espafia y Estados Unidos de América con numerosos amigos latinoamericanos.

Es muy frecuente que los latinoamericanos de distintos paises sintamos més los rasgos que nos
identifican y unen cuando estamos en otras latitudes, que cuando permanecemos en estas tierras.

Marti contribuyé en alguna medida a que la generacion antipositivista superara aquella nordomania
criticada por Rodd, que era mas comun entre los cultivadores del positivismo. La revalorizacion de la historia

% HOSTOS, E.M. de (1870). “Ayacucho’, en El Nacional. 9 de diciembre de 1870, Afio VI, No. 1689. Lima. p. 2.
3 SAMPER, J.M. (1979). Ensayo sobre las revoluciones politicas. UNAM, México.

38 MARTI, J. (1975). Obras completas. T. 1. Editorial Ciencias Sociales, La Habana.

% MARTI: 1975, T. 22. P. 27.

40 MARTI: 1975, T. 5. pp.375-376.



GUADARRAMA GONZALEZ
La integracion y la utopia de una ciudadania latinoamericana
32

y la cultura de los pueblos latinoamericanos encontrd en él un ferviente cultivador, pues, a su juicio: “Ni en
qué patria puede tener un hombre mas orgullo que en nuestras repablicas dolorosas de América, levantadas
entre las masas mudas de indios, al ruido de pelea del libro con el cirial, sobre los brazos sangrientos de un
centenar de apdstoles?™!.

Su latinoamericanismo no era expresion de un candido romanticismo, sino que estaba organicamente
relacionado con su antimperialismo y la actitud revolucionaria en que se inspiraba su humanismo practico.

Entre aquellos que se destacaron por una concepcién latinoamericanista de la patria sobresale el
argentino Manuel Ugarte, quien criticé todo nacionalismo estrecho y las divisiones internas por conflictos de
intereses de sectores oligarquicos, que facilitaron la penetracion del imperialismo. Fue un vehemente
defensor de una “patria grande”.

A su juicio: “Lo que nos ha perjudicado hasta ahora ha sido la nocion que tenemos de la nacionalidad.
Las fronteras estan mas lejos de lo que suponen los que sélo atienden a mantener dominaciones efimeras,
sin comprender que por sobre los intereses del grupo estan los de la patria y por sobre los de la patria, los
de la confederacion moral que forman los latinos dentro del Continente™2.

Su “patriotismo continental”, aunque enfatizaba suficientemente lo que significaria una “nacionalidad
total” en una “Patria Grande™3, no implicaba desconocer o subestimar el valor o significado de la herencia
cultural espafiola.

El tema del reconocimiento del valor de la cultura espafiola en la formacién de la identidad
latinoamericana se manifestd en la vida republicana en diferentes actitudes. Una de ellas, de raigambre
conservadora, pretendia exaltarla en detrimento de otros de sus componentes esenciales, como el indigena
y el africano. Tal es el caso de Miguel Antonio Caro y José Eusebio Caro en Colombia. La postura
diametralmente opuesta pretendia borrar toda su incidencia en la conformacion de la identidad de estos
pueblos, al querer que se enrumbara hacia la cultura anglosajona. Esa fue la actitud de Sarmiento, que
provoco la airada respuesta de Andrés Bello ante aquella nordomania. Y una postura mas atemperada y
objetiva se revela en Marti, Ugarte y otros, que ponderan adecuadamente el valor de cada una de esas
fuentes, sin subestimar a ninguna de ellas.

La reaccién antipositivista contribuy6 a inicios del siglo xx a fomentar esa nueva postura que
afortunadamente se ha ido imponiendo hasta nuestros dias, y ha posibilitado una actitud ecuménica mas
objetiva, valida y racional; aunque en este mosaico antropoldgico latinoamericano, marcado por el mestizaje,
no falta la reanimacion de diversas posturas etnocentristas exaltadoras del indigenismo, las negritudes, etc.,
que lejos de favorecer los procesos de integracién atentan contra ellos.

Los procesos revolucionarios que desarrollados durante el siglo xx —tal es el caso de México, Nicaragua
y Cuba, entre otros— impulsaron nuevamente la idea de la unidad de los pueblos y de una nacionalidad
latinoamericana, como puede observarse en Sandino cuando plantea en 1929: “Quizd los hombres
poseedores de ideas avanzadas y universales, pensaran en que nuestros anhelos encontraron fronteras en
la extension geografica limitada por el Rio Bravo al Norte y el Estrecho de Magallanes en el Sur de nuestra
América. Pero mediten ellos en la necesidad vital que tiene nuestra América Latina de realizar una ALIANZA,
previa a una CONFEDERACION de los veintitn Estados que la integran, asegurando de este modo nuestra
libertad y nuestra Soberania interiores amenazadas por el mas voraz de los imperialismos, para cumplir
seguidamente con el gran destino de la NACIONALIDAD LATINOAMERICANA ya culminada, como tierra de
promision para los hombres de todos los pueblos y de todas las razas™.

4" MARTI: 1975, T. 6. p.1.

42 UGARTE, M. (1978). La nacion latinoamericana. Biblioteca Ayacucho, Caracas.

43 UGARTE: 1978, p. 22.

44 SANDINO, A.C. (1984). “Proyecto original que el ejército defensor de la soberania nacional de Nicaragua presenta a los representantes
de los gobiernos de los veintitn Estados Latinoamericano”, En Filosofia politica latinoamericana y la nacionalidad latinoamericana. Editorial
El Biho, Bogota. p.154.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 22-37
33

En los afios mas recientes, la utopia concreta de una ciudadania latinoamericana se ha expresado de
diversas formas. Una de ellas ha sido el intento de UNASUR de conformar una ciudania suramericana, como
se expresé en el acta de su constitucion. En ella, los Estados que en el 2008 la integraron “AFIRMAN su
determinacion de construir una identidad y ciudadania suramericanas y desarrollar un espacio regional
integrado en lo politico, econdmico, social, cultural, ambiental, energético y de infraestructura, para contribuir
al fortalecimiento de la unidad de América Latina y el Caribe™.

Varios de los acuerdos suscritos al respecto planteaban la creacién de un pasaporte sudamericano, la
libre movilidad sin necesidad de visado de los ciudadanos de los paises miembros, la eliminacién de requisitos
de certificados médicos para ingresar en esos paises, etc. Sin embargo, tales propuestas no incluian
derechos politicos*® ni eliminacion de aduanas, como sucede en la Comunidad Europea.

Tales aspiraciones se han mantenido hasta algunos afios més recientes, como se revela en las
declaraciones de su presidente, Emnesto Samper, en el 2016: “Para aplicar esta definicién de principios en la
practica se debe permitir, habilitar e incentivar la libre movilidad de ciudadanos suramericanos en el espacio
UNASUR, entendiendo la libre movilidad de personas en el sentido mas amplio de la palabra, pues esta debe
permitir de manera progresiva, entre otros aspectos, la libertad y derechos similares para salir, retornar,
moverse dentro de la region, estudiar y trabajar en cualquier pais miembro, reconocimiento de titulos
educativos y profesionales, el derecho de recibir proteccion juridica, servicios sociales, derechos culturales y
politicos, promoviendo «la cooperacién en materia de migracion, con un enfoque integral, bajo el respeto
irrestricto de los derechos humanos y laborales para la regularizacion migratoria y la armonizacién de
politicas», a tenor de lo estipulado en el Articulo 3 literal k del Tratado Constitutivo™’.

Lamentablemente, factores como el triunfo electoral de candidatos de derecha en la regién y el retiro de
sus gobiernos de UNASUR, junto al exacerbado proceso migratorio de venezolanos, ha producido un
profundo revés en aquellas germinales ideas de una ciudadania sudamericana.

CONCLUSIONES

La utopia concreta de una “ciudadania latinoamericana” ha estado relacionada con los vaivenes de los
procesos integracionistas impulsados por los lideres politicos e intelectuales méas auténticos. Estos, por lo
regular, se han promovido no solo para garantizar mejores condiciones de vida a la poblacién —que deben
propiciar la libre circulacién de bienes y personas—, sino, sobre todo, la seguridad de la soberania ante las
no ficticias amenazas de intervenciones de viejos y nuevos imperios, en muchas ocasiones disfrazados de
panamericanismo y bajo el pretexto de defender la “seguridad continental”.

Se debe tener presente que la utopia de estos procesos integracionistas se ha manifestado muchas
veces, en primer lugar, en forma regional entre paises vecinos, esto es, centroamericanos, caribefios,
andinos, suramericanos, etc. Estas ideas y procesos, con sus éxitos y fracasos, deben ser considerados
valiosos intentos por alcanzar la realizacion, en diverso grado, de una ciudadania que no se circunscriba a
un solo pais. Por esa razén, el patriotismo no debe ser analizado unilateralmente como una expresioén de
nacionalismo estrecho.

En la misma medida que en la historia latinoamericana, desde mediados del siglo xx han aflorado
proyectos integracionistas, bien en un marco regional mas estrecho —como la Comunidad Andina (CAN), la

4% “Tratado  Constitutivo de la  UNASUR’. ~ 2008. http://sedici.unlp.edu.ar/bitstream/handle/10915/45568/UNASUR _-
_Tratado_Constitutivo_de_la_Uni%C3%B3n_de_Naciones_Suramericanas__10_p._.pdf?sequence=3

4 HIDALGO, R. (2016). El informe conceptual sobre ciudadania suramericana: libre movilidad humana, identidad y derechos para los
ciudadanos en la UNASUR. Comentario Internacional. Centro Andino de Estudios Internacionales. Quito. Numero 16.
http://repositorio.uasb.edu.ec/bitstream/10644/6312/1/05-OT-Hidalgo.pdf.p.79.

47 SAMPER, E. (2016). “Presentacion” a Ramirez, Jacques. Hacia el Sur. La construccion de la ciudadania suramericana y la movilidad
intrarregional / 1.ed. — Quito: CELAG, pp. 14-15. https://www.celag.org/wp-content/uploads/2016/10/hacia-el-Sur_Vfinal-16-03-2.pdf.pp.14-
15.


http://sedici.unlp.edu.ar/bitstream/handle/10915/45568/UNASUR_-_Tratado_Constitutivo_de_la_Uni%C3%B3n_de_Naciones_Suramericanas__10_p._.pdf?sequence=3
http://sedici.unlp.edu.ar/bitstream/handle/10915/45568/UNASUR_-_Tratado_Constitutivo_de_la_Uni%C3%B3n_de_Naciones_Suramericanas__10_p._.pdf?sequence=3
http://repositorio.uasb.edu.ec/bitstream/10644/6312/1/05-OT-Hidalgo.pdf
https://www.celag.org/wp-content/uploads/2016/10/hacia-el-Sur_Vfinal-16-03-2.pdf

GUADARRAMA GONZALEZ
La integracion y la utopia de una ciudadania latinoamericana
34

Comunidad del Caribe (CARICOM), el Mercado Comun del Sur (Mercosur), la Alianza Bolivariana para los
Pueblos de Nuestra América (ALBA), la Alianza del Pacifico, etc.—, o de forma mas amplia —como la
Asociacion Latinoamericana de Integracion (ALADI), la Union de Naciones Suramericanas (UNASUR) o la
Comunidad de Estados Latinoamericanos y del Caribe (CELAC)—, se han formulado en diverso grado
propuestas de concrecion de la utopia de una “ciudadania latinoamericana”.

Por supuesto, ante el pesimismo de la realidad sobre la integracion y la posibilidad de una “ciudadania
latinoamericana” habra que proponer el optimismo gramsciano de la voluntad. Aquellos que se dejen atrapar
por el pasado o la incertidumbre del presente quedaran siempre enjaulados por los limites insalvables de las
“utopias abstractas”, pero los que confian en la perfectibilidad humana atisbaran desde distintas atalayas la
“utopia concreta” de su realizacion, aunque la corta vida humana no permita verificarlo.

Debe recordarse que asi como Platon disefid una utdpica republica, Moro y Campanella imaginaron
futuras sociedades mas equitativas, Francis Bacon confié en la tecnologia para el logro de una sociedad mas
benéfica, Fourier y Saint Simon no fueron simples sofiadores, mucho menos Owen, que trato de llevar a la
practica sus utopicas ideas, Marx y Engels trataron de fundamentar con cientificidad su proyecto de una
sociedad que superara el capitalismo.

En América Latina, Simén Rodriguez, Esteban Echeverria, José Abreu y Lima, José Marti, José Carlos
Mariategui y tantos otros han tratado también, con mayores o menores resultados, de alcanzar sociedades
mas justas y humanas. Algunos los tildaran de ilusos e idealistas. Y nos les faltaria razén: pues sin una cuota
de idealismo no es posible construir proyectos de sociedades superiores.

En eso se diferencian los conservadores de los reformadores, destacaba Bolivar en su “Carta de
Jamaica”, al sefialar que los primeros abundan mas porque es mas facil atenerse a las voluntades y
potestades establecidas. Mientras que los reformadores, aunque son minorias, son mas vehementes e
ilustrados. Por eso los conservadores no necesitan tanto de la filosofia como los reformadores, pues no tienen
que imaginar nada utopicamente nuevo que proponer en forma superior a las sociedades anteriores.
Simplemente se acomodan y justifican lo tradicionalmente existente.

La filosofia siempre resulta peligrosa porque ensefia a pensar, a dudar, a someter a critica todos los
poderes existentes, todas las ideologias, todas las sociedades e instituciones anquilosadas para proponer
formas de superarlas.

La razén por la cual una universidad es mas peligrosa que un sindicato la aceptd con honestidad la
plataforma ideolégica del partido republicano de Santa Fe Il, cuando citd a Gramsci, reconocido como
marxista italiano, quien sostenia que la clase obrera por si sola no puede tomar el poder politico, pero con
ayuda de los intelectuales si podria. Luego ¢ hacia dénde enfocan su labor para apagar la posibilidad de que
surjan nuevos pichones de intelectuales? Es elemental la respuesta: hacia los centros de educacién y no
hacia los sindicatos, que generalmente se satisfacen con mejoras salariales u otros beneficios, pero no se
plantean tomar el poder politico.

Por eso, para determinados representantes de distintos poderes puede resultar mas preocupante un
congreso de filosofia que una asamblea sindical. El dia que esto deje de ser asi habria que preocuparse,
porque significaria que esta perdio su funcién critica, desalienadora y emancipadora. Tales funciones de la
filosofia para que sea auténtica deben quedar subsumidas en un «humanismo préactico». En fin, sera en
verdad la muerte de la filosofia.

Hagamos todo lo posible por revivirla, para que sus potencialidades epistémicas contribuyan a formular
propuestas de utopias concretas que superen el socialismo real y el neoliberalismo real. Esa es, tal vez, la
tarea méas digna de la filosofia, y de ese modo podria ser Util no solamente para indicar vias de conformacion
de una “ciudadania latinoamericana” —no han faltado intentos de algunos gobiernos para alcanzarla*—, sino

4 MEJIA, ME. (1997). ‘Ciudadania latinoamericana’.  El  tiempo. Bogota.16 de  diciembre  1997.
https://www.eltiempo.com/archivo/documento/MAM-688843


https://www.eltiempo.com/archivo/documento/MAM-688843

Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 22-37
35

para hacer realidad la ancestral aspiracién de una “ciudadania planetaria™?, o una “ciudadania global™?,
aunque numerosos obstéculos se le interpongan. El dia que el hombre deje de imaginar “utopias concretas”,
habré perdido lo que ha hecho que llegue al lugar donde hoy se encuentra.

BIBLIOGRAFIA
ARTIGAS, J. (1988). Proyecto de Constitucion Federal (1813), En Pensamiento politico de la emancipacion,
1790-1825. T. Il. seleccion y prélogo de José Luis Romero. Biblioteca Ayacucho, Caracas.

BETANCES, R. (2017). Obras completas. Periodismo militante I.
(1878-1898). T. X. Zoom Ideal, San Juan.

BETANCES, R. (1985). Cuba en Betances. Editorial Ciencias Sociales, La Habana:

BILBAO, F. (1985). Iniciativa de la América. Ideas de un Congreso Federal de las Republicas, en
Latinoamérica. Cuadernos No. 3. UNAM, México.

BOLIVAR, S. Carta Alexandre Pétion. En Obras completas, edicién digital en CD-R.

BOLIVAR, S. (1988). “Carta de Jamaica’, en Pensamiento politico de la emancipacion, 1790-1825. T. Il
seleccion y prologo de José Luis Romero. Caracas: Biblioteca Ayacucho.

COLONOMOS, A. ;Es posible una ciudadania global? file:///C:/Users/Pablo/Downloads/873-2831-1-PB.pdf

DECLARACION DE LOS DERECHOS DEL CIUDADANO. Ayuntamiento de Guatemala: proyecto de
constitucion fundamental de la monarquia espafiola y su gobierno (1810). 1988, en Pensamiento politico
de la emancipacion, 1790-1825. T. I. Seleccion y prologo de José Luis Romero. Biblioteca Ayacucho,
Caracas.

GUADARRAMA, P. (2018). ‘Introduccién a la condicion humana”. University of Miami.
https://bioethics.miami.edu/_assets/pdf/ethics/Documents/Cuba/pdf/Condicion-Humana.pdf.

GUERRA, F-X. (2003). “El soberano y su reino. Reflexiones sobre la génesis del ciudadano en América
Latina”, en Ciudadania politica y formacion de las naciones. Perspectivas histdricas de América Latina, coord.
Hilda Sabato. FCE, México.

HENRIQUEZ, C. (1988). Pensamiento politico de la emancipacién, 1790-1825. T. I. seleccién y prologo de
José Luis Romero. Biblioteca Ayacucho, Caracas.

HERREN, R. (1991). La conquista erdtica de las indias. Planeta, Barcelona.

HIDALGO, R. (2016). El informe conceptual sobre ciudadania suramericana: libre movilidad humana,
identidad y derechos para los ciudadanos en la UNASUR. Comentario Internacional. Centro Andino de
Estudios Internacionales. Quito. Numero 16. http:/repositorio.uasb.edu.ec/bitstream/10644/6312/1/05-0T-
Hidalgo.pdf

HOSTOS, E.M. de. (1870). Ayacucho, El Nacional, Lima, 9 de diciembre de 1870, Afio VI, No. 1689.

HUMBOLDT, A. von. (1822). Ensayo politico sobre el reino de la Nueva Espafia. T. I.
Casa de Rosa, Paris.

49 MORIN, E. (2001). La cabeza bien puesta: repensar la reforma, reformar el pensamiento. Editorial Nueva Vision, Buenos Aires.
5 COLONOMOS, A. ¢ Es posible una ciudadania global? file:///C:/Users/Pablo/Downloads/873-2831-1-PB.pdf


../../../Users/Pablo/Downloads/873-2831-1-PB.pdf
https://bioethics.miami.edu/_assets/pdf/ethics/Documents/Cuba/pdf/Condicion-Humana.pdf
http://repositorio.uasb.edu.ec/bitstream/10644/6312/1/05-OT-Hidalgo.pdf
http://repositorio.uasb.edu.ec/bitstream/10644/6312/1/05-OT-Hidalgo.pdf
../../../Users/Pablo/Downloads/873-2831-1-PB.pdf

GUADARRAMA GONZALEZ

La integracion y la utopia de una ciudadania latinoamericana

36

ITURBIDE, A. de (1988). “Proclama y Plan de Iguala (24 de febrero de 1821)", en Pensamiento politico de la
emancipacion, 1790-1825. T. Il. Seleccion y prélogo de José Luis Romero. Biblioteca Ayacucho, Caracas.

LUPERON, G. (2001). “Carta a Eugenio Maria de Hostos, 12 de noviembre de 1895”, en Republica
Dominicana y Puerto Rico. Hermandad en la lucha emancipadora. Correspondencia 1876/1902, compilado
por Vivian Quiles Calderin. Instituto de Estudios Hostosianos, Rio Piedras.

LUZY CABALLERO J. de la (1950). Elencos y Discursos académicos. Vol. Il. Editorial de la Universidad de
La Habana, La Habana.

MACHADO, L. (2018). “El papel de la mujer en la independencia colombiana”. en Cultura Latinoamericana.
Revista de Estudios Interculturales. Vol. 27, No. 1. Universidad Catolica de Colombia-Fondazione I.S.L.A per
gli Studi Latinoamericani, Planeta, Bogota.
https://editorial.ucatolica.edu.co/ojsucatolica/revistas_ucatolica/index.php/RevClat/issue/view/135

MARTI, J. (1975). Obras completas. Editorial Ciencias Sociales, La Habana.

MEJIA, M.E. (1997). “Ciudadania latinoamericana”. El tiempo. Bogotd.16 de diciembre 1997.
https://www.eltiempo.com/archivo/documento/MAM-688843

MIRANDA, F. de (1982). “Proyecto de Gobierno Provisorio (1801)”, en Francisco de Miranda. América espera,
seleccion, prologo y titulos de José Luis Salcedo Bastardo. Biblioteca Ayacucho, Caracas.

MORIN, E. (2001). La cabeza bien puesta: repensar la reforma, reformar el pensamiento. Editorial Nueva
Vision, Buenos Aires.

OQUELLI, R. (1981). “Introducciéon a José del Valle”. Antologia. Universidad Nacional Auténoma de
Honduras. Editorial Universitaria, Tegucigalpa.

RAMA, C. (1980). La independencia de las Antillas y Ramoén Emeterio Betances. Instituto de Cultura
Puertorriquefia, San Juan.

“Representacion de los diputados americanos a las Cortes de Espafia (1811)”. (1988), en Pensamiento
politico de la emancipacion, 1790-1825. T. Il. seleccion y prélogo de José Luis Romero. Biblioteca Ayacucho.
Caracas:

RIBEIRO, D. (1970). El proceso civilizatorio. Ediciones de la Biblioteca de la Universidad Central de
Venezuela, Caracas.

ROJAS, C. (s/f). El pensamiento vivo de Betances. (Libro inédito).

SAMPER, E. (2016). “Presentaciéon” a Ramirez, Jacques. Hacia el Sur. La construccién de la ciudadania
suramericana y la movilidad intrarregional / 1.ed. — Quito: CELAG, pp. 14-15. https://www.celag.org/wp-
content/uploads/2016/10/hacia-el-Sur_Vfinal-16-03-2.pdf

SAMPER, J.M. (1979). Ensayo sobre las revoluciones politicas. UNAM, México.

SAN MARTIN, J. de (1988). Nota al Congreso Constituyente del Peri (21 de setiembre de 1822), en
Pensamiento politico de la emancipacion, 1790-1825. T. II. seleccion y prologo de José Luis Romero.
Biblioteca Ayacucho, Caracas.

SAN MARTIN. J. de (1988). “José de San Martin: a los limefios y habitantes de todo el Perd (1818)” en
Pensamiento politico de la emancipacion, 1790-1825. T. II- seleccion y prélogo de José Luis Romero.
Biblioteca Ayacucho, Caracas.


https://editorial.ucatolica.edu.co/ojsucatolica/revistas_ucatolica/index.php/RevClat/issue/view/135
https://www.eltiempo.com/archivo/documento/MAM-688843
https://www.celag.org/wp-content/uploads/2016/10/hacia-el-Sur_Vfinal-16-03-2.pdf
https://www.celag.org/wp-content/uploads/2016/10/hacia-el-Sur_Vfinal-16-03-2.pdf

Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 22-37
37

SANDINO, A.C. (1984). “Proyecto original que el ejército defensor de la soberania nacional de Nicaragua
presenta a los representantes de los gobiemos de los veintitin Estados Latinoamericano”, en Filosofia politica
latinoamericana y la nacionalidad latinoamericana. Editorial El Buho, Bogota.

SANTA CRUZ Y ESPEJO, E. de (1988). “Discurso sobre el establecimiento de una Sociedad Patrittica en
Quito (1789)", en Pensamiento politico de la emancipacion, 1790-1825. T. |. Seleccion y prélogo de José
Luis Romero. Biblioteca Ayacucho, Caracas.

SANTOS, B. de S. (2012). De la mano de Alicia. Lo social y lo politico en la postmodernidad. Editorial Siglo
del Hombre-Universidad de los Andes, Bogota.

TORRES, C. (1988). Memorial de Agravios (1809), en Pensamiento politico de la emancipacion, 1790-1825.
T. Il Seleccion y prélogo de José Luis Romero. Biblioteca Ayacucho, Caracas.

TRATADO CONSTITUTIVO DE LA UNASUR. (2008).
http://sedici.unlp.edu.ar/bitstream/handle/10915/45568/UNASUR _-
_Tratado_Constitutivo_de_la_Uni%C3%B3n_de_Naciones_Suramericanas__10_p._.pdf?sequence=3

UGARTE, M. (1978). La nacion latinoamericana. Biblioteca Ayacucho, Caracas.
VALLE, J. del (1982). Obra escogida. Biblioteca Ayacucho, Caracas.
VARELA, F. (1997). Obras. Félix Varela. T. 2. Editorial Cultura Popular, La Habana.

VIDAURRE, M.L. “Plan del Pert (1810)“. (1988), en Pensamiento politico de la emancipacién, 1790-1825. T.
I. Seleccion y prologo de José Luis Romero. Biblioteca Ayacucho, Caracas.

VISCARDO, J.P. (1988). “Carta dirigida a los espafioles-americanos”, en Pensamiento politico de la
emancipacion, 1790-1825, T. . Seleccidn y prélogo de José Luis Romero. Biblioteca Ayacucho, Caracas. pp.
51-58.

BIODATA

Pablo GUADARRAMA GONZALEZ: Profesor de Mérito de la Universidad Central “Marta Abreu” de Las
Villas. (2013). Doctor en Filosofia Universidad de Leipzig, (1980) Doctor en Ciencias Universidad Central
“Marta Abreu” de Las Villas (1995), Académico Titular de la Academia de Ciencias de Cuba (1998-2010).
Doctor Honoris Causa en Educacion, Per( (2003), Autor de varios libros sobre el pensamiento filoséfico
latinoamericano. Ha impartido conferencias en numerosas universidades latinoamericanas, de Estados
Unidos, Japén, Espafia, Rusia, Italia, China y Alemania. Ha obtenido varios premios y distinciones por su
labor intelectual. Actualmente es profesor de la Maestria en Estudios Politicos Latinoamericanos de la
Universidad Nacional de Colombia y de la Maestria en Ciencia Politica de la Universidad Catdlica de
Colombia-Universita degli Studi di Salerno. Libros mas recientes: Democracia y derechos humanos: vision
humanista desde América Latina. Taurus-Peguin Random House. Bogota. 2016 (Tomo |y Il); Le origini della
sociologia in America Latina. Eugenio Maria de Hostos ed Enrique José Varona. Domenico Maddaloni
(Coautor). Ipermedium libri. Salerno. 2016; Huellas del filosofar en Latinoamérica y Colombia. Biblioteca
Colombiana de Filosofia. Universidad de Santo Tomas. Bogota. 2017; Para qué sirve la epistemologia a un
investigador y un profesor. Editorial Magisterio. Bogota. 2018; Magisterio-Neisa. México. 2018; Magisterio-
Premisas. Madrid. 2018; Filosofia politica umanesimo in America Latina.. Guida Editori. Napoles. 2018;
Pensamiento politico latinoamericano. Cultura, paz y poder. Universita degli Studi di Salerno-Universidad
Catodlica de Colombia -Taurus-Peguin Random House. Bogota. 2019.


http://sedici.unlp.edu.ar/bitstream/handle/10915/45568/UNASUR_-_Tratado_Constitutivo_de_la_Uni%C3%B3n_de_Naciones_Suramericanas__10_p._.pdf?sequence=3
http://sedici.unlp.edu.ar/bitstream/handle/10915/45568/UNASUR_-_Tratado_Constitutivo_de_la_Uni%C3%B3n_de_Naciones_Suramericanas__10_p._.pdf?sequence=3

W

UNIVERSIDAD
DEL ZULIA

ESTUDIOS

ISSN 1316-5216 / ISSN-e: 2477-9555

Serbiluz eca 1
tecaros Repositorio Académico

Biblioteca Digital

UTOPIA Y PRAXIS LATINOAMERICANA. ANO: 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 38-54
REVISTA INTERNACIONAL DE FILOSOFIA Y TEORIA SOCIAL
CESA-FCES-UNIVERSIDAD DEL ZULIA. MARACAIBO-VENEZUELA.

Eurocentrismo, imagenes de la diferencia y espacios sociales de

conocimiento en las fronteras de la Modernidad
Eurocentrism, imagines of difference and social spaces of knowledge in the frontiers of Modernity

Francisco TIAPA
https://orcid.org/0000-0001-8243-757X
francisco.tiapa@gmail.com
Universidad de Los Andes, Venezuela

RESUMEN

A partir de los referentes historicos y etnogréaficos en la
Amazonia venezolana se abre la reflexion en torno a
las esferas de naturalizacién de la divisién
sujeto/objeto, como el sustrato epistemoldgico de la
verticalidad colonial. Asimismo, se discute la conexion
entre los actuales espacios de produccién de
conocimiento, cémo ambitos de naturalizacién del
sentido comdn hegemonico. Se concluye que la
alternativa estd en los saberes fronterizos, como
discursos inter-subjetivos de  configuracién de
perspectivas multivocales desde los bordes del orden
global.

Palabras clave: colonialismo, identidad, espacio,
conocimiento, intersubjetividad.

Recibido: 15-10-2019 e Aceptado: 30-01-2020

Este trabajo esta depositado en Zenodo:
DOI: http://doi.org/10.5281/zenodo.3740122

ABSTRACT

Based on the historical and ethnographical referents in
the Venezuelan Amazon, the academic spaces are
addressed as spheres of the subject/object division and
as the discursive substrate of colonial verticality.
Furthermore, the connections between colonial
discourses and the contemporary knowledge
framework are discussed as fields where the
hegemonic common sense is structured. This paper
concludes that the alternative is in the border
knowledge as inter-subjective discourses which have
the potential to create multifocal perspectives from the
global order’s fringes.

Keywords: colonialism, identity, space, knowledge,
intersubjectivity.

Utopia y Praxis Latinoamericana publica bajo licencia Creative Commons Atribucion-No Comercial-Compartir Igual 4.0 Internacional
(CC BY-NC-SA 4.0). Mas informacion en https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es_ES

Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Aiio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 38-54
39

INTRODUCCION

En toda cultura, tanto el espacio como el tiempo social estan concebidos de diferentes formas y diferentes
dimensiones segun el marco perceptivo y la dindmica de relaciones sociales en el que han sido concebidos
(Lévi-Strauss: 1969, p. 261). En su realizacion material, la espacialidad y la temporalidad cultural se concretan
en la relacion entre sus sustratos de construccion de significados y sus territorialidades pragmaticamente
realizadas entendidas éstas como aquellas plataformas espaciales necesarias de toda relacion entre las
agencias que integran a un cuerpo social determinado (lzard: 1981, p. 341). A esta base empirica,
simbolicamente representada, estas agencias sociales acceden a través del tamiz de un proceso de
significacion definido por los discursos que median sobre sus versiones de la realidad (Garcia: 1976, p. 13).
Tal creacién de significados en torno al espacio funciona a través de elementos distintivos que dan cuenta
de una capacidad virtualmente sin limites de jugar con la vision interiorizada del entorno (Leach: 1978, p. 49).
De esta manera, en el juego de representacion del entorno, es posible que -ante la presencia de formas
divergentes de construccion de sentido- a un mismo referente empirico le sean otorgadas distintas narrativas,
en un constante solapamiento entre diferentes perspectivas sobre el espacio social (Barthes: 1990, p. 257).
En este marco, como contraste con los lugares de la alteridad, el espacio de la identidad viene a ser la
plataforma de sentido para aquellos que lo habitan y principio de inteligibilidad para quien lo percibe desde
una mirada exogena (Augé: 1993, p. 58). Asi, como una construccion histéricamente cambiante en toda
cultura, el espacio identitario tiene consecuencias profundas en la compresién de la cultura, la naturaleza, la
economia y, en particular, en la construccidn de conocimiento (Escobar: 2000, p. 156).

Al estar imbuidos por juegos de construccién de identidad, los espacios sociales de produccion de
conocimiento operan como marcos de teatralizacion discursiva, donde las retéricas sobre la realidad
adquieren legitimidad no por su complejidad o por su funcionalidad, sino por la carga ritual del espacio en si
mismo. En el asi llamado mundo moderno, la produccion de conocimiento se elabora en el mismo contexto
cultural donde la mitologia cristiana se ha reproducido gracias a la imposicién de espacios de culto, regidos
por la imagen sacerdotal que, al presentarse como la representacion de la deidad en la Tierra, se establece
como la duefia de la verdad. Esta imagen se irradia al cuerpo social por medio la construccion de la idea de
una totalidad capaz de ejercer primacia absoluta sobre el resto de los &mbitos de la realidad, a partir de una
l6gica que gobierna el comportamiento del todo y que tiene la capacidad de cambiar cada una de las partes
que la rodea (Quijano: 2011, p. 9) y que deriva en la elaboracién de un marco mitico ritual de produccion de
verdades, cuyo valor no deriva de su sustancia, sino por el dénde y alin mas desde dénde se reproducen.
De esta forma, la idea del lugar de conocimiento cobra una dimensién ubicua, extensibles a lo largo de redes
opacas mas alla de sus contextos de produccion, con una fuerza singular en los contextos en que,
paraddjicamente, su ausencia marca con mayor fuerza a su presencia. Estos contextos son las fronteras de
la Modernidad; es decir, aquellos ambitos en que el espacio de conocimiento establece la distincion entre la
imagen del sujefo moderno, proyectada segun la idea de una singular presencia en el Tiempo (Fabian: 1983,
p. 11; Sousa Santos: 2011, p. 30; Castro Gomez: 2000, p. 154; Quijano: 2011, p. 3), con una cierta capacidad
de separar la mente del cuerpo (Chukwudi-Eze: 2001, p. 243) y geopoliticamente identificado con los
“centros” del orden global; por contraste con el resto de los ambitos de la realidad, trasladados a la condicion
de objeto, anclados a sus determinaciones corpéreas y contextuales, ademés de estar fuera del Tiempo.

Desde los lugares del saber se habla, mientas que el resto del mundo es aquello sobre lo cual se habla,
sin que exista la posibilidad de que haya una proyeccion inversa. Sobre la base de estas consideraciones,
este trabajo presenta un conjunto de reflexiones teoricas sobre las relaciones entre conocimiento, poder y
espacio social en las fronteras interculturales del orden global. En términos empiricos, tales reflexiones se
sustentan sobre una serie de investigaciones derivadas del campo de la Antropologia Historica del
colonialismo, asi como de las relaciones entre pueblos indigenas amazénicos y agencias estatales
contemporaneas. En el ambito tedrico, este ensayo esta influenciado por las discusiones en torno a la
dimensién colonial de los supuestos basicos subyacentes (Gouldner, 1979) de los saberes modernos



TIAPA
Consideraciones Eurocentrismo, imagenes de la diferencia y espacios sociales...
40

(Lander: 2000a; 2000b; Mignolo: 2000; 2001) como versiones globalizadas de los grandes metarrelatos de la
Modernidad (Lyotard: 1987; 1999) y como imaginarios configurados en los momentos fundacionales del
proceso de colonizacion de América e irradiados hacia los &mbitos globales contemporaneos (Dussel: 1994;
Gruzinski, 1994).

El primer eje de indagacion se ha desenvuelto en el marco de la expansion de las fronteras coloniales
sobre las poblaciones indigenas del nororiente de la cuenca del rio Orinoco (Tiapa: 2007; 2008a; 2010; 2012);
mientras que el segundo se ha enfocados en las dindmicas de las actuales respuestas a las agencias
estatales entre los pueblos indigenas Mako (Hohoti), del rio Ventuari -de la Amazonia venezolana- y los
Kari'fia de la Mesa de Guanipa, en el Oriente de Venezuela (Tiapa: 2012; 2014a)!. En estos trabajos fue
posible visibilizar como la relacién entre poder, conocimiento y lugar fue y sigue siendo transversal a las
tensiones y contradicciones entre sociedades culturalmente contrastantes. En tal sentido, esta reflexion critica
busca contribuir con la elaboracién de nuevos paradigmas de conocimiento basados en la multivocalidad de
las diferentes trayectorias culturales de las fronteras del orden global. Metodolégicamente, se toman ejemplos
historicos y contemporaneos, provenientes de los contextos usualmente abordados por la Antropologia -como
las fronteras amazonicas- en conexidn con los propios referentes vivenciales del analista. Esta mirada
multisituada (Marcus, 1995), dirigida hacia la critica cultural (Marcus y Fisher: 1989, p. 4), busca explorar las
continuidades discursivas latentes (Foucault: 1979), pero susceptibles de ser visibilizadas en circunstancias
y espacios de exteriorizacion concretos. Asimismo, se emplea la categoria de Sistema Mundo Moderno de
Wallerstein (1974), pero se parte del principio de que éste, en lugar de configurarse desde los asi llamados
centros, se irradia desde sus fronteras (Wolf: 1984; Sahlins: 1988; 1997; Coronil: 2002), de una manera tal
que estas fronteras no pueden ser percibidas como areas marginales, sino como otros centros de produccion
discursiva con capacidad de irradiacion global.

CONOCIMIENTO, PODER Y ESPACIO SOCIAL EN LAS FRONTERAS DE LA MODERNIDAD

Durante los siglos XVIl y XVIII, en los proyectos de conquista religiosa sobre los pueblos indigenas de la
costa suroriental del Mar Caribe y de la cuenca del rio Orinoco, desde la mirada de las misiones, se reflejaba
la percepcién sobre los lugares donde las poblaciones nativas construian “conocimiento”, como recurso
simbolico para el establecimiento de las jerarquias interétnicas. Asimismo, en las primeras dos décadas del
siglo XXI, en el contexto de la asi llamada auto demarcacion de tierras indigenas, en el Amazonas
venezolano, el punto de vista de las personas que representaban al Estado o de aquellas pertenecientes al
campo de la Antropologia, se consideraba un filtro indispensable para atribuir validez a los reclamos por el
reconocimiento territorial de estas poblaciones, pues se argumentaba que éstas provenian de los sitios desde
donde se producia un saber veraz. Una circunstancia similar se presenté en el contexto de las relaciones
entre las actuales poblaciones Kari'fia y las empresas petroleras y madereras del rio Orinoco, donde el
conocimiento proveniente de las empresas estatales se consideraba por encima del local y, por lo tanto, eran
sus representantes quienes podian tomar decisiones, incluso en ambitos que no estaban directamente
relacionados con la gestion empresarial en si (cf. Tiapa: 2012; 2014). Paradojicamente, en esta relacion entre
poder y saber, al hablar de “espacios”, no se hablaba de lugares concretos e identificables, sino de imagenes
ubicuas, que hacian alusién a un dénde, ajeno a las circunstancias inmediatas y sobre el cual se proyectaba
una identidad adherida al pasado, pero al mismo tiempo desplegada hacia el futuro.

En estos lugares y tiempos diferentes, las imagenes sobre el “saber”, fueron constitutivas de la forma en
que se establecia la jerarquia entre individualidades pertenecientes a grupos contrastantes, incluso en
aquellos casos en que éstas pertenecian a diversas poblaciones indigenas. Tal asimilacidn bien podia ser

" Datos no publicados sobre investigaciones de campo realizadas entre los Hohoti del rio Ventuari (afios 2005, 2006 y 2011), poblaciones
campesinas de Mérida (afios 2007, 2008 y 2009) y los Kari'fia de la Mesa de Guanipa (afios 2008 y 2011).



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Aiio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 38-54
4

por medio de acciones concretas o por medio de referencias abstractas a los lugares donde esta cultura
habia sido aprehendida. Asi, tanto en el ambito colonial del pasado, como en el neocolonial del presente, lo
moderno ha sido considerado algo lejano, al mismo tiempo que ubico y espectral. En relacion con un alguien
del pueblo Kari'fia, una persona que ocupase un cargo en una petrolera o en una maderera, se proyectaba
como la representacion de la Modernidad. Alin mas, estas mismas personas también hacian alusién a algo
mas “moderno”, pues su referencia era el funcionamiento correcto de una corporacién transnacional. En estas
referencias, las grandes corporaciones se ubicaban retéricamente en contextos geograficos sobre los cuales
no se tenia una constatacion empirica directa, pero si una alusion a algo que, ain cuando no se conocia
directamente, si podia ser imaginado, como si ya se hubiese estado alli.

Entre las poblaciones Mako (Hohoti) del rio Ventuari, un Piaroa (Uwothuijja) se percibia como alguien
més parecido a un criollo y, por esta razon, sus juicios tenian mayor peso jerarquico a la hora de hablar de
ambitos de la vida diaria, como el manejo de la tecnologia o sobre las contingencias politicas relacionadas
con el mundo urbano. Sin embargo, la cultura criolla, a su vez, no era tan positivamente valorada como los
misioneros evangélicos norteamericanos, percibidos como provenientes de lugares superiormente
posicionados, dada su conexion con la irradiacion de recursos tecnolégicos sofisticados. Lo moderno, en
estos contextos, se presentd forma de capital simbdlico -en el sentido de Bourdieu (1989; 2011)- pues
marcaba la jerarquia de forma adjetiva a otros capitales. El vector referencial de este capital, podia ser la
tecnologia, pero también la forma de las viviendas e incluso -como en el Ventuari- qué tan cristiano alguien
demostraba o decia ser.

Tal imbricacion entre conocimiento, posicionamiento geocultural y poder, de la misma manera en que
fue transversal a diferentes ambitos de indagacion empirica, también se vislumbré en los propios espacios
de referencia vivencial, como la sociedad nacional venezolana y los asi llamados espacios de produccion de
conocimiento académico, los cuales tenian una carga que iba mas alla de lo rutinariamente aprehensible,
pues se trataba de espacios del asi llamado saber universal. Asi, conventos, iglesias, templos, escuelas,
oficinas, empresas y universidades, ademas de ser lugares de encuentro, son presentados como lugares
donde se reproduce un saber que otorga autoridad a quienes hayan pasado por ellos. De este modo, en los
contextos fronterizos, las jerarquias asociadas con la paridad entre conocimiento y lugar se establecen a
partir de su relacion constitutiva con la creacion de parcelas imaginarias de distincion de la realidad. Asi,
durante los siglos XVII'y XVIII, la imagen de las misiones derivd de la oposicion entre la vida civil y la vida
salvaje, lo que a su vez fue el referente abstracto de la dicotomia que sustent6 a los primeros proyectos
civilizatorios de regiones fronterizas como la Amazonia. En términos sustantivos, las misiones fueron los
marcos de imposicién de la religidn cristiana. Sin embargo, en el Oriente de Venezuela, en particular, el
proyecto de evangelizacion misionera mostré especificidades en relacion con otros proyectos de conquista y
de imposicién cultural. Por ejemplo, el proyecto mas parecido fue el de las Encomiendas, pensadas también
como espacios para el adoctrinamiento religioso de las poblaciones indigenas (Prato-Perelli, 1990). Como
legitimacion discursiva se argumentaba que la ensefianza de la Verdad cristiana debia ser retribuida por
medio del trabajo a los encomenderos, de modo que el trabajo nativo se convirtié en el fin Ultimo de estos
espacios. Aunque las misiones también fueron proyectadas como lugares de explotacién de mano de obra
indigena, la diferencia estaba en la rigidez de la idea del parcelamiento espacial.

Desde el punto de vista de las misiones y de las autoridades coloniales, se consideraba que modo de
vida de las poblaciones indigenas debia ser supervisado, dentro de contextos geométricamente
correspondientes con el principio del orden productivo (Ramirez de Arellano: [1704] 1967; Molina: [1709]
1967; Tiapa: 2007b; 2010; Caulin II: [1779] 1966, p. 263; Civrieux: 1976:, p.130; Gémez Parente: 1979, pp.
296-7), de una manera en que el control espacial llegaba a dmbitos tan profundos como las practicas
corporales (Ramirez de Arellano: [1700] 1967; Tiapa: 2016a). A lo interno de estas esferas de represion, este
control estaba acompafiado de la supresién de las conexiones con el exterior, pues en la relacién entre
espacios poblados se sustentaba la solidaridad entre las agencias locales, las cuales, al estar basadas en la



TIAPA
Consideraciones Eurocentrismo, imagenes de la diferencia y espacios sociales...
42

articulacion supralocal, fueron la base de los sistemas interétnicos, como unidades de cohesién politica
regional contrastante con las geopoliticas del sistema colonial espafiol (Tiapa: 2007a). En tal sentido, la
conexién entre espacio social, conocimiento y poder tuvo un lugar central en el programa evangelizador,
como uno de los proyectos civilizatorios fundantes del pensamiento moderno (Dussel: 1994). Aun mas, este
fue el origen del parcelamiento social (cf. Tiapa: 2015), como forma de control, verticalizacion,
homogeneizacion y generacion de enunciados sobre el esquema idealizado del sistema mundial. Dado su
valor patrimonial, el conocimiento, al tener esta carga identitaria, nos recuerda a la forma en que Gaston
Bachelard alert6 sobre la degradacién de lo que él llamé el espiritu cientifico, cuando en lugar de buscar
alguna adherencia a la verdad, la el interés por imponerse sobre otras entidades llega a traducir
“...necesidades en conocimientos” (Bachelard: [1938] 1974, p. 16).

De este modo, en las regiones fronterizas del sistema global, los espacios de encapsulamiento simbdlico
del conocimiento se configuran como lugares equivalentes a la experiencia historica de los enclaves
coloniales. Dentro de ellos, quienes los integran, imaginariamente se perciben a si mismos como miembros
de las metropolis, aun cuando desde estos lugares su existencia sea negada o ignorada. En el nivel
epistemoldgico, esta retérica identitaria establece sus jerarquizaciones a partir de la idea que /os otros son
solo cuerpo, mientras que el yo moderno es la representacién de la mente; es decir, por medio de la
asociacion entre poder y la division sujeto/objeto. Asi, al imponerse a si mismo como el maximo estadio del
progreso humano y como guia para el camino de la asi llamada civilizacion, este sujeto representa a las otras
formas culturales como objetos, pues desde su punto de vista son percibidas como formas inferiores. Aunque
se trata de una construccion con fines axiomaticos y, aparentemente, ausente de contenidos precisos, tal
alteridad negativa se nutre de referentes empiricos como el de las sociedades indigenas americanas,
asumidas como “lo otro” absoluto de las sociedades europeas (Castro Gomez: 2000, p. 154).

ESPACIOS SOCIALES DE REPRODUCCION DEL SENTIDO COMUN HEGEMONICO

En los contextos fronterizos del Sistema Mundo, la idea de que hay lugares donde se construye
conocimiento y otros en los que sélo se existe irreflexivamente sobre el mundo, es el correlato espacial de la
division mente-cuerpo, correspondiente con la dicotomia sujeto-objeto, fundante del pensamiento moderno
(Wallerstein: 1996, p. 4). Por ejemplo, en el proceso de auto demarcacion de tierras y habitats indigenas
venezolano, la posibilidad de que la versién indigena sobre su propio territorio tuviese validez esta
determinada por la aceptacion, por parte de los funcionarios del Estado y de la convalidacion hecha desde
los espacios institucionales de la antropologia y/o de la geografia (cf. Zent y Zent: 2006). En términos
culturales, se parte del principio de que sdlo el territorio plasmado en un mapa, separado de la vivencia en
si, avalado por un escrito que la abstrae, es la tnica forma de legitimar el derecho de una sociedad a mantener
un minimo rango de autonomia dentro un espacio ocupado en una historia de larga duracion. Tal
verticalizacion de saberes, se sustenta sobre la relacidn asimétrica entre un sujeto cognoscente y un “otro”
étnico, cuya identidad y sustancia es atribuida y/o legitimada desde fuera (Rivera Cusicanqui: 2008, p 159).
De este modo, se estrecha y se controla el rango para la creacién de una identidad y una originalidad
ontoldgicamente irreductible al margen de un campo de relaciones de poder (Quijano: 1992, p. 15). Ain mas,
tal posibilidad creativa, al pasar por el filtro del sujeto cognoscente, termina reduciéndose Unicamente al
equivalente del cuerpo en relacién con la mente, pues a pesar de ser un conjunto de creaciones culturales
con su propia volicion y proyeccion de futuro, se correria el riesgo de que el reconocimiento de sus
potencialidades subjetivas amenace al orden establecido y naturalizado por el colonialismo.

Por otro lado, la separacion mente-cuerpo estad acompafiada de la imposicion, sobre otras culturas de la
idea del parcelamiento espacial. En el rio Ventuari, la coexistencia historica entre las etnias Hohoti, Piaroa,
Kurripako y Yekuana se vio alterada por el traslado de la imagen neocolonial de un territorio que sélo puede
ser ocupado por una etnia con un Unico contenido cultural y con un codigo de comunicacién homogéneo.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Aiio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 38-54
43

Esto llevé a la exteriorizacion de conflictos entre poblaciones indigenas, al conectar este nuevo principio de
la exclusividad con otras tensiones latentes en su cotidianeidad. Esta idea de un territorio, con linderos fijos
y étnicamente homogéneos, se trasladdé como un elemento de friccion con otras formas de vivir el espacio,
con una representacion derivada de la conexién con su existencia directa. Nuevamente, en este caso, fue
posible visibilizar la singularidad de la separacién entre abstraccion y vivencia, asi como la especificidad de
las ideas sobre el parcelamiento social correspondientes con la sociedad industrial. A esto se suma el hecho
de que, en los espacios fronterizos, la adherencia al modelo cultural dominante es un referente identitario de
adscripcion a las posiciones jerarquicamente privilegiadas. Asi, a pesar del discurso oficial indigenista, en la
relacion con las poblaciones Kari'fia, los funcionarios de la empresa petrolera estatal, a mayor cercania con
las poblaciones indigenas, mayor era su proyeccion hacia el modelo del tecnocrata del hemisferio Norte.

En contextos como la Amazonia, no importa que tanta dependencia haya por los sistemas productivos
indigenas o por la informacion territorial que éstos puedan proveer, los recursos materiales y simbélicos
criollos seran asociados con las subjetividades y los modos de vida dominantes. Es posible afirmar que el
vector de tal asociacion se conecta directamente con la version ubicua y naturalizada del racismo, como una
construccion originalmente ideolégica y consciente, pero histéricamente arraigada en los principios
irreflexivos de las cotidianeidades de las sociedades fronterizas. Tal dimension racista se visibiliza al
jerarquizar positivamente cualquier comportamiento o cualquier diacritico identitario (cf. Barth, 1976) con la
imagen espectral del hombre blanco, independientemente de que tal asociacion sea conscientemente
negada.

A pesar de las retoricas de proclaman el fin del colonialismo (Santos Sousa: 2011, p. 24), el racismo ha
permitido que este sistema pueda proyectarse hacia lugares y momentos mas alla del colonialismo en si
(Quijano: 2000, p. 201), por lo que ha posibilitado su irradiacién y su naturalizacion. Tal imposicion de la
ubicuidad del racismo, ademas se proyecta hacia las formas en que se piensan las categorias geopoliticas
contemporaneas. De este modo, construcciones identitarias, de alcances supranacionales, como “hemisferio
occidental” (Coronil: 1999; Mignolo, 2000) o “cultura global” (Coronil: 2000), tienen sus bases en un juego de
clasificaciones, exaltaciones e invisibilizaciones, donde una cultura se impone como el modelo de referencia
para la idea de la normalidad y la civilidad. En esta retérica de imposicién de jerarquias basadas en la
asociacion entre la idea de mente y las formas de los cuerpos, las escuelas juegan el papel de ser el espacio
de internamiento y de disciplinamiento de la mente y el cuerpo, de modo que se pueda formar un sujeto
sumiso a los sistemas autoritarios naturalizados por el proyecto de la colonialidad (Castro Gémez: 2000, p.
148). En este sentido, la imposicion de las escuelas, como espacios cerrados, controlados y vigilados, se
basa en referentes mas amplios, originaimente derivados de la imagen cristiana del templo, como lugar de
legitimacion de las arbitrariedades individuales de los sujetos dominantes. De la misma manera que el templo,
los espacios institucionalizados emiten imagenes de legitimacion (cf. Gruzinski: 1994), tales como los titulos,
impuestos como recursos simbolicos velados tras la idea de la posesion de sabiduria, de una manera tal que
la centralidad se establece sobre su capacidad para establecer verticalidades y no en el conocimiento en si.

Mas alla de las escuelas, el racismo se proyecta por medio de la irradiacion de pautas de
comportamiento, dirigidos a diagramar a aquello que se piensa como la persona ideal. A través de un conjunto
de reglamentaciones microsociales, se configura un campo policial de vigilancia y moldeamiento dirigido a
captar e inmovilizar a aquello que, segun la version ubicua y naturalizada del racismo, se piensa como el
ciudadano (Gonzalez-Stephan: 1998, p. 85). A fin de tener continuidad histérica en sociedades
multiculturales, tal diagramacion e imposicion colonial de la idea de persona requiere de parcelamientos
espaciales, dirigidos a otorgar centralidad al sujeto ideal y a invisibilizar a aquellos considerados inferiores.
De este modo, en las asi llamadas regiones “periféricas” del orden global, los grupos socioculturales que
detentan el poder simbdlico a lo interno de las circunscripciones nacionales no tienen otra opcion que vivir en
cotos cerrados, en perimetros espaciales de las que sdlo se sale en la medida en que esto es necesario para
la enajenacion de la riqueza o para cumplir con los rituales de viajes exéticos. Como peregrinaciones en el



TIAPA
Consideraciones Eurocentrismo, imagenes de la diferencia y espacios sociales...
44

Tiempo (cf. Fabian: 1983), estos viajes son coherentes con las practicas de aquellos que creen que son sus
pares metropolitanos cuando, a su vez, también hacen viajes a regiones del Hemisferio Sur, en busqueda de
la realizacion de imaginarios no realizados en sus propios referentes inmediatos (cf. Augé: 1998a), en los que
ademas reafirman su condicién de dominacion. Ahora bien, vale preguntarse si es posible entender
cabalmente la realidad de las sociedades y grupos sociales subalternos desde lugares de enunciacion
(Mignolo: 2001) que, aun cuando son hegeménicos, tienen una perspectiva tan limitada sobre la realidad.

Cuando esto es aplicado a las esferas espaciales de produccién de conocimiento, la situacion se vuelve
aln mas critica. De hecho, muchos nos creamos la falsa imagen de que un “campus universitario” es un
espacio privilegiado. Ciertamente se trata de un tipo de espacio para la reivindicacién de a los sujetos
historicos subalternos, sean mujeres, nifios, indigenas, campesinos, pobres, etc. Sin embargo, esto no lo
hace ser un lugar privilegiado, mucho menos en la realidad extraeuropea, donde los subjetividades de las
clases dominantes locales reivindican un mundo y una cultura en la que no viven, mientras que tienen que
tolerar a “los otros”, cuya mera existencia les recuerda lo lejos que estan de pertenecer a la sociedad sofiada,
lo que deriva en la construccion de una otredad negativa, segun la cual las y los pobres, indigenas y
afrodescendientes se perciben como el reflejo de lo que “ellos” no son. En sociedades como esta, los espacios
de produccién y reproduccién del conocimiento, asi como de naturalizacién de la sociedad industrial, se
convierten en refugios en cuyo interior es posible crear un universo imaginario semiconsciente y ficticio —en
el sentido en que Augé (1998b) le da al término “ficcion- para teatralizar la pertenencia a la sociedad
hegemanica euro-norteamericana o para al menos poder cumplir con los requisitos para la aceptacion por en
esa ofra sociedad ideal. A pesar de sus capacidades perceptivas circunscritas, en los contextos coloniales y
neocoloniales, desde estos lugares de enunciacion se establecen los referentes de la abstraccion, al
percibirse como los puntos inobservables de observacion correspondientes con la conciencia metropolitana,
como la versién secularizada de una suerte de conciencia supraterrenal, con capacidades correspondientes
con la divinidad (Castro-Gémez: 2007: 83). Al mismo tiempo, como refugios de civilidad ante la amenaza
constante de aquello que se percibe como la barbarie, estos lugares se convierten en ghettos, como
circunscripciones perceptivas que impiden ver con claridad la complejidad de la sociedad multicultural que
les rodea y a la que —desde el modelo dominante- se considera que no se debe pertenecer. Esto seria el
equivalente colonial de la clasica categoria de idealismo burgués o del provincianismo eurocéntrico (Dussel:
2000), pero que al mismo tiempo hace que éste entre en conflicto cada vez que desde el hemisferio norte se
envian nuevos mensajes sobre el “deber ser” de la sociedad, como por ejemplo la construccion del exotismo,
segun el cual las “otras culturas” pueden ser valoradas por un valor estético similar a la representacion
cosificada de la animalidad.

En este sentido, desde el lugar de enunciacién de los sujetos correspondientes con el modelo de
referencia en el sistema global, el exotismo animaliza —en un marco cultural donde los animales son
considerados inferiores- y naturaliza —en el mismo contexto donde la “naturaleza” se piensa como una entidad
cosificada- a las otras culturas del mundo, sin que por eso ocurra una relacién sujeto-sujeto, sino que se
mantiene como una dindmica de sujeto-objeto. Al imponerse la idea de la singularidad de un sujeto ha sido
posible la negacion de las relaciones intersubjetivas con otras agencias histéricas ajenas al ideal racista de
la persona (Quijano: 1992, pp. 14-5). Asi, desde el punto de vista del sujeto moderno, las otras culturas no
producirian un conocimiento real, sino creencias, opiniones, magia, idolatrias o bien objetos 0 materias primas
para las investigaciones cientificas (Sousa Santos: 2010, p. 31)

En el caso de los grupos dominantes, esta percepcion se debate entre la busqueda de un subalterno
local sobre quien reproduce la misma relacién que se le impone desde el centro o bien opta por la auto-
exotizacion, que deriva en objetualizacion, como ocurre con la auto-atribucion de erotismo y animalidad para
ser aceptados por los sujetos norhemisféricos, al menos como mercancias con valor de uso. La publicidad
dada a un pais como Venezuela —entre otros paises latinoamericanos- como “exportador de Misses” es un
buen ejemplo de esto, pues no se trata de la atribucién de una condicion de sujetos a las mujeres, sino de
mercancia que ademas llega a tener valor de cambio, pues puede llegar a ser “exportada’.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Aiio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 38-54
45

Paradéjicamente, esta relacion de poder, al ser relativa y relacional (Coronil: 2002), hace que los sujetos
hegeménicos en las sociedades post-coloniales no dejen de ser subalternos en la dindmica del sistema
global. La particularidad de la autopercepcion de estos sujetos dominantes esta en que aceptan la identidad
colonizada, al asumir el retrato mitico y degradante, configurado y difundido por las agencias colonizadoras,
de modo que termina por ser aceptado y vivido en cierta medida por las y los colonizados. Asi, la imagen
neo-colonial adquiere de este modo cierta realidad y contribuye al retrato real de la sumision a la condicion
colonial (Memmi: 1996, p. 98).

FRONTERAS, RESISTENCIA E INTER-SUBJETIVIDAD

La manera en que el patron de pensamiento colonial objetiva las diferencias contrasta con los modos en
que otras sociedades, alternas a la dominacién capitalista, han configurado formas de produccion de
conocimiento basadas en relaciones intersubjetivas. En tal sentido, a fin crear una distancia con las versiones
dominantes de la modemidad, es necesario aproximarse y tomar como referencia epistemoldgica a las
versiones subalternas, silencias y marginalizadas por la auto atribuida racionalidad eurocéntrica, estén estas
tanto fuera como dentro de la asi llamada cultura occidental (Sousa Santos: 2011, p. 30). Es posible que en
ciertas sociedades la relacion de los sujetos no se establezca en términos de una relacion jerarquica con un
objeto, sino que se parta del principio de que los “otros” son en si mismos sujetos, con la capacidad de emitir
juicios sobre la realidad con un rango homologable con el mismo sujeto que inicialmente la aprehende. Por
contraste con este division entre sujeto y objeto, las sociedades no occidentales, ajenas a la sujecion de
sistemas politicos determinados por las estructuras estatales y que han resistido a la expansion del
colonialismo, parten del principio de que el asi llamado “mundo natural” por el pensamiento moderno es un
ambito integrado por entidades no humanas que pueden ser percibidas como sujetos con sus propias
voliciones y consciencias (Ingold, 2000; Nadasdy, 2007; McNiven, 2010) Por ejemplo, entre sociedades
indigenas el paisaje, mas que ser un entorno inanimado, es concebido como un cuerpo de entidades con sus
propias historias y subjetividades (Rose, 1996; Huggan y Tiffin 2015; McNiven, 2004; Suchet, 2002; Franklin,
2006; Vaarzon-Morel, 2010; Suchet, 2002; Coombes, Johnson, y Howitt, 2012; McNiven y Feldman, 2003;
Lavau, 2011; Whitehouse, Hilary, et al, 2014, Hokari, 2011). De este modo, lo que el pensamiento moderno
representa como naturaleza objetiva, es concebido como un mundo social, donde los no-humanos son vistos
COMO agencias con sus propias organizaciones sociales, a su vez, con sus formas singulares de complejidad
(Viveiros de Castro, 1992; Descola, 1996; Fausto, 1999; Villar, 2004; Santos-Granero, 2006; Rival, 2012). Un
ejemplo de este tipo es el caso del pueblo Maya Tojolabal del Sur de México, cuya estructura linglistica da
cuenta de una cosmovision radicalmente contrastante con la representacion de la realidad de la cultura de
origen europeo. La particularidad linguistica, cultural y politica de la etnia Tojolabal esta en la intersubjetividad,
pues desde este marco de referencia se parte del principio de que todas las entidades son sujetos y de que no
hay objetos, ni en el contexto del idioma ni en el de la relacion con el entorno (Lenkersdorf, 1996, p. 14). En la
estructura linguistica Tojolabal, hay determinados acontecimientos cuya realizacién y descripcidn verbal exige
una pluralidad de sujetos y la exclusion de toda clase de objetos, de modo de la condicion de intersubjetividad
se caracteriza por la presencia de dos sujetos en interaccion y la ausencia de objetos (Lenkersdorf, 1996, p.
28). Por contraste, en las lenguas de raiz indoeuropea, la relacion entre varias personas se percibe como de
un sujeto actor frente a objetos que reciben la accién del sujeto, mientras que, en Tojolabal, el relacion es de
varios sujetos cuya participacion se requiere para que el hecho ocurra (Lenkersdorf, 1996, p. 30-31).

En tal sentido, para superar la pesadilla de la colonialidad, urge cuestionar a la idea de que la modernidad
es un universal trascendental capaz de arrojar a la tradicion y a la condicion dl “otro arcaico” de la modernidad,

a todo aquello que le resulte ajeno y que no encaje en los imaginarios sobre si misma (Restrepo, 2007, p. 5).
Sobre la base de esta estructura, se establecen las relaciones jerarquicas basadas en la division sujeto-objeto
y se construye un imaginario contradictorio con los procesos de estructuracién de las sociedades



TIAPA
Consideraciones Eurocentrismo, imagenes de la diferencia y espacios sociales...
46

pluriculturales que integran a los paises no europeos. Aun cuando este modelo ideal no coincide con el
referente real de la sociedad a la que se confrontan tanto los grupos subalternos como los dominantes, tal
imagen se convierte en el discurso hegemonico a lo interno de paises como los latinoamericanos. Asi, la
produccion de saberes a lo interno de las universidades como espacios exclusivos, representa la expresion
concreta de la continuidad historica de la distribucion desigual del conocimiento.

Como parte de la dindmica cultural de una sociedad en particular, la universidad se impone como cierto
tipo de un espacio social que potencia un juego de construccion de subjetividades distribuidas verticalmente.
Ejemplos de estas identidades son las distintas formas en que se representa la imagen de la o del “gerente”,
que al mismo tiempo que es una suerte de “especialista”, en ambitos de conocimiento técnico circunscritos
cerrados, inaccesibles e incomprensibles para el resto de la poblacion, legitiman su relacion de rector de los
destinos de una sociedad y son considerados como aquellos capaces de generar riqueza, tanto para si
mismos como para su entorno. Esta no es otra que la imagen de la o el tecnécrata, como el sujeto de detenta
las posiciones de poder tanto en los sectores corporativos privados como en los Estados metropolitanos y
neocoloniales, independientemente de cuales sean las representaciones sobre sus orientaciones ideologicas,
pues rigen los destinos de las vidas colectivas, tanto a los sistemas capitalistas como en los socialistas, ya
que su imagen es transversal a toda la asi llamada sociedad industrial. Un ejemplo de este tipo esta en los
eventos ocurridos en la arena politica venezolana entre los afios 2002 y 2003, cuando el conflicto politico fue
impulsado por los sectores conservadores y colonialistas del pais, basados en la auto atribucién de posesion
de un conocimiento exclusivo por parte de la tecnocracia petrolera. A partir de la idea de la “meritocracia”, la
gerencia de la industria petrolera, que en teoria manejaba todo lo relacionado con la explotacion,
procesamiento y gestion de este ambito industrial, también se auto atribuyé la potestad de imponer sus puntos
de vista en cuanto al curso de la sociedad en general. El manejo de técnicas particulares se convirtié asi en
un capital simbélico de base para que se pudiesen decir “verdades” sobre la politica, la economia, la cultura
y las relaciones sociales. De este modo, se convierte a la figura de la y el profesional tecndcrata en una suerte
de sacerdote social, cuyos juicios son capaces de trascender y de imponerse sobre la voluntad de la mayoria
de la poblacion de un pais.

Aun asi, estas imagenes hegemdnicas han tenido resistencias que han atacado, socavado y, en muchos
casos, desestructurado este orden. Las corrientes teoricas indigenistas, relativistas culturales, marxistas, de
la teoria de la dependencia, las teorias feministas, ecologistas, indigenistas, etc, han sido resultado de
reflexiones académicas que ademas han impulsado nuevas aproximaciones a la realidad e incluso han
exteriorizado a la esfera publica nuevas realidades historicamente invisibilizadas por el colonialismo. Esto ha
sido posible gracias a que los sectores contrahegemdnicos en las universidades han tenido como principio la
necesidad imperativa de romper con los paradigmas que han reproducido histéricamente la desigualdad.

Como respuesta a estas subversiones conceptuales, los sectores insertos en el sentido comin
neocolonial han optado o bien por innovar, segun sus intereses y sus visiones de mundo, o bien por suprimir
los espacios de produccién de conocimiento en las universidades del hemisferio sur. Dado que una de las
derivaciones del principio hegemonico que impone la condicion estatica de la sociedad es la reproduccion y
reafirmacion de verdades sobre el mundo —para que el mundo mismo estructuralmente se reproduzca y se
reafirme- se ha desplazado el rol de la universidad como lugar de innovacion y de investigacion, a favor de
la prioridad dada, por parte de los sectores que controlan los grandes capitales, a la formacion de
subjetividades con perfiles correspondientes con las necesidades de los espacios corporativos.

De este modo, las universidades que dan prioridad a la produccién de nuevos saberes, por medio de la
investigacion, se han visto en una posicion de desventaja frente a las universidades destinadas a la
produccion de conocimientos instrumentales preestablecidos segin su funcionalidad dentro del mundo
empresarial. Este lugar, que no es el del modelo ideal, pero que tiene que vivir la doble ficcién entre la
sociedad que vive y la realidad en la que deberia vivir, es un lugar de dobles o de multiples conciencias. Estas
conciencias dia o pluritopicas se han configurado desde la necesidad de respetar multiples modos de vida,
por lo que se encuentran cargadas de potenciales epistémicos de frontera (cf. Mignolo, 2001). En la



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Aiio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 38-54
47

configuracién de una agenda de liberacién por medio de la construccion de conocimiento, los lugares de
frontera cultural y de condicién subalterna son espacios especialmente privilegiados. El posicionamiento
externo en relacion con los constrefiimientos del modelo dominante permite observar la realidad en mdltiples
dimensiones que reconocen la existencia tanto del nosotros subordinado y al mismo tiempo insurgente como
de los otros subalternos y hasta reconocer el derecho a la existencia de quienes estan alienados al modelo
dominante. En los espacios fuera del modelo ideal representado por el campus universitario es posible
encontrar una multivocalidad de enunciados, proyecciones de futuro y utopias basados en mdiltiples historias
de resistencia, activa y pasiva, a la imposicion capitalista y colonialista, como las versiones méas patentes de
la Modernidad fuera de las circunscripciones geoculturales de los centros geopoliticos globales.

CONCLUSIONES: HACIA LA CONFIGURACION DE PARADIGMAS MULTIVOCALES

De este modo, las universidades que dan prioridad a la produccién de nuevos saberes, por medio de la
investigacion, se han visto en una posicion de desventaja frente a las universidades destinadas a la
produccion de conocimientos instrumentales preestablecidos segin su funcionalidad dentro del mundo
empresarial. Este lugar, que no es el del modelo ideal, pero que tiene que vivir la doble ficcion entre la
sociedad que vive y la realidad en la que deberia vivir, es un lugar de dobles o de multiples conciencias. Estas
conciencias dia o pluritépicas se han configurado desde la necesidad de respetar mltiples modos de vida,
por lo que se encuentran cargadas de potenciales epistémicos de frontera (cf. Mignolo, 2001). En la
configuracion de una agenda de liberacion por medio de la construccion de conocimiento, los lugares de
frontera cultural y de condicién subalterna son espacios especialmente privilegiados. El posicionamiento
externo en relacion con los constrefiimientos del modelo dominante permite observar la realidad en mdltiples
dimensiones que reconocen la existencia tanto del nosotros subordinado y al mismo tiempo insurgente como
de los otros subalternos y hasta reconocer el derecho a la existencia de quienes estan alienados al modelo
dominante. En los espacios fuera del modelo ideal representado por el campus universitario es posible
encontrar una multivocalidad de enunciados, proyecciones de futuro y utopias basados en mdiltiples historias
de resistencia, activa y pasiva, a la imposicion capitalista y colonialista, como las versiones mas patentes de
la Modernidad fuera de las circunscripciones geoculturales de los centros geopoliticos globales.

La experiencia historica del colonialismo ha sido constitutiva de la configuracion de los centros globales
de produccion de conocimiento. Esta determinacién mutua ha sido de una manera tal que el poder de imponer
modos de vida de forma unidireccional y por medio de la violencia, en el presente, es correlativa con la
autoridad intelectual para enunciar “verdades” acerca de las sociedades colonizadas. La imposicion violenta
de formas culturales ha derivado en la configuracion de retoricas presentadas como juicios monoliticos
dirigidos a legitimar los actos impositivos. Al mismo tiempo, estos juicios presentados como “verdades”
reafirman y velan el hecho concreto de la dominacién imperial (Said, 1990), a partir de la constante reiteracion
del poder simbdlico de los centros de produccién de conocimiento como espacios incuestionables y ajenos a
cualquier intencién relativizante.

Al mismo tiempo que la imposicion violenta de formas culturales ha derivado en la configuracion de
verdades que en si mismas opacan y naturalizan a las realizaciones locales del proceso histérico global de
la dominacién colonial y neocolonial (cf. Said, 1990). La legitimidad impuesta de estos espacios se irradia de
forma ubicua y ambigua en el orden global, lo que permite que sus enunciados diagramadores de la realidad
se establezcan como la base irreflexiva para proyectar las acciones colectivas de las sociedades subsumidas
al colonialismo. Entre estos enunciados, la idea de la unidireccionalidad histérica ha sido la base para ordenar
los sentidos dominantes sobre el deber ser de la discontinuidad y la permanencia. En esta representacion del
Tiempo, las sociedades colonizadoras se presentan como el patrén de referencia de la normalidad y, junto
con sus principios éticos y morales, sus recorridos histéricos se imponen como los Unicos posibles, incluso
cuando estos recorridos les han sido violentamente negados a los pueblos colonizados.



TIAPA
Consideraciones Eurocentrismo, imagenes de la diferencia y espacios sociales...
48

Por contraste, al igual que las relaciones geopoliticas, la transformacién profunda de cualquier proceso
histérico que busque cerrar las brechas entre clases dominantes y subalternas, al tener un fuerte componente
relacional, junto con otro sustantivo, va més alla de un cambio de relaciones sociales ya que ésta se aventura
a un cambio en la sustancia de la sociedad en si. EI componente relacional esté en la distribucién desigual
de riqueza entre las distintas clases sociales, basada en la configuracién de un orden politico coherente con
las representaciones de |a realidad de los grupos dominantes del sistema capitalista. En este orden, el Estado
Neocolonial se convierte en un legitimador del capital supranacional por medio de la organizacién de un
marco juridico represivo de los grupos subalternos, de modo que se crea un sentido comdn compartido y
normalizado (Barnes, 1990) en el que todos los sujetos sociales se convencen de que trabajan para si
mismos, cuando en realidad lo hacen para sostener el sistema productivo que privilegia a las clases y
practicas culturales dominantes.

Ahora bien, en las potenciales experiencias histdricas en que los asi llamados sectores subalternos sean
capaces de allanar a las estructuras del Estado Nacion, las instituciones neocoloniales son susceptibles de
ser convertidas en estructuras subordinadas a estos sujetos sociales, histéricamente excluidos de los
espacios de tomas de decisién. Sobre la base de este allanamiento, una sociedad orientada a la
descolonizacién necesita estructurar la capacidad para crear las condiciones de equidad y de redistribucién
de lariqueza colectiva. A lo interno de los Estados postcoloniales, esto es posible por medio de la devolucion
a las clases trabajadoras —una categoria que permite englobar a los diferentes grupos culturales y étnicos
descendientes de las esferas de resistencia a la condicion colonial- de todas las riquezas enajenadas por los
sectores explotadores mediante la generacion de plusvalia. A lo externo, los procesos descolonizadores
necesitarian romper con las barreras nacionales impuestas por las agencias dominantes del sistema mundo
y crear bloques geopoliticos de contrapeso a los centros hegemaénicos. Sin embargo, las experiencias
historicas descolonizacion sélo se han planteado el problema en términos politico-institucionales, no asi en
términos culturales, que segun un argumento coherente con el sentido de contradiccidn con los proyectos
civilizatorios impuestos, deberian ser prioritarios.

En este sentido, al hablar de la dimensién relacional, queda abierta la discusién en torno a la dimension
sustantiva, pues aln es prioritario transformar radicalmente las nociones que tenemos de la sociedad, el
progreso, la riqueza, la historia, etc. y en este esfuerzo es fundamental la generacién de nuevos paradigmas
conceptuales que relativicen el correlato espacial de la division entre sujeto y objeto. En esta reconfiguracion
de los marcos de conocimiento, los sectores subalternos se encuentran en un lugar privilegiado dada su
condicién de exterioridad en cuanto a las circunscripciones espaciales correspondientes con aquello que se
ha impuesto como modelo ideal de sociedad. De la misma manera que el conocimiento colonizador es una
reafirmacion de la verdad y, por lo tanto, de las condiciones de distribucidn desigual del poder, también es un
velo para la propia clase dominante sobre lo que la realidad deberia ser, desde su visién de mundo. Este
velo, al realizarse pragmaticamente en los lugares de produccion de conocimiento, tiene una fuerte tendencia
ala variacién en cuanto a la coherencia o incoherencia entre construccion cultural de la realidad y la realidad
en si.

En los &mbitos espaciales en los que se vive el modelo ideal de los centros hegemadnicos globales, se
puede decir que hay una tendencia a la coherencia entre modelo ideal y realidad, con un cierto gradiente de
cambio a lo interno de las diferentes clases sociales que los integran. Ahora bien, no ocurre lo mismo en las
periferias del sistema mundo donde los grupos simbélica y materialmente dominantes viven una realidad que
no coincide con su modelo ideal de la sociedad. En tal sentido, la posibilidad de creacién de nuevos
paradigmas de conocimiento reside en el reconocimiento del estatus epistemoldgico de estas voces, sobre
la base de las mdiltiples practicas discursivas configuradas a partir de las reflexiones corporeizadas en
experiencias de reproduccion histérica de un sentido del nosotros constantemente negado y atacado por la
hegemonia colonial. Para esto no hay un modelo previo, ni tampoco un procedimiento preestablecido. De
haberlo, se reincidiria en el mismo acto autoritario de homologacién cultural que durante cinco siglos ha
intentado la epistemologia imperialista a lo largo del orden global. Un acto de descolonizacion de los espacios



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Aiio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 38-54
49

de produccién de conocimiento implica abrir vias hacia caminos que necesariamente deben ser
desconocidos. De lo contrario, si se pensasen como recorridos preestablecidos, diagramados como
alternativas fijas y veraces frente a los 6rdenes dominantes, no serian otra cosa que nuevos sistemas de
dominacion.

BIBLIOGRAFIA

AUGE, M. (1993). Los no-lugares. Espacios del anonimato: Una Antropologia de la sobremodernidad. Gedisa,
Barcelona.

AUGE, M. (1998a). El viaje imposible. El turismo y sus imagenes. Gedisa, Barcelona.
AUGE, M. (1998b). La Guerra de los suefios. Ejercicios de etno-ficcion. Gedisa, Barcelona.
BACHELARD, G. [1938] (1974). La formacion del espiritu cientifico. Siglo XXI, Buenos Aires.
BARNES, B. (1990). La naturaleza del poder. Pomares Corredor, Madrid.

BARTH, F. (1976). Los grupos étnicos y sus fronteras: La organizacion social de las diferencias culturales.
Fondo de Cultura Econdmica, México D.F.

BARTHES, R. (1990). La aventura semioldgica. Paidos, Barcelona.

BONFIL BATALLA, G. (1989). “La teoria del control cultural en el estudio de los procesos étnicos”. Arinsana,
n° 10, Caracas, pp. 5-36.

BOURDIEU, P. (1989). “Social space and symbolic power”. Sociological Theory, n° 7 (1), pp. 14-25.

BOURDIEU, P. [1986] (2011). “The forms of capital”. En Szeman, I. y T. KAPOSY (Eds.) Cultural theory: an
anthology. Sussex: Wiley-Blackwell. pp. 81-93.

BRITO FIGUEROA, F. (1979). Historia econdmica y social de Venezuela: una estructura para su estudio (Vol.
4). Universidad Central de Venezuela, Caracas.

CASTRO-GOMEZ, S. (2000). “Ciencias sociales, violencia epistémica y el problema de la «invencion del
otro»”. En LANDER E. (Ed.): La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas
latinoamericanas. Caracas: Universidad Central de Venezuela, Caracas. pp. 153-172.

CASTRO-GOMEZ, S. (2007): “Decolonizar la universidad. La hybris del punto cero y el dialogo de saberes”.
En S. CASTRO-GOMEZ y R. GROSFUGUEL (eds.): El giro decolonial. Reflexiones para una diversidad
epistémica mas alla del capitalismo global. Siglo del Hombre Editores, Bogota.

CAULIN, A. [1779] (1966) Historia de la Nueva Andalucia. Tomos | y Il. Academia Nacional de la Historia,
Caracas.

CHUKWUDI EZE, E. (2001). “El color de la razon: la idea de ‘raza’ en la Antropologia de Kant”. En W.
MIGNOLO (Ed.), Capitalismo y geopolitica del conocimiento: el eurocentrismo y la filosofia de la liberacion
en el debate intelectual contemporaneo (pp. 201-253). Buenos Aires: Ediciones del Signo. pp. 201-253.

CIVRIEUX, M. (1976). Los Caribes y la conquista de la Guayana espafiola. Etnohistoria Karifia. Universidad
Catélica Andrés Bello, Caracas.



TIAPA
Consideraciones Eurocentrismo, imagenes de la diferencia y espacios sociales...
50

COOMBES, B., J. T. JOHNSON, and R. HOWITT (2012). “Indigenous geographies |: Mere resource conflicts?
The complexities in Indigenous land and environmental claims”. Progress in Human Geography, n° 36 (6), pp.
810-821.

CORONIL, F. (1999). “Més alla del occidentalismo: hacia categorias geohistoricas no imperiales”. Casa de
las Américas, n° 39 (vol. 214), pp. 21-49.

CORONIL, F. (2000) “Naturaleza del poscolonialismo: del eurocentrismo al globocentrismo”. En E. LANDER
(Ed.), La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas.
Universidad Central de Venezuela, Caracas. pp. 87-112.

CORONIL, F. (2002). EI Estado magico. Naturaleza, dinero y Modernidad en Venezuela. Nueva Sociedad,
Caracas.

CORONIL, F. (2002). El Estado Magico: Naturaleza, dinero y modernidad. Nueva Sociedad, Caracas.
DESCOLA, P. (1996). In the society of nature: a native ecology in Amazonia. Cambridge University Press.

DUIN, R. (2012). “Ritual Economy: Dynamic Multi-Scalar Processes of Socio-Political Landscapes in the
Eastern Guiana Highlands”. Antropolégica, n° LVI (vol. 117-118), pp. 127-174.

DUSSEL, E. (1994). El encubrimiento del otro: hacia el origen del mito de la modernidad. Abya-Yala, La Paz.

DUSSEL, E. (2000). “Europa, modernidad y eurocentrismo”. En E. Lander (Ed.), La colonialidad del saber:
eurocentrismo y Ciencias Sociales. Perspectivas latinoamericanas. Universidad Central de Venezuela,
Caracas. pp. 41-52.

ESCOBAR, A. (1998). La invencion del Tercer Mundo: construccion y deconstruccion del desarrollo. Editorial
Norma, Bogota.

ESCOBAR, A. (1999). “After nature: steps to an antiessentialist political ecology”. Current Anthropology, n°
40 (vol.1), pp. 1-30.

ESCOBAR, A. (2000). “El lugar de la naturaleza y la naturaleza del lugar: globalizacién o post-desarrollo”. En
E. LANDER (Ed.), La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas
latinoamericanas (pp. 113-144). Universidad Central de Venezuela, Caracas. pp. 113-144.

FABIAN, J. (1983). Time and the other. How anthropology makes its object. Columbia University Press, Nueva
York.

FAUSTO, C. (1999).” Of enemies and pets: warfare and shamanism in Amazonia”. American ethnologist, n°
26(vol. 4), pp. 933-956.

FOUCAULT, M. (1979). Las palabras y las cosas. Siglo XXI, México D.F.

FRANKLIN, A. (2006). Animal nation: The true story of animals and Australia. University of New South Wales
Press, Sydney.

GARCIA, J. L. (1976). Antropologia del Territorio. Taller de ediciones Josefina Betancourt, Madrid.
GEERTZ, C. (1996). La interpretacion de las culturas. Séptima edicion en espafiol. Gedisa, Barcelona.

GOMEZ PARENTE, O. (1979). Labor Franciscana en Venezuela. Tomo |. Universidad Catélica Andrés Bello,
Caracas.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Aiio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 38-54
51

GONZALEZ-STEPHAN, B. (1999). “Cuerpos de la nacion: cartografias disciplinarias”. Anales, Nueva Epoca,
n°2, pp. 71-106.

GOULDNER, A. (1979). La crisis de la sociologia occidental. Amorrortu, Buenos Aires.

GRUZINSKI, S. (1994). La guerra de las imagenes. De Cristobal Colon a Blade Runner. Fondo de Cultura
Econdmica, México D.F.

HOKARI, M. (2011). Gurindji Journey: a Japanese historian in the outback. University of New South Wales
Press, Sydney.

HORKHEIMER, M. (1974) Teoria Critica. Amorrortu, Buenos Aires.

INGOLD, T. (2000). The perception of the environment: essays on livelihood, dwelling and skill. Routledge,
Londres.

IZARD, M. (1981). “A proposito de la identidad étnica”. En C. LEVI-STRAUSS (Ed.). La identidad. Seminario
interdisciplinario. Grasset, Barcelona. pp. 341-347.

LANDER, E. (2000a). “;Conocimiento para qué? ;Conocimiento para quién?. Reflexiones sobre la
geopolitica de los saberes hegemonicos”. Revista Venezolana de Economia y Ciencias Sociales, n® 6 (vol.2),
pp. 53-72.

LANDER, E. (2000b). La colonialidad del saber: eurocentrismo y Ciencias Sociales. Perspectivas
latinoamericanas. Universidad Central de Venezuela, Caracas.

LAVAU, S. (2011). “The nature/s of belonging: Performing an authentic Australian river”. Ethnos, n° 76 (vol.
1), pp. 41-64.

LEACH, E. (1978). Cultura y comunicacion. La ldgica de conexién de los signos. Fondo de Cultura Econémica,
México D.F.

LENKERSDOREF, C. (1996). Los hombres verdaderos. Voces y testimonios Tojolabales. Lengua y sociedad,
naturaleza y cultura, artes y comunidad césmica. Siglo XXI, México D.F.

LEVI-STRAUSS, C. (1969). Antropologia Estructural. Editorial Universitaria, Buenos Aires.
LYOTARD, J. F. (1987). La Condicion Posmoderna. Ediciones Catedra, Madrid.
LYOTARD, J. F. (1999). La Posmodernidad (Explicada a los nifios). Gedisa, Barcelona.

MARCUS, G. (1995). “Ethnography in/of the world system: The emergence of multi-sited ethnography”.
Annual Review of Anthropology , n® 24 (vol. 1), pp. 95-117.

MCNIVEN, 1. (2004). “Saltwater people: spiritscapes, maritime rituals and the archaeology of Australian
indigenous seascapes”. World Archaeology, n° 35 (vol. 3), pp. 329-349.

MCNIVEN, 1. (2010). “Navigating the human-animal divide: marine mammal hunters and rituals of sensory
allurement”. World Archaeology, n° 42 (vol. 2), pp. 215-230.

MCNIVEN, I., y R. FELDMAN (2003). “Ritually orchestrated seascapes: hunting magic and dugong bone
mounds in Torres Strait, NE Australia”. Cambridge Archaeological Journal, n° 13 (vol. 2), p. 169-194.

MEMMI, A. (1996). Retrato del colonizado. Precedido del retrato del colonizador. Prélogo de Jean Paul Sartre.
Octava edicion en espafiol. Ediciones de la Flor, Buenos Aires.



TIAPA
Consideraciones Eurocentrismo, imagenes de la diferencia y espacios sociales...
52

MIGNOLO, W. (2000). “La colonialidad a lo largo y a lo ancho: el hemisferio occidental en el horizonte colonial
de la modernidad”. En E. Lander (Ed.): La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales.
Perspectivas Latinoamericanas. Universidad Central de Venezuela, Caracas. pp. 55-85.

MIGNOLO, W. (2001). Capitalismo y geopolitica del conocimiento: el eurocentrismo y la filosofia de la
liberacion en el debate intelectual contemporaneo. Ediciones del Signo, Buenos Aires.

MOLINA, C. [1704] (1967) “Representacion a S. M. por el P. Fray Cristébal de Molina, comisario de las
Misiones de Piritu, contra los tributos a los indios de dichas misiones. AGI, Santo Domingo, 642: 18-08-1709.
Archivo General de Indias, Seccion Santo Domingo, Legajo 642" en GOMEZ CANEDO, L. (comp.) Las
misiones de Piritu. Documentos para su Historia. Tomo |. Academia Nacional de la Historia, Caracas.

NADASDY, P. (2007). “The gift in the animal: the ontology of hunting and human-animal sociality”. American
Ethnologist, n° 34 (vol. 1), pp. 25-43.

PRATO-PERELLI, A. (1990). Las encomiendas de Nueva Andalucia en el siglo XVII. Academia Nacional de
la Historia, Caracas.

QUIJANO, A. (1992). “Colonialidad y modernidad/racionalidad”. Peru indigena, n® 13 (vol. 29), p. 11-20.

QUIJANO, A. (2000). Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. En E. LANDER (Ed.), La
colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas. Universidad Central
de Venezuela, Caracas. pp. 201-246.

QUIJANO, A. (2007). “Colonialidad del poder y clasificacion social”. En S. CASTRO-GOMEZ y R.
GROSFUGUEL (Eds.): El giro decolonial. Reflexiones para una diversidad epistémica mas alld del
capitalismo global (93-126). Bogotéa: Siglo del Hombre Editores; Universidad Central, Instituto de Estudios
Sociales Contemporaneos y Pontificia Universidad Javeriana, Instituto Pensar, Bogota. pp. 93-.126.

QUIJANO, A. (2011). “Colonialidad del poder y clasificacion social”. Contextualizaciones Latinoamericanas,
n°1 (vol. 5), pp. 1-33.

RAMIREZ DE ARELLANO, A. [1700] (1967). “Ordenanzas para los pueblos de Piritu hachas por el
gobernador Don José Ramirez de Arellano (diciembre 02, 1700)". Archivo General de Indias, Seccién Santo
Domingo, Legajo 642. En L. GOMEZ CANEDO (Comp.). Las misiones de Piritu. Documentos para su Historia.
Tomo |. Caracas: Academia Nacional de la Historia, Caracas. pp. 126-147.

RAMIREZ DE ARELLANO, A. [1704] (1967). “Dos cartas del gobemador Ramirez de Arellano sobre la
conveniencia de implantar en Piritu las nuevas Ordenanzas (Cumang, 20 de marzo de 1704)”. Archivo
General de Indias, Seccién Santo Domingo, Legajo 642. En L. GOMEZ CANEDO (Comp.), Las misiones de
Piritu. Documentos para su Historia Tomo |. Academia Nacional de la Historia, Caracas. pp. 167-172.

RESTREPO, E. (2007). “Antropologia y colonialidad”. En S. Castro-Gémez y R. Grosfuguel (Eds.): El giro
decolonial. Reflexiones para una diversidad epistémica mas alla del capitalismo global. Siglo del Hombre
Editores; Universidad Central, Instituto de Estudios Sociales Contemporaneos y Pontificia Universidad
Javeriana, Instituto Pensar, Bogota. pp. 289-304.

RIVAL, L. M. (2012). Trekking through history: the Huaorani of Amazonian Ecuador. Columbia University
Press, Nueva York.

RIVERA CUSICANQUI, S. (2008). “El potencial epistemoldgico y tedrico de la historia oral: de la Idgica
instrumental a la descolonizacién de la Historia”. En A. ROSILLO MARTINEZ. [et al.], Teoria critica dos
direitos humanos no século XXI. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2008. Porto Alegre. pp. 154-175.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Aiio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 38-54
53

ROSE, D. B. (1989). Nourishing Terrains: Australian Aboriginal Views of Landscape and Wildemess.
Australian Heritage Commission., Canberra.

”m

SAHLINS, M. (1988). “Cosmologies of capitalism: the trans-pacific sector of “The World System™.
Proceedings of the British Academy, n® LXXIV, pp. 1-51.

SAHLINS, M. (1997). Islas de Historia: La muerte del capitan Cook. Metafora, Antropologia e Historia. Gedisa,
Barcelona.

SAID, E. (1990). Orientalismo. Libertarias, Madrid.
SANTOS, B. de S. (2010). Descolonizar el saber, reinventar el poder. Ediciones Trilce, Montevideo.

SANTOS, B. de S. (2011). “Epistemologias del sur”. Utopia y Praxis Latinoamericana. Revista internacional
de filosofia iberoamericana y teoria social, n° 16 (vol. 54), pp.17-39.

SANTOS-GRANERO, F. (2006). “Sensual Vitalities: Noncorporeal Modes of Sensing and Knowing in Native
Amazonia”. Tipiti: Journal of the Society for the Anthropology of Lowland South America, n° 4 (vol. 1), Articulo
4,

SUCHET, S. (2002). “Totally Wild"? Colonising discourses, indigenous knowledges and managing wildlife”.
Australian Geographer, n° 33 (vol. 2), pp. 141-157.

TIAPA, F. (2007) “Los usos politicos del agua en la frontera indigena de Piritu durante la época colonial’en
Gazeta de Antropologia 23 (Granada) texto 23-17. DOI: http://lwww.gazeta-antropologia.es/

TIAPA, F. (2008). Resistencia indigena e identidades fronterizas en la colonizacion del Oriente de Venezuela,
siglos XVI-XVIII. Antropolégica, n° 109, pp. 69-112

TIAPA, F. (2010). Ecologia histérica de los Kari'ia de los Llanos orientales del rio Orinoco durante la época
colonial Antropolégica, n° LIll (vol. 113), pp. 77-114.

TIAPA, F. (2012). Identidad étnica y patrimonio cultural entre los Kari'ia de la Mesa de Guanipa. Presente y
pasado. Revista de Historia, n° 17 (vol. 34), pp. 115-132.

VAARZON-MOREL, P. (2010). Changes in Aboriginal perceptions of feral camels and of their impacts and
management. The Rangeland Journal, n® 32 (vol. 1), pp. 73-85.

VAN DIJK, T. A. (2005). “Ideologia y analisis del discurso”, Utopia y Praxis Latinoamericana. Afio:10, n°. 29,
Abril-Junio, CESA, Universidad del Zulia, Maracaibo, pp. 9-36.

VIVEIROS DE CASTRO, E. (1992). From the enemy's point of view: humanity and divinity in an Amazonian
society. University of Chicago Press, Chicago.

WALLERSTEIN, I. (1974). The Modern World System . Capitalist agriculture and the origins of the European
World-Economy in the Sixteenth Century. Academic Press, Nueva York.

WALLERSTEIN, 1. (1996). Abrir las ciencias sociales: informe de la Comisién Gulbenkian para la
reestructuracion de las ciencias sociales. Siglo XXI, Madrid.

WHITEHOUSE, H. et al. (2014). “Sea Country: navigating Indigenous and colonial ontologies in Australian
environmental education”. Environmental Education Research, n° 20 (vol. 1), pp. 56-69.

WOLF, E. (1987). Europa y la gente sin historia. Fondo de Cultura Econoémica, México D.F.



TIAPA
Consideraciones Eurocentrismo, imagenes de la diferencia y espacios sociales...
54

ZENT, S.y ZENT, E. (2006). “Méas alla de la demarcacion de tierras indigenas: comparando y contrastando
las etnocartografias de agricultores y cazadores-recolectores”. Antropolégica, n® 105-106, pp. 67-98.

BIODATA

Francisco TIAPA: Antropélogo (Universidad Central de Venezuela); Magister Scientiarum en Antropologia
(Instituto Venezolano de Investigaciones Cientificas). Experiencia en investigacion etnografica entre
comunidades campesinas e indigenas venezolanas e investigacion histérica en archivos venezolanos
(Caracas, Mérida y Ciudad Bolivar), espafoles (Sevilla) y australianos (Brisbane). En el presente, en el
desarrollo de una investigacién histdrica sobre las fronteras coloniales en el Norte de Australia a principios
del siglo XX. Profesor Agregado del Departamento de Antropologia y Sociologia de la Universidad de los
Andes, Mérida, Venezuela. Mas recientes publicaciones: “Colonialismo, miradas fronterizas y
desnaturalizacion de los sustratos epistemolégicos del eurocentrismo”, “Alteridades geopoliticas y
construccion de conocimiento en las fronteras de la modernidad” y “Racismo, oscurantismo y colonialismo:
la naturalizacion del eurocentrismo en las perspectivas historicas contemporaneas”.


https://www.academia.edu/38106306/Colonialismo_miradas_fronterizas_y_desnaturalizaci%C3%B3n_de_los_sustratos_epistemol%C3%B3gicos_del_eurocentrismo
https://www.academia.edu/38106306/Colonialismo_miradas_fronterizas_y_desnaturalizaci%C3%B3n_de_los_sustratos_epistemol%C3%B3gicos_del_eurocentrismo
https://www.academia.edu/38066124/Alteridades_geopol%C3%ADticas_y_construcci%C3%B3n_de_conocimiento_en_las_fronteras_de_la_modernidad
https://www.academia.edu/38066124/Alteridades_geopol%C3%ADticas_y_construcci%C3%B3n_de_conocimiento_en_las_fronteras_de_la_modernidad
https://www.academia.edu/38039074/Racismo_oscurantismo_y_colonialismo_la_naturalizaci%C3%B3n_del_eurocentrismo_en_las_perspectivas_hist%C3%B3ricas_contempor%C3%A1neas
https://www.academia.edu/38039074/Racismo_oscurantismo_y_colonialismo_la_naturalizaci%C3%B3n_del_eurocentrismo_en_las_perspectivas_hist%C3%B3ricas_contempor%C3%A1neas

UNIVERSIDAD

DEL ZULIA

Biblioteca Digital

Repositorio Académico

A.RTICULOS

ISSN 1316-5216 / ISSN-e: 2477-9555

UTOPIA Y PRAXIS LATINOAMERICANA. ANO: 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 55-69
REVISTA INTERNACIONAL DE FILOSOFIA Y TEORIA SOCIAL
\ CESA-FCES-UNIVERSIDAD DEL ZULIA. MARACAIBO-VENEZUELA.

El Marx tardio y la concepcién multilineal de la historia
The late Marx and the multilineal conception of history

Néstor KOHAN
teoriasocial.na@gmail.com
Universidad de Buenos Aires, IEALC, CONICET, Argentina

RESUMEN

Este trabajo esta centrado en las reflexiones del Marx
tardio, particularmente en su «Cuademno Kovalevsky»
[1879]. Se analiza su proceso de escritura, sus fuentes,
sus principales aportes a la concepciéon materialista
multineal de la historia y el lugar que dicho Cuaderno
(no incorporado a la obra «Los apuntes etnoldgicos de
Karl Marx») juega al interior del conjunto de la
produccién tedrica de Marx. La principal conclusion del
autor sostiene que el «Cuademo Kovalevsky» confirma
la definitiva ruptura de Karl Marx con el euro-etno-
centrismo occidentalista.

Palabras  clave:  colonialismo;  comunidad;
eurocentrismo; historia; marxismo.

Recibido: 18-11-2019 e Aceptado: 15-02-2020

Este trabajo esta depositado en Zenodo:
DOI: http://doi.org/10.5281/zenodo.3740081

ABSTRACT

This work focuses on the reflections of late Marx,
particularly in his «Cuaderno Kovalevsky» [1879]. It
analyses his writing process, his sources, his main
contributions to the multi-lineal materialist conception of
history and the place that this Notebook (not
incorporated into the work «Karl Marx's Ethnological
Notes») plays within Marx's theoretical production as a
whole. The author's main conclusion is that the
«Cuaderno Kovalevsky» confirms Karl Marx's definitive
rupture with the Westernist euro-ethno-centrism.

Keywords: Colonialism; Community; Eurocentrism;
History; Marxism.

@050

Utopia y Praxis Latinoamericana publica bajo licencia Creative Commons Atribucién-No Comercial-Compartir Igual 4.0 Internacional
(CC BY-NC-SA 4.0). Més informacién en https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es_ES

KOHAN
El Marx tardio y la concepcion multilineal de la historia
56

INTRODUCCION

En esta investigacion nos centramos en el Cuaderno Kovalevsky [1879]" de Karl Marx (Marx: 2018), no
incluido en Los apuntes etnolégicos de Karl Marx (Marx: 1988 b).

Marx dedico sus Ultimas energias de vida (desde 1879 a 1882) a incursionar en el pasado. Elaboré en
esos afios materiales que suman, alrededor de 90.000 palabras, redactadas en aproximadamente 800
paginas impresas (Anderson: 2010, p.198; 2016, p.51), no todas editadas.

Su critica del presente capitalista lo llevd, dialécticamente, hacia atras. La principal motivacion para
retroceder en el tiempo es de orden ético-politico. Eric Hobsbawm, refiriéndose al Marx tardio y sus
investigaciones  histdricas-antropol6gicas-etnoldgicas, sefald: “Es interesante que —un tanto
inesperadamente— sus puntos de vista se inclinaran hacia los de los narodniki [populistas rusos] [...] De
todos modos nos puede llevar a la segunda razén del creciente interés de Marx hacia el comunalismo
primitivo: su odio y desprecio cada vez mayores hacia la sociedad capitalista” (Hobsbawm, “Introduccién”, en
Marx: 1987c¢, p.36). En el mismo registro, focalizando su mirada particularmente en los estudios vinculados a
la antropologia, Raya Dunayevskaya sefiala: “Los ltimos escritos de Marx —los «Cuadernos etnolégicosy—
constituyen un determinante critico en si mismos y en la luz que arrojan sobre las obras de Marx en su
totalidad [...] como revolucionario, iba intensificando la hostilidad de Marx al colonialismo capitalista’
(Dunayevskaya: 2017, p.388).

El rechazo hacia el colonialismo, tanto de Kovalevsky como de su atento lector Marx, recorre todo el
material, pero se condensa, ademas, en los calificativos elegidos para referirse, por ejemplo, a los amos
britanicos en la India: “perros”, “asnos”, “bueyes” e “imbéciles”. En un investigador tan serio y riguroso como
Marx, estas expresiones no eran exabruptos aislados. Marx, para referirse al rey espafiol Felipe II, escribe
entre corchetes y signos de admiracion: “(jesta bestia!)’. No quedan muchas dudas del sentimiento
anticolonial que atraviesa la lectura y escritura de Marx sobre estos materiales histéricos. Imposible extraer
de aqui una supuesta apologia de la “misién civilizadora” y la supremacia del hombre blanco, europeo,
conquistador de pueblos, supuestamente “inferiores”.

Tanto por su epistemologia dialéctica como por su rechazo politico y su desprecio ético creciente hacia
el colonialismo del mundo burgués, Marx se dedicd en sus ultimos afios casi obsesivamente a leer, extractar
y completar varios cuadernos antropol6gico-etnolégicos, en gran medida interesado por la historia pasada de
la comunidad ancestral (formada a partir de relaciones de parentesco) asi como también por su eventual
supervivencia y sus potencialidades futuras (en resistencia con el colonialismo y sus enemigos internos),
principalmente en civilizaciones y formaciones econémico-sociales periféricas del sistema capitalista mundial.

Segun la clasificacion propuesta por el Instituto Internacional de Historia Social de Amsterdam, Holanda
(Internationaal Instituut voor Sociale Geschiedenis-IISG), donde se encuentran los ejemplares originales,
esos cuadernos son numerados de la siguiente forma:

-1ISG B140

-1ISG B146

- ISG B150

¢ Qué contienen??

- EI lISG B140 remite al Cuaderno Kovalevsky [Karl Marx: Chronik seines Lebensin Einzeldaten]
(elaborado en septiembre de 1879, donde Marx reproduce largos fragmentos de la obra de M.M. Kovalevsky:
Obscinnoe zemleviadenie. Priciny chod i posledstvie ego razlozenija [Posesion comunal de la tierra. Causas,
desarrollo y consecuencias de su decadencia] (1879) y le agrega sus opiniones personales entre corchetes
[I o le corrige errores cronolégicos y conceptuales al autor analizado).

1 Parcialmente publicado antes en Marx: 2015b, pp.101-164 y en una edicion clandestina de 1991 (La Paz, Ofensiva Roja), a cargo de Alvaro
Garcia Linera y traducido del inglés en aquel entonces por Raquel Gutiérrez.

2 Seguimos aqui la numeracion de los cuadernos tal como los reproduce Lawrence Krader (Marx: 1988 b, IX). Enrique Dussel remite a una
numeracién diferente de los cuadernos (Dussel: 1990, 256).



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 55-69
57

- EI'lISG B146 se ocupa, entre otros libros de: (a) Lewis Henry Morgan: Ancient society. New York-
London, 1877; (b) Sir John Budd Phear, The Aryan village in India and Ceylan, London, 1880 y (c) Sir Henry
Sumner Maine, Lectures on the early history of institutions [Las instituciones primitivas], London, 1875. Marx
utiliza el mismo método que en el B140.

- EI'lISG B150 trata la obra de Sir John Lubbock (Lord Avebury), The origin of civilizations [Los origenes
de la civilizacion]. London, 1870. Nuevamente sigue alli ese método elegido.

Friedrich Engels incursioné largamente en el Cuaderno IISG B146 y en particular en la obra de Morgan
(Morgan: 1980). Busco afanosamente el ejemplar de Morgan leido por Marx (segun relata en su carta a Karl
Kautsky del 16 de febrero de 1884). Hizo suyas gran parte de sus hipétesis y ademas las empled en su
célebre El origen de la familia, la propiedad privada y el Estado de 1884 (Engels: 2004), publicado apenas un
afio después de la muerte de su amigo y compafiero. Recién a partir de 1891, Engels amplia la edicién original
e incorpora alli largos fragmentos de Kovalevsky.

LAWRENCE KRADER TRAS LAS PISTAS DE KOVALEVSKY

A pesar del interés de Engels por estos manuscritos tardios de Marx, y aln sin haber sido incluidos en
las ediciones sucesivas de sus Obras escogidas (ni por los editores soviéticos ni por los alemanes, ni por los
chinos o franceses), los cuademos IISG B146 y el 1ISG B150 fueron trabajados, sistematizados y compilados
por el antropologo estadounidense Lawrence Krader en su libro: Los apuntes etnolégicos de Karl Marx [1972,
Assen, Van Gorcum] (Marx: 1988 b). Obra sumamente erudita, que no incluye el cuaderno ISGG B140 donde
Marx reproduce y comenta larguisimos fragmentos de Kovalevsky.

Este cuaderno B140 —como los otros dos, B146 y B 150—, es poliglota. Marx lee en inglés (y ruso),
anota en inglés y aleman, privilegiando la gramatica alemana y mientras tanto intercala fuentes antiguas en
sus idiomas originales (griego y latin, que manejaba a la perfeccion). También aparece bibliografia de fuentes
histéricas de origen espafiol e italiano. Son notas escritas, como minimo, en cuatro idiomas al mismo tiempo,
ademas de los términos técnicos reproducidos en idioma original, por ejemplo, en hindu o en ruso (Marx
comenzo6 a estudiar sistematicamente idioma ruso en 1870 [Dussel: 1990, p.248]).

Krader incorpora y reproduce la mayor parte del Cuaderno Kovalevsky [ISG B140 en un grueso volumen
suyo que lleva por titulo The Asiatic Mode of Production: Sources, Development and Critique in the Writings
of Karl Marx [El modo asiatico de produccion: Fuentes, desarrollo y critica en los escritos de Karl Marx],
publicado inicialmente en Holanda [Assen, Van Gorcum, 1975], luego ampliado en Alemania.

¢ Por qué Krader no lo publicd completo? Probablemente por haberse centrado alli en la nocién especifica
de “modo de produccion asiatico” (empleada por Marx para referirse a la India y China en su correspondencia
a partir de 1853 y desarrollada en los Grundrisse de 1857-1858). Deja entonces fuera de este grueso volumen
la primera parte del Cuaderno Kovalevsky, donde el etndgrafo y estudioso ruso del derecho comparado
analiza a partir de crénicas espafiolas y relatos de viajeros italianos algunos aspectos de la historia de los
pueblos originarios de América (dakotas, pieles rojas, botocudos, esquimales, nutkas, incas, aztecas, nahuatl,
entre otras), la dinamica de su organizacion familiar y sus lazos de parentesco, sus formas de propiedad de
la tierra y, fundamentalmente, el sometimiento, la expropiacién y el exterminio a los que fueron sometidos por
el colonialismo espariol durante los primeros siglos que siguen a la conquista europea de 1492.

Dichos capitulos fueron editados pocos afios después por el historiador aleman Hans Peter Harstick
(1977): Karl Marx (iber Formen vorkcapitalischister Production: Vergleichende Studienzur Geschichte des
Grundeigentumbs 1879-1880 [Karl Marx sobre las formas de produccién precapitalistas: estudios
comparativos sobre la historia de los bienes inmuebles 1879-80] (Frankfurt/Main, Campus-Verlag, pp. 21-28).
(Harstick tuvo acceso a este material pues fue jefe de departamento en el Instituto Internacional de Historia
Social (IISG) en Amsterdam de 1966 a 1975. Con ellos elaboré una tesis de doctorado en la Facultad de
Artes en Minster).



KOHAN
El Marx tardio y la concepcion multilineal de la historia
58

De modo que entre la primera edicién de Krader (centrada en la India y Argelia y editada en inglés) y la
nueva edicion de Harstick (que aporta el segmento faltante sobre América, publicado en aleman), el Cuaderno
Kovalevsky elaborado por Karl Marx en septiembre de 1879 ya es accesible de forma completa.

KOVALEVSKY, “EL AMIGO CIENTIFICO” DE MARX

¢ Quién era este autor que tanto atrajo a Marx al punto de llenar un cuaderno entero sobre su obra?

Maxim Maximovich Kovalevsky (1851-1916) fue antropdlogo, etnégrafo, historiador, sociélogo y un
profesor de jurisprudencia de nacionalidad rusa. Conoci6 a Marx en Londres en los dltimos afios de vida del
autor de El Capital, visitdndolo en su vivienda asiduamente durante dos afios seguidos. Segun sus propios
testimonios, publicados en dos ocasiones (“Mis andanzas cientificas y literarias”, publicadas en Ruskaya Mis!
[El pensamiento ruso], enero de 1895, y en “Dve Zizny” [‘Dos vidas”], aparecido en la revista rusa Véstnik
Evropy [‘El mensajero de Europa”] N°7, en julio de 1909, pp.5-22), Kovalevsky trabé amistad con Marx cuando
éste estaba en lo mas algido de su polémica con Bakunin. En sus propias palabras: “Conoci a Marx gracias
a una persona que habia salvado la vida de su yermno Longuet, miembro de la Comuna de Paris”
(Enzensberger: 1999, p.359). Las visitas a la vivienda-estudio de Marx se prolongaron con invitaciones a casa
de Engels, en las veladas y cenas de los domingos por la noche.

Fue Kovalevsky quien le presté a Marx el ejemplar de la obra de Henry Lewis Morgan que tanta influencia
tuvo en los dos fundadores de la concepcion materialista de la historia. Kovalevsky habia oido hablar de
Morgan y por eso se interes6 en su obra. En su viaje de fines de 1870 a los Estados Unidos se preocupd por
conseguir un ejemplar de su libro, La sociedad primitiva, a partir de los relatos de un colega suyo, como él,
también investigador del Caucaso, Vsevolod Miller.

Morgan —republicano democratico— se habia permitido estudiar diversos pueblos del mundo,
incluyendo los pueblos originarios de Nuestra América como los aztecas o los nahuatl, entre otros (Morgan:
1980, p.232 y ss; Krader: 1979, p.15; Krader, Introduccion a Marx: 1988 b, p.17).

No lo hacia desde los esquemas aprioristicos de la “filosofia universal de la historia” de matriz hegeliana
que tanto habian influido en Marx y Engels hasta el periodo en que ambos escriben La ideologia alemana,
rompiendo con todo esquema suprahistérico (Marx y Engels: 2014, p.22). Morgan se hundia en los origenes
historicos y tiempos remotos de la humanidad y en sus formas de comunidad primordial apelando a fuentes
empiricas, comparando instituciones sociales y econémicas, asi como vinculos de parentesco, linguisticos y
culturales. Marx y Engels quedaron fascinados con la critica de la propiedad privada y del Estado, asi como
con su historia de la forma familiar, desarrolladas por el antropélogo evolucionista de origen estadounidense
(a decir verdad, la fascinacion fue superior en Engels que en Marx, pero este ultimo también ley6 y anot6 con
detenimiento a Morgan).

Sin embargo, Kovalevsky no solo le prestd a Marx su ejemplar conseguido en Estados Unidos de La
sociedad primitiva [0 La sociedad antigua, segun otras traducciones]. También le mostré sus propios estudios
etnoldgicos publicados en Rusia, donde, por un lado comparaba los diversos sistemas juridicos (que mucho
le interesaban dada la profesion original de Kovalevsky) y por otro, las diversas formas comunitarias de
propiedad de |a tierra, tanto en la India sometida a diversas dominaciones extranjeras (musulmana, mongélica
y principalmente bajo el colonialismo britanico), en Argelia® (bajo dominacion arabe, turca y finalmente del

3 Recordemos que en 1882, al final de su vida, después de elaborar todos sus cuadernos etnoldgicos, Marx visitd personalmente Argel “para
descansar por indicaciones de su médico”. Pero... Marx era Marx. No sélo descans¢... Segun el informe de su yerno Paul Lafargue a su
amigo Engels, del 16 de junio de 1882: “Marx aprovech su estadia en Argel [...] Marx ha vuelto con la cabeza llena de Africa y de los
drabes”. Marx estaba entusiasmado con la experiencia y admirado frente al pueblo oprimido por el colonialismo europeo. No era una
exageracion la de Lafargue. Eso se puede corroborar en las correspondientes cartas de Marx a sus hijas sobre su visita a Africa. A Jenny le
escribid “Sus ropas —aun desgarradas— son elegantes y graciosas... aun el moro pobre supera al mas grande actor europeo en el art de
se draper [en francés en el original] en su capa y en mantener un porte natural, gracioso y digno”. A su ofra hija, Laura, le transmiti¢: “Los
musulmanes en realidad no reconocen subordinacién; no son sujetos ni objetos administrativos, no reconocen autoridad”. No obstante esta



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 55-69
59

colonialismo francés), asi como también en las grandes civilizaciones americanas, principalmente andinas y
mesoamericanas (que recibieron el impacto brutal y exterminador del colonialismo espafiol).

De los dos trabajos comparativos de Kovalevsky (el juridico y el de la propiedad de la tierra), Marx tuvo
una opinién negativa sobre el que versaba acerca de temas juridicos, al punto que el propio Kovalevsky,
segun su testimonio, dudé en enviarlo a la imprenta. La investigacion que si atrajo completamente la atencion
de Marx —incluso motivando severas criticas y cuestionamientos teéricos que dejé por escrito en su cuaderno
B140— fue la que Kovalevsky emprendi6 sobre la propiedad comunal de la tierra y sus diversos avatares,
enddgenos y exdgenos, bajo dominacion colonial britanica (en las distintas regiones de la India), francesa
(en Argelia) o espafiola (en el caso indigena americano).

Kovalevsky brinda testimonio del particular tipo de vinculo que Marx establecia con los interlocutores de
su circulo intimo (Riazanov: 1976, pp.175-176). Los diferenciaba en dos tipos: los “amigos cientificos” (donde
el mismo Kovalevsky se incluia) y los “amigos militantes y camaradas de lucha”. Segun las memorias
posteriores del joven investigador ruso, tres décadas menor a Marx, éste era considerado por él como su
“querido maestro” (sic) (Enzensberger: 1999, 408). Pero exclusivamente en el terreno cientifico. Kovalevsky,
con gran carifio, recuerda que Marx en el fondo se sentia mas a gusto con sus “amigos revolucionarios y con
sus camaradas de lucha”, pero por educacion —segun su singular interpretacién— intentaba disimular esa
diferencia tratando de igual modo a sus colegas cientificos. Es una lastima que las cartas de Marx a
Kovalevsky hayan sido quemadas por los amigos de este dltimo en Rusia, por temor a la policia (Anderson:
2010, p.279).

Resulta por demas interesante la confirmacion que realiza Kovalevsky del interés del Gltimo Marx por la
evolucién de las formas familiares desde los tiempos antiguos, el problema colonial, la cuestion rusa y
fundamentalmente su comuna rural, presente en su correspondencia célebre con Vera Ivanovna Zasulich de
marzo de 1881 (Marx: 1980 b, pp.21-60), en su paradigmatica carta al periddico ruso Otiéchestviennie Zapiski
[Anales de la patria] de fines de 1877 y en su mas que abultada correspondencia con el traductor ruso de E/
Capital Nikolai-on (seudénimo de Nikolai Frantsevich Danielsén, quien lo tradujo ayudado por German
Lopatin). Con carifio, nostalgia y no poca ironia, Kovalevsky rememora en 1909 las curiosas “amenazas” que
recibi por parte de Jenny von Westphalen, la compafiera de toda la vida de Marx, de no cocinarle méas
chuletas de ternera si él y Danielson continuaban regalandole al principal tedrico del comunismo libros sobre
Rusia... que lo “distraian” de la redaccion final de El Capital (reproche que también estaba presente, chuletas
al margen, en su amigo Engels).

Kovalevsky nunca se enteré en vida de Marx de las notas que el autor de E/ Capital iba tomando acerca
de sus escritos sobre la propiedad cooperativa, colectiva y comunitaria de la tierra. Segtin su propio testimonio
de 1909, es Engels, tras la muerte de Marx, quien le muestra el Cuaderno IIGS B 140 (Enzensberger: 1999,
p.360).

Aunque la principal admiracion del gran amigo de Marx estaba dirigida, como es bien sabido, hacia Lewis
Morgan, a partir de la cuarta edicion ampliada de 1891 de El origen de la familia, la propiedad privada y el
Estado, también él incorpora las reflexiones, apuntes y obras de M.M. Kovalevsky, particularmente de su libro
Cuadro de los origenes y de la evolucion de la familia y la propiedad [Estocolmo: 1890] (Engels: 2004, 15,
51-52, 54 y ss). En ese tiempo, particularmente en agosto de 1892, Kovalevsky visita a Engels en persona
(llichov et al.: 1977, p.521).

admiracion explicita, su mirada no era la de un turista deslumbrado ante “lo exdtico”. Por eso concluye su carta afirmando: “Sin embargo,
se irén al diablo sin un movimiento revolucionario” (Dunayevskaya: 2017, pp.390-391). Puede leerse la correspondencia enviada por Marx
desde Argelia en un volumen relativamente reciente que las reune y contextualiza (Marx: 1997).



KOHAN
El Marx tardio y la concepcion multilineal de la historia
60

MARX'Y LA COMUNA RURAL

Por el orden de lectura y escritura, el Cuaderno Kovalevsky (IISG B140, redactado a lo largo de
septiembre de 1879) es anterior a los otros dos cuadernos de apuntes etnoldgicos de Marx (IISG B146,
redactado en el invierno-primavera [del hemisferio norte] de los afios 1880-1881, y el IISG B150, escrito a
fines del afio 1882).

Lo cual conduce a suponer que a partir del “choque” con la informacién, los documentos y testimonios
que iba recopilando y describiendo Kovalevsky sobre la propiedad comunal de la tierra en la India, en Argelia
y en los pueblos de América (las culturas y civilizaciones de los dakotas, botocudos, pieles rojas, esquimales,
nutkas, incas, aztecas, nahuatl, entre otras) sometida en los tres continentes al colonialismo europeo, Marx
continua y profundiza el giro epistemoldgico expresado en sus intereses ya volcados anteriormente en las
Formen (pasaje final del tomo | de los Grundrisse de 1857-1858, referidos a las “Formas que preceden a la
produccion capitalista”, donde también aparecen referencias a los incas, mayas y aztecas), su
correspondencia sobre el modo de produccién asiatico (Marx, Engels y Godelier: [1964] 1966; Hobsbawm:
[1964] 1987; Mandel: [1967] 1974, 130-157; Godelier: [1970] 1977 y Marx y Engels [1973]); asi como su
denuncia implacable del colonialismo europeo occidental y la destruccién de las comunidades de diversos
pueblos originarios —desde la India, China y Africa hasta México— desplegados en el capitulo 24 del tomo |
de El Capital (“La llamada acumulacion originaria del capital” donde identifica a la conquista feroz y violenta
de América como la condicion principal para el surgimiento del sistema capitalista mundial [Marx: 1988 a,
p.939; 2014 a, p.669; 2014 b, p.243; 20153, p.743]). Lo mismo puede afirmarse de su critica a las filosofias
“universales” de la historia de matriz occidentalista, vertida ya en su carta de fines de 1877 al peri6dico ruso
Anales de la patria y en su correspondencia de marzo de 1881 con Vera Zasulich. Aquella critica implacable
contra el colonialismo europeo occidental puede corroborarse en su correspondencia de Argelia (Marx: 1997).
En todos esos procesos historicos, la ruptura entre la comunidad y sus condiciones de vida (principalmente
la expropiacion de las tierras comunales y la reapropiacién privada de las mismas) se produce, por un lado,
a través de la imposicion de la herramienta impositiva-tributaria y con variados artilugios juridicos, pero
también y principalmente, mediante métodos violentos y a partir del ejercicio de la fuerza material (para una
reflexion de conjunto sobre el papel jugado en este prolongado proceso histérico por el poder y la violencia,
que comienza rastreando los Grundrisse pero recorre todo E/ Capital: Marin, [s/fecha], Cuadernos de Teoria
N8, 10y 11).

El Cuaderno Kovalevsky profundiza y desarrolla con lujo de detalles esa mirada critica del eurocentrismo,
de la generalizacién para todo el orbe de los singulares procesos de privatizacién de la tierra comunal que
tuvieron lugar en Inglaterra y en otras regiones de Europa occidental (subrayado por Marx en su carta a Vera
Zasulich del 8 de marzo de 1881, ([Marx: 1980 b, p.60]), tal como su autor explicitamente aclara en la edicion
francesa del tomo | de El Capital, particularmente en la renovada redaccion del capitulo referido a la
“acumulacion originaria del capital”.

El Cuaderno Kovalevsky es posterior a las Formen de los Grundrisse (1857-1858) y también a la carta al
periédico Anales de la patria (fines de 1877), pero inmediatamente anterior a la respuesta a Vera Zasulich (la
carta de Vera, escrita en francés, esta fechada el 16 de febrero de 1881 y fue enviada a Londres desde Viena,
mientras la respuesta definitiva de Marx es del 8 de marzo de 1881; sus borradores fueron redactados en
esas tres semanas intermedias); punto de llegada de todas estas reflexiones pacientemente meditadas por
el autor de El Capital.

Recordemos que Marx aprendié ruso a partir de 1870, leyendo dos veces (primero en inglés, luego en
ruso), la obra de Nikolai Gavrilovich Chernishevsky [1828-1899] Letters whitout adress [Cartas sin direccién].
Este autor habia publicado en 1859, un afio después de la redaccion de los Grundrisse, un texto emblematico:
Critica al prejuicio filosdfico contra la propiedad comunal. Marx venia siguiendo de cerca el proceso de
emancipacion de los siervos en Rusia, el desarrollo de la comuna rural, asi como la lucha de los narodniki



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 55-69
61

(populistas radicales), con quienes simpatizaba sin ambigliedades. Existen al respecto numerosas pruebas
en su correspondencia y escritos. Por ejemplo, frente al ajusticiamiento del emperador ruso Alejandro Il por
parte del Comité Ejecutivo de la organizacion narodniki [populista radical] “Narédnaia Volia” [La Voluntad del
Pueblo], Marx le escribe a su hija: “;Has seguido el proceso de los autores del atentado en Petershurgo?
Son gente que vale un Perd, sin poses melodramaticas, sencillas, serias, heroicas”, tras lo cual le transmite
a su hija todo un repertorio de elogios hacia los revolucionarios responsables de ejecutar al zar (Carta de
Marx a su hija Jenny, compafiera de Longuet, Londres, 11 de abril de 1881 (Marx y Engels: 1973, pp.316-
317).

Marx mantuvo correspondencia con el Comité Ejecutivo de la organizacién que atentd contra el zar e
incluso tuvo trato personal con los representantes de este Comité que vivian en el extranjero. Hasta tal punto
Marx estaba interesado y simpatizaba con las actividades de esta organizacion que existe un ejemplar,
procedente de su biblioteca, del programa de miembros proletarios del “Narédnaia Volia”. Ese ejemplar
contiene abundantes notas y subrayados de Marx, testimonio de que estudié a fondo aquel documento
histdrico ([Boris Nikolaievsky: “Marx y el problema ruso”. 4 de julio de 1924. En Marx:1980 b, p.14]; Haruki
Wada [1975], en Shanin, T. (1990), pp.85-86).

Un andlisis contextual de esta posicion de Marx a favor de la lucha insurgente en Rusia puede
encontrarse en la biografia La vida de Carlos Marx, el hombre y el luchador (Nikolaievsky y Maenchen-Helfen:
1973, p.447). Acerca de la historia social y las orientaciones ideolégicas de la organizacién politica que llevo
a cabo el atentado (sobre el que Marx le escribe a su hija Jenny) y para una reconstruccion biografica
detallada de cada uno de sus protagonistas (Venturi: 1981, pp.1047-54).

La carta a su hija Jenny sobre la ejecucion del zar Alejandro Il y el juicio politico inmediatamente posterior
[desarrollado entre el 26/3/1881 y el 31/3/1881], en la cual Marx toma partido como revolucionario, esta escrita
apenas seis meses después de la redaccion del Cuaderno Kovalevsky. Apenas un mes mas tarde de que
decida enviarle, por fin, luego de redactar varios borradores exploratorios durante tres semanas, la respuesta
a Vera Zasulich (quien, antes de escribirse con Marx, habia atentado contra el general Trépov, gobernador
de San Petersburgo, por haber hecho azotar a un preso politico llamado Alexei Bogoliubov castigandolo por
no quitarse su gorro en presencia del militar [Boris Nikolaievsky: “Marx y el problema ruso”. 4 de julio de 1924.
En Marx: 1980b, p.16] y Alpern Engel y Rosental: 1980, p.86). Son los afios en que Marx se encuentra leyendo
y estudiando en idioma ruso sobre la comuna rural...

EL CUADERNO KOVALEVSKY Y LA CRITICA DEL EUROCENTRISMO

¢ Qué aporta el Cuaderno [IGS B 1407 Este cuaderno es una pieza esencial dentro de ese rompecabezas
donde Marx cambia de paradigma, no s6lo abandonando cualquier posible resaca de occidentalismo
modernizante sino ademas criticando duramente el colonialismo europeo y poniendo afios luz de distancia
entre la concepcién materialista y multilineal de la historia frente a toda tentacion ingenua de culto unilineal
al Progreso.

¢ Qué continentes elige Kovalevsky para analizar en su obra, mientras Marx, leyendo y anotando en su
cuaderno IIGS B140, le sigue de cerca sus pisadas? Nada menos que... Asia, Africa y Nuestra América.

Sus principales aportaciones giran en torno a los problemas, hipétesis y categorias que se abren con la
emergencia de un nuevo paradigma tedrico-politico multilineal en el que se mueven con fluidez las
investigaciones, lecturas, correspondencia y cuadernos maduros de Marx (Autor: 1998, pp.234-247), quien
de esta forma logra una mayor coherencia epistemolégica poniéndose a tono con su filosofia de la praxis y
sobre todo con sus criticas (presentes ya desde La Ideologia Alemana) a toda “filosofia suprahistérica”, es
decir, a todo esquema (falsamente) universalista que postule un camino evolutivo unilineal y progresista para
toda la historia social de la humanidad, a partir de tipos ideales extraidos de realidades empiricas restringidas
a los estrechos limites de Europa Occidental.



KOHAN
El Marx tardio y la concepcion multilineal de la historia
62

Su cambio de paradigma no abarca sélo sus posicionamientos politicos —como el abandono de todo
“cosmopolitismo” en funcion de la defensa de la independencia nacional de Polonia e Irlanda, el analisis
critico del estrecho vinculo entre dominacién de clase y etnia en la guerra civil estadounidense, sus simpatias
anticolonialistas explicitas a favor de los levantamientos chinos e indios y de la resistencia de Benito Juarez
en México frente a las invasiones europeas o su entusiasmo por la lucha insurgente de los narodniki contra
la autocracia zarista y en defensa de la comuna rural rusa— sino que, al mismo tiempo, reconfigura la matriz
central de su concepcion materialista y multilineal de la historia y la mirada de conjunto de su teoria critica de
la modernidad capitalista occidental.

El Cuaderno Kovalevsky reconfirma el viraje realizado por Marx en muchos escritos e investigaciones
pertenecientes a esta nueva problematica y es una pieza central dentro de ese nuevo paradigma de
racionalidad historica.

Sélo pagando el altisimo y oneroso costo de ignorar, desconocer u ocultar deliberadamente esa inmensa
masa de materiales y textos (desde los Grundrisse y la carta al periédico Anales de la patria hasta el Cuaderno
Kovalevsky y la correspondencia —incluyendo borradores— con Vera Zasulich) se puede continuar
atribuyendo banalmente a Marx posiciones modernistas, unilineales, occidentalistas, etno y eurocéntricas.

Sintetizando los aportes y “novedades” tedricas del Cuaderno Kovalevsky, éstos abren, como minimo,
cinco ¢érdenes de reflexiones.

En primer lugar, Marx deja en claro en sus anotaciones y acotaciones, asi como en sus correcciones a
las notas de Kovalevsky, que en la historia de la humanidad Europa occidental no constituye el “centro
esencial’, o sea, su forma social ‘tipica y clasica”, mientras el resto del planeta y las mdltiples y coexistentes
sociedades y civilizaciones que lo han habitado desde el pasaje de la naturaleza inorganica a la cultura
humana serian, apenas, sus derivados colaterales. Siempre “imperfectos”, sombras y ecos repetidos a
posteriori revestidos de una forma epifenoménica. Puras “anomalias” o “desvios” que encontrarian su sentido
y explicacion en el cordon histdrico umbilical —greco-romano—, supuestamente originario, del cual habrian
derivado en formato unilineal todas las otras culturas, sociedades y civilizaciones. Si ese esqueleto de filosofia
universal “suprahistérica” —segun la terminologia critica empleada, tanto en La Ideologia Alemana [1845-
1846] como en la carta al periddico Anales de la patria [1877]— se encuentra metodolégicamente viciado
desde sus postulados iniciales, entonces la historia mundial no constituye una escalera con cinco peldafios
predeterminados y cinco escalones sucesivos, como habia postulado Stalin en su ya tradicional modelo
unilineal (Melotti, 1974: 19), o sea: comunismo primitivo, esclavitud, feudalismo, capitalismo y socialismo-
comunismo (Stalin: [1938] 1941, p.136 y ss.).

En segundo lugar, Marx intenta repensar la historia humana no sélo de forma multilineal con sociedades
y grandes civilizaciones coexistentes sino ademas indagando qué existe incluso antes de la comunidad
primordial, es decir, en los tiempos remotos y en las formas arcaicas del pasaje de la naturaleza inorganica
a la cultura humana. Para ello reproduce largos paragrafos sobre los grupos sociales americanos como los
dakotas, esquimales, pieles rojas, botocudos y ‘habitantes del Perl” (primeros ejemplos que recorre
Kovalevsky en su larga enumeracién) a partir de los cuales comienza a explorar qué sucedia antes de que
existieran la familia y los roles de sexo (para ello investiga qué elementos acompafiaban el entierro de un
muerto, asociando dichos elementos con formas rudimentarias de “propiedad”). En esos fragmentos
concentrados en las formas arcaicas de los primeros grupos de humanos de la historia remota de América,
segun la traduccidn aparece la nocién de “rebafio”, dejando abierta la inquietud sobre su homologacién o no
con “la horda primitiva” cuya reproduccion se realizaba mediante la pesca, la caza, la recoleccién, la guerra
y el nomadismo, previa a las comunidades estables de primer y segundo orden, sea de parentesco vinculadas
por la sangre o ligadas a un territorio, asi como a las tribus (divididas en gens y familias), muchisimo antes
de que se formaran las grandes civilizaciones incas, mayas o aztecas. La recopilacién de fuentes histéricas,
descripciones de jurisprudencia y cronicas de viajeros o sacerdotes reunidas en las notas de Kovalevsky le
proporcionan a Marx riquisimos materiales para pensar las formaciones sociales americanas, pero por
momentos se advierte cierto desorden en la reconstruccidn historiografica del etndgrafo ruso debido a que



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 55-69
63

su criterio cronoldgico estd demasiado desbalanceado por haber privilegiado sesgadamente un angulo
juridico (no casualmente en sus memorias Kovalevsky recordaba ciertos reproches de Marx hacia sus
estudios de derecho comparado en detrimento de la reconstruccion de las formas sociales de produccion y
reproduccion de la vida de los pueblos bajo sometimiento colonial. Recorriendo las notas del Cuaderno
Kovalevsky, por ejemplo las referidas a los pueblos de América, se comprende las razones que tenia Marx
en formularle dichos reproches).

En tercer lugar, Marx vuelve sobre sus teorizaciones previas acerca del “modo de produccion asiatico”
(inicialmente elaboradas en 1853 a partir de su estudio del comercio exterior de Inglaterra con las colonias
[Mandel: [1968] 1974, p.135] y desarrolladas en 1857-1858 en las Formen, al final del primer tomo de los
Grundrisse), poniendo en septiembre de 1879 énfasis no tanto en el polo del fortalecimiento estatal-
burocratico encargado de las gigantescas obras de regadio (cuando hace referencia a las formas estatales
de la India, Marx comenta, enumera y destaca principalmente las funciones judiciales, diferenciandose
también en ese plano del pensamiento juridico de Kovalevsky) sino mas bien en las supervivencias
comunitarias y en la coexistencia de una variedad de formas sociales de vincularse con la tierra. Dentro de
estas Ultimas, la propiedad comunal estructurada a partir del parentesco y el linaje conviven en la India con
la propiedad aldeana indivisa vinculada al territorio, coexistiendo ambas con formas de posesion familiar
campesina de la tierra (periédicamente intercambiable y permutable), asi como también con apropiacién
privada, tanto de sucesivos recaudadores de impuestos y tributos que a cambio de deudas usurarias se van
quedando con parte de la propiedad de las comunidades como con ataques premeditados y planificados
desde los colonialismos, principalmente inglés (en la India), francés (en Argelia) y espafiol (en América),
contra la supervivencia de formas comunitarias.

Estos colonialismos, sobre todo el britanico durante el siglo XIX, ven en la supervivencia comunitaria no
so6lo un peligro economico cuando ésta no puede cumplir con los impuestos y tributos leoninos a los que es
sometida sino, también, un potencial peligro politico, base de la resistencia indigena y de posibles
sublevaciones campesinas, como la que tuvo lugar en 1857-1858 en la India (Marx: “La sublevacion India”,
en New York Daily Tribune, 29/8/1857, en Marx y Engels: 1979 a, pp.134-135), el mismo afio en que Marx
redacta sus Grundrisse. Comparando el levantamiento de los cipayos de 1857 contra el imperio britanico en
la India, con la relativa “quietud” de los obreros europeos del mismo periodo, Marx le confiesa en una carta
de 1858 a Engels, en un tono anticolonialista radicalmente diferente a sus escritos de 1853, que: “La India es
ahora nuestro mejor aliado” (Anderson: 2015, p.48). Este tipo de reflexiones deja en claro que para Marx,
habiendo superado ya los resabios heredados de la filosofia universal del sistema hegeliano, las sociedades
no occidentales... Si tienen historia.

En cuarto lugar, inmediatamente antes de recibir e intentar contestar la carta de Vera Zasulich (1881)
que tantas interrogaciones le provocara (vinculada no sélo a ‘la cuestion rusa” sino también a la teoria
inacabada de la renta del suelo del tomo IIl de El Capital), Marx profundiza en la coexistencia de diversos
tipos de relaciones sociales en las formaciones econémico-sociales periféricas, precapitalistas e incluso en
las capitalistas. Las formas comunitarias conviven alli con formas privadas y capitalistas, fenémeno que no
es privativo de la India (estudiada por Kovalevsky), sino también de Rusia (como se plantea explicitamente
en la correspondencia con Vera Zasulich, inmediatamente posterior) y también de otros continentes, como
es el caso de las sociedades americanas, segun advierten Kovalevsky y Marx, y posteriormente muchos de
sus continuadores (Mariategui: 1986, p.64; 1991, pp.78-9; 2010, pp.50-1; Vitale: [1967] 1985, p.243 y 1992,
p.92; Bassols Batalla: 1985, pp.156-7).

En las notas de Kovalevsky, extractadas y comentadas en el cuaderno de septiembre de 1879, Marx
observa que los colonialistas espafioles no pudieron destruir completamente la vida social ni las comunidades
del mundo americano (a pesar de las encomiendas, los “repartimientos”, los tributos, los trabajos forzados,
la servidumbre indigena e incluso la esclavitud de enteras poblaciones negras traidas de manera violenta
desde Africa). Sin embargo, apunta que la servidumbre hereditaria, el robo y la politica del exterminio



KOHAN
El Marx tardio y la concepcion multilineal de la historia
64

sistematico apuntan a la destruccién de las asociaciones comunitarias de parentesco de los pueblos
originarios que, segun el autor de El Capital, es “su principio de vida”.

En el caso de la India, por ejemplo, Marx destaca que alli, bajo dominacion colonial, también coexisten
diversas relaciones sociales, formas de propiedad y posesion:

(a) la antigua comunidad ancestral de parentesco (cada vez mas debilitada y fragmentada, tanto
por el desplazamiento del vinculo social entre sus integrantes desde los lazos de sangre y la
comunidad doméstica hacia el territorio, asi como también por las relaciones de dominacion
“enddgenas” [personificadas principalmente en los recaudadores de impuestos y los tribunales
juridicos] y los ataques del colonialismo “exdgeno”;

(b) la comunidad familiar que sigue siendo propietaria de manera colectiva pero que permite
posesiones individuales de sus miembros, no enajenables, pero si intercambiables o permutables;
(c) la posesion, pero también la pequefia propiedad rural privada;

(d) la propiedad privada de pequefios artesanos urbanos;

(e) la propiedad privada terrateniente local;

(f) la creciente y progresiva propiedad privada de la tierra de los varios intermediarios (recaudadores
y cobradores de tributos e impuestos) que median entre el colonialismo inglés y las comunidades
locales;

(9) la propiedad, urbana y rural, de dominadores coloniales extranjeros, entre varias otras.

Dicha coexistencia de relaciones sociales de produccion y formas de propiedad en una misma formacion
econdmico-social histéricamente determinada es muchisimo mas compleja y abigarrada que lo que sugeriria
el modelo radicalmente simplificado que representa, por ejemplo, El Manifiesto Comunista (1848) e incluso
el mas complejo de El 18 Brumario de Luis Bonaparte (1852). Este cuaderno IIGS B140 deja bien en claro
qué enorme distancia separa el complejo y multivariado andlisis de la sociedad que caracteriza a la
concepcién materialista y multilineal de la historia desarrollada por Marx del reduccionismo sociologista
(donde solo hay dos clases, homogéneas, indivisibles y compactas) al que habitualmente se lo pretende
reducir.

Por dltimo, en quinto lugar, Marx critica en numerosos y reiterados pasajes y observaciones la errénea
generalizacion de la categoria de “feudalismo” que elige Kovalevsky a la hora de describir las formaciones
sociales precapitalistas no europeas (basandose en las cronicas de los recaudadores ingleses de impuestos
y de administradores coloniales, para el caso de la India, 0 en cronistas, sacerdotes jesuitas, funcionarios
judiciales espafioles y viajeros italianos, para el caso de América).

En sus notas y comentarios sobre el texto de Kovalevsky, Marx se permite corregir datos empiricos y
cronoldgicos (de hechos histéricos e incluso de edicidn de los libros religiosos de la India), ademas de brindar
muchos ejemplos analdgicos y comparativos con Europa occidental para demostrar que el feudalismo no
constituye un escalon evolutivo de la historia, repetido con ligeras variantes en todos los continentes del
mundo (posteriormente: el modelo unilineal de Stalin). Muy por el contrario, su anélisis deja en claro que el
feudalismo es tan s6lo una formacion econémico-social de indole europea que, si se ubica en la historia
completa de la humanidad, resulta de una escala muchisimo mas restringida (en espacio y en tiempo) que el
esquema eurocéntrico habitual (tanto el de la vulgata escolar y sus manuales como los mas refinados de las
academias, del estilo de los “modelos” de Rostow y otros exponentes de la teoria de la modernizacion). Segun
las anotaciones de Marx no hay feudalismo en la India como tampoco lo hay en América posteriormente a la
conquista europea —caso de incas y aztecas, a pesar de los pesados tributos y la servidumbre a los que son
sometidas sus comunidades—.

Segun observa Krader: “La exportacion de estas categorias a ofras partes del mundo [referencia a
categorias surgidas a partir de una matriz occidentalista que pretenden generalizarse de manera invélida.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 55-69
65

N.K.] s6lo resulta posible a través de una perspectiva histdrica eurocéntrica que mueva los cerebros de los
estudiosos europeos por los mismos surcos trazados por las cafioneras europeas” (Krader: 1980, p.124).

El occidentalismo encubierto que aspira a universalizar para todo el orbe las fases histéricas de Europa
—Marx le reprocha a Kovalevsky el pretender homologar la historia de la India sometida al colonialismo inglés
con la de Alemania feudal— sale sumamente herido luego de recorrer completo, sin prejuicios ni anteojeras,
el cuaderno 1ISG B140. Siguiendo entonces su hilo de anotaciones, reflexiones y comentarios, la historia
sucede segin un desarrollo multilineal, en el cual coexisten diversas civilizaciones. Dentro de esa
coexistencia quienes dominan no necesariamente son “superiores” (étnica, social o culturalmente) ni traen
bajo el brazo... “progreso’. La inmensa mayoria de las veces (por no decir, todas las veces) el efecto social
sobre los pueblos y sociedades conquistados por las potencias coloniales resulta completamente inverso.

De ahi los juicios radicalmente impugnadores del colonialismo (en el plano econdmico pero también en
la dimension violenta de dicha conquista y expansion), que en 1879 anota Marx para el caso inglés y francés,
ademas del espafiol. Si hubiera que comparar a la India, escribe en dos oportunidades Marx en sus
comentarios del Cuaderno B140, habria que hacerlo con... Ifanda, también sometida al poder de Inglaterra,
o con la América colonial, subyugada por el colonialismo espafiol, en lugar de intentarlo con la Alemania
feudal, que no tiene punto de comparacion con ninguna de estas sociedades.

Estos analisis criticos de madurez, que plantean y enumeran con ejemplos empiricos numerosas
“regresiones” sociales —como el intento de desarticular definitivamente todo vestigio de relaciones sociales
comunitarias en la India, en Argelia, en el Pert o en México— originadas en la dominacién, robo, violencia y
“politica de exterminio” del colonialismo europeo revisan de punta a punta sus previsiones erréneamente
“optimistas” volcadas en los articulos mucho mas juveniles “La dominacion britanica en la India” (en NYDT,
25/6/1853) y “Futuros resultados de la dominacién britanica en la India” (en NYDT, 8/8/1853), redactados,
ambos, un cuarto de siglo antes (Marx y Engels: 1979 a, pp.35-42 y 77-84).

Por contraposicion, en 1879 Marx no sélo se explaya largamente, con ironia, desprecio y espiritu de
denuncia, sobre “la politica de exterminio” llevada a cabo por los colonialistas “civilizadores” y su intento
sistematico de destruccion, expropiacion y robo de las propiedades comunitarias de los pueblos originarios
(en este sentido, tanto Kovalevsky como Marx mencionan, entre otros, las luchas y protestas de Bartolomé
de Las Casas y otros arzobispos que denuncian el exterminio) sino que ademas reproduce quejas contra los
periodistas de la época que apoyan al colonialismo en nombre del “progreso”.

Entre ambos polos del analisis de Marx —el de 1853 y el de 1879— no hay una simple diferenciacion de
matiz. Se puede observar y comprender un completo cambio de paradigma.

BIBLIOGRAFIA

ADAME CERON, M. A. [Compilador] (2011): Marxismo, antropologia e historia (y filosofia). México, Ediciones
Navarra.

AMIN, S. (1973): Categorias y leyes fundamentales del capitalismo. México, Nuestro Tiempo.
AMIN, S. (1974): Sobre el desarrollo desigual de las formaciones sociales. Barcelona, Anagrama.
AMIN, S. (1986): El desarrollo desigual. Barcelona, Planeta.

AMIN, S. (1989): El eurocentrismo. Critica de una ideologia. México, Siglo XXI.

ANDERSON, K. B. (2010): Marx at the margins. On Nationalism, Ethnicity and Non-Western Societies [Marx
en los margenes. Sobre el nacionalismo, la etnicidad y las sociedades no occidentales]. University of Chicago
Press, Chicago-Londres.



KOHAN
El Marx tardio y la concepcion multilineal de la historia
66

ANDERSON, K. B. (2015) “No solo el capital y la clase: Marx sobre las sociedades no occidentales, el
nacionalismo y la etnicidad”. En Musto, Marcelo (2015): De regreso a Marx. Nuevas lecturas y vigencia en el
mundo actual. Buenos Aires, Editorial Octubre.

BARTRA, R. [Compilador] (1978): El modo de produccién asiatico. Problemas de las sociedades coloniales.
México, ERA.

DUNAYEVSKAYA, R. (2017): Rosa Luxemburg. La liberacién femenina y la filosofia marxista de la revolucion.
La Habana, Instituto de Filosofia.

DUSSEL, E. (1988): Hacia un Marx desconocido. Un comentario a los Manuscritos 1861-1863. México, Siglo
XXI.

DUSSEL, E. (1990): El ultimo Marx (1863-1882) y la liberacion latinoamericana. México, Siglo XXI.
DUSSEL, E. (2008): Marx y la modernidad. Conferencias de La Paz. La Paz, Rincon Ediciones.

ENGELS, F. (2004): El origen de la familia, la propiedad privada y el Estado. Buenos Aires, Editorial Nuestra
América.

ENZENSBERGER, H. M. (1999): Conversaciones con Marx y Engels [Antologia de testimonios histérico-
biograficos]. Barcelona, Anagrama.

FERNANDEZ RETAMAR, R. (1993): Algunos usos de civilizacién y barbarie. Buenos Aires, Letra Buena.

GARCIA LINERA [QHANANCHIRI], A. (1991): De demonios escondidos y momento de revolucién. Marx y la
revolucion social en las extremidades del cuerpo capitalista. La Paz, Ediciones Ofensiva Roja.

GARCIA LINERA, A. (2010): Forma valor y forma comunidad. Aproximacion teérico-abstracta a los
fundamentos civilizatorios que preceden al Ayllu Universal. Buenos Aires, CLACSO.

GARCIA LINERA, A. (2015): Hacia el gran Ayllu universal [Antologia]. Alvaro Zarate compilador. México,
Biblioteca Indigena.

GODELIER, M. [1970] (1977): Teoria marxista de las sociedades precapitalistas. Barcelona, LAIA.
GONZALEZ CASANOVA, P. [1969] (2006): Sociologia de la explotacién. Buenos Aires, CLACSO.

HARRIS, M. [1968] (2009): El desarrollo de la teoria antropoldgica. Una historia de las teorias de la cultura.
Madrid, Siglo XXI.

KOHAN, N. (1998) Marx en su (Tercer) Mundo. Buenos Aires, Biblos.

KRADER, L. (1979): “Introducci6n a las notas etnolégicas de Marx. Morgan, La sociedad antigua”. En Revista
Nueva Antropologia, Afio 1ll, N°10, México.

KRADER, L. (1980); “Evolucién, revolucion y Estado: Marx y el pensamiento etnolégico”. En AA.VV. [Eric
Hobsbawm y otros] (1980): Historia del marxismo. Bruguera, 1980. Tomo II.

LEVRERO, R. (1975): Nacion, metropoli y colonias en Marx y Engels. Barcelona, Anagrama.
MANDEL, E. [1962] (1980): Tratado de economia marxista. Tomo |. México, ERA.

MANDEL, E. (1974): La formacién del pensamiento econémico de Marx. De 1843 a la redaccion de «El
Capital». Estudio genético. Madrid, Siglo XXI.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 55-69
67

MARIATEGUI, J. C. [1928] (1986): Siete ensayos de interpretacion de la realidad peruana. Lima, Editorial
Amauta.

MARIATEGUI, J. C. (1991): Textos basicos. [Antologia]. Lima, Fondo de Cultura Econdmica. Seleccion,
prologo y presentacion de Anibal Quijano.

MARIATEGUI, J. C. (2010): Siete ensayos de interpretacion de la realidad peruana. Caracas, Biblioteca
Ayacucho. Prologo-presentacion de Anibal Quijano.

MARX, K. (1980): El porvenir de la comuna rural rusa. México, Siglo XXI.

MARX, K. (1985): El Capital. Libro I. Capitulo VI (inédito). México, Siglo XXI. Traduccién de Pedro Scaron.
Presentacion de José Arico.

MARX, K. (1987 a): Elementos fundamentales para la critica de la economia politica 1857-1858 [Grundrisse].
Tomo I. México, Siglo XXI. Traduccion de Pedro Scarén. Introduccion de Martin Nicolaus.

MARX; K. (1987 b): Teorias sobre la plusvalia. México, Fondo de Cultura Econdmica. Tomo I. Traduccion de
Wenceslao Roces.

MARX, K. (1987 c): Formaciones econdmicas precapitalistas. Introduccion y estudio preliminar de Eric
Hobsbawm. México, Siglo XXI [Pasado y Presente N°20]. Traduccion de Miguel Murmis y M.N.

MARX; K. (1988 a): El Capital. Critica de la economia politica. México, Siglo XXI. Tomo |, Il y lll. Volumenes
1 al 8. Traduccién de Pedro Scarén (y en el caso de los Ultimos tres volimenes de Ledn Mames).

MARX, K. (1988 b): Los apuntes etnoldgicos de Karl Marx. México, Siglo XXI. Transcritos, anotados e
introducidos por Lawrence Krader [(1972), Assen: Van Gorcum; (1976), Francfort del Meno: Suhrkamp].
Traduccién de José Maria Ripalda.

MARX, K. (1997): Lettres d’Alger et de la Cote d’Azur [Cartas de Argel y de la Costa Azul]. Paris, Le Temps
des Carises. Traducidas (al francés) y presentadas por Gilbert Badia.

MARX, K. (2015 b): Escritos sobre la comunidad ancestral [Antologia de Alvaro Garcia Linera]. La Paz,
Vicepresidencia del Estado Plurinacional de Bolivia.

MARX, K. (2018) Comunidad, nacionalismos y capital. Marx 200 afios. Textos inéditos [Antologia]. La Paz.
Vicepresidencia del Estado Plurinacional de Bolivia. Edicién preparada por Alvaro Garcia Linera. Prélogo de
Farit Rojas Tudela. Introducciones de Alvaro Garcia Linera y Enrique Dussel.

MARX, K.y ENGELS, F. (1973): Correspondencia. Buenos Aires, Cartago.
MARX, K.y ENGELS, F. (1974): Cartas sobre «El Capital». Barcelona, LAIA.

MARX, K.y ENGELS, F. (1975): Materiales para la historia de América Latina [Antologia]. México, Siglo XXI.
Presentacion y traduccion de Pedro Scarén.

MARX, K.y ENGELS, F. (1979 a): Sobre el colonialismo. México, Siglo XXI. Pasado y Presente N°37.

MARX, K. y ENGELS, F. (1979 b): Imperio y colonia. Escritos sobre Irlanda. México, Siglo XXI. Pasado y
Presente N°72.

MARX, K.y ENGELS, F. (1984): Obras escogidas. Buenos Aires, Cartago. Tomos | y II.
MARX, K.y ENGELS, F. (1981): Acerca del colonialismo. Moscu, Progreso.



KOHAN
El Marx tardio y la concepcion multilineal de la historia
68

MARX; K. y ENGELS, F. (2014): La Ideologia Alemana. Barcelona, Akal. Traduccion de Wenceslao Roces.

MARX, K.; ENGELS, F. y GODELIER, M. (1966): El modo de produccion asiatico. Cérdoba, EUDECOR. [El
texto de Godelier es de 1964]. Antologia preparada por José Aricd.

MARX, K., ENGELS, F. y DANIELSON, N. F. (1981): Correspondencia 1868-1895. México, Siglo XXI.
Recopilacion, presentacion y notas de José Aricd. Traducciones de Juan Behrend, Irene del Carril, Rodrigo
Véazquez, Uxoa Doyhamboure y Oscar Barahona.

MELOTTI, H. (1974): Marx y el Tercer Mundo. Contribucion a un esquema multilineal de la concepcion del
desarrollo histérico elaborada por Marx. Buenos Aires, Amorrortu. Traduccién de Ariel Bignami.

MORGAN, L. H. (1980): La sociedad primitiva. Investigaciones sobre las lineas del progreso humano desde
el salvajismo a través de la barbarie hacia la civilizacion. Madrid, Ayuso-Pluma.

NIKOLAIEVSKY, B. Y MAENCHEN-HELFEN, O. (1973): La vida de Carlos Marx, el hombre y el luchador.
Madrid, Ayuso.

PATTERSON, T. C. (2014): Karl Marx, antropdlogo. Barcelona, Bellaterra.

PLA, A. (1979): Modo de produccion asiético y las formaciones econémico sociales Incas y Aztecas. México,
Ediciones El Caballito.

RIAZANQV, D. B. [1928] “La «confesién» de Karl Marx”. En Riazanov, D. B. [compilador] (1976): Karl Marx
como hombre, pensador y revolucionario. Barcelona, Critica.

RIAZANQV, D. B. [19257] (1975): Marx-Engels. Madrid, Comunicacion.

SHANIN, T. [Edicion, presentacion y compilador] (1990): El Marx tardio y la via rusa. Marx y la periferia del
capitalismo [Antologia de ensayos y documentos histéricos]. Madrid, Editorial Revolucion.

STALIN, I. D. y otros [1938] (1941): Historia del Partido Comunista de la Unidn Soviética. Buenos Aires,
Problemas.

VENTURI, F. (1981): El populismo ruso. Madrid, Alianza Universidad. Tomo II.

VITALE, L. [1967] “El imperio incario: una sociedad en transicion”. En ESPINOSA SORIANO, WALDEMAR
[compilador] (1985): Los modos de produccion en el imperio de los Incas. Lima, Amaru editores y en VITALE,
LUIS (1992): Interpretacién marxista de la historia de Chile. Santiago de Chile, CELA-Cronopios-Rucaray.
Tomo I.

VITALE, L. (1992): Introduccion a una teoria de la historia para América Latina. Buenos Aires, Planeta.

WIGGERSHAUS, R. (2010): La Escuela de Francfort. México, Fondo de Cultura Econémica-Universidad
Auténoma Metropolitana.

WITTFOGEL, K. A. (1957): Despotismo oriental. Un estudio comparativo del poder totalitario. ([1957: New
Haven, Yale University Press]; [1965: Paris, Ed.Minuit]; [1968: Florencia, Valecchi]; [1966: Madrid,
Guadarrama. Traduccion al espariol de Francisco Presedo de los capitulos 4 y 5, en Revista Derecho del
Estado N° 12, junio 2002: https://revistas.uexternado.edu.co/index.php/derest/article/view/847] (consultada
el 15 de junio de 2018).



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 55-69
69

BIODATA

Néstor KOHAN: Investigador independiente del CONICET (Consejo Nacional de Investigaciones
Cientificas y Técnicas). Doctor en Ciencias Sociales (Facultad de Ciencias Sociales, UBA). Profesor
adjunto regular concursado en la Carrera de Sociologia de la Facultad de Ciencias Sociales (UBA). Profesor
asociado interino en la Carrera de Sociologia de la Facultad de Ciencias Sociales (UBA) [Llamado a concurso
aprobado en junio de 2019, jurado incluido, por el Consejo Directivo de la Facultad de Ciencias Sociales —
UBA]. Director de Proyecto de Investigacion PIP-CONICET (periodo 2018-2020]. En este proyecto nuestra
direccion coordina el trabajo y las tareas de siete investigadores/as. Director de Proyecto de Investigacion
UBACYT (para el periodo [2018-2019). (Este proyecto cuenta con la asesoria externa de Michael Léwy,
especialista de reconocida trayectoria internacional e investigador emérito del CNRS [Centro Nacional para
la Investigacion Cientifica (Centre National de la Recherche Scientifique - CNRS] de Francia)]. Director de
Proyecto de Investigacion PIP-CONICET (periodo 2013-2015, extendido al 2017). Evaluador en varias
ocasiones en el ingreso a Carrera del CONICET. Ha publicado 43 articulos en revistas especializadas
(la mayor parte en revistas indexadas, con referato de especialistas y evaluacion externa segun el par “doble
ciego” y los requisitos 20/21). Ha publicado 29 libros de teoria social, en castellano, enteros y propios;
con traducciones a diversos idiomas (inglés, francés, aleman, portugués, gallego, italiano, euskera, arabe,
idish, hebreo y catalan) y 21 reediciones en otros paises. Ha publicado 51 partes de libros (incluyendo
tanto articulos incluidos en libros compilados por otros, como compilaciones propias, selecciones, prélogos y
estudios preliminares).



UNIVERSIDAD
DEL ZULIA

A.RTICULOS

ISSN 1316-5216 / ISSN-e: 2477-9555

Biblioteca Digital

Repositoric Académico

’ UTOPIA Y PRAXIS LATINOAMERICANA. ANO: 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 70-82
REVISTA INTERNACIONAL DE FILOSOFIA Y TEORIA SOCIAL
L CESA-FCES-UNIVERSIDAD DEL ZULIA. MARACAIBO-VENEZUELA.

La cultura comunista de mediados del siglo XX y el impacto de la

Revolucién Cubana: el caso del Partido Comunista chileno
The communist culture of the mid-twentieth century and the impact of the Cuban Revolution: the case of the
Chilean Communist Party

Alexia MASSHOLDER
fmalexia@hotmail.com
Universidad de Buenos Aires, Argentina

RESUMEN

En 1959 el triunfo de la Revolucién Cubana marc sin
duda un parte aguas para la historia de América Latina
y también para el Movimiento Comunista Internacional.
Las particularidades del proceso liderado por Fidel
Castro inspirarian ademas nuevas reflexiones sobre las
caracteristicas de la Revolucién en nuestro continente,
y no sélo en él, y las formas de alcanzarlo. El presente
trabajo tiene como objetivo reconstruir la recepcion de
la Revolucion liderada por Fidel Castro en el PC de
Chile, teniendo en cuenta elementos para comprender
la subjetividad de los militantes comunistas de aquellos
afios y la articulacion con la tradicion de los partidos
politicos locales.

Palabras clave: Revolucion Cubana; comunismo;
Chile; subjetividad.

Recibido: 28-09-2019 e Aceptado: 25-10-2019

Este trabajo esta depositado en Zenodo:
DOI: http://doi.org/10.5281/zenodo.3740084

ABSTRACT

In 1959 the triumph of the Cuban Revolution
undoubtedly marked a watershed for the history of Latin
America and also for the International Communist
Movement. The particularities of the process led by
Fidel Castro would also inspire new reflections on the
characteristics of the Revolution in our continent, and
not only in it, and the ways to achieve it. In this sense,
the debate about the revolutionary "way" came to
occupy a preponderant place in the agendas of the
revolutionary parties. The objective of this paper is to
reconstruct the reception of the Revolution led by Fidel
Castro in the PC of Chile taking under account the
communist militant subectivity and the articulation with
local political parties.

Keywords: Cuban Revolution; comunism; Chile;
subjectivity.

Utopia y Praxis Latinoamericana publica bajo licencia Creative Commons Atribucion-No Comercial-Compartir Igual 4.0 Internacional
(CC BY-NC-SA 4.0). Mas informacion en https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es_ES

Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 70-82
m

INTRODUCCION

Para comprender los acontecimientos historicos que involucran a sujetos politicos concretos es
imprescindible intentar reconstruir la cultura politica que esos mismos sujetos ayudaban a construir y que al
mismo tiempo influia en ellos en diferentes formas. Esa cultura politica tiene, para el caso de los comunistas,
dos planos fundamentales que deben ser tenidos en cuenta. En primer lugar, el estado del movimiento
comunista internacional (MCI) que desde el triunfo de la Revolucién Rusa y hasta 1989 tuvo a la Unién
Soviética y a su Partido Comunista como centros de referencia. En segundo lugar, la subjetividad politica de
los militantes comunistas, influida por el cruce del estado del MCI y el plano de la tradicién politica de los
partidos locales, relacionada con los hechos concretos de la historia nacional.

En este trabajo, nos proponemos trazar algunas lineas para la caracterizacion de los dos planos antes
mencionados, con el fin de esbozar una interpretacion de la recepcion que los comunistas chilenos hicieron
de uno de los acontecimientos fundamentales del siglo XX, en el marco de los debates sobre la via
revolucionaria en América Latina: la Revolucién Cubana.

1 MCI Y CULTURA DE LA EPOCA

Es sabido que hasta las revelaciones de los llamados “crimenes de Stalin” en el XX Congreso del PCUS
en 1956 el liderazgo de la URSS en el MCI fue escasamente cuestionado por los partidos comunistas del
resto del mundo. Luego de aquel congreso, se inician en dichos partidos procesos de discusion y replanteo
que, en la mayoria de los casos, no fueron visibles ni pueden ser reconstruidos prescindiendo de los
testimonios de militantes de aquella época. Con todo, si bien hubo comunistas que atravesaron entonces un
proceso de 'desencanto’, la mayor parte de los militantes comunistas siguieron considerando a la URSS como
guia y referente central del MCI. Esta 'tolerancia’ a lo ocurrido en la URSS se debid, segun Moulian, a la
conviccién de que era inevitable una fase de 'dictadura positiva' para la purificacion y el fortalecimiento de la
unidad frente a las potencias capitalistas. Es importante ademas enmarcar estos hechos en la llamada Guerra
Fria, que dividié politicamente al mundo en dos campos: el capitalista liderado por los Estados Unidos y el
socialista liderado por la Union Soviética. La obsesion estadounidense por alejar a los paises de la influencia
soviética tuvo uno de sus més claros exponentes en el Harry Truman quien, tras asumir la presidencia en
1945, afirmaria:

Uno de los objetivos fundamentales de la politica exterior de Estados Unidos es la creacion de
condiciones en las cuales nosotros y otras naciones podamos forjar una manera de vivir libre de
coaccion. Esta fue una de las causas fundamentales de la guerra con Alemania y el Japdn. Nuestra
victoria se logr sobre paises que pretendian imponer su voluntad y su modo de vivir a otras naciones
[...] En la presente etapa de la historia mundial casi todas las naciones deben elegir entre modos
alternativos de vida. Con mucha frecuencia, la decision no suele ser libre. En varios paises del
mundo, recientemente, se han implantado por la fuerza regimenes totalitarios, contra la voluntad
popular. [...] Si vacilamos en nuestra misién de conduccidn podemos hacer peligrar la paz del mundo
y, sin lugar a dudas arriesgaremos el bienestar de nuestra propia nacion'.

Frente a esto, la URSS decidid reforzar la cohesién ente los PC del mundo, dado que desde la disolucién
de la Il Internacional en 1943 no existia un organismo de contencidn que los aglutinara. Se creé entonces la
Oficina de Informacién de los Partidos Comunistas y Obreros (Kominform) en septiembre de 1947, articulando

" El discurso buscaba la aprobacion de una partida de 400 millones de ddlares para contener el avance soviético en Grecia y Turquia, y
marcaria el inicio de la nueva politca exterior  norteamericana.  El  discurso  puede leerse  en:
http://lwww.avizora.com/publicaciones/biografias/textos/textos_t/0001_truman_harry.html


http://www.avizora.com/publicaciones/biografias/textos/textos_t/0001_truman_harry.html

MASSHOLDER
La cultura comunista de mediados del siglo XX...
72

los partidos comunistas de las zonas de mayor influencia soviética, Bulgaria, Checoslovaquia, Hungria,
Polonia, Rumania, Yugoslavia. En su primera reunion, fue un miembro del Buré Politico del PCUS, Andrei
Zdhanov, quien pronunciara el informe que representara la esencia de lo que se conocié luego como “Doctrina
Zdhanov". Frente a la politica desplegada por el gobierno de Truman, Zdhanov postulaba que tras la segunda
guerra mundial, el prestigio de la URSS por su decisivo papel en la derrota del fascismo habia puesto en
cuestion la hegemonia capitalista representada por los Estados Unidos, y habia evidenciado la existencia de
“dos campos opuestos: el campo imperialista y antidemocratico, de una parte, y el campo antiimperialista y
democrético, de otra. Los Estados Unidos representan el primero, ayudados por Inglaterra y Francia (...) Las
fuerzas antiimperialistas y antifascistas forman el otro campo. La URSS y los pueblos de la nueva democracia
son su fundamento™.

El enfrentamiento entre los EEUU y la URSS marcaron indudablemente la inclinacién de los PC de
América Latina a brindar un mayor apoyo a las posiciones soviéticas. Como apuntara el dirigente comunista
uruguayo Rodney Arismendi, hasta 1956 muchos partidos comunistas de América Latina creian méas
decididamente en la via armada como el camino revolucionario posible. Asi, la preparacion de sus cuadros
para una posible avanzada armada estuvo siempre entre las actividades partidarias. Pero en 1956, el XX
Congreso del PCUS plantea la idea de mayores posibilidades de transito “pacifico” hacia el socialismo, dados
los cambios en las correlaciones de fuerza mundial y la creciente atraccion que las ideas socialistas
despertaban en obreros, campesinos y trabajadores de la intelectualidad. Menos de dos afios después
cincuenta y siete partidos aprueban una declaracién, proyectada conjuntamente por el PCUS y el PC de
China. La declaracién alentaba los acuerdos y la colaboracion politica de partidos y organizaciones sociales
para lograr la conquista del poder sin guerra civil, aunque sin descartar la posible necesidad de una via no
pacifica. Y la posibilidad real de una y otra via de paso al socialismo, afirmaba la declaracidn, venia
determinada por condiciones histéricas concretas3.

Esto incidié de manera diferente en los PC latinoamericanos al momento de realizar una lectura de la
guerrilla que comenzaba a comandar Fidel Castro. La primera recepcion de la Revolucién Cubana en los PC
podria calificarse como de un apoyo “moderado”, principalmente porque ademas de la incertidumbre, la “via
cubana” implicaba poner en cuestion las concepciones estratégicas imperantes en el comunismo
latinoamericano, por lo menos en lo referente a la toma del poder y a las formas para lograrlo. Reconstruir la
recepcion que la Revolucién Cubana tuvo en la militancia comunista, que no se reduce a las declaraciones
oficiales de sus dirigentes, no es tarea sencilla. Como afirma Gerardo Leibner, es dificil “reconstruir hoy lo
que fue el tremendo interés y, mas aun, la amplia y profunda simpatia que provocé en Uruguay la Revolucion
cubana, al menos durante los primeros meses del triunfo™. Esta posicion sobre el caso uruguayo, puede ser
extendida indudablemente a la militancia comunista de otros paises. Es fundamental para lograr una
aproximacién al tema, contar con testimonios 0 memorias de militantes de aquella época, aunque deban ser
analizados siempre con plena conciencia de que los recuerdos sobre el pasado estan siempre atravesados
por el momento presente desde el cual se recuerda. Con todo, la incorporacién de fuentes orales permite
ampliar la vision sobre los procesos de aquellos afios, ampliando las conclusiones de los estudios basados
simplemente en las “fuentes oficiales”. En este sentido, los testimonios recogidos incorporan a la Unién
Soviética como un actor fundamental en el apoyo a Cuba, mas alla de las posiciones politicas explicitas. Asi
lo plantea, por poner un ejemplo, Aurelio Alonso, quien nos comentd que:

2Es importante sefialar que los PC de Italia y de Francia se sumaron a la Kominform sosteniendo con sus posiciones la hegemonia soviética
dentro del MCI. Asi, no sélo paises como Yugoslavia contribuyeron al “cierre de filas” impulsado por la URSS a través del Informe Georghiu-
dej, que ponia fin a los conflictos con Tito, y su “camarilla fascista”, sino que también Togiatti postulé que la interpretacion marxista-leninista
de una situacion es correcta si se acerca a la emanada de la URSS. Véase, Daire, Alonso“La politica del Partido Comunista desde la post-
guerra a la Unidad Popular”, en Varas Augusto (compilador), E/ Partido Comunista en Chile (Santiago: CESOC-FLACSO, 1988), p.141y ss.
3 ARISMENDI, R. (1976). Lenin, Revolucion y América Latina. México D.F., p.193.

4 LEIBNER, G. (2011). Camaradas y compafieros. Una historia politica y social de los comunistas del Uruguay. Montevideo. Trilce, p.378



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 70-82
73

[l]os soviéticos tuvieron un peso importantisimo en que Cuba pudiera sobrevivir, desde el principio.
Primero fue algo asi que los hizo quedar como de una fraternidad sin frontera, con un pais pequefio,
que todavia no tenia una definicion completa y que estaba siendo presionado y discriminado y
maltratado [...] los Estados Unidos suspenden el envio de petréleo a Cuba y la Union Soviética en
seguida asume suministrarle a Cuba. Incluso desviando barcos que ya habian salido con otros
compromisos soviéticos, a Cuba, asumiendo el costo de la demora de los otros suministros. Y
después también con el azucar, cuando le cortan la cuota azucarera a Cuba deciden comprarnos el
azUcar el mismo precio, los compran el aztcar que Estados Unidos nos cortds.

Ademas, como afirma Alonso, “en Cuba se pudo vencer la invasiéon de Girdn porque entraron armas,
habian empezado a entrar armas soviéticas™. Esta relacion que Aurelio Alonso ha calificado como “fraternal
pero contradictoria”, y que tuvo sus altibajos, es también la que mantuvo la Revolucién Cubana con otros
partidos comunistas de América latina. Mas alla de las declaraciones partidarias oficiales sobre el proceso
cubano, y a pesar de las profundas divergencias con lo que se conoci6 luego como teoria del “foco” muchos
PC desplegaron también un importante movimiento de solidaridad con Cuba. En palabras de un militante
comunista argentino:

Debo decir que al margen de las elucubraciones internas sobre las ensefianzas de esa revolucion,
como el tema de la lucha armada, del fatalismo geogréfico, etc., que contenian bastante
desconfianza sobre la posibilidad de su éxito, desarrollamos una intensa campafia de solidaridad.
Enviamos dinero, producto de colectas, brigadistas para la campara de alfabetizacion, técnicos y
profesionales de la salud y diversas disciplinas tecnolégicas?.

La solidaridad se desplegé en un clima de cierto desconcierto sobre lo el futuro inmediato de la
revolucion, cuando todavia Fidel no habia proclamado el caracter socialista de la revolucién. Asi lo vivieron
algunos de los propios militantes que participaron de las tareas de solidaridad. Una de las primeras
alfabetizadoras argentinas enviadas por el PC a Cuba, Berta Rosenvorzel, nos comentaba su impresion por
los acontecimientos cubanos:

¢,Cémo no ibamos a estar de acuerdo con la revolucién? Lo que nosotros, bah, no, el partido tampoco
tenia muy claro, porque el primer afio hasta que lo nombraron... hasta que lo obligaron a Fidel a
tomar como primer ministro, tuvieron algunos contratiempos; no fue tan simple porque ellos, no
estuvieron luchando en la sierra para tener otra vez la burguesia democratica, entre comillas.
Entonces a partir de alguna presion donde seguramente, el Che debe haber intervenido bastante,
este... lo sacaron al que era presidente [...] Y entonces Fidel toma las riendas y entonces ya se sabia
que... se mostraba como un pais socialista®.

Estas complejidades internas en la recepcion de la Revolucion Cubana significaron, en algunos casos,
reacomodamientos y rupturas principalmente por la actitud que se tomaba respecto a la via armada, sobre
todo con sectores juveniles de la militancia. Por eso, ademas de reconstruir las caracteristicas del MClI,
creemos esencial intentar una reconstruccion de la constitucién subjetiva de los militantes comunistas de
aquella época.

5 Entrevista realizada por la autora a Aurelio Alonso, febrero de 2013.

6 Luego de eso, entre 1962 y 1964, los paises socialistas enviaron a Cuba unas 310.000 toneladas de material militar. Véase Yopo, Boris
“La asistencia militar soviética a Cuba y Nicaragua 1980-1984: notas para una discusion”, en VARAS, A. (1987). América Latina y la Unién
Soviética. Una nueva relacion .Buenos Aires. Grupo Editor Latinoamericano, p.75.

"Entrevista realizada por la autora a Jorge Bergstein, marzo del 2009.

8Entrevista realizada por la autora a Berta Rosemborzel, julio del 2009.



MASSHOLDER
La cultura comunista de mediados del siglo XX...
74

2 LA SUBJETIVIDAD POLITICA DE LA MILITANCIA

Para comprender la posicion subjetiva desde la cual los militantes se insertan en la practica politica, nos
resulta muy Util el planteo de Karl Mannheim segun el cual la formacion de la conciencia tiene directa relacion
con las vivencias que se depositan como “primeras impresiones”, como “vivencias de juventud”, y cuéles son
las que vienen en un segundo o tercer estrato, ya que son las primeras impresiones las que tienden a quedar
fijadas como una ‘imagen natural del mundo™. En esta linea, es importante recordad que el despertar politico
de aquellos que nacieron a principios del siglo XX, se dio en un contexto internacional signado por al triunfo
de la Revolucion Rusa, el ascenso del movimiento comunista mundial, y un marcado humanitarismo antibélico
en los afios posteriores a la Primera Guerra Mundial. Ese fue el marco de las “primeras impresiones”, que
permaneceran vivas y determinantes en la recepcidon de acontecimientos histéricos posteriores, y que
permiten comprender, entre otras cosas, la admiracion y el apoyo casi incondicional ala URSS como portavoz
de la linea central del MCI. La forma en la que el comunismo formé a sus militantes en estas concepciones,
en consonancia con el ejemplo de la Union Soviética, pueden resultarnos hoy criticables. Sin embargo, a fin
de comprender la subjetividad de los comunistas de entonces, es fundamental considerar la magnitud de la
influencia soviética como referencia en la organizacion de la militancia. En definitiva, aquellas concepciones
eran las que habia permitido que la Unién Soviética llegara a ser lo que era. Repasemos ademas algunos
datos que ilustrativos brindados por Fernando Claudin: luego de la Segunda Guerra Mundial habia 14
millones de comunistas organizados fuera de la URSS. Antes, sdlo cerca de 1 millén. En América Latina, se
pas6 de 90 mil en 1939 a 500.000 en 1947. El poderio mostrado por la URSS tras la Guerra reforzd su
liderazgo frente al movimiento comunista internacional, y todos sus errores seria leidos como “exigencias
inexorables” del proceso de su avance'?.

Para comprender el impacto de la Revolucién Cubana en la militancia comunista es importante también
explorar la forma en que los comunistas cubanos fueron “leyendo” los procesos de su pais. La posicion del
Partido Socialista Popular (Partido Comunista) respecto a la lucha armada que Fidel y sus hombres estaban
llevando adelante, habia generado discrepancias también al interior de dicho partido. Tal como lo recordada
el propio Juan Marinello: “[e]xistian diversas opiniones. Finalmente, logramos imponernos lo que teniamos
confianza en Fidel y en su victoria. Y apoyamos la lucha guerrillera. [...] En primer lugar, Blas [Roca], que
con esa gran vision que tenia vio en Fidel al gran Lider. También Carlos Rafael [Rodriguez] —en 1958 subid
a la Sierra enviado por el partido.-, Flavio Bravo, Lionel Soto, Osvaldo Sanchez y otros compafieros que
apoyaron la lucha guerrillera™".

En 1959 el MCl se encontraba convulsionado no sélo por las revelaciones del XX Congreso del PCUS y
los sucesos de Hungria, sino también por incipiente conflicto chino-soviético centrado, justamente, en las
discusiones sobre la via al socialismo. El PC chino habia manifestado su oposicién a una de las tesis de
apoyo a la via pacifica sostenidas por el congreso soviético de 1956. Los comunistas chinos encontraban en
la posicién soviética una negacion de los principios de la propia Revolucion de Octubre en Rusia, reduciendo
la estrategia politica a la via parlamentaria, y sostenian que la revolucion debia sostenerse en “dos piernas”,
esto es, la lucha armada y la via pacifica.

Este es el contexto en que se inserta la recepcion de la Revolucién Cubana en los partidos comunistas
de América Latina. En todas ellas, sin embargo, hubo matices y particularidades que, por lo menos para el
caso chileno, reposan en la propia tradicién politica partidaria propia. Tal como se anuncio, nos detendremos
ahora en el caso chileno.

9 MANNHEIM, K., “El problema de las generaciones”, Revista Espafiola de Investigaciones Sociologicas, N° 62, Madrid. CIS www.reis.cis.es,
p. 216.

10 CLAUDIN, F. (1979). La crisis del movimiento comunista. Paris. Ediciones Ruedo Ibérico, pp.281-286.

"BAEZ, L. (1995). Memoria inédita. Conversaciones con Juan Marinello. La Habana. Editorial SI-MAR S.A, p.165.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 70-82
75

3 EL CASO CHILENO

Coincidimos con Tomas Moulian cuando sostiene que “Todo lector cultivado sabe que los sentidos
atribuidos por los actores a sus comportamientos politicos deben ser 'relativizados', esto es leido en funcion
de la globalidad del campo y, ademas, estructurados en cuanto a estrategias o0 en cuanto 'ideologias'. Pero
también sabe que no se puede prescindir totalmente de ellos [en tanto] puede obstaculizar ciertas maneras
epocales de hacer politica™2. En este sentido, estudiar la forma en la que las dirigencias comunistas
recepcionaron la Revolucion Cubana no puede separarse ni del estado del MCI ni de las estrategias que
estos partidos venian proponiendo para sus propios paises. En el caso chileno, la tradicion de defensa de la
“via no armada” contaba antecedentes definidos, incluso antes de las resoluciones del XX Congreso del
PCUS. Con todo, partidos con una arraigada tradicion pacifista como los casos chilenos y uruguayos,
comandados por Luis Corvalan y Rodney Arismendi, reconocieron la legitimidad del proceso cubano aunque
sin apoyar los intentos de “extrapolacién” a otros paises como sostuvieron no pocos teoricos de la izquierda
en aquella época, alentados por los mismos cubanos®.

El PC de Chile tenia una larga tradicion de alianzas fuerzas reformistas y valoracion de la democracia
representativa provenientes, segin sefiala Olga Ulianova, “de su pasado auténomo, precomiterniano, de la
experiencia del POS [Partido Obrero Socialista]”*. Reforzada por la linea del MCI de Frentes Populares
desde 1935, a principios de los afios '50 la posicién del comunismo chileno tuvo en su interior fuertes debates
sobre la via revolucionaria protagonizados nada menos que por el Secretario General del Partido entre 1949
y 1956, Galo Gonzélez, y el Secretario de Organizacion, Luis Reinoso. El primero sostenia los planteos del
llamado “Programa de Emergencia’, es decir, la necesidad de conformar un gobierno democratico de
liberacion nacional a través de la un frente de amplia coalicion. Su objetivo principal no era combatir al
capitalismo sino terminar con la dominacion imperialista y feudal, para luego encaminarse hacia el socialismo.
El segundo, era partidario del empleo del brazo armado contra la dictadura desarrollando la guerrilla urbana.
Pero la comision politica apoyo la posicion de Gonzalez y la discusion quedd cerrada. A partir de entonces,
el Frente de Liberacion Nacional se desarrollé con el Partido Socialista en lo que se llamé Frente del Pueblo
y que se presentara en las elecciones presidenciales de 1952 con Salvador Allende como candidato.

Aunque, como dijimos, la estrategia de las alianzas recibié un impulso especial luego del XX Congreso
del PCUS, debe tenerse en cuenta que la elaboracion de la linea del PC chileno tuvo siempre una especial
contemplacion por la propia realidad nacional. En palabas de Alonso Daire:

Habria una fuerte dependencia del PC de Chile en relacidn a las politicas del MCI. Una “agil
obsecuencia” para seguir las lineas de la politica exterior de la URSS y del PCUS. Pero esto no hay
que entenderlo sélo como un seguidismo y fuerte solidaridad con “el pais del socialismo” en el
escenario internacional, sino que esto traspasa, aunque no directamente, el ambiente politico
nacional [...] Es decir, hay una autonomia creadora del PC de Chile en el disefio de estrategias
politicas que obedecen a una asimilacion realista del estilo y vida politica chilena, considerada

2MOULAIN, T. (1992), “Campo cultural y partidos politicos en los 60”,Santiago: Documento de trabajo de FLACSO, Programa Chile Serie
Estudios Politicos N° 21, 1992, p. 8

BNo nos detendremos en este trabajo en el debate sobre la “excepcionalidad” o no del caso cubano. Digamos simplemente que en todo
caso, los EEUU, luego de la derrota en Playa Girén y Vietnam, tendieron a aplastar sin miramientos todo intento de sublevacién social, como
muestran los casos de Republica Dominicana y los inicios de una politica mucho mas agresiva y hostil que respaldé las dictaduras genocidas
en muchos de nuestros paises.

MULIANOVA, O. (2007) “Crisis e ilusion revolucionaria: Partido Comunista de Chile”, en CONCHEIRO E., MODONESI, M. y CRESPO, H.
(coordinadores), EI comunismo: otras miradas desde América Latina. México D.F. UNAM, 279. El POS se fundé en 1912y se convirtié en
Partido Comunista luego de la adhesion a la Internacional en 1922.



MASSHOLDER
La cultura comunista de mediados del siglo XX...
76

histéricamente, y que por otro lado, existe una fuerte dependencia en cuanto a acudir a los llamados
de la politica exterior de la URSS y del PCUS™.

En este sentido, es importante subrayar que la estrategia de la via pacifica sostenida en el XX Congreso
del PCUS, no hacia sino fortalecer la linea que el propio Partido chileno habia enunciado en su IX
Conferencia Nacional de 1952 y fortalecido en el X Congreso de 1956.

Estas posiciones buscaron ser reforzadas por la organizacién de sucesivas Conferencias Mundiales de
los Partidos Comunistas reunidas a partir de 1957. En ellas se intent6 construir cierta homogeneidad dentro
del MCI, luego de los polémicos sucesos de Hungria en 1956 y el emergente conflicto chino-soviético. Las
divergencias con en PC de China comenzaron a intensificarse a partir de entonces, con criticas cruzadas
entre el PCCH y el PCUS. Los chinos criticaban duramente la via pacifica por considerarla una traicion a la
via desarrollada por la Revolucién de Octubre, y afirmando que “[d]efinir con criterio unilateral la linea general
del movimiento comunista internacional como “coexistencia pacifica’, ‘emulacion pacifica” y “transicion
pacifica” significa infringir los principios revolucionarios de las Declaraciones de 1957 y 1960, arrojar por la
borda la misién histérica de la revolucion mundial proletaria y apartarse de la doctrina revolucionaria del
marxismo-leninismo™'6. EI PC de China proponia en cambio la teoria de las “dos piernas”, que implicaba estar
preparados para la lucha pacifica y para la lucha armada, debate que se reabriria y profundizaria en américa
Latina tras el triunfo de la Revolucion Cubana.

La experiencia armada en Cuba que culminara con la victoria revolucionaria, se habia recrudecido tras
el golpe de estado en Cuba en marzo de 1952, ante el evidente triunfo del Partido del Pueblo Cubano
(Ortodoxo), cuando Batista inici6 su politica de restablecimiento del “orden” a través de una brutal represion,
que los acontecimientos que siguieron al asalto del Moncada evidenciaron alin mas. Frente a esto, y ademas
de las declaraciones oficiales hechas por la direccion del PC chileno, muchos de sus miembros expresaron
su preocupacion y su solidaridad con los acontecimientos cubanos a través de las redes de relaciones
personales que se habian establecido entre, por ejemplo, sus intelectuales. Tal fue el caso de Volodia
Teitelboim y de Pablo Neruda, quienes, a través de su amistad con Juan Marinello, dirigente del PSP,
obtenian informacién sobre las horas decisivas que vivia el pueblo cubano. Asi, en un a carta de Teitelboim
de febrero de 1954 puede leerse:

Querido Juan:

Hemos vivido dias inquietos por las noticias de Cuba. Se han recibido, por uno y otro camino, las
cosas enviadas. En la prensa chilena han aparecido adhesiones y protestas. Esperamos que hayan
llegado a tus manos. Hay una formada por personalidades muy significativas que sera entregada al
Embajador en Santiago. Esta en marcha una gestion para que el organismo representativo de todas
las universidades americanas también diga su palabra. Aqui se ha dado amplia difusién a los
acontecimientos de Cuba, pero tenemos que hacer mucho mas'’.

También Pablo Neruda escribid, en esa misma carta, para preguntar “sobre los cambios y perspectivas
de la situacién que a menudo se nos confunde”. Y agregaba: “He pensado en escribir una carta a F. B
[Fulgencio Batista]. Pero publica? O privada? O seria in(til? En caso de publica, el tono? Todas esas cosas
son para hablarse largo, y hay cosas que uno no hace para no agravar.”

5 DAIRE, A. (1988). “La politica del Partido Comunista desde la post-guerra a la Unidad Popular”, en VARAS, A. El Partido Comunista en
Chile. Santiago. CESOC-FLACSO, pp.160-161.

16 “Proposicion acerca de la linea general del Movimiento Comunista Internacional. Respuesta del Comité Central del Partido Comunista de
China a la carta del Comité Central del Partido Comunista de la Unién Soviética del 30 de marzo de 1963.” En www.marxist.org

17 Carta de Volovia Teitelboim a Juan Marinello, 2 de febrero de 1954. Fondo Juan Marinello, Biblioteca Nacional José Marti.


http://www.marxist.org/

Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 70-82
7

La progresiva participacion del PSP y el desarrollo mismo de los acontecimientos terminaron por sellar
muchos de los lazos de activa solidaridad y apoyo a la Revolucién. Sin embargo, en la Conferencia de los 81
Partidos Comunistas de 1960 el delegado del PC chileno José Gonzélez reafirmé la desconfianza hacia la
“herejia cubana”y la posicion de los chinos'8. Y a pesar de la creciente atencion que despertaba la Revolucion
Cubana y la incidencia que ésta tuvo en sectores de la izquierda chilena, entre ellos el ala izquierda del
Partido Socialista, el PC chileno siguié6 manteniendo su posicion respecto a la via pacifica, que mantendria
hasta la victoria de la Unién Popular que llevo a Salvador Allende a la presidencia del pais.

La Revolucién Cubana, ademas, se presentaba como un ejemplo de revolucién que no cuadraba con el
“modelo leninista”. En 1961 EI Che publica en la revista Verde Olivo un articulo sobre las particularidades del
caso cubano, que contribuyeron a la victoria de la Revolucion. Una de las conclusiones centrales del articulo
era que ‘[aJunque no esté excluida la posibilidad de que el cambio en cualquier pais se inicie por via electoral,
las condiciones prevalecientes en ellos hacen muy remota esa posibilidad”®. El Che agregaba que en caso
de un movimiento popular ocupara el gobierno e intentara avanzar en grandes transformaciones, el ejército
intentaria derribarlo mediante un golpe de estado iniciando inevitablemente un conflicto armado.

Pero sin duda el texto que més desarrolla estas ideas es Guerra de guerrillas, en donde el Che niega la
necesidad de esperar a que las condiciones estén dadas, sino que pueden ser creadas por un foco guerrillero,
esbozando una critica a los “pseudorevolucionarios” que “se sientan a esperar a que, en una forma mecanica,
se den todas las condiciones objetivas y subjetivas necesarias, sin preocuparse de acelerarlas™. El Che
brindaba un papel muy importante al campesinado como actor en los paises que, como Cuba, tenia una
fuerte presencia, mas alla de que el proletariado fuera la fuerza ideolégicamente dirigente. El tema del foco
guerrillero resultaba claramente apartado de la propuesta del PC chileno, que no se remitia solamente a las
directivas del XX Congreso del PCUS, sino que contaba con una larga tradicion respaldada, ademas, por la
posibilidad del PC chileno de actuar en la legalidad.

Sumada a la tradicién de “via pacifica” sostenida por el PC chileno, la expectativa chilena respecto a lo
que acontecia en Cuba se debia, segln Daire, a que el PSP no sdlo no estaba comandando aquella lucha,
sino que habia mantenido hasta poco antes de 1959 posiciones poco definidas. Como el propio Marinello
recordara afios después:

Existian diversas opiniones. Finalmente, logramos imponernos lo que teniamos confianza
en Fidel y en su victoria. Y apoyamos la lucha guerrillera. [...] En  primer lugar, Blas
[Roca], que con esa gran vision que tenia vio en Fidel al gran Lider. También Carlos Rafael —en 1958
subié a la Sierra enviado por el partido [...] Flavio Bravo, Lionel Soto, Osvaldo Sanchez y otros
compafieros que apoyaron la lucha guerrillera?".

La posicion oficial del PC chilelo puede sintetizarse en un articulo de Luis Corvalan publicado en 1961
en Principios con el titulo de “Acerca de la via pacifica”. Alli escribia:

(...) la preparacion para la alternativa violenta no consiste, donde hay posibilidad de  la via
pacifica, en empefios como el de crear ya destacamentos armados. Esto conduciria en la practica a
tener una doble linea, a marchar simultaneamente por dos caminos, con la consiguiente dispersion
de fuerzas, y podria exponer al movimiento popular, 0 a una parte de él, a la aventura, a la
provocacion putschista, a una linea de izquierda y sectaria?2.

'8 DAIRE, A. (1988). “La politica del Partido Comunista desde la post-guerra a la Unidad Popular”, en VARAS, A. El Partido Comunista en
Chile. Santiago. CESOC-FLACSO, p.188.

19 “Cuba ¢ Excepcion historica o vanguardia en la lucha anticolonialista? . Verde Olivo, 9 de abril de 1961, p. 27.

2 GUEVARA, Ernesto, La guerra de guerrillas, disponible en www.librodot.com

21 BAEZ, L. (1995). Memoria inédita. Conversaciones con Juan Marinello. La Habana. Editorial SI-MAR S.A, p.165.

2 CORVALAN, L. (1961), “Acerca de la via pacifica”, Principios, nimero 77.


http://www.librodot.com/

MASSHOLDER
La cultura comunista de mediados del siglo XX...
78

Esta critica a la “doble linea” remite sin dudas a la posicién del PC chino y su postura sobre la necesidad
de “dos patas” que comentaramos anteriormente, aclarando ademas que la defensa de la via pacifica no
implicaba pasividad, reformismo, legalismo o conciliacion de clases, sino una forma concreta en la que el
proletariado, a través de las luchas por reivindicaciones democraticas de soberania nacional, libertades
publicas y la paz, va aislando a sus enemigos principales y acumula fuerzas para el apoyo de las
transformaciones hacia el socialismo. Como bien ha demostrado Rolando Alvarez Vallejos, la reduccion de
la experiencia histérica del PC chileno al “parlamentarismo” con una connotacidn claramente peyorativa, deja
afuera todo un conjunto de practicas de lucha que pueden ser entendidas como ‘“violentas”, e incluso
“ilegales”, como tomas de terrenos, luchas campesinas, huelgas y otras manifestaciones callejeras?. Las
lecturas sobre la experiencia chilena, en efecto, no han escapado a los esquemas bidimensionales de
‘reforma” o “revolucion’, de larga data en los debates en la izquierda internacional, y han entendido el
“parlamentarismo” chileno como algo desligado de la “lucha de masas’, sin la cual “el parlamentario, alcalde
o regidor comunista nada podia hacer"?*. Estos temas cristalizaron en buena medida durante el XIIl Congreso
partidario en 1965, cuando se introdujo la idea de la “via no armada” que de alguna forma abarcaba tanto las
luchas “pacificas”, asociadas generalmente a la actividad parlamentaria, y las experiencias revestidas de
cierto grado de violencia.

Con todo, se valoraba el proceso cubano, como puede observarse en otro articulo titulado “La via pacifica
y la alternativa de la via violenta”, aparecida en el nimero 86 de Principios. Corvalan sefiala alli que la
Revolucién cubana abria una nueva perspectiva al incorporar la guerrilla como via revolucionaria. Aunque el
autor sostiene que aquella via no era trasladable a otras realidades latinoamericanas, representaba una
demostracion de que la revolucion era posible “en cualquiera de nuestros paises”. Y asi, “surgiran una
segunda Cuba, una tercera Cuba y otras mas, tantas como paises hay en el continente. Conforme a sus
propias caracteristicas nacionales, con métodos y formas que correspondan a cada realidad particular, todos
los pueblos latinoamericanos seguiran el ejemplo cubano.”? Este Ultimo, habia demostrado que los
esquemas preestablecidos podian ser alterados por los mismos procesos, y que “pueden llegar al socialismo
fuerzas que en los primeros pasos de la revolucion sustentan en algin grado una ideologia burguesa.

A mediados de 1967, Corvalan publicd en Revista Internacional un articulo convocando a solidarizarse
con la lucha de los movimientos antiimperialistas del continente y especialmente con Cuba y Vietnam.
Escribia entonces:

En la medida que el imperialismo, con la complicidad de las oligarquias del continente, logra pasar
por encima del principio de no intervencion, hace caso omiso de la soberania de cada pais, no
respeta las fronteras geograficas y se guia por la doctrina de las fronteras ideoldgicas, los
revolucionarios se ven obligados a llevar su solidaridad a nueva altura, incluso participando
directamente en las luchas liberadoras de otros pueblos hermanos, siempre, claro esta, que asi lo
requiera el movimiento revolucionario de esos pueblos y que se coloquen a su servicio y actien bajo
su direccion [...] son los revolucionarios de cada pais los que determinan, en todos sus aspectos, el

BALVAREZ VALLEJO, R. (2007). “; Reforma o revolucién?: Lucha de masas y la via no armada al socialismo. El Partido Comunista Chileno
1965-1973". CONCHEIRO, E.. MODONES]I, M. y CRESPO, H. (coordinadores), El comunismo: otras miradas desde América Latina. México
D.F. UNAM, p.323.

24 ALVAREZ VALLEJO, R. (2007). “; Reforma o revolucién?: Lucha de masas y la via no armada al socialismo. El Partido Comunista Chileno
1965-1973". CONCHEIRO, E.. MODONESI, M. y CRESPO, H. (coordinadores), El comunismo: otras miradas desde América Latina. México
D.F. UNAM, p.324.

% CORVALAN, L. (1982). Informe al XIIl Congreso del Partido, 10 de octubre de 1965. Tres periodos en nuestra linea  revolucionaria.
Berlin. Dietz Verlag, 12. El “método” aliancista del PC chileno le habia permitido al FRAP en 1961 pasar de tener veinticinco a cuarenta
diputados y elevar el nimero de senadores a nueve. El PC, particlarmente, pas6 de siete a dieciséis diputados, alcanzando a 4 senadores.
VéaseVENEGAS BLADEBENITO, H. (2003), “El Partido Comunista de Chile: antecedentes ideoldgicos de su estrategia hacia la Unidad
Popular (1961-1970). Revista de Historia Social y de las Mentalidades. Departamento de Historia, Universidad de Santiago de Chile, No 7,
Vol. 2, pp.45-69.

2% CORVALAN, L. (1982). Informe al XIII Congreso del Partido, 10 de octubre de 1965. Tres periodos en nuestra linea  revolucionaria.
Berlin. Dietz Verlag, p.18.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 70-82
79

rumbo y las tareas concretas que conduzcan a su propia revolucion. Ellos conocen mas que nadie
la realidad en que actlian y estan en mejores condiciones para trazar sus objetivos y los métodos
para alcanzarlos?’.

El dirigente chileno aceptaba que en algunos paises de América Latina pudiera repetirse la experiencia
del foco guerrillero, pero aclaraba que para ello no era suficiente la voluntad de un pequefio grupo si no
contaban en su pais con condiciones medianamente favorables, en proceso de maduracion. Recordaba
ademas la advertencia de Lenin sobre el sacrificio indtil de vidas cuando no se analizaba correctamente el
momento de accion armada y el costo que esto podia tener para el movimiento revolucionario. Para Corvalan,
la unién de los movimientos antiimperialistas no debia basarse en la imposicidn de una u otra forma de lucha,
ni en una polémica publica que ‘lleva generalmente consigo la adjetivacion innecesaria y la arbitraria
calificacion de actitudes. El resultado principal de la polémica llevada en esta forma es el agravamiento
y no la superacién de las dificultades [...] El mejor método para llegar al entendimiento es,

indiscutiblemente, el contacto directo, el encuentro bilateral y multilateral, el didlogo fraternal y no
ofensivo y, paralelamente y sobre todo, el desarrollo de las acciones comunes™?,

Esto fue reafirmado en agosto de ese mismo afio en la Conferencia de la OLAS en La Habana, donde
expresd la conviccion de que cada pais llegaria al socialismo “conforme a sus propias caracteristicas
nacionales™®. Corvalan consideraba que los comités de OLAS de los diferentes paises debian jugar un rol
fundamental en el desarrollo de acciones comunes en el marco de una amplia lucha contra el enemigo comun.
De alguna forma, el articulo de Corvalan alertaba sobre las divisiones que, de hecho, se estaban sucediendo
en los sectores de izquierda desde inicios de los 60. Frente a las crecientes divisiones entre los
revolucionarios que, por diferentes motivos, se inclinan a posiciones contrarias a los partidos comunistas y a
la Unién Soviética, los comunistas debian adoptar una posicion de permanente busqueda de la unidad y no
de confrontacion. Porque la pugna por la direccion del movimiento revolucionario, y una comprensible batalla
ideoldgica, significaba “un obsequio al imperialismo”, que, en estrecha relacién con las oligarquias locales,
desplegaria todas las armas posibles para la division del movimiento revolucionario. Este planteo no era
simplemente declamatorio. EI PC chileno venia insistiendo en la necesidad de unidad sobre todo con el
Partido Socialista, como columna central de un Frente de Accién Popular, uno de los antecedentes de la
Union Popular que triunfaria en 1970. Algo que Galo Golzales habia planteado en 1956 durante el X Congreso
del PC chileno: “cada vez que socialistas y comunistas marchamos unidos la clase obrera salié ganando y
cada vez que nos apartamos o peleamos entre si, el enemigo obtuvo ventajas™.

Posteriormente, los debates se alimentaran por el fracaso de las experiencias guerrilleras en la segunda
mitad de los afios ‘60, y el progresivo estrechamiento de las relaciones entre Cuba y la URSS a partir de
1968. La idea de que los propios revolucionarios de cada pais eran lo que debia definir las vias de accién
revolucionaria volvié a resonar, cuando los intentos de lucha armada, que seguian la inspiracién cubana,
enfrentaron condiciones adversas y fueron aislados y eliminados por los ejércitos estatales. Una
interpretacion de estos intentos fue sintetizada en un reciente libro de Nils Castro de la siguiente forma:

Si bien dichos intentos se inscribieron en los ideales de una vanguardia, no siempre se
correspondieron con las condiciones, demandas, desarrollos ideoldgicos y posibilidades reales de
las diversas sociedades nacionales sobre las cuales fueron proyectados. En términos guevaristas,

27 CORVALAN, L. (1982). Informe al XIIl Congreso del Partido, 10 de octubre de 1965. Tres periodos en nuestra linea  revolucionaria.
Berlin. Dietz Verlag, p.34.

% CORVALAN, L. (1928). “Union de las fuerzas antiimperialistas”. Revista Internacional 6 junio de 1967. Tres periodos en nuestra linea
revolucionaria. Berlin. Dietz Verlag, p.37.

ZYOPO, B. (1988). “Las relaciones internacionales del Partico Comunista”. VARAS, A. El Partido Comunista en Chile. Santiago. CESOC-
FLACSO, p.385

% Citado en CORVALAN, L. (1982). “Unién de las fuerzas antimperialistas” . Tres periodos en nuestra linea revolucionaria. Berlin. Dietz
Verlag, p.42.



MASSHOLDER
La cultura comunista de mediados del siglo XX...
80

esa vanguardia se habia adelantado en exceso al grueso de la columna y perdido contacto con ella.
Es decir, habia desencuentros entre el “método de conocimiento” y la “utopia” movilizadora de los
que hablaba Mariategui [...] no siempre el voluntarismo revolucionario estuvo en consonancia con la
maxima de hacer en cada caso lo mas revolucionario que el lugar y el momento efectivamente
pueden sostener.

Son temas muy sensibles para la militancia latinoamericana, pero que indudablemente deberén ser
reexaminados en pos de aprender, discutir y reflexionar criticamente.

COMENTARIOS FINALES

Es innegable que si la Revolucion Rusa habia inaugurado una nueva era en la correlacion de fuerzas
mundiales, la Revolucién Cubana despertd nuevas perspectivas para los revolucionarios en América Latina.
La lectura hecha por los diferentes PC del continente sobre el proceso cubano estaba influenciada por las
posiciones generales de la URSS, pero no pueden estudiarse en profundidad sin contemplar el necesario
cruce con la tradicién politica del propio pais, como bien demuestra el caso chileno. Desde 1959, los debates
del comunismo chileno se moveran entre el apoyo a la experiencia cubana y la defensa de la histérica linea
de via pacifica, hasta que el triunfo de la Unidad Popular en 1970 inaugura un nuevo periodo de discusiones.
En palabras de Volodia Teitelboim: “[E]l movimiento popular chileno ha enriquecido la practica social dando
un nuevo aporte creador a la historia de la lucha por la emancipacién de los trabajadores, al demostrar
confirme a las leyes siempre vividas y frescas de un marxismo creador, que el pueblo es capaz de hacer
muchos caminos nuevos, y que por todos los caminos validos puede llegar a la Roma nueva de la sociedad
nueva, del socialismo contemporaneo™!.

En palabras de Roberto Regalado:

Si bien el golpe para la lucha armada que represento el aniquilamiento de la guerrilla del Che, no
significd su extincién, inmediatamente después de ese revés pasan a primer plano el triunfo
electoral de la Unidad Popular en Chile y los procesos de defensa de la soberania nacional y
reforma social progresista liderados por militares como Juan Velasco Alvarado en Pert (1968),
Omar Torrijos en Panama (1968), Juan José Torres en Bolivia (1970) y Guillermo Rodriguez Lara
en Ecuador (1972)%2,

Lo debates sucedidos entre 1959 y 1973, entendemos, son plausibles de ser retomados en nuestro
tiempo presente, con una mirada reflexiva y (auto)critica para desentrafiar los ejes de discusion que de alguna
forma resuenan ain con cierta vigencia. Los procesos latinoamericanos contemporaneos nos convocan a
repensar las vias revolucionarias, la forma de entender los conceptos de “reforma” y “revolucion’, y las formas
de lucha en un mundo con un MCI debilitado, con un imperialismo que sigue asechandonos, pero con pueblos
que van tomando conciencia de su gravitacion en la historia. Sin duda, reabrir los estudios sobre los procesos
revolucionarios en América Latina se presenta hoy como una tarea de profunda significacion. En este sentido,
nos parece interesante la relectura proporcionada por Nils Castro sobre la gesta revolucionaria en Cuba, que
en palabras del autor fue interpretada por algunas izquierdas para “sustentar varias extrapolaciones y
equivocos sobre las implicancias teodricas que dicha experiencia podia tener para el resto de América
Latina™3, El entusiasmo por la Revolucion Cubana llevo a algunos sectores a tergiversar la experiencia real
allanando el camino a toda una serie de errores conceptuales, como ocurrié con el “foquismo”. Pero segin

3 TEITELBOIM, V. (1971) “El pueblo y su gobierno”. Principios, N° 137.
% REGALADO, R. (2012). La izquierda latinoamericana en el gobierno ;Alternativa o reciclaje ? México D.F. Ocean Sur, pp.140-1.
3 CASTRO, N. (2012). Las izquierdas latinoamericanas en tiempos de crear. La Habana. Editorial de Ciencias Sociales, p.70.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 70-82
81

Nils Castro, “[el] dato efectivo es que la experiencia cubana nunca prob6 que un pequefio foco guerrillero
pudiera por si sélo atraer a un pueblo a la guerra revolucionaria; en Cuba la resistencia social empezé con
anterioridad a la guerrilla, y el Llano sostuvo a la Sierra durante un largo periodo, hasta que esta pudo
sostenerse por si misma”. El autor agrega que tampoco demostré la posibilidad de alzar a las masas
populares —y ni siquiera al proletariado- convocandolas en nombre de una propuesta armada explicitamente
socialista y hasta marxista-leninista. “Antes bien, en Cuba la gente se rebeld porque repudiaba los latrocinios
y abusos de la tirania y porque un joven dispuesto a jugarse la vida junto con sus compafieros [...] gané su
credibilidad ofreciéndoles un proyecto civico de raigambre martiana, fraternal, ético y solidario, y bien
insertado en la cultura politica que prevalecia en su sociedad y su tiempo: lo més revolucionario que en aquel
momento se podia asumir [...] Que este arraigado sentimiento pudiera encontrar sustentacion tedrica en el
socialismo y el antimperialismo es algo que la mayoria de los cubanos s6lo conocié después”s. Hoy tenemos
otras condiciones, otras herramientas y un bagaje de experiencias mucho mayor. Repensar la forma de
aprovecharlas es sin duda nuestra principal tarea.

BIBLIOGRAFIA
ARISMENDI, R. (1976). Lenin, Revolucién y América Latina Grijalbo, México D.F.
BAEZ, L. (1995). Memoria inédita. Conversaciones con Juan Marinello. Editorial SI-MAR S.A, La Habana.

BALDEBENITO, H. (2003) “El Partido Comunista de Chile: antecedentes ideoldgicos de su estrategia hacia
la Unidad Popular (1961-1970), Revista de Historia Social y de las Mentalidades, N.7 Vol.2, Departamento
de Historia, Universidad de Santiago de Chile.

CASTRO, N. (2012). Las izquierdas latinoamericanas en tiempos de crear. Editorial de Ciencias Sociales,
La Habana.

CLAUDIN, F. (1979). La crisis del movimiento comunista. Ediciones Ruedo Ibérico, Paris.

CONCHEIRO, E. MODONESI, M. y CRESPO, H. (2007). El comunismo: otras miradas desde América
Latina. UNAM, México D.F.

CORVALAN, L. (1982). Tres periodos en nuestra linea revolucionaria. Dietz Verlag, Berlin.
CORVALAN, L. (1961), “Acerca de la via pacifica”, Principios, numeros 77.

GUEVARA, E. (1961). “Cuba ¢ Excepcién histérica o vanguardia en la lucha anticolonialista?”, Verde Olivo,
abril.

GUEVARA, E. La guerra de guerrillas, en www.librodot.com

LEIBNER, G. (2011). Camaradas y comparieros. Una historia politica y social de los comunistas del
Uruguay. Trilce, Montevideo.

MANNHEIM, K. “El problema de las generaciones”, Revista Espafiola de Investigaciones Sociolégicas, N°
62, Madrid. CIS www.reis.cis.es.

3 CASTRO, N. (2012). Las izquierdas latinoamericanas en tiempos de crear. La Habana. Editorial de Ciencias Sociales, p.76.
3 Castro, Nils, Las izquierdas latinoamericanas en tiempos de crear (La Habana: Editorial de Ciencias Sociales, 2012) 76-77


http://www.librodot.com/
http://www.reis.cis.es/

MASSHOLDER
La cultura comunista de mediados del siglo XX...
82

MOULIAN, T. (1992). “Campo cultural y partidos politicos en los 60", Santiago: Documento de trabajo de
FLACSO, Programa Chile Serie Estudios Politicos N° 21.

REGALADO, R. (2012). La izquierda latinoamericana en el gobierno ¢ Alternativa o reciclaje? Ocean Sur,
México D.F.

TEITELBOIM, V. (1971). “El pueblo y su gobierno”, Principios, N° 137, enero-febrero.

VARAS, A. (1987). América Latina y la Unién Soviética. Una nueva relacion. Grupo Editor Latinoamericano,
Buenos Aires.

VARAS, A. (1988). El Partido Comunista en Chile. CESOC-FLACSO, Santiago.

BIODATA

Alexia Guillermina MASSHOLDER: Doctora en Ciencias Sociales, Universidad de Buenos Aires, Argentina
y profesora de Historia, Facultad de Filosofia y Letras — UBA. Investigadora del CONICET y del Instituto de
estudios de América latina y el Caribe (IEALC-UBA). Directora del Centro de Estudios y Formacién Marxista
Héctor P. Agosti — CEFMA. Algunos de sus libros son: El Partido Comunista y sus intelectuales. Pensamiento
y accién de Héctor P. Agosti; Todas las voces todas. Mercedes Sosa y la politica; Integracion en Nuestra
América (con Marcelo Rodriguez); Desde los principios. Notas para la reconstruccion histérica de la Liga
Argentina por los Derechos del Hombre. MAIL: fmalexia@hotmail.com



UNIVERSIDAD

DEL ZULIA Biblioteca Digital

e Repositorio Académico

Serbiluz

A.RTICULOS

ISSN 1316-5216 / ISSN-e: 2477-9555

’ UTOPIA Y PRAXIS LATINOAMERICANA. ANO: 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 83-97
REVISTA INTERNACIONAL DE FILOSOFIA Y TEORIA SOCIAL
\ CESA-FCES-UNIVERSIDAD DEL ZULIA. MARACAIBO-VENEZUELA.

Marxismo y Dependencia
Marxism and dependence

Adrian SOTELO VALENCIA

adriansotelo@politicas.unam.mx
Universidad Nacional Auténoma de México, CELA, México

RESUMEN

El articulo sostiene que para entender la teoria de la
dependencia en la vertiente que desarroll el pensador
brasilefio Ruy Mauro Marini en su Dialéctica de la
dependencia y en otros textos, sélo puede entenderse
en el contexto conceptual, categorial, metodoldgico y
analitico de la critica de la economia politica y del
marxismo, en particular con los insumos de El capital y
los Grundrisse de Marx, y los desarrollos programaticos
de Lenin con sus teorias del Estado y del imperialismo.

Palabras clave: capitalismo; dependencia; marxismo;
superexplotacién; teoria del valor.

Recibido: 18-11-2019 e Aceptado: 15-02-2020

Este trabajo esta depositado en Zenodo:
DOI: http://doi.org/10.5281/zenodo.3740086

ABSTRACT

The article maintains that in order to understand the
theory of dependence in the slope developed by the
Brazilian thinker Ruy Mauro Marini in his Dialectic of
Dependence and in other texts, it can only be
understood in the conceptual, categorical,
methodological and analytical context of the critique of
political economy and Marxism, in particular with the
inputs of Capital and Marx's Grundrisse, and Lenin's
programmatic developments with his theories of the
State and imperialism.

Keywords: capitalism; dependence;  Marxism;
overexploitation; value theory.

@loce

Utopia y Praxis Latinoamericana publica bajo licencia Creative Commo

ns Atribucion-No Comercial-Compartir Igual 4.0 Internacional

(CC BY-NC-SA 4.0). Més informacién en https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es_ES

SOTELO VALENCIA
Marxismo y Dependencia
84

“Existen adherencias funcional-desarrollistas en el nicleo marxista de la teoria de la
dependencia que se deben extirpar para que el pensamiento critico latinoamericano pueda
servirse de ella como materia prima de una nueva elaboracion tedrica...indispensable para
que se abran nuevas vias a la toma de conciencia de las peculiaridades y perspectivas de
la realidad actual de América Latina y, atin més, de su capacidad de transitar a una etapa
superior de desarrollo, a un socialismo original, democratico y libertario”.

Ruy Mauro Marini

INTRODUCCION

Existen dos corrientes de la teoria de la dependencia: una de origen weberiano-keynesiano-funcionalista
con ciertos insumos marxistas representada, grosso modo, por Fernando Henrique Cardoso en Brasil que
siempre negd la necesidad de construir una feoria de la dependencia, y la otra enraizada en los
planteamientos y tesis fundamentales del marxismo cuyo representante mas conspicuo es Ruy Mauro Marini
por haber sido quien, al lado de otros prestigiosos investigadores como Vénia Bambirra y Theoténio Dos
Santos, echd las bases tedrico-politicas y metodolégicas para la elaboracién de una auténtica teoria marxista
de la dependencia (TMD) que diera cuenta de la naturaleza de nuestras economias y sociedades en el
contexto contradictorio, problematico y dialéctico de la economia capitalista mundial.

GENESIS DE LA TEORIA MARXISTA DE LA DEPENDENCIA (TMD)

La TMD se inscribe dentro del proceso de desarrollo del pensamiento critico latinoamericano y de las
ciencias sociales de la década de los sesenta del siglo XX. El investigador cubano Fornet-Betancourt divide
la recepcion filosofica del marxismo en América Latina para mostrar como, justamente en la dltima, valora el
significado y la importancia de la tmd.

Estas etapas que el autor desarrolla en varios capitulos de su libro son las siguientes:

a) Etapa preparatoria o de confusa difusién del marxismo (1881-1883).

b) Deslinde ideoldgico y encuentro entre marxismo y positivismo (1884-1917).

¢) Recepcion del marxismo a través de los partidos comunistas latinoamericanos (1918-1919-1929).
d) Etapa de naturalizacion del marxismo y del significado de la obra de Mariategui (1928-1930).

e) Etapa de las polémicas filosdficas sobre el marxismo, o su incorporacién al movimiento filoséfico
latinoamericano.

f) Etapa stalinista y de estancamiento dogmatico del marxismo (1941-1958).

g) Fase actual (1959-1991): intentos de naturalizar el marxismo.

Para Betancourt la Ultima etapa, que se abre con el triunfo de la revolucién cubana y es vigente
practicamente hasta la actualidad, incorpora, como parte del resurgimiento del pensamiento latinoamericano,
a la vertiente marxista de la teoria de la dependencia que surgié en el curso de la década de los sesenta,
para afirmarse definitivamente en la siguiente década.

El agudo analisis de Fornet-Betancourt plantea que después de 1965, bajo la influencia de la revolucion
cubana y frente al fracaso de la Alianza para el Progreso (alpro) —creada por la administracién Kennedy
para combatir a dicha revolucién—, se inici6 una "reorientacion del pensamiento politico en América Latina"
que condujo a convertir al marxismo en un punto obligado de referencia de las ciencias sociales
latinoamericanas. Su planteamiento es el siguiente

Con dicha reorientacion se configura ademas el desarrollo de la ciencia social como el lugar mas
importante para la transformacién teérica de perspectivas de andlisis marxista en América Latina.
Como se sabe, este desarrollo lleva al surgimiento de la llamada nueva ciencia social



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 183-97
85

latinoamericana que abarca la ciencia politica, la economia y, ante todo, la sociologia. Desde un
punto de vista epistemoldgico, pero también politico, se puede considerar la formulacién de la teoria
de la dependencia (o de las teorias de la dependencia) como el verdadero eje del desarrollo de esta
nueva ciencia social latinoamericana, ya que con ella se introduce un nuevo paradigma para la
interpretacion de la situacion del subcontinente; y también, logicamente, para la accion politica.

Obsérvese que el autor valora la teoria de la dependencia como expresién de la nueva ciencia social
latinoamericana y destaca el papel que desempefia el marxismo en dicha reformulacién. Una observacién
adicional, que generalmente ocultan los criticos y opositores de la tmd, es la relativa a la intima relacién
existente entre el marxismo y la teoria de la dependencia.

Al respecto, Fornet-Betancourt agrega que:

En el marco del presente trabajo es importante sefialar que el planteamiento de la teoria de la
dependencia en la nueva ciencia social latinoamericana no se formula como una alternativa ante la
teoria marxista-leninista del imperialismo. Se concibe mas bien en términos de una visién
complementaria y enriquecedora de la marxista, cuya fundamentacion especifica se debe a la
peculiar situacion historica del subcontinente. De aqui que —para resaltar ahora sélo este aspecto—
el desarrollo de la teoria de la dependencia signifique al mismo tiempo desarrollo del marxismo como
componente esencial de una teoria latinoamericana de la liberacién.

En funcion de lo anterior podemos delimitar los diferentes origenes de las dos grandes vertientes de la
dependencia. Por un lado, la que surge como continuacién de la teoria dominante de la CEPAL, donde
comparecen autores como Cardoso y Faletto, Paul Singer y otros. Por otro lado, la referida a la tmd cuyas
raices se encuentran en la realidad latinoamericana y en el marxismo para estudiar y diagnosticar los
problemas latinoamericanos.

Respecto al contexto histérico y tedrico-politico de surgimiento de la tmd, Bambirra propone seis aspectos
que influyeron en su formacion.

a) Los andlisis de Marx y Engels sobre la cuestion colonial.

b) La polémica de los socialdemdcratas rusos y del mismo Lenin con los populistas rusos.

c) La teoria del imperialismo y sus alcances en la cuestion colonial en los escritos de Hilferding, Rosa
Luxemburgo y Lenin.

d) La polémica al interior del Segundo Congreso de la Comintern sobre las tesis de la cuestion
colonial.

e) La aplicacion creadora del pensamiento de Mao Tse Tung y, por ende, de la experiencia de la
revolucion socialista de China después de 1949.

f) Por Ultimo, la obra de Paul Baran escrita en los afios cincuenta sobre el problema del
"subdesarrollo” es otra gran fuente de influencia.

Otro elemento se da en funcion del debate con el marxismo ortodoxo-endogenista y con las tesis de la
CEPAL por cuadros de jovenes intelectuales y militantes de la izquierda revolucionaria identificada con los
planteamientos de la revolucién cubana y con los ideales libertarios y justicieros del socialismo. De aqui
surgiran organizaciones tan importantes como el Movimiento de Izquierda Revolucionaria (MIR) en Chile y
de cuya direccion politica fue miembro el mismo Marini.

Esa reflexion y debate encontraran su sistematizacion en la teoria de la dependencia de filiacion
marxista, en la medida en que es ésta doctrina, y no otra, la que le proporciona los elementos teéricos y el
método de investigacion y de exposicion que posibilitan su constitucion.

En cuanto al contexto histérico, la teoria de la dependencia surgié en Brasil al calor del golpe militar que



SOTELO VALENCIA
Marxismo y Dependencia
86

depuso al gobierno constitucional de Joao Goulart en 1964 y anulé la creencia en la posibilidad del “desarrollo
nacional auténomo”; se sistematizé mas tarde en Chile, sobre todo, debido a las condiciones favorables que
ahi ofreci6 el triunfo del movimiento popular y la instalacion en el gobierno de la Unidad Popular en 1970
bajo la conduccién del presidente Salvador Allende. Por Ultimo, en México experimenté uno de sus mas
fructiferos periodos debido a la permanencia de Marini durante casi dos décadas donde despleg6 una
fructifera actividad tedrica y académica.

Ademas, la teoria de la dependencia, al lado de las ciencias sociales, fue diversificando sus lineas
tematicas y objetos de estudio esforzandose en alcanzar altura para la comprension de los fenémenos
contemporaneos. El triunfo de la revolucion cubana abrié una nueva etapa del pensamiento social y critico
en América Latina, la cual se prolonga practicamente hasta la actualidad. Y mientras siga vigente dicha
revolucion y su ideal libertario, asi como las desastrosas condiciones que provocan atraso y subdesarrollo
en nuestros paises capitalistas dependientes, la tmd tiene también un importante papel que desempefar
tanto en la teoria como, y mas importante aln, en los procesos de transformacion social y de liberacion. En
este contexto, es que esta teoria tiene que proyectarse para brindar un horizonte de cambio y transformacion
dentro de procesos inéditos econémicos, sociales, politicos y culturales que estan emergido en el continente
al calor de las luchas de clases y del arribo de poderosas fuerzas populares, como verdaderos movimientos
de resistencia ante la embestida de la globalizacion del capital y del imperialismo. Ejemplos de esta
resistencia y movilizaciones se dan en Cuba, Venezuela, Ecuador, Haiti, Argentina, Colombia y Brasil, entre
otros que tensan al neoliberalismo y lo denuncian como verdadero capitalismo salvaje de carne y hueso
completamente alineado a los intereses geo-estratégicos y politicos de dominacién de Estados Unidos.

En el escenario histérico-politico de la génesis de la TMD merece un lugar destacado la Revolucién
Cubana cuya praxis se proyecto en el pensamiento social y tedrico, echando por tierra dos concepciones
por entonces boyantes: la de los partidos comunistas ligados a Moscu, que pregonaban la alianza con un
presunta “burguesia progresista” encaminada a “aislar” y “derrotar” al enemigo por entonces considerado
fundamental: los terratenientes feudales y, por otro lado, la concepcion de la CEPAL, cuyo teorema centro-
periferia iluminaba por aquél entonces las ideas y tesis de la intelectualidad bajo la idea-fuerza de que, para
salir del subdesarrollo y superar la dependencia, era necesario desarrollar el “capitalismo autbnomo”
mediante la industrializacion sustitutiva de importaciones.

Marini y la TMD negaban esta aseveracion. Al respecto, ese autor escribe que: “La teoria de la
dependencia conducia a descartar la nocion de desarrollo capitalista auténomo, tan cara a los ide6logos
cepalinos, y a considerar que la dependencia no podria ser superada en los marcos del capitalismo”. Y la
historia le habria de dar la razén: no sélo se ha erradicado, como pregonaban los autores desarrollistas y los
ligados al funcionalismo socioldgico, sino que se ha profundizado en paises clave, como Brasil y Argentina
(durante sus respectivos procesos progresistas) que, se suponia, avanzaban hacia un “desarrollo
autoconcentrado e incluyente socialmente” y que habia “superado” la dependencia y el atraso.

DEPENDENCIA Y MARXISMO

A diferencia de otros autores ubicados en la corriente de la dependencia como Cardoso, Furtado, Ferrer,
Weffort, el intento méas acabado para edificar los pilares cientificos de una teoria de la dependencia fue, sin
duda, el desarrollado por Ruy Mauro Marini, principalmente en su libro Dialéctica de la dependencia
publicado en México en 1973 después de que comenzara a circular por el continente latinoamericano de
forma clandestina lo que revelaba, por otro lado, su importancia para la intelectualidad latinoamericana de
izquierda de aquél entonces.

Néstor Kohan expone muy bien el lugar del pensamiento de Marini en el contexto de la TMD:



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 183-97
87

De todos los autores pertenecientes a la escuela de la teoria de la dependencia, Ruy Mauro Marini
probablemente haya sido quien expresara con mayor fidelidad los puntos de vista tedricos y politicos
de la corriente inspirada en el Che Guevara y, al mismo tiempo, quien se esfuerza por apegarse mas
a una lectura rigurosa, estricta y precisa del capital. A diferencia de otros teéricos de la dependencia,
en el terreno politico Marini pone en discusion cualquier posibilidad de salida nacionalista burguesa
ylo populista, propugnando la revolucion socialista — del capitalismo: AS — como alternativa
continental. En el terreno especificamente tedrico, rechaza la acusacion de “circulacionismo" que
pesa sobre toda esta escuela (y otras similares como la del “moderno sistema mundial” de Immanuel
Wallerstein) propugnando la tesis de la superexplotacion de la fuerza de trabajo por parte de las
burguesias dependientes, socias menores del imperialismo. Tesis que — como El capital — ancla en
la produccion la clave explicativa de las principales columnas de la teoria.

En base a la perspectiva de El capital y de los antecedentes sefialados podriamos decir que el objeto de
estudio de la teoria de la dependencia es la formacién econoémico-social latinoamericana a partir de su
integracion subordinada a la economia capitalista mundial. Abarca el periodo colonial y la post-
independencia, en la cual la economia exportadora cedi6 paso a la formacion de una economia industrial
capitalista dependiente que forjo su propio ciclo de reproduccién; mismo que, en el plano del mercado
interno, se escinde en dos esferas: la alta, propia del consumo de las clases burguesas y medias, y la baja,
que corresponde al consumo de las clases trabajadoras que se reproducen fundamentalmente a costa del
salario a través de la venta de su fuerza de trabajo al capital y, en no contados casos, al Estado. En la
produccion surge, asi, un régimen de superexplotacién del trabajo en el que, dicho sea de paso, algunos
autores ven la contribucion mas acabada y original del pensamiento de Marini como contrapartida de la
transferencia de valores y de plusvalia que las economias dependientes realizan sistematicamente hacia las
industrializadas, las cuales la acumulan para garantizar su reproduccion ampliada.

Es importante destacar que el marco tedrico y el método de analisis de la teoria de la dependencia es el
marxismo-leninismo — afirmacion ampliamente respaldada en el libro de Fornet-Betancourt — la cual parte
de la teoria del valor-trabajo de Marx y de otras nociones como ganancia, renta de la tierra y plusvalia. Pero
no se limita a ellas: aborda también los problemas sociopoliticos y cuestiones mas particulares que atafien
al &mbito de la cultura, la tecnologia y la educacion.

El método de estudio de la TMD parte del concepto marxista de formacion social (de América Latina) que
se ubica en un plano méas concreto que el concepto modo de produccion, y se desplaza desde la circulacion
mundial del capital: del ciclo del capital dinero y del capital mercantil para, posteriormente, abordar la esfera
propia de la produccion interna de los paises dependientes y, en seguida, plantear el problema de la
formacién de sus propias esferas de circulacion (mercado interno-mercado mundial) con los consiguientes
problemas de realizacion, en el plano de la economia interna, que de alli se derivan. Como resultado de la
unificacién de ambos procedimientos es posible pasar al analisis de las situaciones concretas de
dependencia y de los fenémenos sociales y politicos que de ahi se desprenden.

Sin duda la economia politica marxista es el insumo esencial de la TMD, en particular, el marco
epistemoldgico que es el materialismo historico y dialéctico; con un énfasis central enraizado en El capital
de Marx y otros expedientes como Los Grundrisse. Desde la perspectiva de la TMD es impensable
desarrollarla desde otra corriente que no sea el marxismo. Fundamentalmente, se requiere utilizar el método
de exposicion (resultados, hipotesis, tesis) que va de lo abstracto a lo concreto; y el de investigacion (datos,
hechos), por el contrario, que se desplaza desde lo concreto a lo abstracto, ambos dialécticamente
articulados.

No se trata de crear una nueva teoria del capitalismo puesto que esto ya fue certeramente elaborado por
Marx y Engels; tampoco de “descubrir’” un “tipo” diferente a aquel. Se trata de analizar las formas y
caracteristicas que asumen las leyes generales del modo de produccion capitalista en los paises



SOTELO VALENCIA
Marxismo y Dependencia
88

dependientes subordinados a los ciclos y dinamicas de la economia capitalista central de los paises
avanzados.

Podriamos decir sintéticamente que la principal diferencia y contradiccion entre el capitalismo central y
el dependiente es la que se expresa en la prevalencia de la plusvalia relativa en el primero, y de la
superexplotacion en el segundo, generandose de este modo una complementariedad histérico-estructural
entre ambos.

LA SUPEREXPLOTACION DE LA FUERZA DE TRABAJO COMO PISO Y EJE DEL CAPITALISMO
DEPENDIENTE

Desde su surgimiento, a mediados de la década de los sesenta del siglo pasado, la teoria de la
dependencia fue superando sus contradicciones y limitaciones hasta alcanzar hoy un status de pensamiento
social y critico actualizado en sus propdsitos de comprender y explicar la posicion de América Latina en el
acontecer del capitalismo mundial en crisis y decadencia civilizacional, ambiental y planetaria.

En una memorable entrevista Marini expresd lo siguiente al respecto:

(...) la teoria de la dependencia no nace como pensamiento marxista, incorpora instrumentos
marxistas...mientras mas avanza en sus planteamientos, mas necesidad tiene del marxismo hasta
finalmente plantearse enteramente en el plano del marxismo.

La conclusion de lo anterior es que entre mas se desarrolle la TMD, mas desecha las adherencias, los
conceptos, categorias y métodos provenientes del estructural-funcionalismo que, en muchas ocasiones,
confundieron la verdadera esencia de la dependencia que generalmente se atribuyé a autores y escuelas
identificadas con aquélla corriente del pensamiento dominante. Muchos autores sostuvieron, sin
fundamentos, que tanto el pensamiento de Marini, como la teoria por la que él breg6 toda su vida, no eran
sino una expresion radicalizada, de la “izquierda” de la CEPAL. Asi, por ejemplo, Mires afirma que: “Aunque
en su contenido esencial las tesis de Marini no se diferenciaban mayormente de las de Frank, ni de las de
la CEPAL, fue evidente que el autor intenté fundar una nueva teoria ;Y para qué fundar una teoria si ya era
predominante la de la CEPAL a la que, segun el autor, se adscribia el mismo Marini al que el critico encajona
en una de las “cuatro ramas del desarrollismo™?

Aun los que reconocieron la existencia de la teoria de la dependencia, incluso en la academia, conforme
finalizaba la década de los setenta y se aproximaba la de los ochenta y noventa, se multiplicaron los juicios
que anunciaban, sin argumentos sélidos y creibles, la defuncién de esta teoria supuestamente por los
cambios vertiginosos que experimentaba América Latina y la economia mundial y a los que ya no
correspondian los conceptos y categorias levantados por aquélla. Incluso un autor marxista como Agustin
Cueva, que fue uno de los mas serios criticos de Marini bajo la perspectiva del marxismo ortodoxo, como
dice Alejandro Moreano en su Presentacion del libro de ese autor,

Al cabo de los afios, es evidente que las tesis mas avanzadas de la teoria de la dependencia han
mostrado su sorprendente validez. Agustin Cueva lo reconocié en varias ocasiones, y Ruy Mauro
Marini —cuyo texto Dialéctica de la dependencia es sin duda el mayor esfuerzo tedrico de
interpretacion de América Latina— acept6 los aportes de Cueva al debate.

Entre otros cambios referidos —que no solamente validan la TMD, sino que la potencian para explicar el
acontecer contemporaneo— podemos apuntar la expansion de las grandes empresas trasnacionales-red
apoyadas tanto en los Estados dependientes como en los imperialistas, adoptando la globalizacién, la
democratizacion y la “defensa” de los derechos humanos como “valores universales”. Esto reforzé la
cohesion del capital en los niveles industrial, comercial, rentista, bancario, financiero y ficticio, con lo que se



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 183-97
89

present6 un panorama ideologico de “globalizacién del poder trasnacional”, cuyas contradicciones serian
supuestamente superficiales y sélo podrian ser ‘resueltas” dentro del propio sistema capitalista y no
mediante su superacion. El “fin de la historia” (Fukuyama) y del trabajo (Bell); el “auge” de la new economy
y del “consenso de Washington” promovieron la idea-fuerza de que el sistema era “todopoderoso” y de que
“no existian” fuerzas sociales y politicas que lo pudieran superar, ademas de que la hegemonia alcanzada
por el capital ficticio engendro la ilusion de que el sistema ya no requeria, en la produccion de riqueza y de
valor, de la participacion de la fuerza de trabajo. Desde la década de los ochenta del siglo pasado, el capital
asumio6 la forma parasitaria del capital ficticio: una cierta supremacia hegemadnica en el capitalismo
globalizado del siglo XXI que castiga con severidad los sistemas productivos y las tasas de crecimiento del
empleo productivo e industrial.

En el plano del pensamiento y de la ideologia, este fendmeno se presenté como teoria articulada del "fin
del trabajo" caracterizada por el hecho de negar que el fundamento ontolégico y pragmatico del sistema
capitalista global es el trabajo abstracto creador de valor y de plusvalia, mientras que le atribuyen esa
cualidad a otras categorias como el conocimiento, la técnica, la cultura o la ciencia que — supuestamente
— existen de manera “auténoma” respecto al trabajo. Hay, por tanto, una incomprensién esencial de esta
fenomenologia que ocurre en los sistemas productivos y de trabajo, y que se expresa en la gran contradiccion
entre el tiempo de trabajo socialmente necesario y el trabajo excedente, entre valor de uso y valor y que
Marx distinguié a la perfeccion. De esta forma, no es casual que a partir de la década de los afios setenta,
pero con mayor fuerza durante los ochenta y noventa del siglo pasado, se comenz6 a postular por parte de
idedlogos y medios de comunicacién, la idea de que finalmente se habia encontrado una forma de producir
plusvalia y riqueza sin el concurso y participacion de la fuerza humana de trabajo, cabiendo desempefiar
ese papel ahora a las magquinas o al capital ficticio y a sus concomitantes ganancias ficticias.

De este modo,

El trabajo, por consiguiente, habria perdido la centralidad; la tecnologia, la informacion y el dominio
del conocimiento fueron erigidos a la categoria de entes magicos capaces de todo y objeto de
adoracion. Finalmente el capital no necesitaria mas ensuciar sus manos en la produccién para
realizarse como ser capaz de, por si mismo, generar ganancias, ganancias elevadas. También la
naturaleza seria secundaria.

En efecto, desde mediados de la década de los setenta del siglo pasado varios autores comenzaron a
sustentar la tesis de la supuesta pérdida de la centralidad del trabajo en las sociedades contemporaneas
conforme afirmaba sus intereses y hegemonia el capital ficticio en el ciclo del capital y en la sociedad. Asi,
por ejemplo, Habermas postuld la tesis del desplazamiento de la ley del valor-trabajo de Marx por la
comunicacion y el trabajo inmaterial; Claus Offe, proclama la incapacidad del trabajo (asalariado) en la
"determinacion macrosocioldgica" de la sociedad y postula la necesidad de crear una nueva teoria social;
Jeremy Rifkin, postula el "fin del trabajo"; Robert Reich sustituye el mundo del trabajo por el "analista
simbolico" (o "sociedad del conocimiento"); Dominique Méda habla de la disparition ("extincion") del trabajo,
mientras que Gorz, sustituye al proletariado y a la clase obrera con una nueva "figura subversiva" que
denomina: la "no-clase de los neoproletarios posindustriales". Castel vislumbra, por su parte, que "...el
trabajo ha perdido su posicién central, el salariado se ha degradado, y trata de encontrarle escapatorias,
compensaciones o alternativas" y Bell resume la "sociedad post-industrial" preeminentemente como
"sociedad del conocimiento” que se caracteriza: "...por la coordinacion de maquinas y hombres para la
produccion de bienes. La sociedad postindustrial se organiza en torno al conocimiento para lograr el control
social y la direccion de la innovacion y el cambio, y esto a su vez da lugar a nuevas relaciones sociales y
nuevas estructuras que tienen que ser dirigidas politicamente”.

Cuando ocurria este desplazamiento de la teoria del valor-trabajo y de la superexplotacién por el capital
ficticio y se coronaba la tesis de la “sociedad postindustrial” basada en la técnica y en el conocimiento



SOTELO VALENCIA
Marxismo y Dependencia
90

cientifico, Marini postulé, en franca negacién de las teorias del fin del trabajo, que la fuerza de trabajo del
obrero es el factor esencial productor de ganancias extraordinarias debido a la tendencia a igualar las
composiciones organicas del capital en la economia mundial y al proceso de homogeneizacion tecnologica
que aumentaron la importancia del trabajador como fuente de ganancias extraordinarias. De este modo la
superexplotacion del trabajo se constituyé en factor fundamental para enfrentar la agudizacién de la
competencia capitalista en escala mundial y contrarrestar las dificultades que enfrenta el capital en la
produccion de valor y de plusvalor. En este contexto se debe ubicar la nueva organizacion del trabajo, como
el toyotismo y otros dispositivos flexibles correspondientes al “neo-fordismo”, encaminados a intensificar la
fuerza de trabajo y doblegar su resistencia a los cambios y, pues, a revalorar al obrero como fuente de
produccion de valor y competitividad para el capital.

Todos estos fenémenos y acontecimientos influyeron para que en el curso de la década de los noventa
practicamente se olvidara la discusion sobre la dependencia y otros fendmenos como el subdesarrollo y el
atraso al calor del surgimiento de una serie de teorias, particularmente las neoliberales encuadradas en el
“pensamiento Unico”, que tenian en mente el paradigma de la “recuperacion del capitalismo norteamericano”
particularmente en la era Clinton sobre la base de la famosa “new economy” y las sacrosantas fuerzas del
mercado y del irrefrenable desarrollo cientifico-tecnolégico.

Sin embargo, cuando muchos pensadores e intelectuales, de la izquierda y de la derecha, pontificaban
que la TMD estaba practicamente agotada, esta resurgié con fuerza al calor de la crisis estructural de modo
de produccion capitalista, particularmente luego de la crisis de 2008-2009 con epicentro en Estados Unidos
y que se bifurcé a Europa y al resto del mundo castigando severamente las tasas de crecimiento promedio
del modo de produccion capitalista en decadencia.

En la actualidad la vitalidad de la teoria de la dependencia se expresa en la formacién de multiples
colectivos y de redes sociales que difunden andlisis e investigaciones desde esta perspectiva critica y
marxista. En las universidades latinoamericanas y europeas, y aun estadunidenses, se elaboran tesis
estudiantiles de nivel de licenciatura y posgrado sobre la categoria dependencia como objeto de estudio, o
bien, sobre topicos y aristas tematicas de la misma en diversas disciplinas de las ciencias sociales como la
sociologia, la ciencia politica, la economia y la filosofia, entre otras.

CONCEPCION DE LA CATEGORIA DEPENDENCIA

Echemos una mirada a las principales definiciones de la categoria “dependencia” para ubicar a qué nos
estamos refiriendo cuando hablamos de su actualizacién en el mundo contemporaneo.
Theotonio Dos Santos entiende la dependencia como,

(...) una situacién donde la economia de cierto grupo de paises esta condicionada por el desarrollo
y expansion de otra economia, a la cual se somete aquella. La relacién de interdependencia
establecida por dos 0 mas economias, y por éstas y el comercio mundial, adopta la forma de
dependencia cuando algunos paises (los dominantes) pueden expandirse y autoimpulsarse, en tanto
que otros (los dependientes) solo pueden hacerlo como reflejo de esa expansion, que puede influir
positiva y/o negativamente en su desarrollo inmediato. De cualquier manera, la situacién basica de
dependencia lleva a los paises dependientes a una situacion global que los mantiene atrasados y
bajo la explotacion de los paises dominantes.

El autor aclara que la dependencia condiciona "...cierta estructura interna que la redefine en funcién de
las posibilidades estructurales de las diferentes economias nacionales", con lo que confirma su alejamiento,
al igual que Marini, de las tesis estancacionistas del desarrollismo y de las criticas elaboradas por Cardoso
atribuidas injustamente a los autores dependentistas como Marini.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 183-97
91

Para Gunder Frank, autor heterodoxo y multifacético de la dependencia, esta,

(...) no debe ni puede considerarse como una relacién generalmente 'externa’ impuesta a todos los
latinoamericanos desde fuera y contra su voluntad, sino que la dependencia es igualmente una
condicién ‘interna’ e integral de |a sociedad latinoamericana, que determina a la burguesia dominante
en Latinoamérica, pero a la vez es consciente y gustosamente aceptada por ella. Si la dependencia
fuera solamente 'externa’ podria argumentarse que la burguesia 'nacional' tiene condiciones
objetivas para ofrecer una salida 'nacionalista’ o 'auténoma’ del subdesarrollo. Pero esta salida no
existe —segun nuestro argumento— precisamente porque la dependencia es integral y hace que la
propia burguesia sea dependiente.

Marini define la nocién de dependencia como una:

(...) relacién de subordinacién entre naciones formalmente independientes, en cuyo marco las
relaciones de produccion de las naciones subordinadas son modificadas o recreadas para asegurar
la reproduccién ampliada de la dependencia. El fruto de la dependencia no puede ser, por ende, sino
mas dependencia, y su liquidacion supone necesariamente la supresion de las relaciones de
produccion que ella involucra.

En otro de sus escritos, el autor apunta que:

Uno de los méritos de los estudios sobre la dependencia, que se desarrollaron en América Latina a
partir de mediados de la década pasada...ha sido el de demostrar que el imperialismo no es un
fenémeno externo al capitalismo latinoamericano, sino mas bien un elemento constitutivo de este.
La consecuencia tedrica mas importante que de alli se desprende, y que no ha sido todavia
sistematicamente tratada, es la de que la dominacién imperialista no se reduce a una de sus
expresiones mas visibles, como son la presencia de capitales extranjeros en la produccion, la
transferencia de plusvalia a los paises imperialistas mediante mecanismos mercantiles y financieros
y la subordinacién tecnolégica, sino que se manifiesta en la forma misma que asume el modo de
produccion capitalista en América Latina y en el caracter especifico que adquieren aqui las leyes
que rigen su desarrollo. La manera como se agudizan, en el capitalismo dependiente, las
contradicciones inherentes al ciclo del capital; la exasperacion del caracter explotativo del sistema,
que lo lleva a configurar un régimen de superexplotacion del trabajo; los obstaculos creados al paso
de la plusvalia extraordinaria a la plusvalia relativa, y sus efectos perturbadores en la formacion de
la tasa media de ganancia; la extremacion consiguiente de los procesos de concentracion y
centralizacion del capital, esto es lo que constituye la esencia de la dependencia, la cual no puede
ser suprimida sin que se suprima el sistema econdémico mismo que la engendra: el capitalismo.

De la cita anterior podemos extraer seis conclusiones de la TMD que nada tienen que ver ni con el
desarrollismo estructuralista de la CEPAL, ni con las concepciones de los partidos comunistas de la época,
ni mucho menos con las corrientes funcionalistas de la dependencia:

a)En primer lugar, que el imperialismo, en tanto sistema mundial de dominacion, no es externo al
capitalismo dependiente, sino que es parte de su propio funcionamiento.

b)La dominacién imperialista no se reduce Unicamente a la penetracion del capital extranjero y de
las empresas trasnacionales.

c) Las formas concretas que asumen en el capitalismo dependiente, respecto a los paises
capitalistas desarrollados que configuran el centro del sistema, las leyes generales del modo de
produccion capitalista descubiertas por Marx, tales como la ley del valor y de produccién de plusvalia;



SOTELO VALENCIA
Marxismo y Dependencia
92

la ley general de acumulacion de capital y el ejército de reserva; la conversion de los valores de las
mercancias en precios de produccion y luego de mercado; la renta de la tierra (absoluta y relativa) y
la tendencia constante a la caida de la tasa de ganancia.

d) La superexplotacién del trabajo no es un accidente o factor coyuntural en las economias
dependientes, sino que se constituye en un régimen que articula la produccion de la plusvalia
absoluta, la plusvalia relativa y la expropiacion de parte del valor de la fuerza de trabajo que se
transfiere al proceso de acumulacién y de reproduccion del capital.

e)La imposibilidad estructural de que la plusvalia extraordinaria, que resulta de la competencia
monopolista intercapitalista, como ocurrié en los paises desarrollados, se transmute en plusvalia
relativa y que, a la par, esta se convierta en hegeménica en la produccion global de mercancias de
los paises dependientes, es uno de los &ngulos duros que explica la esencia y persistencia, hasta
nuestros dias, de la dependencia, el atraso econdmico y social y el subdesarrollo.

f) Por dltimo, tesis exactamente contraria a todas las levantadas tanto por el marxismo ortodoxo
como por la CEPAL: la dependencia, el atraso y el subdesarrollo histéricos no se pueden superar
mediante reformas; es preciso, como afirma tajante Marini, suprimir el sistema capitalista que los
engendra, lo que conlleva a plantear el problema de su superacion y del trénsito al socialismo.

REFLEXION FINAL

En El capital, Marx sentencia que: “toda ciencia seria superflua si la forma de manifestacion y la esencia
de las cosas coincidiesen directamente”. Y justamente porque no hay coincidencia entre forma y esencia,
entre apariencia y contenido, es que se justifica el conocimiento cientifico a través del proceso de abstraccion
que se desplaza desde las formas aparenciales (la pobreza, el desempleo, el Estado, las crisis capitalistas)
a sus formas esenciales que, mediante el analisis riguroso, las explican y ordenan en sus mdiltiples relaciones,
determinaciones y contradicciones.

Segun Lenin,

El materialismo ha eliminado esta contradiccion, profundizando el analisis hasta llegar al origen de
estas mismas ideas sociales del hombre, y su conclusién de que el desarrollo de las ideas depende
del de las cosas es la Unica conclusion compatible con la psicologia cientifica. Ademas, también por
otro concepto, esta hipdtesis ha elevado, por vez primera, la sociologia al grado de ciencia...El
materialismo ha proporcionado un criterio completamente objetivo, al destacar las ‘relaciones de
produccion’ como la estructura de la sociedad, y al permitir que se aplique a estas relaciones el
criterio cientifico general de la repeticion, cuya aplicacion a la sociologia negaban los subjetivistas.

Descendiendo mas en su analisis el autor ruso, mas adelante, asevera que:

El analisis de las relaciones sociales materiales permitié inmediatamente observar la repeticion y la
regularidad, y sintetizar los sistemas de los diversos paises en un solo concepto fundamental de
formacion social. Esta sintesis fue la Unica que permitié pasar de la descripcion de los fenémenos
sociales (y de su valorizacion desde el punto de vista del ideal) a su analisis rigurosamente cientifico,
que subraya, por ejemplo, qué es lo que diferencia a un pais capitalista del otro y estudia qué es lo
comun para todos ellos.

Como vemos, se parte de un nivel de abstraccion muy alto (modo de produccién, formacién social,
etcétera) para arribar a un plano de la realidad social mas concreto (pais, region, etcétera). Incluso de aqui
podemos seguir descendiendo en el andlisis hasta aprehender el concepto de localidad, pueblo o regién
dentro de una misma formacion social.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 183-97
93

Sergio Bagu, plantea que la relacion fundamental entre la realidad social y el conocimiento de esa
realidad, depende de una parte o de un fragmento de lo que no conocemos de la misma, tanto de su pasado
como de su expresion contemporanea. Esta afirmacion es de enorme importancia porque, al revés de lo que
ocurre con las corrientes empiro-positivistas, abre el conocimiento y la ciencia social para abarcar al conjunto
de fenémenos sociales y humanos que transcurren en nuestra contemporaneidad, asi como los anteriores
que son responsables de su constitucién histdrica. Por ejemplo, la dependencia es inexplicable sin el
conocimiento del colonialismo; en cambio éste, contemporaneamente constituido, como en Puerto Rico, se
puede explicar sin la dependencia.

De hecho con esta mirada Bagu resolvid, desde 1949, el dilema que durante la década de los setenta se
dio en el debate sobre feudalismo o capitalismo en América Latina. Se trataba de una fuerte polarizacion
entre quienes defendian que lo que hubo primero fue el “feudalismo”, mientras que por la prevalencia del
capitalismo se inclinaron muchos autores, sobre todo los historiadores.

En un libro memorable, muy cerca de las concepciones de Maridtegui, Bagu acufié el concepto de
“capitalismo colonial” resolviendo, de este modo, la dicotomia entre feudalismo y capitalismo que muchos
autores confundian al identificar el primero con el colonialismo. Asi, escribe que: “Ni feudalismo ni capitalismo.
En realidad, un capitalismo naciente, arremetedor, inescrupuloso, que en América Latina parecia revivir
engafiosamente cierto ropaje feudal. Pero capitalismo en esencia”.

En realidad, al lado de las concepciones tedricas, se trataba de un problema metodoldgico, en el sentido
del papel que los conceptos y categorias desempefiaban en el anélisis social y que se expresaba en un fuerte
desfase entre la primacia de éstos sobre la realidad (dogmatismo) o, bien, de esta sobre aquéllos (el
empirismo). Lo primero conducia a acufiar caracterizaciones como el feudalismo de aquéllas formaciones
como las latinoamericanas que no coincidian con los conceptos tedricos tales como acumulacion capitalista,
explotacion y trabajo asalariado, propiedad privada o produccion de plusvalia. El segundo procedimiento, el
empirismo, los desechaba al afirmar que nuestras economias y sociedades nada tenian que ver con el
capitalismo y si con otros “tipos” esencialmente diferenciados de este. Se hablé, de este modo por ejemplo,
de “subcapitalismo”, “anti-desarrollo”, “sociedades duales” o ‘“tradicionales” particularmente por parte de las
corrientes funcionalistas.

En cuanto al “marxismo ortodoxo”, en su obra escrita en 1923, Lukacs aclara que:

No significa reconocimiento acritico de los resultados de la investigacion marxiana, ni "fe" en tal o
cual tesis, ni interpretacion de una escritura ‘sagrada’. En cuestiones de marxismo la ortodoxia se
refiere exclusivamente al método. Esa ortodoxia es la conviccién cientifica de que en el marxismo
dialéctico se ha descubierto el método de investigacion correcto; que ese método no puede
continuarse, ampliarse ni profundizarse mas que en el sentido de sus fundadores.

A diferencia de la ortodoxia que opera a nivel del método de investigacion y de exposicion, el dogmatismo
(dentro del marxismo, del funcionalismo o del estructuralismo) sustituye mecanicamente y sin mediaciones la
realidad empirica e histérica por el cuerpo de ideas, conceptos, postulados e hipétesis que obran en los
sistemas de ideas elaborados en altos niveles de abstraccion. Como dice Marini se sustituye "...el hecho
concreto por el concepto abstracto” (dogmatismo) y remonta cualquier posibilidad de analisis concreto,
empirico y objetivo de la realidad.

Ademas, los autores de esta corriente denominada dogmatica,

(...) ponian en un mismo plano el concepto de modo de produccién, a partir del cual Marx plantea
su estudio, y el de formacidn social, en tanto que forma histérica de realizacién de aquel concepto,
obligando a la busqueda de fases de desarrollo que —como, por ejemplo, la manufactura—ni
siquiera han llegado a cristalizar plenamente en muchos de los paises dependientes.



SOTELO VALENCIA
Marxismo y Dependencia
94

Por ello cobra importancia la afirmacién de Véania Bambirra respecto a que la teoria de la dependencia
en cuanto tal, es decir, en tanto teoria marxista de la dependencia, sélo se forja, no en el plano del modo de
produccion capitalista, sino en el de la formacién econémico-social (y politico-cultural) capitalista en todos los
paises y sociedades del mundo que operan de manera subordinada y dependiente en la periferia del
capitalismo avanzado; en particular, girando en torno a la hegemonia de los centros principales del poder
imperialista: Estados Unidos, Alemania, Francia y Japdn, entre otros.

Al no cambiar el status dependiente, subdesarrollado y, en algunos casos, neocolonial, de los paises
latinoamericanos, sino sélo haberse ajustado, en el Ultimo medio siglo, a las prerrogativas de “desarrollo y
modernizacion” permitidas y toleradas por el capitalismo imperialista hegeménico, las condiciones
estructurales, socio-politicas y culturales reflejadas en el pensamiento y plasmadas en conceptos y
categorias, posibilitan que la TMD sea la corriente adecuada en nuestros tiempos para estudiar, analizar y
descubrir las tendencias (econémicas, sociales, ideologicas, geopoliticas y culturales) que sobredeterminan
e indican la insercion y la trayectoria que dichos paises dibujan en el contexto de un sistema capitalista
mundial en crisis y decadencia, liderado por las grandes potencias del orbe.

BIBLIOGRAFIA

ALVES, G. (2000). O novo (e precario) mundo do trabalho. Reestruturagdo produtiva e crise do
sindicalismo. Boitempo, S&o Paulo.

ANTUNES, R. (2001). ; Adios al trabajo?, ensayo sobre las metamorfosis y la centralidad del mundo del trabajo.
Cortez, Séo Paulo.

BAGU, S. (1984, 102 edicion). Tiempo, realidad social y conocimiento. Siglo XXI, México.

BAGU, S. (1992). Economia de Ia sociedad colonial. Ensayo de historia comparada de América Latina. Grijalbo-
CNCA, México.

BAMBIRRA, V. (1978). La Revolucion Cubana: una reinterpretacion. Editorial Nuestro Tiempo, México.
BAMBIRRA, V. (1978). Teoria de la dependencia: una anticritica. ERA, México.

BARAN, P. (1977, 62 reimp.). La economia politica del crecimiento. FCE, México.

BELL, D. (1989). El advenimiento de la sociedad post-industrial, Alianza Editorial, Madrid.

CARCANHOLO, R. (2013). Capital, esséncia e aparéncia, Vol.2. Expressdo Popular, Sdo Paulo.

CASTEL, R. (1998), As metamorfoses da questéo social. Uma cronica do salério. Editora Vozes, Petrdpolis.

CUEVA, A. (1988). Las democracias restringidas en América Latina: elementos para una reflexion critica,
Planeta, Quito.

CUEVA, A. (1993,142. Edicion). El desarrollo del capitalismo en América Latina. Siglo xxi, México.

CUEVA, A. (2008). Entre la ira y la esperanza y otros ensayos de critica latinoamericana, CLACSO-Siglo del
Hombre, Quito.

FORNET-BETANCOURT, R. (2001). Transformacion del marxismo, historia del marxismo en América Latina.
México, Plaza y Valdés-Universidad Auténoma de Nuevo Ledn, México.

FRANK; A. G. (1974). Capitalismo y subdesarrollo en América Latina. Siglo XXI. Buenos Aires.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 183-97
95

FUKUYAMA, F. (1992). El fin de la historia y el tltimo hombre. Editorial Planeta, Barcelona.

GERMANI, G. (1968). Politica y sociedad en una época de transicion. Paidos Buenos Aires.

GORZ, A. (2003). Miserias del presente, riqueza de lo posible. Paidos, Buenos Aires.

HABERMAS, J. (2005). Teoria de la accion comunicativa, vol. I, Critica de la razén funcionalista. Taurus, México.

HINRICHS (coords.). La sociedad del trabajo, problemas estructurales y perspectivas de futuro. Alianza, Madrid,
pp. 17-51.

KELLY, K. (1997). “New Rules for the New Economy”. Twelve dependable principles for thriving in a turbulent
world”, Wired Magazine, No. 11, 1997, pp. 140-197. En: https://www.wired.com/1997/09/newrules/.

KOHAN, N. (2013). Fetichismo y poder en el pensamiento de Karl Marx, Editorial Biblos, Buenos Aires.
LENIN, V. 1. (1974). ¢ Quiénes son los amigos del pueblo?, Editorial Siglo XXI, Madrid.
LUKACS, G. (1969). Historia y conciencia de clase. Grijalbo, México.

MANDEL, M. (1996). “The triumph of the new economy, A powerful payoff from globalization and the Info
Revolution”, en: https://www.bloomberg.com/news/articles/1996-12-29/the-triumph-of-the-new-economy.

MARINI, R. M. (1973). Dialéctica de la dependencia. ERA, México.
MARINI, R. M. (1973). Dialéctica de la dependencia. ERA, México.

MARINI, R. M. (1979, pp. 37-55.). "El ciclo del capital en la economia dependiente”, en Ursula Oswald (coord.),
Mercado y dependencia, Nueva Imagen México.

MARINI, R. M. (1985, 122 Ed). Subdesarrollo y revolucion, Siglo XXI, México.
MARINI, R. M. (1992). América Latina: dependencia e integragéo, Editorial Brasil Urgente, Sdo Paulo.

MARINI, R. M. (1995, pp. 17-41). "La década de 1970 revisitada", en Marini y Millan (coord.). La teoria social
latinoamericana, vol. Ill. Ediciones el Caballito, México.

MARINI, R. M. (1996, 22 ed., pp.49-68). “Proceso y tendencias de la globalizacién capitalista”, en Marini y Millan
(coord.), La teoria social latinoamericana, vol. IV, Cuestiones contemporéaneas. Ediciones El Caballito, México.

MARX, K. (1980, T.II.). Elementos fundamentales para la critica de la economia politica (Grundrisse) 1857-1858,
Siglo XXI, México.

MEDA, D. (1998). El trabajo. Un valor en peligro de extincién. Editorial Gedisa, Barcelona.

MIGNOLO, D. W. (1997). "Espacios geograficos y localizaciones epistemolégicas: la ratio entre la localizacion
geografica y la subalternizacion de conocimientos”, en Dissens niim. 3, Bogota, Instituto de Estudios Sociales
Pensar, Pontificia Universidad Javeiana, en: http://waltermignolo.com/wp-
content/uploads/2013/01/Espaciosgeograficos.pdf.

MIR, El  Coreo de la  Resistencia en el siguiente  sitio: http://www.marini-
escritos.unam.mx/008_correo_resistencia_marini.html

MIRES, F. (1993). El discurso de la miseria o la crisis de la Sociologia en América Latina, Nueva Sociedad,
Caracas.

OFFE, CLAUS (1992). "; Es el trabajo una categoria socioldgica clave?", en OFFE, CLAUS Y CARLOS


https://www.wired.com/1997/09/newrules/
https://www.bloomberg.com/news/articles/1996-12-29/the-triumph-of-the-new-economy
http://waltermignolo.com/wp-content/uploads/2013/01/Espaciosgeograficos.pdf
http://waltermignolo.com/wp-content/uploads/2013/01/Espaciosgeograficos.pdf
http://www.marini-escritos.unam.mx/008_correo_resistencia_marini.html
http://www.marini-escritos.unam.mx/008_correo_resistencia_marini.html

SOTELO VALENCIA
Marxismo y Dependencia
96
PREBISCH, R. (1987). Capitalismo periférico: crisis y trasformacion, FCE, México.

REICH, R. (1993). El trabajo de las naciones. Hacia el capitalismo del siglo XXI, Javier Vergara Editor, Buenos
Aires.

RIBEIRO, D. (2014, 14a ed.). El dilema de América Latina. Estructuras de poder y fuerzas insurgentes, Siglo
XXI, México.

RIFKIN, J. (1995). The End of Work: The Decline of the Global Labor Force and the Dawn of the Post-Market
Era. Putnam Publishing Group, New York.

RODRIGUEZ, OCTAVIO (1993, 82 Ed). La teoria del subdesarrollo de la CEPAL. Siglo XX, México.
SANTOS, T. dos (1974). Dependencia y cambio social. Amorrortu, Buenos Aires.
SEMO, E. (1981, 10 a Ed). Historia del capitalismo en México. Los origenes 1521/1763. ERA, México.

SEMPAT ASSADOURIAN, C. et. al. (1973). Modos de produccion en América Latina, en Cuadernos de Pasado
y Presente, n. 40, Cordoba.

SOLARI, A., FRANCO, R. y JUTKOWITZ, J. (1976). Teoria, accion social y desarrollo en América Latina. Siglo
XXI, México.

SOTELO VALENCIA, A. (1990, pp. 49-58). Entrevista a Ruy Mauro Marini: "Las perspectivas de la teoria de la
dependencia en la década de los noventa”, Revista Estudios Latinoamericanos nim. 9, CELA.

SOTELO VALENCIA, A. (2010). Crisis capitalista y desmedida del valor: un enfoque desde los Grundrisse,
Editorial ITACA-UNAM-FCPyS, México; (2012).

SOTELO VALENCIA, A. (2012). Los rumbos del trabajo. Superexplotacion y precariedad social en el Siglo XXI.
Miguel Angel Porriia-FCPyS-UNAM, México.

SOTELO VALENCIA, A. (2019). Estados Unidos en un mundo en crisis. Geopolitica de la precariedad y la
superexplotacion del trabajo, Anthropos-Siglo XXI-CEIICH.

VASCONCELLOQS, G. F. (2014). Gunder Frank. O enguico das ciéncias sociais, Editora Insular, Florianépolis.

VITALE, L. (2011). Interpretacién marxista de la historia de Chile, Vol. Il: Los decenios de la burguesia comercial
y terrateniente (1831-1961). LOM Ediciones, Santiago.

WILLIAMSON, J. (1990). Latin American Adjustment, How much has happened?, Institute of International
Economics, Washington, D. C.

WILLIAMSON, J. (1991). El cambio en las politicas econémicas de América Latina, Gernika, México.


http://en.wikipedia.org/wiki/Jeremy_Rifkin%2522%20%255Co%20%2522Jeremy%20Rifkin

Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 183-97
97

BIODATA

Adrian SOTELO VALENCIA: Investigador y catedratico de la UNAM, México. Socitlogo Doctor en Estudios
Latinoamericanos por parte de la FCPyS de la UNAM. Investigador del Centro de Estudios Latinoamericanos
(CELA) de la Facultad de Ciencias Politicas y Sociales de la UNAM. Miembro del Sistema Nacional de
Investigadores (SNI) del CONACyT-México, Nivel Ill. Algunos de sus libros son: Crisis capitalista y desmedida
del valor: un enfoque desde los Grundrisse; Los rumbos del trabajo. Superexplotacioén y precariedad social
en el Siglo XXI; El Precariado: ;nueva clase social?; Subimperialism Revisited: Dependency Theory in the
Thought of Ruy Mauro Marini; Subimperialismo e dependéncia na América Latina. O pensamento de Ruy
Mauro Marini; United States in a World in Crisis: The Geopolitics of Precarious Work and Super-Exploitation.
MAIL: adriansotelo@politicas.unam.mx



Serbiluz Biblioteca Digital
DEL ZULIA s i« o8 Repositorio Académico

Qg UNIVERSIDAD

A.RTICULOS

ISSN 1316-5216 / ISSN-e: 2477-9555

UTOPIA Y PRAXIS LATINOAMERICANA. ANO: 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 98-107
REVISTA INTERNACIONAL DE FILOSOFIA Y TEORIA SOCIAL
CESA-FCES-UNIVERSIDAD DEL ZULIA. MARACAIBO-VENEZUELA.

Pensamiento critico latinoamericano en tiempos de colapso
Critical Latin American thinking in times of collapse

Nayar LOPEZ CASTELLANOS
nayarlp@hotmail.com
Universidad Nacional Auténoma de México. México

RESUMEN

Partiendo de que el cuestionamiento del sistema
capitalista constituye la columna vertebral del
marxismo, en este trabajo se analiza el contexto que
enfrenta el pensamiento critico en América Latina y el
Caribe, caracterizado por una amplia ofensiva
conservadora que defiende férreamente al capitalismo
neoliberal en el ambito de los intereses estratégicos de
Estados Unidos. También se valora el papel que
desempefia el pensamiento critico frente al colapso
ecosocial en curso, en el que destacan la destruccion
medioambiental a partir de los acelerados ritmos de la
produccién capitalista y los niveles del consumismo.

Palabras clave: América Latina; colapso; marxismo;
pensamiento critico.

Recibido: 28-09-2019 e Aceptado: 25-10-2019

Este trabajo esta depositado en Zenodo:
DOI: http://doi.org/10.5281/zenodo.3740088

ABSTRACT

Starting from the fact that the questioning of the
capitalist system constitutes the backbone of Marxism,
this paper analyzes the context facing critical thinking
in Latin America and the Caribbean, characterized by a
broad conservative offensive that strongly defends
neoliberal capitalism in the ambit of the strategic
interests of the United States. The role played by critical
thinking in the face of the ongoing ecosocial collapse is
also valued, in which environmental destruction is
highlighted from the accelerated rates of the capitalist
production and the levels of consumerism.

Keywords: collapse; critical thinking; Latin America;
Marxism.

Utopia y Praxis Latinoamericana publica bajo licencia Creative Commons Atribucion-No Comercial-Compartir Igual 4.0 Internacional
(CC BY-NC-SA 4.0). Mas informacion en https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es_ES

Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 98-107
99

INTRODUCCION

La humanidad subsiste en el umbral de un colapso’ que podria terminar con la vida en el planeta. En
este escenario, que seguramente pareceria apocaliptico para los diversos negacionismos, el pensamiento
critico sustentado en un analisis cientifico y riguroso del sistema capitalista y sus devastadores impactos
ecosociales, constituye un reducto fundamental para encontrar una salida a este desenlace dramaticamente
posible.

El pensamiento critico marxista, que no sucumbié ante la implosion del socialismo del siglo XX, emerge
no sélo como reaccion propositiva frente al pretendido hegemonismo del pensamiento Unico neoliberal, que
afirmaba haberse impuesto tras la caida de la URSS y el bloque socialista, sino se instituye como recurso
imprescindible de resistencia y esperanza. Hoy va de la mano de variados proyectos anticapitalistas que
representan una opcion a la crisis multidimensional en la que nos encontramos.

En la época reciente, América Latina y el Caribe se han convertido en un referente planetario con
respecto a la produccion y el alcance del pensamiento critico. Desde diferentes corrientes marxistas, no sélo
se analizan la realidad y las problematicas sociales mas acuciantes, sino que se plantean diferentes
alternativas de transformacion, dentro y fuera del Estado, de signo anticapitalista y socialista2.

El eco del anticomunismo y la guerra fria del siglo XX sigue resonando en pleno siglo XXI. Amplios
sectores sociales reproducen la animadversion hacia el marxismo y hacia quienes lo reivindican. Incluso,
desde el multifacético campo de las izquierdas, sobre todo a nivel partidario, no son pocas las posturas que
cuestionan la vigencia de Marx y las nuevas interpretaciones sobre su obra, planteando que el marxismo
resulta anticuado, demode, y superado por una realidad que, segun esas visiones, niega cualquier viabilidad
a opciones sistémicas que se ubiquen fuera del capitalismo.

Ello refleja también los efectos de una imposicion cultural que penetra masivamente a través de los
aparatos ideoldgicos de los grandes medios de (in) comunicacion y (des) informacion de nuestras sociedades
globalizadas, que propagan la idea de que no hay alternativas al capitalismo, y que, en el mejor de los casos,
se trataria de buscar una supuesta variante con rostro humano. Son los efectos culturales e ideolégicos del
pensamiento neoliberal, que buscan afianzar el darwinismo social, el individualismo narcisista, la eterna lucha
de ganadores y perdedores para desarticular toda iniciativa colectiva, mientras que en el &mbito de la politica
se aceptan o toleran opciones de la izquierda institucionalizada, siempre y cuando se mantengan intactas las
estructuras del capitalismo, sin importar que éstas implican la continuidad de la explotacion y la dominacién,
y, por ende, la pobreza y la desigualdad en América Latina y el Caribe.

EL PENSAMIENTO CRITICO EN AMERICA LATINA

El pensamiento critico que sostiene el marxismo en América Latina y el Caribe tiene raices importantes
en la Revolucién Rusa de 1917 y el nacimiento de la Union de Republicas Socialistas Soviéticas (URSS), asi
como a partir de una oleada de inmigrantes europeos que desde fines del siglo XIX, trajeron la experiencia
de lalucha socialista y anarquista a través de sindicatos, publicaciones y formacion de agrupaciones politicas
con estas perspectivas y, posteriormente, la fundacion de partidos comunistas. En cada pais, la influencia
tuvo caracteristicas diferentes, dependiendo de la dimension del dominio oligérquico, el intervencionismo
estadounidense y el alcance de las luchas populares.

Tras la consolidacion de la URSS vy la constitucion del Comintern, surgen, por un lado, partidos politicos
que se alinean con el estalinismo y, por el otro, una generacién de marxistas latinoamericanos separada de
los esquemas dogmaticos del socialismo soviético, destacando Mella y Mariategui y, posterior al triunfo de la

' Sobre el colapso se recomienda, entre otras, la obra de Carlos Taibo (2017), Colapso. Capitalismo terminal, transicién ecosocial,
ecofascismo, Madrid, Los Libros de la Catarata.
2 Entre otras, destacan el Buen Vivir, el Vivir Bien, el ecosocialismo, el zapatismo, el socialismo del siglo XX y el socialismo comunitario.



LOPEZ CASTELLANOS
Pensamiento critico latinoamericano en tiempos de colapso
100

revolucion cubana en 1959, Fidel y el Che, quienes se distinguen por mantener una vision apegada a sus
propias realidades, al antiimperialismo, a la tradicién de lucha de sus pueblos y, en el caso excepcional de
Mariategui, al papel de los pueblos indigenas en la revolucién socialista y los procesos de liberacion nacional.

La revolucion cubana constituye el parteaguas del pensamiento critico latinoamericano a partir de la
experiencia de ser el primer pais en lograr una revolucion que, en su radicalidad e integralidad, establece el
primer territorio en lograr su segunda independencia, construir el socialismo, y erigirse en el bastion de la
dignidad y el antimperialismo de América Latina y el Caribe. Cuba se convirtié en la principal trinchera de
lucha, trinchera que subsiste hasta hoy, con todas las problematicas del mundo actual y las dificultades
internas generadas en gran medida por el bloqueo estadounidense. Cuba, frente a la desaparicion de la
URSS y el campo socialista, la entrada de China y aun Vietnam a la economia de mercado, y la situacién
peculiar de Corea del Norte, se erige como un ejemplo de resistencia en el ambito planetario.

Pero también resulta fundamental reconocer el momento fundacional del pensamiento critico
latinoamericano y caribefio en las propias batallas por la independencia, destacando el caso particular de
Simén Bolivar y José Marti. La riqueza y el alcance de sus ideas rebasaron su época al convertirlas en
coordenadas emancipadoras de transformacion como la justicia social, la soberania y la unidad en torno al
concepto de Patria Grande. Por eso, Néstor Kohan sefiala que “el ejemplo insumiso de Bolivar nos invita a
recuperar la vocacion de poder —tragicamente olvidada o denostada por los nuevos reformismos-, la ética
inflexible y la rebeldia indémita de los viejos comuneros, los bolcheviques, los combatientes libertarios y
comunistas, los partisanos, los maquis, los guerrilleros insurgentes y todos los luchadores y luchadoras del
Tercer Mundo. Si en este Bicentenario Karl Marx anduviera por nuestros barrios, ¢no caminaria al lado
nuestro repitiendo con José Marti ‘Patria es humanidad’y llevando en el hombro, también él, su bandera de
Bolivar?”s.

Bajo este escenario, uno de los principales legados del pensamiento critico contemporaneo después de
la caida del bloque socialista europeo, se encuentra en la gestacion de diversas alternativas al capitalismo a
partir de planteamientos que superaron las visiones dogmaticas de los manuales de la URSS, considerados
por el Che como los ladrillos soviéticos que tienen el inconveniente de no dejarte pensar,* priorizando el
caracter democratico y emancipador de una nueva concepcion de socialismo, con gran énfasis en la
importancia de construir poder popular a partir de mecanismos efectivos de participacion politica, en los que
se reduzca la centralidad de las decisiones y paulatinamente se elimine la frontera entre liderazgos y
sociedad.

El halo romantico de los revolucionarios decimondnicos se traspasa a los revolucionarios del siglo
XX. Conforme se extendian por el planeta y recalaban en los paises del llamado tercer mundo, los
revolucionarios se convirtieron en guerrilleros. Fueron los forjadores de un pensamiento anti-
colonialista, anti-imperialista y de liberacion nacional. Perseguidos y combatidos, se les considerd
el enemigo interno. Sus aportaciones y sus textos fueron prohibidos. Se criminalizaron sus saberes
y se emprendié una caza de brujas. Es el ejemplo de Franz Fanon, Che Guevara o Erik Williams®.

En este sentido, América Latina y el Caribe se han convertido en una especie de laboratorio de
alternativas al capitalismo neoliberal, tanto en el plano de la estatalidad como en las experiencias de procesos
autondmicos de diversa naturaleza®. En las Ultimas décadas, en nuestra region surgieron teorias como las

3 Kohan (2013), Simén Bolivar y nuestra independencia. Una lectura latinoamericana, Buenos Aires, Amauta Insurgente Ediciones-Editorial
Yulca-Ediciones La Llamarada, p.336.

4 Dicha apreciacion forma parte de una carta que el Che le escribe a Armando Hart en 1965. La carta completa se encuentra en Hart (2005),
Marx, Engels y la condicion humana. Una visién desde Latinoamérica, Melbourne, Ocean Press, p.18.

5 Roitman (2016), La criminalizacion del pensamiento, Madrid, Escolar y Mayo Editores, p.159.

6 Al respecto, destaca el caso emblematico de los mayas zapatistas en el estado de Chiapas, México, asi como la comunidad de Cherén,
en el también estado mexicano de Michoacan. De igual forma, encontramos la experiencia del Movimiento de los Sin Tierra, en Brasil, que
a partir de la estrategia de ocupar tierras en las grandes propiedades de los latifundistas, crean estructuras auténomas al E stado.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 98-107
101

de la dependencia y la puesta en practica de diversos modelos progresistas, de izquierda y socialistas, asi
como mecanismos de integracion social como ALBA, el cooperativismo’ y el comercio justo®, el
reconocimiento a la autonomia y los derechos de los pueblos indigenas, una rica e intensa produccion cultural
descolonizadora, y una vasta produccién académica e intelectual que busca plantear soluciones teéricas y
practicas para los grandes problemas comunes.

En el terreno de las ideas, la region también ha nutrido de forma notable al pensamiento critico
contemporaneo y al andlisis marxista de la realidad. En cada pais encontramos numerosos intelectuales y
académicos que han aportado importantes trabajos, aunque seria largo mencionarlos de forma individual. De
acuerdo con Néstor Kohan, precisamente uno de esos referentes, el marxismo latinoamericano y caribefio,
el marxismo del sur global, ha logrado replantear los pardmetros de la realidad politica y econdmica que
flagela a las grandes mayorias. En clave bolivariana, sefiala lo siguiente:

En el horizonte del siglo 21 vuelve a aparecer el antiguo pero nuevo proyecto integrador de todas
las formas de lucha convergiendo en el suefio rebelde de la Patria Grande, una sola gran nacién
latinoamericana, una revolucion socialista a escala continental y mundial. Un proyecto radical cuya
nueva racionalidad histérica aspira a sembrar la diversidad multicolor de voces, luchas y rebeldias
dentro de un suelo comun de hegemonia socialista, antiimperialista y anticapitalista. No es cierto
que “desaparecio el sujeto”. jNo! El sujeto vuelve y retorna multiplicado con mucha mas fuerza (y
menos ingenuidad) que antes®.

Asi, no cabe duda que en el tiempo presente, nuestra regién nutre al mundo de alternativas teéricas y
practicas que puedan derivar en opciones viables al capitalismo neoliberal. Ademas, esa diversidad multicolor
a la que hace referencia Kohan, justo le da mayor riqueza a la experiencia latinoamericana y caribefia en
tanto el abanico resulta mas amplio.

LA OFENSIVA CONTRA EL PENSAMIENTO CRITICO

El pensamiento critico y el marxismo contemporaneo han centrado buena parte de sus esfuerzos en el
analisis y la busqueda de una ruptura estructural con los pardmetros hegeménicos societales que el
capitalismo mantiene como unico destino. Coincidiendo con Miguel Mazzeo, el desarrollo de una conciencia
minima que impacte en las sociedades actuales debe girar en torno a la comprensién de la gravedad del
colapso socioambiental, los elevados niveles del consumismo que justifican los ritmos de la produccién
capitalista, el individualismo y la competitividad multiplicados por los dogmas neoliberales, y la continuidad
del colonialismo interno explicado en clave latinoamericana por Pablo Gonzélez Casanova y Rodolfo
Stavenhagen, proyectada no solo en la aparente naturalidad de las coordenadas de la dominacion de unas
clases privilegiadas sobre las mayorias explotadas, sino en la continuidad del racismo, el clasismo y el
patriarcalismo. Sobre ello, Mazzeo sefiala que “un movimiento revolucionario, antes que una organizacion o
un conjunto de organizaciones, es un ethos vinculante, un ‘caldo de cultivo’, de alguna manera: una cultura.
Es absolutamente necesario desarrollar una concepcion general de la vida, diferente y alternativa a la de la
burguesia™®.

T El cooperativismo se ha desplegado de forma importante en diversos paises latinoamericanos. Por ejemplo, en Ecuador encontramos la
experiencia de la Cooperativa Jardin Azuayo, fundada en 1996 y que, en el presente, se ha convertido en la segunda més importante de
este pais andino.

8 La experiencia del Comercio Justo ha destacado en algunos paises centroamericanos, y basicamente se desarrolla alrededor de la
sustitucion concreta del mercado a través del comercio directo entre productores, sobre todo en el @mbito rural, bajo coordenadas de
equilibrio, respeto y solidaridad.

9 Kohan, op. cit., p.336.

10 Mazzeo, “Requisitos estratégicos”, en Omar Acha, Fernando Stratta y Miguel Mazzeo (coords) (2016), Socialismo desde abajo, Buenos
Aires, Herramienta, pp.88-89.



LOPEZ CASTELLANOS
Pensamiento critico latinoamericano en tiempos de colapso
102

En el terreno de la lucha de las ideas, es necesario sefialar que una de las principales caracteristicas en
la produccién de pensamiento critico en la region latinoamericana y caribefia, es el protagonismo y
participacion directa de los sujetos politicos de los procesos actuales, esto es, pueblos indigenas, mujeres,
campesinos, trabajadores informales, maestros, estudiantes, sindicatos, organizaciones sociales,
intelectuales y movimientos sociales, entre otros tantos actores y sectores sociales organizados, los cuales
constituyen esta enorme fuerza latinoamericana que, fuera de la logica de los partidos de la izquierda
institucionalizada, esta dando la batalla por una transformacion sistémica.

En el pensamiento critico se plantean diversas visiones en torno a la construccion de las alternativas al
orden politico, econdmico, social y cultural vigente, bajo diferentes formas de lucha. Mazzeo reflexiona sobre
iniciativas emanadas desde las clases oprimidas que impulsan la creacién de espacios propios para incidir
de forma diferenciada en la vida cotidiana, bajo una orientacion socialista. Y como puente de conexién con
el amplio abanico de fuerzas politicas y sociales que buscan otro mundo posible, plantea que “el desarrollo
de una institucionalidad propia no se contradice con las incursiones en una institucionalidad ajena con el fin
de transformarla a partir de una radical democratizacion™*".

El pensamiento critico, y sobre todo el marxismo, ha tenido que existir en un escenario mediatico en el
que las puertas estan practicamente cerradas para la critica al orden capitalista vigente y, mucho mas, para
la difusion de propuestas alternativas. Incluso en la academia y las universidades cada vez es menos
frecuente que se expongan o debatan las ideas bajo categorias como socialismo, comunismo, autonomias,
autogestion o anticapitalismo, ni se hace referencia alguna a Marx, Lenin, Gramsci, Fidel o el Che, 0 a los
actuales exponentes del pensamiento critico latinoamericano y caribefio. Sin duda, es dificil escuchar en los
programas de los monopolios mediaticos serviciales al capital y a Estados Unidos, ya sean mesas de debate
0 entrevistas, voces que cuestionen las dindmicas de la explotacion del capitalismo, el intervencionismo
estadounidense o las acciones fascistas de las derechas latinoamericanas.

Tampoco se habla de imperialismo, colonialismo o explotacion. Los contenidos del debate publico, desde
una vision liberal, se manejan sobre una superficie aparentemente neutra, con marcadas tendencias a crear
la idea de que la esfera de la politica esta reservada para una minoria, y que el orden econémico existente
es Unico e inalterable. Se trata de no cuestionarse la realidad.

Pensar trae consecuencias. Todo aquello que rompa los estandares sera incorporado a la categoria
de pensamiento subversivo. Es mas practico dejarse llevar y asumir el saber institucional, punto de
llegada de la domesticacion del conocimiento y la sumisién de la voluntad. El miedo al ejercicio
critico a la hora de construir pensamiento se traduce en una renuncia a la creacion intelectual.
Romper este circulo vicioso es un acto de compromiso politico y ético. Por el contrario, poner trabas,
perseguir y evitar que cobre fuerza es labor de la inquisicion, cuyo objetivo no es otro que la
criminalizacion del pensamiento2.

También, en el campo de la intelectualidad y la academia, el pensamiento critico es cominmente
atacado, relegado e incluso censurado. Prevalece, ademas del eurocentrismo y el gringocentrismo, una
tendencia servicial al capital y sus intereses en el amplio espectro de los debates, sobresaliendo las posturas
conservadoras y abiertamente contrarias a cualquier alternativa que cuestione al sistema capitalista. Decir lo
correcto dentro de la drbita del status quo, se traduce generalmente en reflectores constantes, becas
cuantiosas y la sorpresiva facilidad para asegurar publicaciones. Roitman sefiala acertadamente que a partir
del pensamiento sistémico y el social-conformismo,

(...) el establishment hace una propuesta de ciencia social desideologizada, axiolégicamente
imparcial, realizada por sujetos «neutros», descriptores de hechos brutos, donde se sustituye el

" Mazzeo, op. cit., p.87.
12 Roitman, op. cit., p.24.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 98-107
103

conocimiento por el dato empirico. Hoy las estadisticas, las encuestas, los estudios de mercado,
los analisis cuantitativos se han convertido en el saber validado «cientificamente». Modelos donde
la teoria se sustituye por la simulacién y la experiencia por la realidad virtual 2.

La academia se encuentra hegemonizada por codigos liberales que acotan la critica a las estructuras del
sistema, a pesar de la existencia de espacios en los que se respeta la libertad de catedra, de investigacion y
de difusion de las ideas. Los reglamentos de evaluacion de muchas instituciones académicas priorizan la
produccion de contenidos que no cuestionen el orden existente, y, en todo caso, toleran planteamientos
dirigidos a mejorar el sistema, sin que resulte incomodo para el poder. En el fondo, se trata de impulsar, y
premiar, un esquema de pensamiento en el que las ideologias sean consideradas obsoletas, con una visién
plana en el analisis alrededor de codigos conservadores que implican la preservacion de los privilegios de
las minorias, y el desprecio a la realidad de las luchas de los explotados.

SOCIALISMO O COLAPSO

A nivel mundial, la explotacién sin limites de los recursos naturales para satisfacer las necesidades de
reproduccidn del capital, el consumismo, expandido exponencialmente, y los cuantiosos beneficios que las
minorias en el poder gozan a partir de la explotacion de los trabajadores condenados a extremos niveles de
desigualdad, con miles de millones viviendo en la pobreza y sin acceso a derechos sociales fundamentales,
constituye la esencia de una realidad al parecer estatica.

Hace mas de 100 afios, Rosa Luxemburgo planteé el paradigma socialismo o barbarie. Hoy, esa vision
resulta mas extrema: socialismo o colapso, esto es, si el capitalismo continua, la vida en el planeta terminarg;
la barbarie ya la padece la humanidad de forma historica, pero el colapso significa el fin de la existencia, para
todo ser vivo. En el colapso, hasta la barbarie desaparece. No habra posibilidad de salvar nada. El cambio
climatico en curso, reflejado en el deshielo de los polos, la elevacién de la temperatura planetaria y la extincion
de las especies, entre otras grandes manifestaciones, constituye sélo un ejemplo de lo que se esta
configurando como inevitable.

En la Cumbre de Rio, en 1992, Fidel Castro advertia sobre la urgencia de cambiar el orden econémico
internacional porque mafiana sera demasiado tarde para hacer lo que debimos haber hecho hace mucho
tiempo.™ Nadie lo escucho. Hoy existen iniciativas de diverso tipo que alertan sobre la crisis ambiental en la

'3 Roitman, op. cit., p.91.

14 Resulta muy pertinente incluir de forma integra este historico discurso por la fuerza de los planteamientos, breve pero contundente: “Sr.
Presidente de Brasil, Fernando Collor de Mello; Sr. Secretario General de Naciones Unidas, Butros Ghali; Excelencias:

Una importante especie bioldgica esta en riesgo de desaparecer por la rapida y progresiva liquidacion de sus condiciones naturales de vida:
el hombre.

Ahora tomamos conciencia de este problema cuando casi es tarde para impedirlo.

Es necesario sefialar que las sociedades de consumo son las responsables fundamentales de la atroz destruccion del medio ambiente. Ellas
nacieron de las antiguas metrépolis coloniales y de politicas imperiales que, a su vez, engendraron el atraso y la pobreza que hoy azotan a
la inmensa mayoria de la humanidad. Con sélo 20% de la poblacién mundial, ellas consumen las dos terceras partes de los metales y las
tres cuartas partes de la energia que se produce en el mundo. Han envenenado los mares y rios, han contaminado el aire, han debilitado y
perforado la capa de ozono, han saturado la atmésfera de gases que alteran las condiciones climaticas con efectos catastréficos que ya
empezamos a padecer.

Los bosques desaparecen, los desiertos se extienden, miles de millones de toneladas de tierra fértil van a parar cada afio al mar. Numerosas
especies se extinguen. La presion poblacional y la pobreza conducen a esfuerzos desesperados para sobrevivir aun a costa de |a naturaleza.
No es posible culpar de esto a los paises del Tercer Mundo, colonias ayer, naciones explotadas y saqueadas hoy por un orden econémico
injusto.

La solucion no puede ser impedir el desarrollo a los que mas lo necesitan. Lo real es que todo lo que contribuya hoy al subdesarrollo y la
pobreza constituye una violacién flagrante de la ecologia. Decenas de millones de hombres, mujeres y nifios mueren cada afio en el Tercer
Mundo como consecuencia de esto, mas que en cada una de las dos guerras mundiales. El intercambio desigual, el proteccionismo y la
deuda externa agreden la ecologia y propician la destruccion del medio ambiente.

Si se quiere salvar a la humanidad de esa autodestruccion, hay que distribuir mejor las riquezas y tecnologias disponibles en el planeta.
Menos lujo y menos despilfarro en unos pocos paises para que haya menos pobreza y menos hambre en gran parte de la Tierra. No mas



LOPEZ CASTELLANOS
Pensamiento critico latinoamericano en tiempos de colapso
104

que se encuentra el planeta, pero pocos plantean la necesidad de sustituir el sistema, la mayoria niega o
desconoce que la causa del problema esta en el modo de produccion capitalista que afecta a los seres
humanos y la satisfaccion de sus necesidades basicas.

Si la muerte es inherente al sistema hegemonico a través de procesos como la guerra, el ecocidio
es un rasgo fundamental de las relaciones de dominacion, matando la vida y lo que vive en la
busqueda de la ganancia. Para superar la debacle medioambiental, es urgente pensar en
estructuras fuera del capitalismo e incorporar una racionalidad ambiental que permita entender que
el problema es provocado por la voracidad de acumulacion infinita y no por la actividad humana en
general's,

De forma particular, hay que sefialar que el ecosocialismo plantea la sustitucion del sistema capitalista a
partir de una vision que “no solo apunta a una transformacion de las relaciones de produccién, a una mutacién
del aparato productivo y de los modelos de consumo dominantes, sino también a crear un nuevo paradigma
de civilizacion, en ruptura con los fundamentos de la civilizacion capitalista/industrial occidental moderna™6.

El cambio climatico en curso, en el que los ecosistemas sufren devastaciones de forma permanente
como sucede, por ejemplo, en la mineria a cielo abierto que implica tanto un elevado consumo de agua, como
la contaminacion de rios y lagos con cianuro, mercurio y otros toxicos, es la expresion mas contundente del
colapso que ha impuesto el capitalismo en el planeta. Ello no solo se traduce en el dafio a la naturaleza sino
en la salud de los seres vivos. Para el caso de los humanos, han aumentado enfermedades graves derivadas
de esos contaminantes en las comunidades rurales aledafias a los territorios de explotacion minera. El
antrop6logo Paul Hersch explica que para la extraccion de un gramo de oro, se requieren 4 toneladas de
roca, 380 litros de agua, 43.6 kilowatts de electricidad, 2 litros de gasolina, 1.1 kilogramos de explosivos y
850 gramos de cianuro. “En el caso ilustrativo de Carrizalillo, en Guerrero, cada afio se extraen 10.7 toneladas
de oro y se dejan a cambio 17,000 toneladas de desechos tdxicos, capaces de contaminar amplias regiones
por siglos™"7.

Es un circulo vicioso hegemonizado por los parametros del consumismo capitalista como patron de vida
y realizacién humana, en el que la produccién de las mercancias esta concebida para darles una corta
duracién y ser rapidamente desechadas. El fetiche en su maxima expresion. De acuerdo con Phillippe
Paumier, “la durabilidad de un producto dejé de ser la cualidad deseada por los nuevos consumidores, dando
lugar a la innovacion técnica o el design, y asi, en vez de priorizar la adquisicion de mercancias durables, el
consumidor moderno, avido de novedades, desea también satisfacer la expectativa de adquirir mercancias
con funciones y estilos innovadores en cada nuevo modelo; combinado con el hecho de que necesariamente
se volveran obsoletas en un corto espacio de tiempo™'.

transferencias al Tercer Mundo de estilos de vida y habitos de consumo que arruinan al medio ambiente. Hagase mas racional la vida
humana. Apliquese un orden econémico internacional justo. Utilicese toda la ciencia necesaria para un desarrollo sostenido sin
contaminacion. Paguese la deuda ecoldgica y no la deuda externa. Desaparezca el hambre y no el hombre.

Cuando las supuestas amenazas del comunismo han desaparecido y no quedan ya pretextos para guerras frias, carreras armamentistas y
gastos militares, ¢qué es lo que impide dedicar de inmediato esos recursos a promover el desarrollo del Tercer Mundo y combatir la amenaza
de destruccion ecoldgica del planeta?

Cesen los egoismos, cesen los hegemonismos, cesen la insensibilidad, la irresponsabilidad y el engafio. Mafiana serd demasiado tarde
para hacer lo que debimos haber hecho hace mucho tiempo.

Gracias”.

Fernandez y Solis (comps.) (2012), El derecho de la humanidad a existir. Seleccion de reflexiones del Comandante en Jefe Fidel Castro
Ruz sobre el desarrollo sostenible, La Habana, Instituto Cubano del Libro/Editorial Cientifico-Técnica, pp.1-3.

15 César Daniel Diego Chimal, “La superacion del capitalismo de la barbarie como condicién para la vida’, en Pensar a Contracorriente.
Concurso Internacional de Ensayo XV, La Habana, Editorial de Ciencias Sociales, 2018, p.329.

16 Lowy (2014), Ecosocialismo. La alternativa radical a la catastrofe ecologica capitalista, China, Ocean Sur, p.4.

17 Paul Hersch Martinez (2014), Patrimonio Biocultural y Megamineria: Un Reto Miltiple, México, INAH, p.14. http://defiendelasierra.orgiwp-
content/uploads/2015/PV-13-7previo.pdf

'8 Phillipe Paumier Layrargues, “Politicas de gestion y educacion ambiental en la economia’, en Pensar a Contracorriente. Concurso
Internacional de Ensayo XIlI, La Habana, Editorial de Ciencias Sociales, 2016, pp.280-281.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 98-107
105

Y la maquinaria del capital que ampara esta dindmica de produccién, no tolera los sefialamientos que se
generan desde la ciencia comprometida con el medio ambiente a partir de la critica a la fuente fundamental
de su destruccién. Las grandes empresas impulsan el discurso del capitalismo verde, el cual justifica
mantener los ritmos de la produccién amparados en elaboradas normas ambientales que, en esencia, no
alteran los devastadores efectos en la naturaleza ni mucho menos la exacerbacion del consumismo
depredador.

Por eso es importante insistir, desde la 6ptica del marxismo, en que el funcionamiento del sistema
capitalista sigue anclado en la explotacién del hombre por el hombre, y en la sobreexplotacién de la
naturaleza, proceso en el cual la hegemonia de la clase dominante se sustenta en una relacién societal que
asegura la reproduccién de sus dinamicas de bienestar a costa de la pobreza estructural de las mayorias.
“Desde el mercantilismo al neoliberalismo, la l6gica dominante divide a quienes pueden explotar entre
quienes pueden ser explotados. Pasando por designios divinos hasta la capacidad tecnolégica, las clases
dominantes han construido una estructura que los ubica como los poseedores de lo natural, y que naturaliza
esa relacion de poder, sustentados en una racionalidad instrumental™*®.

En este contexto de colapso ecosocial, el pensamiento critico y la concepcidn marxista juegan un papel
decisivo. Se trata de seguir demostrando las raices de los problemas, la explotacion y las injusticias. Sin
dogmatismos de por medio, esta vision tiene la responsabilidad de continuar con el anlisis cientifico de las
relaciones sociales, del modo de produccién capitalista y de las alternativas politicas, econdmicas, sociales
y culturales que confluyan en una oportunidad real en defensa de la humanidad.

UN FUTURO INCIERTO

A pesar de las grandes aportaciones que se hacen desde el pensamiento critico y las diversas visiones
del marxismo latinoamericano, el escenario de la batalla de las ideas no presenta buenos augurios. En la era
de la supremacia tecnolégica, los valores neoliberales han logrado afianzarse frente a los planteamientos
emancipadores. Con todo y las indiscutibles demostraciones de toma de conciencia y acciones politicas
desplegadas en diversos paises latinoamericanos y caribefios, amplios sectores de las sociedades de la
region se mantienen en el pasmo ideoldgico, en la apatia y el conformismo. Sin ignorar las condiciones de
sobrevivencia a las que estan sometidas, también es real el desprecio hacia las visiones criticas que sefialan
las causas estructurales de la pobreza y la seria posibilidad del colapso planetario.

A pesar de la resistencia del pensamiento critico, no podemos ignorar la progresiva consolidacion de una
corriente ultraconservadora a nivel mundial, no sélo representada por personajes como Trump o Bolsonaro,
sino por partidos y sectas que reivindican lo mas retrogrado de la derecha, arraigada en profundas nociones
racistas, xendfobas, religiosas y ultranacionalistas. La ofensiva imperial que Estados Unidos ha desarrollado
en el siglo XXI, ha tenido gran impacto en el sabotaje y/o la destruccion de alternativas, en el uso de los
mecanismos multilaterales como instrumento de legitimacion del intervencionismo y en la consolidacién del
discurso neoliberal a partir de una supuesta uniformidad de la opinion publica.

El poder mediatico hegeménico, en el que convergen los intereses de las élites politicas y econdmicas
transnacionalizadas y los supuestos comunicadores, cumple una funcién esencial en limitar el derecho a la
informacion y la libertad de expresidn del pensamiento critico. Frente a ello habra que desplegar una
estrategia de andlisis que descubra los subterfugios discursivos que instrumentan los medios de
comunicacion para legitimar el orden social, naturalizar la desigualdad y la pobreza, y el consumismo como
practica que igualmente reproduce la competencia, el racismo, el clasismo y alienta un pensamiento
conformista y acritico de la realidad.

19 César Daniel Diego Chimal, op. cit., p.327.



LOPEZ CASTELLANOS
Pensamiento critico latinoamericano en tiempos de colapso
106

Pensamos en un futuro incierto ante las grandes reservas que el capital tiene en sus mdltiples
representantes y operadores politicos, econdmicos y culturales alrededor del mundo. Es una batalla desigual,
sin duda. Son tiempos aciagos. Por sobre todo, el pensamiento critico debe mantener la firmeza y la claridad
necesarias ante tales desafios.

BIBLIOGRAFIA
ACHA, O., STRATTA, F.y MAZZEO, M. (coords) (2016), Socialismo desde abajo, Buenos Aires, Herramienta.

ARIZMENDI, L.y BEINSTEIN, J. (2018), Tiempos de Peligro: Estado de Excepcion y Guerra Mundial, México,
UAZ-Plaza y Valdés.

DAIBER, B. y HOUTART, F. (compiladores) (2012), Un paradigma poscapitalista: el bien comin de la
humanidad, Panama, Ruth Casa Editorial.

FERNANDEZ, A.y SOLIS, M. (comps.) (2012), El derecho de la humanidad a existir. Seleccién de reflexiones
del Comandante en Jefe Fidel Castro Ruz sobre el desarrollo sostenible, La Habana, Instituto Cubano del
Libro/Editorial Cientifico-Técnica.

HART, A. (2005), Marx, Engels y la condicion humana. Una vision desde Latinoamérica, Melbourne, Ocean
Press.

HERSCH MARTINEZ, P. (2014), Patrimonio Biocultural y Megamineria: Un Reto Miltiple, México, INAH.

KOHAN, N. (2003), Marx en su (Tercer) Mundo. Hacia un socialismo no colonizado, La Habana, Centro de
Investigacion y Desarrollo de la Cultura Juan Marinello.

KOHAN, N. (2013), Simén Bolivar y nuestra independencia. Una lectura latinoamericana, Buenos Aires,
Amauta Insurgente Ediciones-Editorial Yulca-Ediciones La Llamarada.

LOPEZ CASTELLANOS, N. (2012), Perspectivas del socialismo latinoamericano en el siglo XXI, México,
Ocean Sur.

LOPEZ Y RIVAS, G. (2010), Antropologia, etnomarxismo y compromiso social de los antropélogos, México,
Ocean Sur.

LOWY, M. (2014), Ecosocialismo. La alternativa radical a la catastrofe ecolégica capitalista, China, Ocean
Sur.

MAZZEO, M.L. (2013), El socialismo enraizado. José Carlos Mariategui: vigencia de su concepto de
“socialismo practico”, Peru, FCE.

MAZZEO, M.L. (2016). Pensar a Contracorriente. Concurso Internacional de Ensayo XlIl. La Habana, Editorial
de Ciencias Sociales.

MAZZEO, M.L. (2018). Pensar a Contracorriente. Concurso Internacional de Ensayo XV. La Habana, Editorial
de Ciencias Sociales.

ROITMAN, M. (2003), EI pensamiento sistémico. Los origenes del social-conformismo, México, Siglo XXI-
CIICH-UNAM.

ROITMAN, M. (2016), La criminalizacion del pensamiento, Madrid, Escolar y Mayo Editores.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 98-107
107

TAIBO, C. (2017), Colapso. Capitalismo terminal, transicion ecosocial, ecofascismo, Madrid, Los Libros de la
Catarata.

BIODATA

Nayar LOPEZ CASTELLANOS: Politdlogo y latinoamericanista. Profesor Investigador del Centro de Estudios
Latinoamericanos de la Facultad de Ciencias Politicas y Sociales de la UNAM, del cual es coordinador.
Miembro del SNI. Director de CariCen. Revista de Andlisis y Debate sobre el Caribe y Centroamérica.
Responsable del proyecto Papiit IN307318 El Gran Caribe: geopolitica, procesos de integracion y proyectos
alternativos. Coordinador del Grupo de Trabajo de CLACSO Marxismos y resistencias del Sur global. Entre
otros, autor de los libros Nicaragua, avatares de una democracia pactada (UCA, Nicaragua, 2013) y
Perspectivas del socialismo latinoamericano en el siglo XXI (Ocean Sur, México, 2012); y coordinador de los
libros colectivos Geopolitica e integracion en el Gran Caribe. Alcances y desafios (La Biblioteca-UNAM, 2019)
y Procesos migratorios en la Centroamérica del siglo XXI (La Biblioteca-UNAM, México, 2018). MAIL:
nayarlp@hotmail.com



0

) UNIVERSIDAD

DEL ZULIA

A.RTICULOS

ISSN 1316-5216 / ISSN-e: 2477-9555

Serbilu

= B Ecariosy Repositorio Académico

Biblioteca Digital

’ UTOPIA Y PRAXIS LATINOAMERICANA. ANO: 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 108-124
REVISTA INTERNACIONAL DE FILOSOFIA Y TEORIA SOCIAL
L CESA-FCES-UNIVERSIDAD DEL ZULIA. MARACAIBO-VENEZUELA.

Acerca del fetichismo de la ley
On law’s Fetishism

Miguel Angel ROSSI
mrossi@orien-sistemas.com
Universidad de Buenos Aires. Argentina
CONICET, IES y PPaat

RESUMEN

La propuesta de nuestro articulo atiende a la
problematica de la fetichizacion de la ley a partir de las
hermenéuticas de dos vertientes, que lejos de
contraponerse, se enriquecen mutuamente. La primera
vertiente, pone el acento en la tradicion filosofica y
psicoanalitica y toma como punto de partida al
pensamiento kantiano, especialmente en lo que
respecta al formalismo de la ley, cristalizado en el
imperativo categérico moral kantiana y sus implicancias
en lo que respecta a la politica. En tal sentido, sera
central como parte nodal del trabajo, las criticas que
dicho formalismo recibiran de Adorno, Hegel y Lacan.
La segunda vertiente, vinculada a la reflexién teoldgica-
biblica, tomara especificamente el aporte crucial de
Franz Hinkelammert a partir de analizar un mito
fundante como lo es el célebre pasaje biblico del
sacrificio de Abraham y cémo aquel fue leido por la
tradicion y reactualizado por la Teologia de Pablo de
Tarso, especialmente a partir del analisis de un célebre
fragmento de la carta paulina a los Romanos.
Palabras clave: Adorno; Hegel, Hinkelammert;
Imperarativo Categorico; Kant; Lacan.

Recibido: 18-11-2019 e Aceptado: 15-02-2020

Este trabajo esta depositado en Zenodo:
DOI: http://doi.org/10.5281/zenodo.3740090

ABSTRACT

The aim of this article is to explore the problem
regarding the fetishization of law by examining the
hermeneutics of two traditions that, far from being
opposed, mutually enrich each other. The former puts
forward both philosophical and psychoanalitical
traditions, addressing Kantian thought, particularly with
respect to law’s formalism, illustrated in the categorial
imperative and its implications on politics. Therefore,
we will stress the relevance of the different critics such
formalism received from Adorno, Hegel and Lacan. The
latter, linked to a theological-biblical thought, will take
into account Franz Hinkelammert's crucial contribution,
analyzing Abraham’s sacrifice myth, which was
interpreted by the tradition, and updated by Pablo de
Tarso’s Theology, especially stydying a well-known
passage from the paulin letter to the Romans.

Keywords: Adorno; Hegel; Hinkelammert; Kant;
Categorical Imperative; Lacan.

Utopia y Praxis Latinoamericana publica bajo licencia Creative Commons Atribucion-No Comercial-Compartir Igual 4.0 Internacional
(CC BY-NC-SA 4.0). Mas informacion en https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es_ES

Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 108-124
109

INTRODUCCION

La propuesta de nuestro articulo atiende a la problematica de la fetichizacion de la ley a partir de las
hermenéuticas de dos vertientes; vertientes que lejos de contraponerse se enriquecen mutuamente. La
primera de ellas pone el acento en la tradicion filoséfica y psicoanalitica y toma como punto de partida al
pensamiento kantiano, especialmente en lo que respecta al formalismo de |a ley cristalizado en el imperativo
categorico y a sus implicancias en la politica. En este sentido sera clave repasar las criticas propinadas por
Adorno, Hegel y Lacan. Por su parte, la segunda vertiente se sustenta en el aporte de Franz Hinkelammert,
mas precisamente en el analisis de un mito fundante como lo es el célebre pasaje biblico del sacrificio de
Abraham. En este marco, se vera como fue leido por la tradicion y reactualizado por la teologia de Pablo de
Tarso, especialmente en un célebre fragmento de la carta a los Romanos.

ACERCA DEL FORMALISMO DE LA LEY KANTIANA

Resulta ya de conocimiento basico de cualquier introduccion a filosofia presentar a la ética kantiana como
una ética formal y autonoma en vistas de contraponerla a las diversas éticas materiales y heterénomas en la
que la ética aristotélica juega un rol central. Pero seria imposible entender la ética kantiana plenamente sin
tomar en consideracion la emergencia de la modernidad y su produccién de sentidos, pues la sola referencia
al concepto de autonomia individual en su absoluta referencia ontologica, que es capaz de ser la fuente de
toda accién moral, juridica y politica, sumandole el requisito de lo formal, en una suerte de vaciamiento
heteronomo, fuertemente vinculado a la tradicion o tradiciones, son pruebas suficientes de que todas las
categorias tedricas no pueden pensarse sin su inscripcion epocal. Vayamos entonces a una breve
caracterizacion de la ética kantiana.

Sin duda alguna, una de las categorias nodales, sin las cuales no se puede pensar la ética kantiana, es
la de voluntad', una voluntad que si queremos efectuar una descripcion adecuada estara constituida, segun
Kant, por una dimension centrada en la razén y otra dimension focalizada en las inclinaciones. Con respecto
alas inclinaciones, dicho pensador sostendré que las mismas son siempre subjetivas y empiricas, motivo por
el cual invalidara que de aquellas pueda inferirse una ley universal, quedando asi solo la dimension racional,
pero en su sentido mas formal, como Unica legisladora. Pues de lo que se trata es que la razon determina a
la voluntad a partir del vaciamiento de todo tipo de inclinaciones.

Ni en el mundo, ni, en general, tampoco fuera del mundo, es posible pensar nada que pueda
considerarse como bueno sin restriccién, a no ser tan s6lo una buena voluntad” y un poco mas
adelante Kant afirmara: “La buena voluntad no es buena por lo que efectue o realice, no es buena
por su adecuacion a alcanzar algun fin que nos hayamos propuesto: es buena s6lo por el querer, es
decir, es buena en si misma"2.

Si realizaramos una mirada rapida por la tradicién de la teoria y filosofia politica anterior a Kant, nos
encontramos al menos con dos matrices fundamentales. La matriz griega (Platon y Aristételes) que pone el
acento en las partes del alma3 para establecer un criterio de ley y gobernabilidad. Segun tal matriz habria un

1 Independientemente de las multiples tradiciones que pueblan la historia y actualidad de la filosofia, sin duda alguna, hay dos tradiciones
muy constitutivas. Una que pone el acento en la razén y la otra que hace hincapié en la voluntad. Tradiciones que muchas veces han sido
antagénica y otras tantas complementarias, si bien con cierta hegemonia de algunas de las dos categorias. Es claro que, en el caso de
Kant, no sin cierta influencia rousseaniana en lo que respecta a su categoria de voluntad general, el pensador aleman pone el acento en
una nocion de voluntad determinada por la razén. Asimismo, y en conexion con la tradicion medieval, Kant entiende a la voluntad como la
facultad del querer y la sede del libre arbitrio.

2 Kant, I. (1983) Fundamentacién de la Metafisica de las Costumbres. Madrid, Espasa-Calpe, coleccion Austral, p. 28.

3 Si bien no forma parte de este articulo ahondar en la diferenciacion de Platon y Aristoteles con respecto a la nocion de alma, es importante
sefialar que hay diferencias profundas. Una de ellas, es que mientras el filésofo ateniense se orienta mas por un criterio metafisico, ya que



ROSSI
Acerca del fetichismo de la ley
110

aspecto racional, un aspecto irascible y un aspecto concupiscible. Claro esta, y de eso dependera los
regimenes correctos de gobierno, que el aspecto apetecible y el concupiscible* se subordinen a la razén.
Mas alla de todas las criticas que pueden efectuarse a este modelo, lo cierto es que para los griegos lo
importante era mantener las jerarquias de estas tres partes, pero jamas anular a las mismas, pues son
aspectos necesarios de la vida. Incluso en Aristoteles puede observarse la gran relevancia que se le asigna
al deseo humano, basta mencionar la clasica cita con que inicia su Metafisicas, a saber, todos los hombres
desean conocer, y que en el primado de la ética y la politica, pero también de la filosofia primera, se formularia
bajo la idea de todos los hombres desean ser felices, siendo la felicidad el fin natural al que todos tendemos.

Pasando a la emergencia de la primera modernidad, tanto en su vertiente contractualista (Hobbes, Locke
y Rousseau) como en la vertiente gnoseoldgica de Descartes, se pone el acento en la nocion de individuo.
Por ende, suele tomarse al cogito cartesiano como la primera certeza de la Modernidad. Asimismo, tengamos
presente que la unidad de andlisis y el fundamento del contrato que nos hace ingresar en una sociedad
politica es el individuo. Pero lo interesante es como desde el contractualismo las inclinaciones humanas
ocuparan un rol central, siendo la razon, en cierto sentido, un instrumento de aquellas. Por ende, el
pensamiento de Hobbes ser4 el ejemplo por antonomasia, especialmente cuando hace del miedo a la muerte
violenta la primera causa que motiva la entrada en la politicidad.

En resumen, se trata de subordinar los aspectos inferiores del alma a la manera griega o de dar primacia
a alguna inclinacién y buscar una légica racional que nos posibilite cierta seguridad, pero sin erradicar tales
inclinaciones. Por esa razon una de las criticas de Kant a Hobbes es que el hombre en estado politico no
gana en moralidad, ya que no hay ningln tipo de transformacion alli.

En el caso de Kant, de lo que se trataria es justamente de excluir, no de subordinar, todo tipo de
inclinaciones para asi quedarnos solo con el aspecto racional. En este sentido, tengamos en cuenta que para
dicho pensador tanto la moral como el derecho procederan exclusivamente de la parte racional que denomina
también, en muchas oportunidades, trascendental. Si bien no es nuestra intencion ahondar en la diferencia
entre la moral y el derecho, no podemos dejar de mencionar aqui al menos dos diferencias: 1) que la moral
legisla intenciones con la cual es el propio sujeto el que se reprime internamente, no en vano Freud asimila
al Imperativo categérico kantiano con la categoria de superyd® y 2) que el derecho legisla conductas,
mentadas esencialmente desde la idea de espacialidad, de ahi el concepto de libertad negativa’.

Otra diferencia decisiva es que en el derecho Kant sostiene que alguien puede obrar con finalidades
patologicas y no necesariamente morales, como es, por caso, el miedo al castigo. Asi se entiende el motivo

el alma en su verdadero retorno pude subsistir sin el cuerpo, de hecho, aquel fue pensado como una céarcel, en el Estagirita el registro es
mucho méas biolégico, pues se toma al animal, en este caso al humano, pero no es el Unico, como unidad sustancial de cuerpo y alma,
incluso al alma como lo que informa el cuerpo, con lo cual para muchos célebres comentadores, la eternidad solo era pensada por el
Estagirita para la especie pero no para los individuos. No obstante, en lo que respecta a la matriz de sujecion del cuerpo respecto al alma o
las partes del alma para pensar los regimenes politicos correctos, no habria grandes diferencias.

4 Tal caracterizacion es mas platonica que aristotélica. La misma puede encontrase en el libro IV de Republica cuando Platdn relaciona las
partes del Alma con las partes de su polis ideal. Justamente tiene que incorporar la parte irascible como aspecto central de los guardianes,
y legitimar la timocracia como régimen de gobierno, que es el gobierno de Esparta. Sabido es que Platén era un gran admirador de Esparta,
con lo cual dicho régimen no tiene la excelencia de los regimenes correctos, como la aristocracia y la monarquia, que se vinculan con la
parte racional del alma, pero tampoco se vincula con los regimenes incorrectos vinculados a la parte apetecible del alma, como la oligarquia,
la democracia y la tirania.

5 Término posterior a Aristételes, pues el Estagirita se referia a este tipo de saber como Filosofia 'y a veces como teologia.

6 En El malestar en la cultura, Freud sostiene que “sélo sobreviene un cambio importante cuando la autoridad es interiorizada por la
instauracion de un superyé. Con ello los fenémenos de la conciencia moral son elevados a un nuevo grado (estadio); en el fondo, inicamente
entonces corresponde hablar de conciencia moral y sentimiento de culpa. En este momento desaparece la angustia frente a la posibilidad
de ser descubierto; y también, por completo, el distingo entre hacer el mal y quererlo; en efecto, ante el supery6 nada puede ocultarse, ni
siquiera los pensamientos”. Freud, Sigmund (1992) “El malestar en la cultura”. Obras completas, vol. 21. Buenos Aires, Amorrortu). No
obstante, una diferencia profunda entre Kant y Freud es que aquel nunca llegd a pensar en la génesis de la conciencia moral a partir de la
exterioridad, sino que partia de un factum a la manera de una facultad del individuo. De ahi también la idea de autonomia.

7 Al respecto, resulta muy ilustrativa la siguiente definicion de Kant acerca del Derecho Publico: “El derecho es la limitacion de la libertad de
cada uno a la condicién de que esta libertad concuerde con la libertad de todos, en tanto esa concordancia es posible segin una ley
universal; y el derecho publico es el conjunto de las leyes externas que hacen posible tal concordancia” Kant, I. (1984) Teoria y Praxis.
Buenos Aires, Leviatan, p. 40.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 108-124
111

por cual postula que cuando el derecho es fuerte se puede tener una republica de demonios, pues no
importaran las intenciones sino solo las conductas.

Pero regresando a la cuestion de la razon y de las inclinaciones, Kant dira que hay inclinaciones
conformes a la razon e inclinaciones® contrarias a ella. Resulta facil deducir que las primeras son acciones
moralmente neutras y las segundas acciones inmorales. Siendo lo definitivo que una accion se considere
moral solo si opera por razon o, mejor dicho, por el deber. Como se sabe, la apelacion kantiana a la nocién
de deber es introducida para contraponer toda voluntad humana a la voluntad divina o santa®, en donde
precisamente el querer de la voluntad coincidiria espontdneamente con la ley. De esta forma se deduce, y
esta es una de las criticas que Lacan le realizara a Kant, que la Unica manera de saber que estoy cumpliendo
una ley moral es a través de la contraposicion con las inclinaciones. De ahi que Kant al preguntarse en dénde
reside el principio moral afirme categéricamente lo siguiente:

No Puede residir sino en el principio de la voluntad, prescindiendo de los fines que puedan realizarse
por medio de la accion, pues la voluntad, puesta entre su principio a priori, que es formal, y su resorte
a posteriori, que es material, se encuentra, por decirlo asi, en una encrucijada, y como ha de der
determinada por algo, tendra que ser determinada por el principio formal del querer en general,
cuando una accion sucede por deber, puesto que todo principio material le ha sido sustraido™0.

Al respecto es central la acotacion efectuada por Gustavo Robles:

El concepto de voluntad es, entonces, el centro de la ética kantiana. Lo que hace buena a esa
voluntad es el respeto a la ley de la razén expresada en la conciencia moral, que solo es posible
porque esa voluntad pertenece a un mundo inteligible no determinable completamente por lo
empirico™.

Y a posteriori Kant introduce la formulacion del Imperativo categorico:

Como he sustraido la voluntad a todos los afanes que pudieran apartarla del cumplimiento de una
ley, no queda méas que la universal legalidad de las acciones en general; que debe ser el Unico
principio de la voluntad; es decir, yo no debo obrar nunca mas que de modo que pueda querer que
mi méxima deba convertirse en ley universal. Aqui es la mera legalidad en general —sin poner por
fundamento ninguna ley determinada a ciertas acciones— la que sirve de principio a la voluntad, y
tiene que servirle de principio si el deber no ha de ser por doquiera una vana ilusién y un concepto
quimérico?2.

Si analizamos el imperativo categérico es importante destacar algunos aspectos. En primer lugar, en su
formulacion se deja en claro que el terreno de la ética se vincula enteramente a la cuestion del obrar, es decir,
de la accion. En segundo lugar, aparece la nocion de autonomia de la cual proviene la maxima, entendiendo
por la misma, en los propios términos de Kant, todo principio subjetivo del querer. Y, en tercer lugar, un querer
que esa maxima se transforme en ley universal, vale decir, que de lo subjetivo pasemos a lo universal u
objetivo.

8 Incluso Kant hace mencién a inclinaciones por motivaciones inmediatas y por inclinaciones mediatas.

9 “La voluntad divina y, en general, para una voluntad santa, no valgan los imperativos: el deber ser no tiene lugar aqui adecuado porque el
querer ya de suyo coincide necesariamente con la ley. Por eso son los imperativos solamente férmulas para expresar la relacion entre las
leyes objetivas del querer en general y laimperfeccion subjetiva de la voluntad de tal o cual ser racional; verbigracia, de la voluntad humana”.
(Kant: 1983, Op. Cit, p. 61).

10 Kant (Op. Cit., p. 38).

11 Robles, Gustavo (2018) “Kant, Adorno y la critica al sujeto moral”. En: Casuso, Gianfranco; Serrano, Justo (eds.) Las armas de la critica.
Barcelona, Anthropos. En Memoria Académica. Disponible en:http://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/libros/pm.689/pm.689.pdf, p.271.

12 Kant (Op. Cit., p. 41).



ROSSI
Acerca del fetichismo de la ley
112

Una vez establecido los aspectos mas nodales de la ética kantiana, si bien de modo escueto, es menester
profundizar en algunas de las criticas que se le hicieron en el transcurrir de la filosofia, comenzando por
Adorno, quien nos va permitir retrotraernos a Hegel y concluir luego con Lacan.

LA CRITICA DE ADORNO AL IMPERATIVO CATEGORICO KANTIANO

El objetivo de este apartado es tomar algunos aspectos de la critica que realiza Adomo a la ética kantiana
tal cual se desarrolla en su trabajo intitulado Problemas de la filosofia moral. Nos concentraremos
especificamente en su leccidn 14 para dar cuenta de la caracterizacién que alli se efecttia del Imperativo
Categérico.

Un primer punto a tener en cuenta reside en la hermenéutica que el exponente de la Escuela de Francfort
realiza de la ley moral kantiana, la cual es interpretada siempre en términos de dominio de la naturaleza,
tanto en sentido externo, cuestion que en la dialéctica de la llustracion’ estard mas que presente, como de
la naturaleza interna. Pues tengamos presente que en el contexto kantiano todavia se sigue pensando una
antropologia de la naturaleza humana. Asi, y a pesar de las grandes diferencias entre la Critica de la Razdn
Pura y la Critica de la Razén Practica, habria un elemento fuertemente en comin: la pulsién humana de
dominio que conlleva la reduccién de todo lo existente al despotismo de la unidad a partir de un sujeto
trascendental.

En lo que atafie al segundo tipo de dominacion (la naturaleza interna), Adomo aclara que esta tendencia
a negar los impulsos ha sido una constante en la historia de la filosofia en su linea hegemoénica desde la
antigiiedad, incluso el propio Freud puntualizd que la nocién de cultura supone la renuncia a cierta
satisfaccion pulsional. En los propios términos del filésofo aleman:

La diferencia que él establece (se refiere a Freud) es entre dos formas de renunciamiento a los
instintitos. Por un lado, como represién, esto es un comportamiento que no atiende a este
renunciamiento, sino que desplaza los impulsos al inconsciente y produce en su lugar un tipo
problematico y precario de satisfaccion sustitutiva, y por otro lado, como renunciamiento consciente
en el que también el comportamiento impulsivo es colocado bajo el primado de la razon. Esto es
muy similar a lo que sucede en la ética kantiana, de modo que si se fijan en este punto decisivo
veran que en relacion al control de los impulsos coinciden tanto lo extremadamente antipsicologista
ética kantiana y el extremo psicologismo, o si lo prefieren, la extremadamente psicoldgica teoria de
Freud'.

Paso seguido, Adorno introduce el argumento de la autoconservacion, cuestion muy presente en el
fundador del psicoanalisis, tanto en lo que atafie a las pulsiones de autoconservacion como a la dialéctica
entre el principio de placer y el principio de realidad, pero que también resulta una categoria recurrente en la
historia de la teoria y filosofia politica. Por ende, el iusnaturalismo moderno aparece como un fiel reflejo de
lo que estamos diciendo, pues basta pensar a Hobbes como uno de los pensadores mas claros en connotar
que la primera ley natural consiste en preservar en el ser. Otro tanto podria decirse de Spinoza e incluso del
propio Kant. Razon por la cual Adorno hace suya una cita de la Critica del Juicio, mas especificamente del
paragrafo 64, en se sostiene, en palabras del propio Adorno, “que los organismos parecen estar construidos

13 “El iluminismo es totalitario. En la base del mito el lluminismo ha sido siempre antropomorfismo, la proyeccion de los subjetivo sobre la
naturaleza. (...) El iluminismo reconoce a priori, como ser y acaecer sdlo aquello que se deja reducir a una unidad; su ideal es el sistema,
del cual se deduce todo y cualquier cosa. En eso no se distinguen sus reversiones racionalistas y empiristas (...) La multiplicidad de las
figuras queda reducida a la posicién y el ordenamiento, la historia al hecho, las cosas a la materia”. Horkheimer; Adorno (1987) Dialéctica
de la llustracion. Madrid, Trotta, p. 1.

14 Adorno, Theodor W. (2019) Problemas de Filosofia moral. Buenos Aires, Las cuarenta, p. 257.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 108-124
113

segun el propdsito de la autoconservacion, entonces se concluye que el comportamiento racional del ser
humano es racional en la medida en que sirve a este principio™'®.

Sin embargo, a dicho pensador parece interesarle demostrar cdmo pese a esta idea de
autoconservacion, la sociedad esta organizada de forma irracional, pues ella incumple la promesa de
compensacion que supondria la renuncia a estos impulsos. Sera a partir de estas consideraciones que echara
entonces mano de la categoria de fetichismo.

Adorno aplica tal nocién al imperativo categérico kantiano, pues de lo que se trataria en aquél es del
renunciamiento absoluto a todo tipo de inclinaciones, pero la paradoja de ello es que asi se produce que el
formalismo y rigorismo que connotan el Impertaivo categérico resulte imposible de cumplir si consideramos
alos hombres de carne y hueso. Adorno extrema la cuestion para mostrar que la pureza del imperativo moral
excluye cualquier remota gratificacion, incluso de la accién moralmente buena. De esta forma, y acufiando el
sentido clasico de ideologia como dispositivo de ocultamiento, Adorno aduce que de lo que se trata es de
ocultar este falso balance que se da entre la negacion de los impulsos y el dominio de la naturaleza, pues de
lo contrario, cuando desvelamos tal relacion, desvelamos también el aspecto irracional de lo racional, tal
como ya sugerimos anteriormente. Sin embargo, no se trataria de mostrar lo irracional como la ofredad
diferente de la razén, sino de mostrar, con el sentido mas fuerte del término, como la razén ilustrada genera
sus propios monstruos'®. La conclusion no se hace esperar, y en tal sentido, Adorno afirma lo siguiente en
una luminosa cita:

Se podria decir -y este me parece que es el punto mas decisivo de la critica de la filosofia moral
kantiana- que esta presente aqui un caso modelo de fetichismo, que la teoria del imperativo
categorico fetichiza el renunciamiento, es decir, que el imperativo se hace independiente de su
compensacion (...) y que es elevado asi a algo existente en si mismo, a un bien en si. Asi es como
la aturdida e ingenua conciencia, llamada de forma particularmente engafiosa como conciencia
moral, hace creer a los seres humanos que renunciar a algo es bueno por si mismo, sin que se nos
diga claramente en qué deberia consistir lo bueno del renunciamiento™?

Por otro lado, Adorno concluye su leccion mostrando el reverso complementario que se da entre una
filosofia que se hace eco del principio adjudicado el jesuitismo del fin justifica los medios, en un extremo, y
su intento de elevar la maxima subjetiva a ley universal, hecho que siempre llevaria al antagonismo entre el
individuo y lo colectivo. Por ende, concluye:

una razén puramente objetiva, separada de los intereses de los sujetos, de su autoconservacion, tal
y como ocurre en la filosofia moral kantiana, entonces esto seria también problematico, ya que, si
los seres humanos no fuesen considerados en la instauracion de un mundo ético, hablando en
términos de Hegel, todo se convertiria nuevamente en pura y simple heteronomia (Adorno: 1987, p.
270).

La propia referencia de la cita a Hegel nos brinda entonces la posibilidad de explicitar algunas de las
criticas mas relevantes que tal pensador efectud al imperativo categoérico.

15 Adorno (Op. Cit., p. 257).

16 Justamente este patrén de reducir todo lo real a la fenoménico, de comenzar a pensar la naturaleza solo en términos cuantitativos,
productivos, hace, para decirlos en términos freudianos, que retorne con fuerza demoledora aquello reprimido. Lectura que la primera mitad
del siglo XIX, especificamente el Romanticismo, tuvo en claro en su diatriba contra la Ilustracion.

17 Adorno (Op. Cit., p. 261).



ROSSI
Acerca del fetichismo de la ley
114

LA CRITICA HEGELIANA AL IMPERATIVO CATEGORICO KANTIANO.

Hegel le critica a Kant que le haya robado a la filosofia su objeto mas sublime que es, justamente, el
conocimiento de lo absoluto, instancia a superar a través de la dialéctica; de alli que haya incurrido en una
filosofia que se nutre de la diferenciacion insalvable entre nodmeno y fenémeno. Tal separacién abarca la
dimensién antropoldgica: lo humano perteneciendo tanto al mundo inteligible como al sensible. En esta
direccion es muy sugerente la afirmacion de Heinz Krumpel:

Por otra parte, Hegel dirigi¢ su critica esencialmente a dos aspectos de la concepcidn kantiana: por
un lado, a la separacion kantiana del hombre en un ser inteligible y un ser empirico; por el otro, al
formalismo de la ley moral kantiana que, seglin Hegel, en el campo del yo inteligible permanece
idéntica s6lo consigo misma y deja detenido el contenido social de la conciencia moral 8.

Asi, Hegel muestra con agudeza cémo el criterio del imperativo categorico kantiano, al basarse en el
principio de identidad formal del entendimiento, excluye toda posible contradiccién. Nuevamente el aporte de
Krumpel es muy esclarecedor y refuerza aiin mas lo antedicho:

En el ensayo sobre los tipos de tratamiento cientifico del derecho natural, Hegel afirma que la ley
moral de Kant existe en la legali-formalidad de la méaxima y permanece igual en si misma, como la
posicidn A=A. Esta identidad formal seria el fundamento para que la autonomia de la legalizacion no
produjese sino tautologia.

En la fenomenologia del Espiritu (1807), la critica de Hegel al imperativo categérico de Kant adquiere
un caracter sintético y sistematico. (...) él afirma que lo general no puede ser impuesto a la realidad,
sino que siempre esta ligado a algo especifico o determinado y so6lo existe en la unidad y la
contradiccion.

Todas estas criticas que Hegel realiza al Imperativo categérico a partir de sus escritos seran retomadas
en su obra La filosofia del Derecho. Al respecto, recordemos que ya habian sido adelantadas en la Ciencia
de la ldgica, la enciclopedia y la fenomenologia. Vayamos, por tanto, a algunos paragrafos capitales de la
primera de estas obras mencionadas. Escribe Hegel que:

En cuanto a la accion como tal; el derecho de la objetividad tiene la figura segun la cual es una
modificacion que debe existir en un mundo real, que quiere ser reconocida también en él, y debe
adecuarse a lo que vale en ese mundo (...) De igual modo, en el Estado, como objetividad del
concepto de razén, la responsabilidad judicial no se limita a lo que se considere o no se considere
ajustado a su razon, a una comprension subjetivista, de la justicia o de la injusticia, de lo bueno o
de lo malo, ni a las exigencias que se establezcan para satisfacer la propia conviccion.

Es claro que para Hegel, asumiendo cierto principio de la filosofia antigua, la accién virtuosa no salta en
el vacio, razon por la cual toda praxis supone un mundo real. Como parte nodal de ese mundo real, se
inscriben también los posibles otros. De hecho, la accion (que se traduce en derecho) siempre tiene de
referencia la ofredad, al tiempo que necesita ser reconocida. De ahi que la figura del reconocimiento, central
en la Fenomenologia del Espiritu, y consagrada en la Filosofia del Derecho, en el que el Estado sera su
dimensién fundamental, aunque no unica. Claro que para Hegel su vision de Estado se vincula a la eficidad.

18 Krumpel, Heinz (2006) ‘La critica de Hegel al imperativo categérico de Kant: aspectos hermenéuticos de la interculturalidad”.
file:///C:/Users/Miguel/Trabajo/Miguel/Autores/Adorno/244-1-478-2-10-20120620.pdf, pp.43-4.

19 Krumpel (Op. Cit., p. 44).

20 Hegel, Georg W.F. (2015) Fundamentos de la Filosofia del Derecho. Buenos Aires, Leviatan, parg 132, p. 161.


file:///C:/C:/Users/Miguel/Trabajo/Miguel/Autores/Adorno/244-1-478-2-10-20120620.pdf

Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 108-124
115

Es decir, al reino de la auténtica intersubjetividad. Reino al que no se puede llegar por el mero camino
contractual, que en el fondo se sitla en el terreno de la mera subjetividad. Por eso Hegel va a referenciar al
Estado pensado por el contractualismo, como Estado del entendimiento, es decir, un simple medio al servicio
de los intereses individuales?!. Vayamos a otro paragrafo de capital relevancia.

En tanto es esencial destacar que la autodeterminacion de la voluntad es la raiz del deber, asi como
el conocimiento de la voluntad ha obtenido en la filosofia kantiana por primera vez un fundamento y
un punto de partida firmes mediante el pensamiento de autonomia infinita (ver parag. 133), entonces
la defensa del mero punto de vista moral al no alcanzar el concepto de la eticidad reduce ese mérito
a un vacio formalismo y a la ciencia moral a una retérica sobre el deber por el deber. Visto asi el
problema no es posible ninguna doctrina inmanente del deber; se puede tomar una materia del
exterior y llegar asi a deberes particulares; pero si se parte de la determinacion del deber como falta
de contradiccién o de concordancia formal consigo mismo, que no es ofra cosa que el
establecimiento de la indeterminacion abstracta, no se puede llegar a la determinacion de deberes
particulares ni hay en ese principio ningun criterio que permita decidir si un contenido particular que
se considere para la accion es un deber o no lo es. Por el contrario, todo modo de proceder injusto
e inmoral puede ser asi justificado. La formula kantiana mas precisa, la capacidad de una accién
para ser representada como maxima universal, lleva consigo la representacion mas concreta de una
situacion, pero no contiene para si otro principio que aquella carencia de contradiccién y la identidad
formal. Que no haya ninguna propiedad no contiene para si ninguna contradiccion, como tampoco
que este pueblo o esta familia, etc, no exista, o que en general no viva ningtn hombre (...) una
contradiccion s6lo puede surgir con algo que es, con un contenido que subyace de modo previo
como principio firme. Solo con referencia a un principio semejante una accién esta de acuerdo o en
contradiccion. Pero en el deber que ha de ser querido solo como tal y no a causa de su contenido,
la identidad formal es precisamente esto: excluir todo contenido y determinacion?.

Que la autodeterminacion de la voluntad es la raiz del deber, es una afirmacion que Hegel esta dispuesto
a asumir, incluso destacando la relevancia que Kant le otorga para caracterizar la dimensién humana desde
el primado de la libertad. Al respecto, recordemos que cree como un momento necesario la figura de la moral
kantiana entendida como la autorreflexion del individuo, y que si bien dicha figura caracteriza a la sociedad
civil y es superada por la eticidad propia del Estado hegeliano, es una superacién que lejos de anular conserva
tal figura. Por esa razén destaca que el individuo sabe y quiere ser parte de una totalidad, de un pueblo. Pero
al mismo tiempo si nos quedamos solo en el terreno de la moralidad, o hacemos de ella un absoluto, Hegel
también observa, especificamente en lo que atafie al Imperativo categdrico que, al no confrontarnos con otras
posibles maximas, con otros posibles derechos, al no inscribirnos, nuevamente, en un mundo real, un mundo
con un ethos ya establecido.

Paso seguido Hegel desarrolla dos fuertes y sugerentes criticas. La primera remite a que en el fondo ese
formalismo siempre puede ser llenado por cualquier contenido, incluso perdiendo todo juicio moral, ya que
en definitiva se ha renunciado a todo criterio hermenéutico. La segunda, que en la maxima moral kantiana lo
que termina anidando son los principios légicos del entendimiento, tanto el principio de identidad como el
principio de no contradiccién. En lo que respecta al primero de ellos el grave problema que encierra,
extremando la cuestion, es que rechaza toda posible diferencia, justamente porque su otra version es el

21 Al respecto, hay que evitar también el peligro de pensar que Hegel pretende situar al individuo como un medio del Estado. Asi, en sus
Lecciones sobre la Filosofia de la Historia sostiene que “Podria decirse que el Estado es el fin y los ciudadanos son los instrumentos. Sin
embargo, esta relacion de fin y medio no es aqui la adecuada, pues el Estado no es una abstraccion que se oponga a los ciudadanos, sino
que estos son elementos, en los cuales, como en la vida organica, ninglin miembro es fin ni medio.” Hegel (1994) Lecciones sobre la filosofia
de la historia universal (I). Buenos Aires, Altaya, p. 101.

22 Hegel, W.F. (2015) Fundamentos de la Filosofia del Derecho. Buenos Aires, Leviatan, prg 135, p. 164).



ROSSI
Acerca del fetichismo de la ley
116

principio de no contradiccion. Indudablemente lo que Hegel pone de manifiesto es que Kant rechaza todo
movimiento dialéctico, lo que justamente aloja la l6gica de la contradiccion. Asi, Kant al pretender eliminar
toda contradiccion, termina por eliminar también el terreno concreto de |a historicidad y del universo humano,
cuya dindmica es justamente el juego de las contradicciones, la lucha por el reconocimiento. Bastaria
entonces recordar cdmo Hegel analiza la tragedia de Antigona en esta misma linea, contraponiendo asi el
derecho de Antigona y el derecho de Creonte.

Por otro lado, recordemos que toda la escuela de Francfort es una profunda heredera de la critica de
Hegel a Kant. Si tomamos en cuenta la polémica que Adorno mantiene con Popper en relacién a la diputa
con el positivismo, justamente lo que aduce es que no se puede entender la dindmica social con los principios
formales del entendimiento:

La sociedad es contradictoria y, sin embargo, determinable; racional e irracional a un tiempo, es
sistema y es ruptura, naturaleza ciega y mediacion por la consciencia. A ello debe inclinarse el
proceder todo de la sociologia. De lo contrario incurre, llevada de un celo purista contra la
contradiccion, en la mas funesta de todas: en la contradiccién entre su estructura y la de su objeto.
Tan escasamente como la sociedad se sustrae al conocimiento racional y tan evidentes como son
sus contradicciones y las condiciones de las mismas, resultan éstas imposibles de escamotear por
postulados mentales extraidos de un material indiferente al conocimiento y que no opone resistencia
alguna a los usos cientificistas que por regla general se acomodan a la consciencia cognoscente?.

LACAN Y LA LOGICA DE LA PERVERSION: KANT CON SADE

Ahondemos, ahora, en el célebre texto de Lacan intitulado Kant con Sade, aclarando que nuestra
intencién es solo tomar algunos aspectos de las implicancias que para el mencionado psicoanalista tiene la
ética kantiana como matriz de la perversion. Vale decir, por qué la filosofia del tocador, como sostiene Lacan,
nos da la verdad o la clave de la Critica de la Razon Préctica. Al respecto, es ilustrativo lo que explicita Miller:

Es una caracteristica comUn de las dos —perversion y moralidad—querer algo méas que el bienestar.
La moralidad implica, por ejemplo, el sacrificio: cuando alguien se sacrifica por un valor, es un
testimonio moral que existe en la vida humana, en lugar de sélo continuar viviendo se pude morir
por una causa. También vemos una causa en la perversion24, En ésta hay una causa -la causa del
deseo— que, precisamente, puede permitir abrir una dimension mas alla del bienestar2.

En primer lugar, Lacan muestra como Kant constituye un punto de inflexién con respecto a las éticas
tradicionales, equiparable, afirmacion nuestra, a lo que en la historia de la filosofia en el terreno de la
gnoseologia suele referenciarse como la revolucion copericana. Asi, Lacan sostiene: “Aqui Sade es el paso
inaugural de una subversién de la cual, por picante que la cosa parezca ante la consideracion de la frialdad
del hombre. Kant es el punto de viraje, y nunca detectado, que sepamos, como tal”. Al respecto, para entender

23 Adorno (1973) “sobre la légica de las ciencias sociales” En: Adorno, T.W., y otros: La disputa del Positivismo en la Sociologia Alemana.
Barcelona-México D.F., Grijalbo.

24 Es claro que ese mas alla del bienestar apunta a lo que Lacan va a denominar plus de goce. Al respecto, es muy importante la influencia
que tiene Marx sobre Lacan en tanto Lacan piensa el plus de goce en analogia con /a plus valia. Desde esta perspectiva, resulta insoslayable
la afirmacion de Samo Tomsi¢ “Lacan introduce su referencia a Marx de la siguiente manera: “procederé con una perspectiva de homologia
basada en el orden en que Marx introduce el lugar donde nosotros necesitamos colocar la funcién esencial del objeto a” (Lacan: 1968, p.
16). Me gustaria centrarme especificamente en esta nocién de homologia principalmente por dos razones: en primer lugar, porque precisa
cémo Lacan describe de forma subsecuente la relacion entre plusvalia y plus de goce; y segundo, porque en el término homologia, el énfasis
sobre la I6gica compartida en el campo freudiano y mar-xiano ejemplifica la especificidad del enfoque de Lacan a diferencia de otros intentos
por vincular el psicoandlisis y el marxismo”. (Tom3i¢, Samo (2018) “La homologia entre Marx y Lacan”. Teoria y Critica de la psicologia 10,
p. 106. http://www.teocripsi.com/ojs/

25 Miller, J-A. (1998) Elucidacion de Lacan, charlas brasilefias. Buenos Aires, Paidés, p. 231.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 108-124
17

la fuerza de esta frase es importante reparar en el significante frialdad, que en el Marqués de Sade podria
traducirse como apatia, central en la ldgica de la perversion?.

En segundo lugar, y relacionado fuertemente con lo primero, en tanto exclusién de toda empatia o
afeccion (odio, amor, etcétera) que seria de orden de lo patologico para Kant, Lacan sostiene que el punto
culminante de la inflexion kantiana que mencionamos anteriormente radica en una ética que pone el acento
en la afirmacion del bien en detrimento absoluto con la idea de bienestar:

El principio del placer es la ley del bien que es wohl, digamos el bienestar. En la practica someteria
al sujeto al mismo encadenamiento fenomenal que determina sus objetos (...) La bisqueda del bien
seria pues un callejon sin salida, si no se renaciese, das Gute, el bien que es el objeto de la ley
moral. Nos es indicado por la experiencia que tenemos de oir dentro de nosotros mandatos, cuyo
imperativo se presenta como categorico, dicho de otra manera, incondicional?’.

La diferenciacion entre el bien y el bienestar resulta clave para entender la dimensién de goce que genera
la ética kantiana cémo ldgica de la perversion, especialmente si se tiene en cuenta que el perverso es el
objeto de la voluntad de goce que se sitia en una suerte de identificacion con la formalidad de la ley, cuestion
que explicaremos ulteriormente.

Siintentasemos realizar una contraposicion entre la ética aristotélica y la ética kantiana ademas de notar,
tal como anticipamos anteriormente, que la primera suele caracterizarse por ser un ética material y
heteronomo; y la kantiana formal y auténoma, también debe sumarse a las posibles diferencias que la ética
aristotélica se orienta en relacion a la categoria de bienestar. Al respecto, recordemos que para el Estagirita
el fin natural es la felicidad y que la politica, como la expresion mas completa de la ética, tiene por finalidad
no la vida sino el buen vivir. Incluso, Aristételes es muy realista al sostener que, si bien la felicidad reside en
la virtud como ejercicio racional, ademas de la virtud son necesarios otras variables, muchos de los cuales
no dependen de nosotros, como la salud o la buena fortuna. En contraposicidn, lo que inaugura la ética
kantiana es el estar mal en el bien, justamente porque se ha desterrado toda posibilidad de bienestar
identificado siempre con inclinaciones patologicas. En este aspecto en particular es muy revelador un pasaje
de la Critica de la Razén Préctica, en donde Kant pone el acento en el dolor como la dimensién mas pura de
la moralidad: “Podemos comprender a priori que la ley moral como motivo dominante de la voluntad, por el
hecho de que perjudique a todas nuestras inclinaciones, tiene que provocar un sentimiento que puede
denominarse dolor"28,

Por esta razon Lacan sostiene que para Kant la busqueda del bien, como bienestar seria un callejon sin
salida, porque ese bienestar al ser subjetivo no podria nunca alcanzar el bien en sentido universal. De ahi
que Lacan infiera una paradoja a la que nos lleva la ética Kantiana. En los propios términos del pensador
francés:

Retengamos la paradoja de que sea en el momento en que ese sujeto no tiene ya frente a él ninglin
objeto cuando encuentra una ley, la cual no tiene otro fendmeno sino algo significante ya, que se
obtiene de una voz en la conciencia, y que, al articularse como maxima, propone el orden de una
razén puramente practica o voluntad. Para que esa maxima haga ley, es preciso y suficiente que
ante la prueba de tal razdn pueda retenerse como universal por derecho légico. Lo cual recordémoslo
de ese derecho, no quiere decir que se imponga a todos, sino que valga para todos los casos o,
mejor dicho, que no valga en ningun caso si no vale en todo caso?®.

26 La categoria de apatia en relacion a Kant con Sade, fue excelentemente trabajada en SDialéctica de la ilustracién. Tengamos en cuenta
que fueron Horkheimer y Adorno los primeros en establecer dicha relacion.

27 Lacan, J. “Kant con Sade”. Escritos 2. Buenos Aires, Siglo XXI, p. 728.

28 Kant, |. (1968) Critica de la razén practica. Buenos Aires, Losada, p. 80.

29 Lacan (Op. Cit., p. 729).



ROSSI
Acerca del fetichismo de la ley
118

Creemos que la cita precedente tiene algunos aspectos de capital importancia para comprender la Idgica
de la perversion. Sabemos que para Kant la maxima moral de una accion, o una méxima que pretenda ser
universal debe excluir toda motivacion patoldgica, pero al mismo tiempo la tnica forma de encontramnos frente
a la ley es por el camino de dichas motivaciones patologicas, con lo cual la moral siempre deviene
conflictividad, es decir, siempre es, para utilizar una terminologia nietzscheana, reactiva. Incluso siempre esta
pensada desde una dimension negativa, porque sin los motivos patoldgicos no habria forma de arribar a la
ley universal. Pero lo interesante es el plus que agrega Lacan al mostrar que si nos encontramos con un
objeto el cual nunca se pierde. Se trata justamente del objeto voz. De ahi, la voz de la conciencia, instancia
privilegiada del superyd de la cual no podemos escapar. Justamente en el seminario sobre la Etica Lacan va
a proponer otro tipo de ley que no emane del imperativo superyoico. A su vez, este imperativo categérico
exige como condicion sine qua non, que valga para todos los casos, pero que no quiere decir que se imponga
a todos. Sin duda alguna, este es una de las frases mas complejas y oscuras del texto de Lacan. Un punto
clave para entender el sentido de la frase subyace en los términos por derecho logico. Al respecto,
recordemos que la logica, ya desde el tiempo que es definida por Aristoteles, es una disciplina que se ocupa
de la forma correcta de pensar sin importarle el contenido del pensamiento. Sabemos que Lacan le otorga
mucha importancia a la logica, y en determinado momento se dedic6 a pensar universales ldgicos pero que
no tienen existencia real o, mejor dicho, para existir por derecho légico deben sacrificar toda existencia
singular. En otros términos, y para hacer una transferencia al campo de las ciencias sociales, para que exista
el ser aleman como universal es necesario sacrificar todo aquello que no constituya parte de ese universal:
los judios, los gitanos, los homosexuales, etcétera, pero al mismo tiempo lo que hace ese universal solo
puede existir si existen los judios, los gitanos, etcétera, amén que para Lacan lo universal no existe en lo real,
motivo por el cual siempre constituye un registro imaginario.

Otra posibilidad de comprender este calificativo de por derecho légico atiende al aporte realizado por
Rolando Karothy, quien equipara la légica aristotélica a la kantiana en lo que atafie a la idea de universal, y
muestra la importancia que tienen el pensamiento de Pierce para realizar una critica a este tipo de universal
que pude prescindir de toda existencia singular:

El cuadrangulo de Peirce nos sirve para hacer visible lo que esta oculto en Aristételes y en Kant, es
decir, que lo universal prescinde de la existencia. Pierce defiende explicitamente, en su desarrollo
l6gico y semioldgico, la existencia contra el a priori de lo universal. Cuando Aristételes considera los
enunciados particulares, afirmativos o negativos, da lugar efectivamente a lo que no es universal;
pero lo que esconde es que la existencia misma de lo universal prescinde de que exista una cosa
que pueda no responder a ello®.

Unos pocos pasajes mas abajo, Karothy continta reflexionando:

Alguien critico una vez a Kant y dijo que “parecia” tener las manos limpias. Pero el problema es que
Kant no tenia manos, aunque si en realidad las hubiera tenido no hubieran estado tan limpias porque,
como Aristoteles, lo que escondia con la tesis del universal es que en funcién del Bien se podria
matar a cualquiera con el objeto de preservar el universal3!.

Concluyamos con Lacan a partir de explicitar el imperativo de goce sadiano, central para entender la
l6gica del capitalismo:

30 Karothy, R. H. (2005) Una sola gota de semen. Buenos Aires, Letra Viva, pp. 79-80.
31 Karothy (Op. Cit., p. 81).



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 108-124
119

Digamos que el nervio del factum esta dado en la maxima que propone su regla al goce, insélita en
tomar su derecho a la moda de Kant, por plantease como regla universal. Enunciemos la maxima:
‘Tengo derecho a gozar de tu cuerpo, puede decirme quienquiera, y ese derecho lo ejerceré sin que
ningun limite me detenga en el capricho de las exacciones que me venga en gana saciar de éI’. Tal
es la regla a la que se pretende someter la voluntad de todos, si una sociedad le da minimamente
efecto por su obligatoriedad?2.

La primera cuestion, radica en que Lacan formula la perspectiva de Sade en términos del imperativo
categorico, vale decir, como ley universal®, En segundo lugar, aparece también el objeto voz, incluso de una
manera mas franca, en lo que atafie al objeto voz en el imperativo kantiano, dado que Sade sostiene ‘puede
decirme cualquiera’, revelando que todo deseo es deseo del ofro. Cuestion que Kant no contempla porque
justamente parte de la idea de autonomia y conciencia moral, tal como si la conciencia moral, como dimension
superyoica, no proviniera de mandatos internalizados. A su vez, es muy interesante del paragrafo, la
diferenciacion entre el sujeto del enunciado: yo (tengo derecho), y el sujeto de la enunciacién: el otro (puede
decirme cualquiera), con lo cual la perversion puede entenderse como el instrumento de una voluntad de
goce que viene siempre del otro, aunque el perverso no lo sepa. Ya sea de la voz de la conciencia,
extremando la cuestion cuando hay que decir siempre la verdad, ya sea desde la exterioridad del puede
decirme cualquiera. En tercer lugar, el derecho al goce nunca es intersubjetivo, nunca es pensado desde la
idea de reciprocidad. Por esa razon, Lacan sostiene que el pseudo discurso capitalista no genera lazo social.
En cuarto lugar, de lo que se trata en la légica de la perversion es de dividir al otro (la victima) hasta provocar
la angustia, y al mismo tiempo la identificacion del sujeto agente en objeto fosilizado. Ya sea renunciando a
las inclinaciones (masoquismo), ya sea mostrandole al otro lo real, en sentido lacaniano, en lo que atafie a la
fragmentacion del cuerpo, es decir, rompiendo toda unidad imaginaria.

Concluyamos este apartado con una cita de Miller en donde muestra muy bien la dimension del objeto
en la légica de la perversion:

La tesis de Lacan es que a través del fantasma sadiano podemos saber que hay también un objeto
en la ética kantiana, sin embargo, no es un objeto de la experiencia. Es a partir de ese objeto
escondido que podemos conseguir la desaparicion de la experiencia. Hay un objeto, es el objeto a.
El hara aparecer la contradiccion con todos los objetos de la experiencia. Es lo que se da también
en la experiencia de la perversién. Precisamente eso es lo que dice Kant, que no hay un objeto
absoluto. Los objetos son modificables, diferentes, etcétera. En la perversion tenemos la idea de un
objeto absoluto para un sujeto. Un sujeto que no puede desear sin zapatos (...) El fetichismo es la
demostracién de ello®.

Por esta razén, el perverso no es el libertino tal cual puede imaginarse el sentido comun, sino el hombre
de la apatia, del sistema, de aquel que puede dejar de lado todas sus inclinaciones, hecho que se verifica
bien cuando se tiene que reprimir en nombre de la ley, o bombardear a una poblacién con nifios incluidos.

32 Lacan (Op. Cit., p. 730).

33 Desde esta perspectiva es muy ejemplificadora la afirmacién de Tomas Otero que reza que el perverso “se aferra a una ley que reclama
el derecho al goce con el rigor del imperativo categérico, donde fuera de ser la victima la que se degrada en calidad de objeto, es el perverso
el que se coagula en la rigidez de un instrumento y a diferencia en la perversion de abolir al otro, méas bien se consagra a fabricar otro sin
falla”. Otero, Tomas (2016) “Acerca del ‘Kant con Sade’ de Lacan”. Psicoandlisis, vol. XXXVIII, n 2y 3, p. 369.

34 Miller (Op. Cit., p. 235).



ROSSI
Acerca del fetichismo de la ley
120

HINKELAMMERT Y EL FETICHISMO DE LA LEY

Vayamos, ahora, a una reflexién acerca del fetichismo de la ley, pero tomando la vertiente de la tradicion
teoldgica. Para tal prop6sito nos valdremos del pensamiento de Franz Hinkelammert, uno de los autores més
profundos y sugerentes de América Latina, pues logra conjugar diferentes tradiciones como la economia, la
filosofia, la teologia, la teoria politica, entre otras. En esta oportunidad tomaremos como texto central un
célebre escrito que lleva por titulo La fe de Abraham y el Edipo occidental’®. Nos interesa destacar dos
aspectos en particular que alli son tematizados. El primero, pone énfasis en el relato del sacrificio de Isaac
leido desde dos hermenéuticas antagonicas o, mejor dicho, desde dos tradiciones antagénicas: la yavista-
sacerdortal®® y |a Elohista-profética®, para luego abordar brevemente la teologia de San Pablo.

Hinkelammert parte de analizar el carécter estructural de los mitos como modo de subjetivacion, para
utilizar una categoria foucaultiana, y en tal sentido hacer referencia a tres tipos de mitos fundantes de
occidente: el mito judio, el mito griego y el mito cristiano, tomando como hilo conductor la cuestién del Edipo.
En tal sentido, una de sus hipdtesis centrales es mostrar que en la sociedad hebrea nunca hubo un Edipo a
la manera griega justamente porque Abraham no mata a Isaac en la tradicion elohista, pues en la sacerdotal
tiene la intencion de hacerlo y es detenido por el &ngel de Dios, mientras que en el Edipo griego el padre
manda a matar al hijo, si bien este se salva por una ayuda exterior, siendo luego el hijo quien mata al padre.
Aun cuando Edipo no sabia que Layo era su padre, de lo que se trata es del hilo trdgico vinculado a la l6gica
sacrificial del poder. Hinkelammert va a decir por ello que el Edipo cristiano es perfecto, en tanto dios padre
manda a matar a su hijo y este obedece, consustanciandose con la voluntad del padre. Con lo cual nunca se
plantea la posibilidad de la resistencia en una consagracion de la logica sacrificial. Al respecto, recordemos
laimportancia que se le asigna al mito en la tradicion de la teoria politica y el uso que se hace de este. Incluso
el propio pensamiento de Freud le asigna un rol fundamental en muchas de sus obras, como es por caso,
Totem y Tabu con la muerte del padre de la horda primitiva, el regreso del padre muerto y la génesis del
supery6. Pero lo interesante es ver como el nucleo de poder se encuentra fuertemente relacionado con los
vinculos familiares primarios. Ya sea para hablar desde la lucha entre los hermanos, incluso como dimension
desacralizada y relaciones de horizontalidad a la manera de Hobbes, ya sea como desde el asesinato del
padre o del sacrificio de los hijos como Ifigenia o el mismo Jesus.

Por ello, analicemos brevemente el mito de Abraham; mito que tiene un nucleo historico. Su descripcion
se encuentra en Génesis 22, 1-19. A los fines de este articulo, seleccionaremos solo algunos fragmentos:

Tiempo después, Dios quiso probar a Abraham y lo llamé: “Abraham”. Este respondio: “aqui estoy”,
y Dios le dijo: “toma a tu hijo, el inico que tienes y al que amas, Isaac, y anda a la region de Moriah.
Alli me lo sacrificaras en un cerro que yo te indicaré”. (...) Llegaron al lugar que Dios le habia dicho
a Abraham y levantd un altar. Prepard la lefia y at6 a su hijo Isaac, poniéndolo en el altar, sobre la

35 Hinkelammert, Franz (1991) La fe de Abraham y el Edipo Occidental. San José, Costa Rica, DEI.

36 “En el S. VI, en el destierro de Babilonia, y luego en el siglo IV, cuando los desterrados vuelven a Jerusalén, son los sacerdotes los que
organizan la sociedad alrededor de su dominacion. Ellos retoman la tradicion que ya se habia escrito en el documento yavista, que legitimaba
la dominacion davidico-saloménica, y la retocan con los agregados que supone la dominacion tipicamente sacerdotal. Se configura asi el
proyecto monarquico-sacerdotal, cuyo exponente mas acabado es el Levitico”. Dri, Rubén (1987) Teologia y Dominacién. Buenos Aires,
Roblanco S.R.L., p.80. Para una mayor profundizacion de las distintas tradiciones biblicas, se recomiendan: Clévenot, Michel (1978) Lectura
materialista de la biblia. Salamanca, Sigueme. Pixley, Jorge (1993) La Historia de Israel vista desde los pobres. Quito, Coleccién Biblia 47.
37 “En el siglo XIll a.C., se produce la gesta histérica conocida con el nombre de Exodo. Diversas tribus hebreas logran escapar de la
esclavitud egipcia, atraviesan el desierto y se instalan en lo que luego se llamara Palestina. Alli establecen una confederacién comapesina
que solo reconoce a Yahvé por Rey. Es el Reino de Dios.” Dri, Rubén. Op. Cit., p. 84. Esta teologia se basa en la idea de pacto entre las
tribus con Yahvé, que es parte del contrato y pone el acento en la idea de don, a diferencia de la teologia sacerdotal que hace hincapié en
la idea de mancha. “La teologia que la expresa sera la teologia profética y mas tarde (siglo Il a.C.) la apocaliptica. Es una teologia de la
liberacion vuelta hacia el futuro, hacia la segunda creacion. Los profetas nunca parten de la creacién del mundo sino en el Exodo, en las
luchas de la liberacion del pueblo de la esclavitud” (Dri, Rubén. Op. Cit., p. 89).



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 108-124
121

lefia. Estird la mano y tomo el cuchillo para degollarlo. Entonces el Angel de Dios lo llamé desde el
cielo y le dijo: “Abraham, Abraham” Y él contestd: “Aqui estoy”. “No toques al nifio, ni le hagas nada”.

El pasaje biblico continta relatando que Abraham sacrifica un carnero en reemplazo de su hijo. ;Cémo
analizar este texto desde la tradicién Elohista? En primer lugar es necesario atender al contexto socio
histérico. Por eso hicimos referencia a que es un mito con un ndcleo histérico crucial, ya que como bien
sostiene Hinkelammert, era costumbre sacrificar al primogénito ante la divinidad. En tal sentido, si Dios
hubiese pedido el sacrificio de Isaac, no hubiese hecho otra cosa que cumplir con lo rutinario de la ley. Vale
decir, acota Hinkelammert, que ni Dios ni Abraham hubiesen realizado un acto extraordinario, sino todo lo
contrario. Justamente la voz del &ngel en coincidencia con la fe de Abraham, exige transgredir la ley en favor
de la vida. Asi, Hinkelammert sostiene:

La sorpresa es que ahora aparezca el Angel de Dios, que pida a Abraham no sacrificar a su hijo.
Pide violar la ley, pide una transgresién de la ley de Dios. Pide un acto dificil, que va a confrontar a
Abraham con toda su cultura y con toda la sociedad en la cual vive. Pide una ruptura con toda la ley
vigente de su tiempo, y por tanto una lucha. Ademas, como consecuencia va a tener que cambiar su
lugar de residencia, que él toma entonces en Berseba. Probablemente hay persecucién de Abraham,
por haberse opuesto a la ley. Lo que le pide el angel, es hacerse libre y ponerse por encima de la
leyss,

Sin embargo, es importante aclarar que no se trata de oponerse a la ley por razones caprichosas o
arbitrarias, sino justamente por entender que nunca se deber renunciar a un criterio hermenéutico por el cual
la ley pueda ser siempre repensada o que pueda depender de un valor por encima de ella misma, en este
caso la propia nocién de vida, poniendo en cuestion una légica del sacrificio. Justamente es lo que se pone
de relieve en la tradicién elohista profética. Por ende, traigamos a relacion, también, los propios evangelios
y la practica profética de JesUs en lo que entrafia mostrar el fetichismo del sabado, al decir que el sabado fue
hecho para el hombre y no el hombre para el sabado. Pero retomando el texto de Abraham, lo significativo
del mismo es potenciar una fe que consiste en transgredir la ley cuando aquella es sindénimo de opresion, y
no pensar la fe como un salto al absurdo o una obediencia ciega.

Si nos enfocamos ahora en la tradicion sacerdotal, es interesante notar como se llega a las
consecuencias contrarias. Especialmente por el agregado de dos frases en el relato que fueron incorporadas
al texto por el documento sacerdotal. A Saber:

“Pues ahora veo, que temes a Dios, ya que no me negaste tu hijo, el Unico que tienes”. En esta primera
afirmacion el angel de Dios lo detiene porque ya bastaba la disponibilidad de Abraham en sacrificar a Isaac.

“...y no me has negado a tu hijo, el Uinico que tienes”. La segunda afirmacién se conecta con la bendicién
que Dios le da a Abraham desde la bendicién de multiplicar sus descendientes

Vale decir, que la fe de Abraham se sustenta en esta tradicién en su disponibilidad a sacrificar en nombre
de la ley.

Queda, por Ultimo, la referencia que hace Hinkelammert a la teologia de Pablo de Tarso, que se conecta
con lo anterior e incluso da un paso mas. Reproduzcamos el pasaje del evangelio que toma Hinkelammert
para su ulterior analisis:

En un tiempo, yo vivia sin ley; pero cuando llegd el mandamiento le dio de nuevo vida al pecado, y
a mi, en cambio me produjo la muerte; y se vio que el mandamiento, dado por la vida, me habia
traido la muerte. El pecado aprovecho la ocasion del mandamiento para engafiarme y con el mismo
mandamiento me dio la muerte (Rom. 7, 9-11)%,

38 Hinkelammert (OP. Cit, p. 16).
39 Es muy interesante la confrontacion de este pasaje acerca de la ley tan liberador con el otro pasaje de Rom, 13, 1-2: “Toda persona debe



ROSSI
Acerca del fetichismo de la ley
122

La sugerente lectura de Hinkelammert pone el acento en la diferenciacién de lo que entrafia una
hermenéutica que interpreta el pecado como transgresion a la ley, de la hermenéutica que pone en claro que
el pecado, de ahi que se referencia como pecado estructural, se genera en nombre de la ley. Es justamente
el segundo caso el que nos posibilita la clave de lectura para entender el fragmento de la carta de Pablo. Por
esta razén Hinkelammert sostiene:

La ley, al provocar la conciencia de los pecados en sentido de transgresiones, elimina precisamente
la conciencia de los pecados que se comete por identificacién con el pecado estructural. La ley
destruye por presentar sus valores como valores absolutos. A este reino de la muerte, que es el
orden de la ley, Pablo contrapone el reino de la vida, que es un mas alla de la ley y del orden
institucionalizado®.

Al respecto, es importante tener en cuenta que de lo que se trata no es de invalidar la ley como dimension
simbdlica, sino de pensar la ley como un absoluto, como un incondicionado a la manera del Imperativo
Categérico, o la ley como un fetiche. cuando es, por caso, el cumplimento de la deuda externa a los paises
del tercer mundo a costa, incluso, de sus pueblos. De ahi que conectado con esta problemética aparezca
también el tema de la deuda, de raiz fuertemente teoldgica.

A manera de breve conclusion, nos gustaria enfatizar algunos aspectos de nuestro trabajo.

En primer lugar, mostrar la implicancia que supone pensar lo politico desde el dispositivo trascendental
y su vinculacion con la légica del sacrificio. Tengamos presente que asi como Kant piensa una ética en la
que es sacrificable toda inclinacion, y Sade lleva a un terreno trascendental su idea de naturaleza para
justificar la l6gica del sadismo, en la actualidad el Neoliberalismo inscribe en un dispositivo trascendental la
propia nocién de competencia, generando de este modo un tipo de antropologia en la que todo lazo social es
sacrificable en los altares del dios mercado. De ahi que la légica del capital suponga una vinculacion muy
fuerte en donde lo humano se piensa como capital, incluso utilizando una terminologia que se ha internalizado
en el sentido comun sin advertirse su feroz peligrosidad como lo es la de capital humano. Asimismo, también
es importante advertir la relacion tortuosa del individuo consigo mismo, pues no solo se trata del sacrifico del
otro, sino también del sacrificio del si mismo, en post de alcanzar un éxito, como mandato superyoico, que al
ser pensado como trascendental nunca logra alcanzarse, generando consecuentemente, como referia Kant
en la ética, un dolor existencial.

En segundo lugar, y relacionado con lo primero, que esta contraposicion entre el bien y el bienestar, en
favor del primer término, ha posibilitado un plus de goce exacerbado por la légica del capital como pulsion de
muerte que Lacan lo equipara al concepto marxiano de plus valia.

En tercer lugar, que el problema de pensar la dindmica social y humana extrapolando los principios
formales del entendimiento: el de identidad y el de contradiccion, lleva a erradicar toda posible diferencia,
incluso a criminalizarla.

Por tltimo, que todo fetichismo de la ley, que renuncie a la posibilidad de una dimensién hermenéutica
que vaya mas alla de esa ley, pero no desde el capricho o la arbitrariedad, justifica los fuertes sistemas de

someterse a las autoridades superiores, pues no hay autoridad que no provenga de Dios y las que existen fueron establecidas por Dios. Por
eso, el que se rebela contra la autoridad, se rebela contra el orden establecido por Dios, y los que se rebelan preparan su propia
condenacion”. Célebre pasaje que inspir6 a Lutero a favor de la nobleza alemana en contra de la rebelion campesina. Daria la impresion
que Pablo, de profunda formacién farisea, intentara por un lado superar, para decirlo en términos hegelianos, la positividad de la ley judia y,
por otro lado, buscara congraciarse con la autoridad romana, posiblemente para poner a salvo las comunidades cristianas, ademés que él
no fue crucificado por alegar su ciudadania romana. No obstante, creemos que la cuestion de la ley va mucho mas alla del contexto judio.
Incluso, hasta podria postularse una cierta impronta psicolégica, de la que San Agustin sera heredero, en relacion al tema del deseo como
transgresion a la ley.

40 Hinkelammert (Op. Cit, pp. 29-30).



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 108-124
123

represion como instrumento de la voluntad de goce que anida en la propia ley del mercado como principio
trascendental.

BIBLIOGRAFIA

ADORNO, T. y otros. (1973). La disputa del Positivismo en la Sociologia Alemana. Barcelona-México D.F.,
Grijalbo.

ADORNO, T. (2019). Problemas de Filosofia moral. Buenos Aires, Las cuarenta.

CLEVENOT, M. (1978) Lectura materialista de la biblia. Salamanca, Sigueme.

DRI, R. (1987). Teologia y Dominacion. Buenos Aires, Roblanco S.R.L.

DRI, R. (1987) Teologia y Dominacion. Buenos Aires, Roblanco S.R.L.

FREUD, S. (1992). El malestar en la cultura. Obras completas. Buenos Aires, Amorrortu. Vol. 21.
HEGEL, G.W.F. (1994). Lecciones sobre la filosofia de la historia universal (I). Buenos Aires, Altaya.
HEGEL, G.W.F. (2015). Fundamentos de la Filosofia del Derecho. Buenos Aires, Leviatan.
HINKELAMMERT, F. (1991). La fe de Abraham y el Edipo Occidental. San José, Costa Rica, DEI.
HORKHEIMER, M. y ADORNO, T. (1987). Dialéctica de la llustracién. Madrid, Trotta.

KRUMPEL, H. (2006): “La critica de Hegel al imperativo categérico de Kant: aspectos hermenéuticos de la
interculturalidad”. file:///C:/Users/Miguel/Trabajo/Miguel/Autores/Adorno/244-1-478-2-10-20120620.pdf

KANT, 1. (1968). Critica de la razén practica. Buenos Aires, Losada.

KANT, I. (1983). Fundamentacion de la Metafisica de las Costumbres. Madrid, Espasa-Calpe, coleccion
Austral.

KANT, I. (1984). Teoria y Praxis. Buenos Aires, Leviatan.

KAROTHY, R. H. (2005). Una sola gota de semen. Buenos Aires, Letra Viva.

LACAN, J.. “Kant con Sade”. Escritos 2. Buenos Aires, Siglo XXI

MILLER, J.-A. (1998). Elucidacion de Lacan, charlas brasilefias. Buenos Aires, Paidés.
OTERO, T. (2016). “Acerca del ‘Kant con Sade’ de Lacan”. Psicoandlisis, vol. XXXVIII, n 2y 3.
PIXLEY, J. (1993). La Historia de Israel vista desde los pobres. Quito, Coleccion Biblia 47.

ROBLES, G. (2018) “Kant, Adorno y la critica al sujeto moral”. En: CASUSO, GIANFRANCO; SERRANO, J.
(eds.) Las armas de la critica. Barcelona, Anthropos. En Memoria Académica. Disponible
en:http://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/libros/pm.689/pm.689.pdf

TOMSIC, S. (2018) “La homologia entre Marx y Lacan”. Teoria y Critica de la psicologia 10.
http://www.teocripsi.com/ojs/



ROSSI
Acerca del fetichismo de la ley
124

BIODATA

Miguel Angel ROSSI

Doctor en Ciencia Politica. USP, Brasil. Profesor Titular Regular de la Catedra de Filosofia. Universidad de
Buenos Aires (Argentina), Facultad de Ciencias Sociales y Asociado a cargo de la Catedra de Teoria Politica
y Social I. Universidad de Buenos Aires, Facultad de Ciencias Sociales. Investigador Principal del CONICET
(IESy P de Pat). Universidad San Juan Bosco. Director de la revista Anacronismo e Irrupcion, revista de teoria
y filosofia politica clasica y moderna. Instituto de Investigaciones Gino Germani (revista con indexacion
internacional). Codirector del Doctorado en Ciencias Sociales y Humanidades. Universidad San Juan Bosco,
Chubut, Argentina. En la actualidad dirige los siguientes proyectos de investigacion: “Critica al sustancialismo
de la concepcidn liberal de los derechos. Implicancias para la subjetividad, el lazo social y la estatalidad, a
partir de reactualizaciones contemporaneas de la lectura de Hegel”. del proyecto PICT 2017-2019; El lazo
social como problema en la Teoria y Filosofia Politica Contemporanea. UBACyT, 2016-2019. Autor de
articulos y capitulos de libros a nivel nacional e internacional. Su dltimo libro: Lecciones sobre la Politica de
Aristételes: libros I, lll y VI. Buenos Aires, Mifio y Davila, 2018. MAIL: mrossi@lorien-sistemas.com



Biblioteca Digital
DEL ZULIA Soon e =y | Repositorio Académico

| UNIVERSIDAD Serbiluz

A.RTICULOS

ISSN 1316-5216 / ISSN-e: 2477-9555

UTOPIA Y PRAXIS LATINOAMERICANA. ANO: 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 125-136
REVISTA INTERNACIONAL DE FILOSOFIA Y TEORIA SOCIAL
CESA-FCES-UNIVERSIDAD DEL ZULIA. MARACAIBO-VENEZUELA.

Vision critica del Cepalismo y del Jesuitismo en la filosofia de la liberacion

de Juan Rivano
Critical vision of Cepalism and Jesuitism in the philosophy of liberation by Juan Rivano

Alex IBARRA PENA
alexibarra2013@gmail.com
Universidad Catolica Silva Henriquez, Chile

RESUMEN

En este articulo pretendo mostrar parte de la
originalidad del filésofo chileno Juan Rivano. Recurro a
la presentacién de dos ideas criticas a un par de
corrientes tedricas que son fundamentales para otras
filosofias de la liberacion latinoamericanas que gozan
de mayor difusién. Presentaré a este filosofo chileno
desde una perspectiva cercana a las teorias
poscoloniales desde su critica al universalismo
filoséfico y su intencién de llevar a cabo un
pensamiento situado.

Palabras clave: Filosofia de la liberacion, marxismo

latinoamericano, estudios poscoloniales, filosofia
chilena, ideologia.

Recibido: 10-01-2020 e Aceptado: 25-02-2020

Este trabajo esta depositado en Zenodo:
DOI: http://doi.org/10.5281/zenodo.3740092

ABSTRACT

In this article | intend to show part of the originality of
the Chilean philosopher Juan Rivano. For which | resort
to the presentation of two critical ideas to a couple of
theoretical currents that are fundamental to other Latin
American liberation philosophies that enjoy greater
diffusion. | will present this Chilean philosopher from a
perspective close to post-colonial theories from his
critique of philosophical universalism and his intention
to carry out a situated thought.

Keywords: Liberation philosophy, Latin American
Marxism, postcolonial studies, Chilean philosophy,
ideology.

Utopia y Praxis Latinoamericana publica bajo licencia Creative Commons Atribucién-No Comercial-Compartir Igual 4.0 Internacional
(CC BY-NC-SA 4.0). Mas informacion en https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es_ES

IBARRA PENA
Vision critica del Cepalismo y del Jesuitismo...
126

EL CONFLICTO Y LA FAMILIARIDAD DE LAS CATEGORIAS

Me parece importante desligarse de la idea de que la “teoria de la dependencia” es la condicion necesaria
para determinar lo que es una filosofia de la liberacion, aunque es licito aceptarlo como una posibilidad al
interior de algunas versiones que la consideran como elemento central. Por cierto, esta posibilidad es la mas
difundida, sobre todo si partimos reconociendo la importancia que tienen la obra de Zea y la de los filosofos
de la liberacion que participaron del movimiento argentino que aparece en la década de los setenta. La tesis
central que defiendo es considerar algunos planteos filosoficos liberacionistas a partir de otras categorias
alternativas distintas a la de dependencia. En algin sentido estas categorias alternativas junto a la de
dependencia podrian presentarse como familiares entre si.

De este modo se puede postular una multiplicidad de categorias que podemos distinguirlas
tentativamente del siguiente modo: “cultura de la dependencia”, “cultura de la servidumbre” y “cultura de la
dominacion”. Se puede determinar con claridad que son categorias distintas, pero que refieren a una suerte
de contenido comun, en este caso: nuestro continente victima de la explotacién y de la colonizacion. Resulta
(til, para el establecimiento de la aceptacién de distintos tipos de filosofias de la liberacién, recurrir al criterio
de la familiaridad que asume la relacion entre las categorias que acabo de mencionar, incluso en la posibilidad
de ser entendidas en conflicto o considerandolas mas bien en tensidn. Es necesario no sélo darse cuenta de
las diferencias entre éstas, sino que también de la relacion que las emparenta para poder considerarlas al
interior de una misma tradicion filoséfica compuesta por concepciones no necesariamente homogeneas, asi
se puede comprender una apelacion a la pluralidad filoséfica apartada de visiones relativistas. Revisarlas
como una tensién permite la instalacion de una situacion dialéctica, la cual al ser representada por distintas
escenificaciones otorga pluralidad de significados que pugnan por una mejor pertinencia significativa del
contenido comln que comparten. Es en la multiplicidad conceptual o categorial donde hay que buscar y
evaluar una mayor pertinencia significativa. Entiendo la pertinencia significativa no sélo como algo que
permite mayor claridad conceptual sino que también presta utilidad desde una perspectiva epistemoldgica
evolucionista para las representaciones.

La dialéctica de la tensidn categorial que vengo aludiendo, debe entenderse como intento de superacion.
En el sentido de que la superacion no implica la eliminacién de una categoria por otra, dado que las estamos
reconociendo como familiares, el paso de una categoria a otra aportaria el develamiento ideoldgico, exigiendo
un reconocimiento a distintas posibilidades categoriales amparadas en limites que marcan una frontera de
una suerte de identidad compartida, es decir la presentacion de distintas alternativas para un problema
comun. Es lo que conviene considerar como parte de la aceptacion y reconocimiento de una pluralidad que
ayuda al establecimiento de distintas concepciones, en este caso filosoficas, al interior de una misma tradicion
de pensamiento liberacionista.

En relacién a la posibilidad de un conflicto categorial, lo que veo es que son categorias que no se oponen
radicalmente entre si, es decir una es alternativa de la otra. En esta operacion lo que pretendo no es una
actitud negadora, asumo mas bien un criterio epistemoldgico evolucionista como el que la filésofa
usamericana Susan Haack ha rescatado en las propuestas tedricas de los paradigmas al interior de las
revoluciones cientificas de Kuhn y del falibilismo en Popper. Dicho criterio amplia la reflexién metedoldgica,
ya que considera la diferencia en relacion, es decir la diferencia no implica necesariamente la negacién. Por
lo tanto, el conflicto no implica una reduccion, de ahi que apele, mas bien a la relacién de familiaridad desde
la concepcién wittgensteniana.

Una concepcion filoséfica liberadora entendida desde la aceptacion de la teoria de la dependencia, como
se puede desprender de lo que he venido exponiendo como sello caracteristico en la versién mas difundida
de la filosofia de la liberacién, resulta un eje articulador para la discusion que considera la perspectiva de la
familiaridad que pretendo integrar, se debe considerar la admision de posibilidades de propuestas alternativas
y diferentes desde otras representaciones, categorizaciones y conceptualizaciones. No es desencaminado
pensar que se cuenta con una robusta filosofia de la liberacién arraigada principalmente en el movimiento



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 125-136
127

filoséfico argentino que demanda a la teoria de la dependencia como soporte fundamental en su critica al
neocolonialismo. Pero, no por eso resulta estéril la revision de las propuestas alternativas que considero
estan presentes en la produccion filoséfica de Augusto Salazar Bondy y de Juan Rivano, que méas bien eluden
ala teoria de la dependencia.

El entramado temético que permite esta diversidad categorial fortalece la dindmica transformadora de la
filosofia de la liberacién, al hacer de ésta una teoria compleja en el sentido positivo que se puede extraer de
las teorias de la complejidad que hoy vienen siendo reconocidas y valoradas. Sabido es que ni siquiera en el
grupo argentino hay una sola propuesta de filosofia de liberacién, y que ademas en ella encontramos un
dialogo abierto con las ciencias sociales y con la teologia de la liberacion (Cerutti: 1983), lo que posibilita la
configuracién de un mayor pluralismo tedrico. Su riqueza teérica esta en que desde su origen no persigue
una vision homogenizante, al igual que en las manifestaciones actuales que devienen las filosofias de la
liberacion mas propias de nuestro siglo, tales como aquellas que incorporan las perspectivas del género’ o
de lo indigena? desde fuera del ambito de produccion académica, pero que logran interpelarlo, o si se quiere
ser un poco mas optimista, fisurarlo.

RIVANO Y LA TEORIA DE LA DEPENDENCIA

Pues bien, en el caso de Rivano no hay referencias criticas ni polémicas a la teoria de la dependencia,
a diferencia de Salazar Bondy que si pretende discutir dicha categoria, tal vez en estos planteamientos
entregados en textos menos conocidos o estudiados, encontremos un fundamento teérico distinto que
permita diferenciarlo desde otra perspectiva con la produccion filosoéfica de Zea —con el cual sabemos habia
polemizado sobre otras cuestiones concernientes a la produccion filosofica latinoamericana las cuales ya han
sido bastante relatadas- y con la produccion tedrica de los fildsofos de la liberacion argentina que junto con
Zea conocian solo parte de su obra. Aun sigue siendo escaso el conocimiento de la obra del filosofo peruano
mas alla de la conocida polémica que fue rescatada, al parecer inicialmente, por Horacio Cerutti en Filosofia
de la liberacion latinoamericana referida por varios estudios posteriores.

El maestro David Sobrevilla, en un encuentro de especialistas en la obra de Augusto Salazar Bondy
realizado en la Universidad Nacional Mayor de San Marcos de Lima expuso lo siguiente®: “Nosotros no
iriamos tan lejos como para reclamar la paternidad de la filosofia liberacionista para el pensamiento de
Augusto Salazar Bondy, pero si quisiéramos reivindicar que él fue mas que un mero antecedente; que en
verdad tuvo un papel protagonico en la gestacion del movimiento liberacionista” (Sobrevilla: 2014, pp.15-16).
El reclamo de Sobrevilla es que considera que se le ha reconocido poca importancia a Salazar Bondy en el
interior de la filosofia de la liberacién argentina.

Ademas de eso habria que hacer notar que en el fildsofo peruano marxista hay una formulacion
liberacionista propia y distinta con una riqueza mayor desde el punto de vista ideolégico a la del movimiento
argentino que como hemos ido adelantando alberga en varios de sus representantes convicciones

" Aportes interesantes para una filosofia liberadora de la mujer ha realizado la socidloga y activista chilena Julieta Kirkwood, en textos tales
como Ser politica en Chile: las feministas y los partidos (1982), El feminismo como negacién del autoritarismo (1983), Feministas y politicas
(1984), Tejiendo rebeldias: escritos feministas de Julieta Kirkwood (1987), Ser politica en Chile: los nudos de la sabiduria feminista (1990).
La soci¢loga e historiadora argentina Dora Barrancos ha dicho refiriéndose a Julieta Kirkwood: “No hay dudas de que representa una de las
principales mentoras de la teoria feminista latinoamericana; y cuando se sefialan los limites que ésta tiene en nuestros paises —dada nuestra
incapacidad (se alega) de conceptualizar de modo original-, las contribuciones de Julieta se interponen como una desmentida. Los
problemas que enfrentd constituyen un escudrifiamiento notable de las relaciones de clase y género en América Latina, relaciones
atravesadas crucialmente por el imperativo de la accion politica que se propone socavar la concentracion de la riqueza y la exclusion de las
mayorias”. A modo de comentario Cecilia Sanchez ha remarcado que la interpretacion de Kirkwood estd amparada en una clave de lectura
bouvariana, dicha precisién supongo no invalida la interpretacion que sefiala Dora Barrancos.

2 Alguien que ha avanzado en esta interpretacion de lo indigenista es el fildsofo argentino Gustavo Cruz en Reorientaciones tematicas y
giros conceptuales en la Filosofia de la Liberacion contemporanea. Cérdoba: Editorial Universidad de Cérdoba, 2009.

3 Tuve la suerte de ser invitado a este encuentro junto a Horacio Cerutti, Maria Luisa Rivara de Tuesta, Raimundo Prado, Adriana Arpini,
Pablo Quintanilla y Roberto Mora, gracias a la iniciativa del filésofo peruano Rubén Quiréz.



IBARRA PENA
Vision critica del Cepalismo y del Jesuitismo...
128

antimarxistas. Considero que esa distincién no lo excluye de la clasificacion de ser un filosofo de la liberacion
con independencia de las diferencias sostenidas con el grupo argentino y con Zea.

Por su parte, Rivano no elabora una discusion explicita con la teoria de la dependencia, ya que no
aparece haciendo ningun tipo de confrontacién categorial o conceptual con ésta. Pero claramente, tampoco
se presenta como un defensor o apologeta de dicha teoria que venia siendo elaborada desde las ciencias
sociales por el cepalismo con domicilio en Chile; tampoco sostiene un debate que implique interlocucion con
la obra de Salazar Bondy, Zea o los filésofos de la liberacién argentina. Por lo tanto, no se puede suponer
que Rivano se encuentre siendo participe activo de esta discusion dada al interior de la filosofia
latinoamericana.

La inclusion de Rivano, en una tradicion de pensamiento anticolonialista y situada, no sélo es una
perspectiva novedosa sino que viene a incrementar la reflexion sobre la liberacion al interior de las filosofias
nuestroamericanas aceptadas, ya que no ha sido considerado en los distintos estudios acerca de la filosofia
de liberacion, pero tampoco en compilaciones sobre los filosofos latinoamericanos, que limitan la reflexién a
la concepcidn liberacionista del movimiento argentino. Esta inclusion aporta a aquellos planteos que hacia el
filosofo mendocino Arturo Roig en cuanto a que de esta pluralidad categorial se establecen desplazamientos
para nuevos comienzos del filosofar. Sin duda, estad pendiente una gran tarea en el estudio de nuestros
autores que permanecen en la invisibilizacion, el corpus de los filésofos latinoamericanos es muchisimo mas
amplio que el que presentan investigaciones ya realizadas.

Considerando los textos revisados, es claro que no aparecen referencias al grupo argentino de filosofos
de la liberacién, ni a Salazar Bondy y tampoco a los teéricos de la CEPAL. Cuando Rivano refiere a
Latinoamérica pretende polemizar con los fildsofos latinoamericanos que abordan cuestiones ontologicas y
fenomenoldgicas para exponer su critica ironica a este tipo de filosofia, es decir tiene en cuenta a una
generacion de fildsofos anteriores, tales como los ya mencionados: Wagner de Reyna, Ernesto Mayz
Vallenilla, Héctor Murena, Abelardo Villegas, entre otros. Sobre otras manifestaciones de la filosofia
latinoamericana -como adverti mas arriba- dice que prefiere no entrar a comentar aquellas visiones que le
parecen mas importantes y mejor fundadas, debido a su interés por polemizar.

De este modo, sélo queda un espacio para realizar una inferencia débil, en cuanto a que los fildsofos de
la liberacion podrian ser considerados en este grupo no aludido en la critica, dado el hecho de cierta simetria
tematica. Todo ello no seria mas que mera conjetura, debido a que en el periodo en que Rivano escribe sus
textos, en América Latina son extrafias las visiones que recogen filosofias de corte materialista. En los
sesenta todavia se estan desarrollando propuestas que -a grosso modo- podrian ser consideradas
liberadoras de aquello que podriamos llamar como liberacién ontoldgica iniciadas a principio de los cincuenta
por Félix Schwartzmann contenidas en El sentimiento de lo humano en América. Con Rivano desde comienzo
de los sesenta, hacia finales de los sesenta con Salazar Bondy y comienzos de los setenta con el grupo
argentino contamos con planteos que advierten una concepcidn de la liberacion en sentido materialista, dada
las condiciones economicas impuestas en el continente por el neocolonialismo.

Entonces, ¢qué elementos comunes podemos advertir entre Rivano y el resto de los autores que he ido
mencionando? En primer lugar, repasaré el uso de conceptos en los textos que son parte de lo que se puede
considerar como una forma de uso categorial. Conceptos como dependencia, miseria, liberacion, dialéctica,
tercermundismo, explotacion, dominacion, servidumbre, eurocentrismo, centro, periferia, etc. Hay que notar
que algunos de estos conceptos estan presentes en la teoria cepalina, por lo tanto se podria sospechar que
Rivano no desconocié dicha teoria, sin embargo, al interior de la filosofia disciplinaria de la época -practicada
en Chile- no se encuentra al uso referirse a las ciencias sociales. Habria que conceder que estos conceptos
eran parte de la sensibilidad de los sesenta dada la difusion que comenzaban a desarrollar las ciencias
sociales, como lo han sugerido algunos autores (Devés: 2008; Teran: 2013). Elijo una frase del filésofo
argentino Oscar Teran para referir a esta sensibilidad de la intelectualidad de izquierda: “...se trata, en suma,
de unos actores intelectuales constituidos por una coyuntura historica, por una colocacion institucional y
social, y por una discursividad” (Teran: 2013, p.45).



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 125-136
129

Es relevante este aspecto de lo discursivo, en cuanto que permite la existencia de una comunidad
comunicativa determinada por el uso de ciertos topicos teoricos anticoloniales presentes en propuestas de
liberacion nacionalistas y entre éstas, algunas con asentamiento en los postulados marxistas en su renacer
pos Revolucion Cubana. Es también parte del transito de una intelectualidad idealista-arielista a otra
intelectualidad més politica-calibana. Acudimos asi a la instalacion de esta escena del intelectual dentro de
la disciplina filosdfica, reconociendo al filésofo que se hace parte de esa sensibilidad mas general de la
época*. Aparece un grupo de filosofos despertando del suefio dogmatico, sirve aqui la expresion de Hugo
Biagini referida a los intelectuales comprometidos: “Es el escritor politizado que combate en las barricadas
junto con los trabajadores, una tribu literaria poscrita que cuestiona la religién y la propiedad o defiende la
emancipacioén femenina y el amor libre” (Biagini: 2005, pp.43-4).

Lo que quiero sefialar es que en los sesenta el intelectual es actor en un drama de acciones y de pasiones
ideoldgicas, como bien lo escribe Hugo Vezzetti en el estudio preliminar a la ultima edicion del libro Nuestros
afios sesenta de Oscar Teran (Teran: 2013, p.10). Esta disputa ideoldgica llevé a los intelectuales y
concédase aqui incluir a los filésofos -los cuales suelen estar en el cobijo de la institucion- a no permanecer
neutros en el discurso. Generandose asi el ambiente maniqueo entre aquellos que optaron por permanecer
fieles a la élite y aquellos que la denunciaron con su critica, aplican aqui estas frases con las cuales el filésofo
argentino Oscar del Barco se refiere a su generacion, a pesar de que no es la generacion que describimos
en esta investigacion: “De alguna manera nuestro grupo corté amarras con el dogmatismo del Saber, con el
asfixiante narcisismo de quienes, por ser los duefios del Sentido, no se equivocan nunca” (Del Barco: 2008,
p.19). El que examina sus ideas con la realidad enfrenta la posibilidad de equivocarse mas alla del mero error
epistemoldgico.

Si se aceptan estas dos cuestiones del supuesto conocimiento de Rivano de las tematicas de la teoria
de la dependencia -0 aunque fuera la mera coincidencia- llevada a cabo por la CEPAL e instaladas en las
ciencias sociales no resulta extrafio que en sus planteos encontramos alusiones a esta teoria. De hecho en
los textos de este filésofo chileno aparece una permanente denuncia y critica a la dependencia, ademas de
una constante incitacién a la liberacion. Tanto la critica como la incitacién las justifica a partir de nuestras
condiciones historicos-sociales provenientes de la dominacion y continuadas por la servidumbre.

En lo que sigue presentaré la vision de la dependencia que aparece en los textos de Rivano. Haré una
interpretacion que permita ver cierta relacion con la teoria cepalina. Todo esto con el fin de ir viendo como se
dirige hacia la conceptualizacion de la categoria de servidumbre. Por lo tanto, se requiere poner en contexto
la opcion critica por la cual Rivano va a encaminar su pensamiento.

Con esto quiero referir a cierta concepcion de la filosofia que todavia permanece en nuestros
departamentos de filosofia, ya que es en éstos en donde se ensefia la creencia de que la filosofia es una
disciplina que encuentra su especificidad en aquellos conocimientos de lo universal y abstracto, ojala unico.
Muchos fildsofos consideran que dichas orientaciones determinan su quehacer, incluso se las han ingeniado
para que la sociedad espere de ellos tal cometido. De este modo, entre mas universal y abstracto el lenguaje
del filésofo, alcanza mayor aceptacion y reconocimiento social. La idea de que entre menos le entendemos
al filésofo seguramente mayor es su competencia, no es una idea tan ausente en las representaciones
culturales. Sin duda, dicha concepcion de la filosofia esconde un fraude, sobre todo en sociedades en donde
la filosofia se da en espacios institucionales financiados por el gasto publico. A nuestras sociedades no les
beneficia una imagen aristocratica de la cultura, de hecho los movimientos sociales en nuestros paises estan
socavando dichas creencias y estan construyendo visiones democraticas mas reales, acudimos a una
constitucién democratica que escapa a la élite servicial al sistema hegeménico del poder.

4 Horacio Cerutti, siguiendo un texto de Arturo Roig leido en el famoso Coloquio Nacional de Filosofia en Morelia titulado “Funcion actual de
la filosofia en América Latina”, nos ha hablado sobre a filosofia de los “calibanes”, con lo que se quiere destacar al filésofo comprometido
con su época y con las condiciones histérico-sociales. Hay que advertir, que este compromiso deviene en la tarea de la “liberacion social y
nacional” lo que implica una actitud anticolonial. Cf: Filosofia de la liberacién latinoamericana. pp. 59-65.



IBARRA PENA
Vision critica del Cepalismo y del Jesuitismo...
130

El anhelo por cambiar las concepciones burguesas instaladas en nuestra cultura y sus instituciones,
suele aparecer de vez en vez en el acontecer histérico, como nos recuerda el ensayista y cineasta Ambrosio
Fornet a diez afios de la Revolucion Cubana: “El intelectual que se ha politizado al revés, a la europea, siente
tarde o temprano la nostalgia de esa funcién que parecen haberle arrebatado el dirigente y el cuadro politico”
(Dalton: 1969, p.41). Los postulados de Rivano, por ejemplo, se encuentran relacionados con todo un sector
de la sociedad chilena que aspiraba a la consecucion del proyecto politico de la Unidad Popular. Es decir, la
opcién politica de Rivano puede ser enmarcada dentro de esa gran cantidad de fragmentos a los que fue
aglomerando el proyecto politico recién mencionado y que culmind con un Golpe de Estado y su posterior
dictadura. El Golpe de Estado fracturé el proceso de liberacion nacional que representaba el proyecto politico
de la Unidad Popular que alcanzaba simpatia y respaldo en la eleccion del presidente Salvador Allende, figura
politica que llama la atencidn en varios de los estudios actuales sobre la vertiente socialista en América
Latina, la cual ya avisaba a comienzos de los setenta el filésofo chileno Sergio Vuskovic, extraigo el siguiente
fragmento de la contratapa del libro El pluripartidismo y el proceso revolucionario chileno:

El pluripartidismo en la actual etapa del Gobierno Popular (asi como mafiana en la construccion del
socialismo), funciona porque tiene su fundamento en la unidad politica y organica de la clase obrera
chilena, representada por la inescindible unidad socialista-comunista, que es su nucleo viviente.
Pero el pluripartidismo que se expresa a través de la Unidad Popular, va mas alla de las fronteras
organicas de los partidos obreros. Es un amplio movimiento que integra a marxistas y cristianos, a
racionalistas e independientes, que se unen para liberar a Chile del imperialismo, terminar con la
oligarquia financiera y agraria y abrir el camino al socialismo en nuestro pais, dentro del concepto
de Estado de Derecho (Vuskovic: 1973)

Como hemos visto, en algunos estudios sobre la filosofia chilena, se suele decir que Rivano se fue
radicalizando en sus opciones politicas, como si esto fuera una razén para decir, que dejaba de ser filosofo
al poner atencion a las cuestiones historico-sociales. Hay que entender este tipo de juicios y concepciones
de la practica filosdfica en un contexto en donde la filosofia se ha realizado a favor de ideologias
conservadoras. Precisamente, el contexto y la concepcion filoséfica que este filésofo chileno se animé a
criticar y a no aceptar como modo determinante de su praxis tedrica. Aparece una decision pensada en esta
conversion hacia la actitud del intelectual politico, puedo agregar que se manifiesta aqui la actitud del caliban,
esa representacion de resistencia que ha sido trabajada en el pensamiento latinoamericano, en cuanto a que
en esta figura contracultural encontramos a aquel que aprende una cierta practica cultural de la élite, pero
que la utiliza para ir en contra de ésta y no para asimilarse. El caliban aprende la lengua del colonizador y la
utiliza para maldecirlo.

LA CRITICA AL JESUITISMO

Recordemos la imagen del intelectual comprometido que se puede advertir en el horizonte referencial
intelectual para la década del sesenta, aquella que obtuvo Gramsci desde la publicacién de Cuadernos de la
carcel. Un aspecto de semejanza, poco advertido entre el filésofo chileno y el filésofo italiano es que ambos
insisten en una filosofia desligada de la teologia, dada la influencia politica-conservadora de la iglesia catolica.
Dicha critica, a diferencia de otras que ha recibido la iglesia catdlica, es hecha incluso a la vertiente que suele
considerarse mas liberadora, ambos colocan el centro de atencion en la influencia politica de la congregacién
jesuita. Cuestion que debe ser atentida actualmente dada la gran influencia que ejerce esta congregacion a
partir de las distintas universidades que posee ejerciendo una formacion ideoldgica en un sector de un grupo
intelectual latinoamericano, no son pocos los filésofos chilenos de los Ultimos afios formados en universidades
como Lovaina y Deusto, ademas es visible la importancia que juegan universidades como las de El Salvador



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 125-136
131

en Argentina, Javeriana en Colombia, y del empefio en alcanzar influencia por la Universidad Alberto Hurtado
en Chile, por nombrar algunas. Gramsci nos alertaba sobre los jesuitas:

(...) el jesuitismo es un progreso en comparacion con la idolatria, pero es un obstaculo para el
desarrollo de la civilizacion moderna representada por las grandes ciudades costeras: sirve como
medio de gobierno para mantener en el poder a las pequefias oligarquias tradicionales, que por ello
no luchan sino blanda y flojamente (Aricé: 2005, p.122).

La critica a los jesuitas viene a ser un apoyo para la consideracion de una filosofia de la liberacion que
aparece desligada de la teologia, en sentido practico se considera un proceso de transformacion social que
incluso no considera la funcion social de la iglesia cristiana en nuestro continente. Esta separacién entre la
filosofia de la liberacion y la teologia de la liberacién, viene a determinar un quiebre y no una unificacion de
ambos proyectos, distinto al modo en que termin6 realizandose en la filosofia de la liberacidn argentina en
donde ambas disciplinas intelectuales permanecieron unidas o por lo menos sin mucho conflicto.

Una filosofia ligada a la teologia sufre desmedro, en el pensamiento contemporaneo Cornelius
Castoriadis ha dejado clara su apreciacién al respecto, abogando por una liberacién de la filosofia con
respecto a la teologia, en palabras del filésofo griego: “...pensar no es la ocupacion de los rabinos, los curas,
efc., sino de los ciudadanos que quieren discutir en un espacio publico”. Esta cuestion tiene mucho mas
sentido para una filosofia que es capaz de formularse en sintonia con posiciones historicistas. Una filosofia
de la liberacion que asume valoracion por la teoria marxista debe plantearse con radicalidad la diferenciacion
con el quehacer teoldgico incluso aunque se presente como liberador. Comparto la idea de que la filosofia
gana més atendiendo a las ciencias sociales que a la teologia. Esta separacion de aguas resulta extrafia al
interior de un desarrollo filoséfico tutelado siempre por el tomismo, corriente que persiste al interior de varios
departamentos de filosofia por toda América Latina. Dicha persistencia del tomismo no es mas que una
muestra de la influencia vigente en lo cultural y politico por la jerarquia de la iglesia.

Volviendo a Rivano quisiera presentar la critica que realiza a lo que llama como “el punto de vista jesuita”
que viene a ser algo distinto a lo que nos quiere presentar como “el punto de vista de la miseria”. Se presentan
dos interpretaciones que se contraponen y, que por lo tanto, hay que asumirlas con el componente de
rivalidad que tienen entre si. Entiendo que “el punto de vista jesuita” viene a ser uno de los intentos mas
sistematicos de la iglesia catdlica por oponerse al crecimiento del marxismo en América Latina. En este
intento politico fue fundamental el trabajo desarrollado por el sacerdote belga Roger Vekemans con fuerte
presencia en la Pontificia Universidad Catolica de Chile en donde cre6 la escuela de sociologia (cuna del
influyente MAPU) y en el reconocido centro de investigacion social llamado Centro Bellarmino por donde
pasaron Norbert Lechner, Franz Hinkelammert y Armand Mattelart; también destacados intelectuales chilenos
como Tomas Moulian y Jacques Choncol fueron cercanos al jesuita. Refiriéndose a este proyecto
internacional de la politica jesuita, Guillermo Bardn investigador del INCIHUSA de Mendoza, en una resefia
que dedica al libro de Fernanda Beigel titulado Misién Santiago. EI mundo académico jesuita y los inicios de
la cooperacién internacional catélica (2011), sefiala:

La Compafiia de Jesus, siempre a la vanguardia de las nuevas politicas eclesiasticas, encararia el
reto activamente, destinando sus mejores recursos humanos e intelectuales a imaginar una nueva
sociedad y una “revolucion en libertad” dentro de los margenes de la Doctrina Social de la Iglesia.
Es asi como luego de la muerte de Hurtado, enviaria al belga Roger Vekemans S.J. para continuar
su legado e iniciar un experimento de avanzada en que se conjugaria el compromiso catolico con
excelencia académica y los mas novedosos desarrollos en ciencias sociales (Baron: 2014).

La influencia de Vekemans no solo se limitaba al espacio académico también realizaba un trabajo
ideoldgico en el espacio publico a partir de la revista Mensaje, 6rgano oficial de difusion del pensamiento



IBARRA PENA
Vision critica del Cepalismo y del Jesuitismo...
132

social de los jesuitas en Chile. En un articulo titulado “Andlisis psico-social de la situacion pre-revolucionaria
de América Latina” aparecido en el nimero de diciembre del afio 1962 de la revista que acabo de nombrar,
planteaba una critica a las clases oligarcas. Es el texto que le servira al fildsofo de la liberacion chileno para
tomar distancia polémica con la liberacion catolica y con el “punto de vista jesuita”. Rivano considera que el
trabajo intelectual de Vekemans seria un problema en cuanto a que desde una concepcion eurocéntrica
desvaloriza las posibilidades de las revoluciones que se vienen gestando en América Latina, ya que el jesuita
invita a una “revolucion metaférica” en el sentido del eslogan de los partidos demdcratas cristianos de la
“revolucion en libertad”. Recordemos la significacion histérica que tiene la Revolucién Cubana y su condicion
paradigmatica como via de liberacién en la década del sesenta para la intelectualidad de izquierda
tercermundista entre los cuales contaria a Rivano.

En el libro El punto de vista de la miseria dedicara un capitulo entero para polemizar con Vekemans
titulado “El punto de vista jesuita”, en el cual comenta que en principio era un proyecto mayor que pretendia
discutir con toda una corriente jesuita antimarxista incluyendo a Pierre Bigo fundador de ILADES en 1966 y
Jean-lves Calvez reconocido estudioso del marxismo, asi lo expresa Rivano en una nota al pie casi al final
del capitulo mencionado:

Mi propésito inicial era reunir en un mismo examen un trio jesuita: los reverendos padres Bigo,
Calvez y Vekemans. Siendo los dos primeros, con exceso, mas interesantes que el dltimo, bien pude
aprovechar el espacio de otra manera. Sin embargo, aunque Bigo y Calvez llegan de vez en cuando
por estos lados a vocear sus fiambres, Vekemans como encargado de los almacenes importa mucha
mas. Podemos parafrasear el refran: la sanidad comienza por casa (Rivano: 1965, p.134).

Estos tres jesuitas desarrollaron una intensa reflexion politica y econémica en conjunto con los
postulados de la doctrina social de la iglesia, influyendo en los autores més lejanos al marxismo al interior de
la teologia de la liberacion latinoamericana, como lo ha sostenido el socidlogo francés Malik Tahar cuando
sefiala: “La afinidad entre sectores jesuitas y la teologia de la liberacion no es de ninguna manera casual.
Antes bien, constituye una clave de lectura esencial para el andlisis sociologico de la actualidad de la
Compafiia y de las dinamicas que implicaron dicha teologia” (Tahar: 2007, p.95). Recordemos que el proyecto
de internacionalizacion de los jesuitas en los sesenta era frenar el crecimiento del marxismo en América
Latina, de ahi que Tahar agregue: “En contraparte, Roger Vekemans y Pierre Bigo fueron lideres de la
reaccion a la teologia de la liberacién” (Tahar: 2007, p.101). Podemos observar como lo ha dicho el jesuita
argentino Juan Carlos Scannone distintas teologias de la liberacion en su intento de desmarcarse del
marxismo de Gustavo Gutiérrez y, mas todavia de Hugo Assmann como lo reconoci6 en una entrevista que
me dio durante 2015°.

Considero importante no sélo estos planteos visionarios de la contradiccidn que genera la teologia a un
proyecto de liberacion que necesariamente requiere plantearse desde la revolucidn para alcanzar una real
transformacion y cambio en el sistema politico-social que intervenga en la superacion de las condiciones de
miseria. Es realmente importante esa capacidad visionaria que tuvo Rivano para preveer el intento politico
de los jesuitas en América Latina. Ademas esta critica aqui desplegada en su caracteristico estilo de
polemista permite ver el uso y dominio de los conceptos y categorias provenientes de la teoria de la
dependencia generados en la CEPAL. Es plausible que Rivano viera en la conceptualizacion tedrica cepalina,
que puede ser considerada como parte del material tedrico de Vekemans, una mengua al proceso
revolucionario a partir de una estrategia desarrollista. Dicha estrategia desarrollista venia convirtiéndose en
una posibilidad moderada para enfrentar al neocolonialismo desde la integracion latinoamericana. Se puede
decir que el cepalismo desde la teoria de la dependencia presentaba una alternativa cientifica y de
modernizacion, diferente al proceso de radicalizacion politica latinoamericana influenciada por el marxismo.

5 http://www.lemondediplomatique.cl/Teologia-para-el-pueblo-en-el.html



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 125-136
133

Esta identificacion que supongo hace Rivano entre la figura de Vekemans y la teoria de la dependencia
queda evidenciada en afirmaciones como las siguientes:

(...) el cura belga Vekemans esta afirmando el servilismo politico al poder norteamericano de
nuestros actuales grupos oligarcas, esta afirmando la entrega de nuestros valores culturales y
sociales por parte de tales grupos, esta afirmando también la entrega de nuestros valores
econdmicos, y esto Ultimo, particularmente, suponemos que no sera alguna entrega tedrica,
suponemos que nuestro tedrico belga implica literalmente la entrega de materias primas, por
ejemplo, de cobre, hierro, petréleo; es decir, y desde nuestro punto de vista, Vekemans describe a
las clases herodianas (a nuestros oligarcas y plutdcratas) como un montén de bandidos (Rivano:
1965, pp.113-4).

Con claridad se muestra a un Vekemans conciente de la dependencia econdmica, politica y cultural. Una
de las valoraciones mas conocidas a la teoria de la dependencia, tiene que ver con que favorece un proceso
de concientizacion que sirve como impulso al esteblecimiento de nuevas politicas econémicas que resultan
favorables a América Latina y por extension a todo el tercer mundo, quedando expuesta la asimetria centro-
periferia. Para Vekemans una modernizacion politica implicaria destituir del poder a lo que llama “clase
herodiana”, que viene a ser la oligarquia tradicional poseedora de la tenencia de la tierra, en su reemplazo
podriamos hipotetizar que se requiere de una elite, asi lo describe el filosofo chileno: “Porque el cura
Vekemans esta, a la verdad, interesado en liquidar a los herodianos; pero le importa también que sea ello,
no a la manera marxista, sino como saben hacerlo los jesuitas, también herodianos” (Rivano: 1965, p.120).
Rivano no estaré de acuerdo en que la solucion a la miseria tenga que ver con este proceso de modernizacion
tedrica, mas bien va a considerar una perspectiva mas ligada a la praxis politica de transformacion, de ahi
que sienta simpatia por el marxismo en cuanto a que éste contituye una via de cambio social a partir de la
revolucion, asi lo expone en su polémico texto: “Para esto parece que seré siempre necesario hacer jpum
pum! y usted debera entonces por la fuerza del Decélogo arremangarse la sotana y poner pies en polvorosa”
(Rivano: 1965, p.124).

El asunto con los planteamientos de Vekemans sera principalmente por su superficialidad teérica, ya que
su propuesta se limita a un reemplazo de la clase dirigente, pero que no apunta, como si lo hacia la teoria
marxista, al sistema de trabajo capitalista. La propuesta revolucionaria, en cambio, precisamente lo que
pretende cambiar es el sistema de trabajo, refiriéndose al texto de Vekemans, Rivano se pregunta
retéricamente: “; Se ha dicho que el miserable es explotado y que debemos cambiar el régimen del trabajo?
¢Se ha vislumbrado siquiera la indole constitucional de ‘lo revolucionario” en un mundo capitalista y el
sentido, por lo tanto, histérico de la revolucion?” (Rivano: 1965, p.122). Le insiste en la siguiente sentencia:
“Porque si no toca usted el régimen del trabajo, si no elimina su explotacion, es reaccionario; si, por el
contrario, lo toca, no sea mas que con el pétalo de una rosa, es marxista y adiés sotana” (Rivano: 1965.
p.123).

Vekemans no estéa de acuerdo con la revolucion, en cuanto a que ésta implica ejercicio de la violencia.
La deslegitimacion del uso de la violencia es casi un acuerdo unanime al interior de las politicas democréticas
que avalan el sistema capitalista de produccion a pesar de la distribucién injusta de los bienes, es al interior
de estas ideologias politicas en donde hay que enmarcar el “punto de vista jesuita”, en palabras de Rivano:
“Cualquier proyecto que respete los términos del adefesio literario que comentamos debe dejar intocada la
explotacion del trabajo, intocada la plutocracia herodiana, intocado el régimen de propiedad y, asi, la fuente
de la injusticia y la miseria” (Rivano: 1965, p.122).

Segun el filésofo de la liberacidn chileno, la estrategia de Vekemans esta en proponer al miserable un
cambio politico sin necesidad de un cambio estructural radical, debido a que no acepta la violencia
considerando que pertenece a la actitud del resentido. Rivano replica a esta estrategia sosteniendo que el



IBARRA PENA
Vision critica del Cepalismo y del Jesuitismo...
134

anhelo por la transformacion radical es la opcion del miserable que necesariamente se encuentra resentido
y que para cambiar su situacion requiere de algo distinto y nuevo.

La apologia del sistema capitalista recurre a la defensa a partir del argumento que supone la
naturalizacion, es parte de la estrategia retérica hacernos creer que frente a un sistema dado no hay una
forma més sensata de cambio que la de establecer reformas, avalando de este modo una participacion social
que no se manifieste con el resentimiento a partir de la violencia, asi se justifica la participacién democratica
de un régimen representativo, en donde las decisiones recaen en los elegidos, que sucumben frente a la
corrupcion que el sistema permite y no sanciona con seriedad. Hay un intento de naturalizar la propiedad y
una condena a quien no acepta esta naturalizaciéon en cuanto a que se le presenta como un resentido. El
argumento opera de este modo: las necesidades se satisfacen con recursos y la manera de conseguir los
recursos dependen del esfuerzo, quien se esfuerza obtiene los recursos para su satisfaccion; pero es
evidente que dicha formula no funciona en un régimen de trabajo capitalista o neoliberal como queda
demostrado a lo largo de la historia. Entonces ¢,como es posible que algunos sin esfuerzo tengan satisfechas
sus necesidades?, o ;que aquellos que mas trabajan no tengan satisfechas las suyas?

Violencia y propiedad creo que se encuentran en distintos planos, la violencia se justifica en razones
éticas, en cambio la propiedad se justifica en razones econoémicas. La politica debe deliberar entre si sus
formulaciones se amparan en lo ético o en lo econdmico. Bajo el régimen capitalista la cuestion es indiscutible,
ya que lo que impera es el fundamento econémico.

Un tema central en lo politico esta precisamente en decidir si es el fundamento econdmico el que debe
predominar, o si por decisién histrica apostamos a un régimen de justicia eludiendo la naturalizacién que ha
impuesto su respuesta a favor del capital via el régimen de trabajo vigente. Asi lo va explicitando Rivano en
su critica a Vekemans: “Usted nunca habla de trabajo explotado, usted pinta a los herodianos como si fueran
borrachos enfiestados y nada dice de los medios de produccion que estan en sus manos; usted psicologiza
y fenomenologiza con la cola de la miseria; usted ve la miseria como una definicion mas del mundo capitalista
y no entra en el aparato verdadero de sus condiciones” (Rivano: 1965, p.129).

Para terminar esta referencia a la critica a Vekemans y al “punto de vista jesuita”, en cuanto estrategia
de moderacién politica que interviene en el proceso de radicalizacion que se manifestaba a partir de la
tendencia a la izquierdizaciéon en América Latina pos Revolucion Cubana, quiero aludir a uno de los topicos
de moda entre los estudios poscoloniales procedentes de los postulados del argentino Walter Mignolo y del
colombiano Santiago Castro-Gomez, entre otros.

Se puede aceptar que entre los poscoloniales se instald una concepcion bipartita entre la modernizacién-
colonizacién, que sostiene la idea de que la modernizacion trajo consigo el proceso de colonizacién,
sospechando de que no hubiera sido posible sin este polo tragico. El costo de la modernizacion desde una
perspectiva eurocéntrica resulta necesario y se le entiende como parte del devenir histérico provocado por el
proceso de integracion de América a la historia universal encabezada por occidente. La misién de occidente
se transformo en la integracién de los nuevos mundos a un sistema global, dicho “llamado del espiritu” se
encuentra presente en varios de los intelectuales que vinieron a América. El jesuita belga no estaria excluido
de esta mision “salvifica” desde la cual asume la conviccion de que América Latina necesita de ayuda para
su desarrollo politico que no tendria otro horizonte que la integracién a la cultura dominante. Para esto Rivano
rescata parte del texto de Vekemans, en el cual advierto el prejuicio de la concepcidn universalista a favor de
la colonizacion destructiva de formas culturales alternativas: “Europa, nos dice, y quizas principalmente
recibi6 un inmenso don histérico, que ningtin otro sector humano ha recibido en la misma medida: el proceso
verdaderamente revolucionario, para su propia conciencia y para todo el planeta, de la gran era de los
Descubrimientos y la Colonizacién” (Rivano: 1965, p.131). A partir de esta cita afirmo que la posicion del
fildsofo chileno es profundamente critica a la colonia y asume una actitud critica de denuncia frente a los
discursos que favorecen ideoldgicamente esta opresion.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Aiio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 125-136
135
BIBLIOGRAFIA
ARICO, J. (2005). La cola del diablo: itinerario de Gramsci en América Latina. Buenos Aires: Siglo XXI.
ARICO, J. (2010). Marx y América Latina. Buenos Aires: FCE.
BARCO, O. del (2008). El otro Marx. Buenos Aires: Milena caserola.

BEIGEL, F. (2011). Mision Santiago. El mundo académico jesuita y los inicios de la cooperacion internacional
catolica. Santiago de Chile: LOM.

BIAGINI, H. (2005). Utopias juveniles: de la bohemia al Che. Buenos Aires: Leviatan. 22 Edicion.
CASTORIADIS, C. (2008). El mundo fragmentado. La Plata: Terramar.

CERUTTI, H. (1983). Filosofia de la liberacion latinoamericana. México: FCE.

CERUTTI, H. (2011). Doscientos afios de pensamiento filosofico Nuestroamericano. Colombia: Desde abajo.

CRUZ, G. (2009). Reorientaciones tematicas y giros conceptuales en la Filosofia de la Liberacion
contemporénea. Cordoba: Editorial Universidad de Cordoba.

DALTON, R. et al. (1988). El intelectual y la sociedad. México: Siglo XXI.

DEVES, E. (2008). EI pensamiento latinoamericano en el siglo XX: Tomo Il Desde la Cepal al neoliberalismo
(1950-1990). Buenos Aires: Biblos.

GUADARRAMA, P. (1972). “La cultura y la filosofia de la dominacion. Apuntes sobre un planteo de Augusto
Salazar Bondy”. Revista Pensamiento Critico, Lima.

HAACK, S. (2008). Ciencia, sociedad y cultura. Santiago de Chile: UDP.

IBARRA, A. (2011b). “Pensamiento utopico y liberador en América Latina: intento olvidado desde la
filosofia chilena”. Revista SOLAR N° 6, Lima, pp.171-185.

IBARRA, A. (2012a). “Juan Rivano: filésofo latinoamericano del riesgo”. Revista Intus-Legere,
Universidad Adolfo Ibafiez, , Vol. 6, N°2, Santiago de Chile, pp.69-84.

IBARRA, A. (2014a) “La opcidn marxista latinoamericana en la década del sesenta. Una aproximacion al
pensamiento critico de Juan Rivano”. Revista Mapocho, Biblioteca Nacional de Chile, N° 75, Primer
Semestre, Santiago de Chile, pp.59-78.

IBARRA, A. (Comp.) (2012). Homenaje Félix Schwartzmann. Pensar lo humano y sentir al projimo desde
Chile y América. Santiago de Chile: Bravo y Allende.

JAKSIC, 1. (1989). Rebeldes académicos. La filosofia chilena desde la independencia hasta 1989. Santiago
de Chile: Universidad Diego Portales, 2013. Hay una edicién previa de de este libro Academic rebels in Chile.
Albany: State University of New York.

OLIVEROS, R. (1977). Liberacion y teologia. Génesis y crecimiento de una reflexién (1966-1976). México:
CRT.

RIVANO, J. (1962). Entre Hegel y Marx: una meditacion ante los nuevos horizontes del humanismo. Santiago
de Chile: Ediciones de la Universidad de Chile.

RIVANO, J. (1965). El punto de vista de la miseria. Santiago de Chile: Ediciones de la Universidad de Chile.



IBARRA PENA

Vision critica del Cepalismo y del Jesuitism?é.e.
RIVANO, J. (1966). Contra sofistas. Santiago de Chile: Autoedicion.
RIVANO, J. (1969). Cultura de la servidumbre: mitologia de importacion. Santiago de Chile: Hombre Nuevo.
RIVANO, J. (1995). Largo Contrapunto. Santiago de Chile: Bravo y Allende.
ROIG, A. (2009). Teoria y critica del pensamiento latinoamericano. Buenos Aires: Una Ventana.
ROIG, A. (2011). Rostro y filosofia de nuestra américa. Buenos Aires: Una Ventana.
SALAZAR, A. (1968). ¢ Existe una filosofia de nuestra América? México: Siglo XXI.

SALAZAR, A. (1995). Dominacion y liberacion. Escritos 1966-1974. Lima: Universidad Nacional Mayor de
San Marcos.

SCANNONE, J. (2011). Teologia de la liberacion y praxis popular. Buenos Aires: Docencia.

SOBREVILLA, D. (1989). Repensando la tradicién nacional I. Estudios sobre la filosofia reciente en el Perd.
Volumen 2. Lima: Hipatia.

SOBREVILLA, D. (2014). “Augusto Salazar Bondy y la Filosofia de la Liberacion latinoamericana”. En Quiréz,
Rubén (Editor), Actas del Congreso sobre Augusto Salazar Bondy, Lima: SOLAR/IIPPLA, pp. 11-28.
http://www.cecies.orglimagenes/edicion_558.pdf

SWEEZY, P.; WOLF, R.; DOS SANTOS, T.; y MAGDOFF, H. (1971). Economia politica del imperialismo.
Buenos Aires: Periferia.

TAHAR, M. (2007). “La Compafiia de Jesus y la teologia de la liberacion: convergencias y divisiones
sociopoliticas del catolicismo contemporaneo en América Latina”. Revista Historia y Grafia, N° 29,
Departamento de Historia Distrito Federal de México. pp. 95-129.

TERAN, 0. (2013). Nuestros afios sesenta: la formacion de la nueva izquierda intelectual argentina. Buenos
Aires: Siglo XXI.

VUSKOVIC, S. (1973). El pluripartidismo y el proceso revolucionario chileno. Chile: Austral.

WERZ, N. (1995). Pensamiento sociopolitico moderno en América Latina. Caracas: Nueva Sociedad.
ZEA, L. (1969). La filosofia americana como filosofia sin mas. México: Siglo XXI.

ZEA, L. (1977). Latinoamérica Tercer Mundo. México: Extemporaneos.

ZEA, L. (1988). Discurso desde la marginacion y la barbarie. Barcelona: Anthropos.

BIODATA

Alex IBARRA PENA: Estudios de filosofia y teologia en la Universidad Catélica del Maule, Pontificia
Universidad Catélica de Chile y Universidad de Chile. Doctor en Estudios Americanos por la Universidad de
Santiago de Chile con pasantia en la Universidad de Buenos Aires. Docente de la Escuela de Filosofia de la
Universidad Catdlica Silva Henriquez donde imparte los cursos de “Filosofia Chilena”, “Interculturalidad:
pensamiento andino” y “Poetas, musicos y filosofos chilenos”.



) UNIVERSIDAD

DEL ZULIA

Serbiluz

Sistema de

de infoe

Biblioteca Digital

A.RTICULOS

\

ISSN 1316-5216 / ISSN-e: 2477-9555

UTOPIA Y PRAXIS LATINOAMERICANA. ANO: 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 137-143
REVISTA INTERNACIONAL DE FILOSOFIA Y TEORIA SOCIAL
CESA-FCES-UNIVERSIDAD DEL ZULIA. MARACAIBO-VENEZUELA.

Estado y sociedad civil en el siglo XXI: una mirada desde las teorias criticas
State and civil society in the XXI century: a look from the critical theories

Mario Ivan URUENA SANCHEZ
https://orcid.org/0000-0002-8040-6240
mario.uruena@urosario.edu.co
Universidad del Rosario, Colombia

RESUMEN

El presente articulo parte de un doble objetivo. Por un
lado, cuestionar los fundamentos tedricos sobre los
cuales se construyd la idea de Estado como
presupuesto de la modernidad occidental y las
implicaciones que ello ha tenido en el estado actual de
las cosas. Por el otro lado, prescribir planes de accién
desde las teorias sociales criticas que inducen no sélo
aredefinir las relaciones de poder entre la sociedad civil
y las instituciones, sino también a repensar las ideas
reproducidas socialmente. Para cumplir con esto, se
realiza un analisis documental tendente a hacer una
genealogia del concepto de Estado desde las teorias
sociales dominantes.

Palabras clave: Estado; sociedad civil; teorias criticas;
contrahegemonia.

Recibido: 15-01-2020 e Aceptado: 28-02-2020

Este trabajo esta depositado en Zenodo:
DOI: http://doi.org/10.5281/zenodo.3740098

ABSTRACT

This article is based on a double objective. On the one
hand, to question the theoretical foundations on which
the idea of the State was constructed as a
presupposition of Western modemity and the
implications that this has had on the current state of
affairs. On the other hand, prescribe action plans from
critical social theories that induce not only to redefine
power relations between civil society and institutions,
but also to rethink socially reproduced ideas. To
accomplish this objectives, a documentary analysis is
made to make a genealogy of the concept of State from
the dominant social theories.

Keywords: State, civil society, critical theories,
counterhegemony.

Utopia y Praxis Latinoamericana publica bajo licencia Creative Commons Atribucion-No Comercial-Compartir Igual 4.0 Internacional
(CC BY-NC-SA 4.0). Mas informacion en https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Repositoric Académico


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es_ES

URUENA SANCHEZ
Estado y sociedad civil en el siglo XXI...
138

Tenemos que aceptar la proposicion de que no hay nada natural en el orden juridico,
que es un mundo socialmente construido que puede ser construido de manera
diferente. Sin embargo, tenemos que dejar a un lado el impulso de recrear ese mundo
sobre nuestro propio plano (Kahn: 2001, p.46).
1

INTRODUCCION

¢ Cémo las teorias criticas permiten entender de mejor manera la forma discordante en que se relacionan
Estado y sociedad civil? ; Qué propuestas podria plantear este marco analitico para superar este impasse?
Las dos preguntas anteriores parten de la critica al presupuesto de la modernidad que liga el bienestar de la
sociedad civil a la suerte que corre el Estado que la preforma y a una suerte de simbiosis entre ambas
instancias. Este articulo pone seriamente en duda las figuras convencionalmente instituidas como “neutrales”
o0 ‘imparciales”, tal como el Estado ha sido publicitado en el discurso dominante. Fenémenos como los
Estados Fallidos o Las Nuevas Guerras dan fe de la degradacion de la institucion estatal en los paises de la
periferia y en como éstos se desempefian de manera precaria para garantizar los bienes politicos a su
poblacion o incluso llegan a criminalizarse para convertirse en verdugo de los ciudadanos a los que se supone
deben proteger.

La disconformidad con el estado actual de las cosas dista de recaer en el modo de actuar de las elites
politicas y juridicas. Es imperioso cuestionar con igual vehemencia la vision del mundo heredada de la
modernidad occidental. Modernidad cuyo afan civilizatorio trajo por un lado progreso y avances en el
conocimiento y por el otro creo un mundo exterior depredador e inequitativo. Tal vision de mundo ha sido
condensada y reproducida por teorias sociales, las cuales han fungido como complices de los tomadores de
decision al naturalizar y justificar sus actuaciones.

Por lo tanto, Estado y teorias sociales modernas son el centro de indagacion de este articulo de reflexion.
Més aun, esta iniciativa pretenderd ir mas alla de la sola critica al poder y al saber para desdoblarse en la
prescripcion de rutas de practicas de emancipacion de los sujetos dominados.

La idea central que postula este ensayo defiende por ende que las teorias criticas? brindan importantes
elementos para entender la manera en que fue construido socialmente el orden juridico actual y su figura
iconica (El Estado), su interaccion con la sociedad civil y para construir un mundo diferente sobre un plano
alternativo.

La metodologia propuesta para tal fin es la de un analisis documental centrado en una genealogia del
concepto de Estado a partir de autores criticos que sirvan para oponer las lecturas dominantes, propias del
“sentido comun” occidental.

Para desglosar esta idea el presente ensayo se divide en dos partes. La primera parte abordara las
dimensiones epistemoldgicas aportadas por las teorias criticas para observar la construccion social del
Estado y su interaccién con la sociedad civil y la segunda parte se centrara en las dimensiones ético-
normativas de las teorias criticas ante la construccion de un orden distinto.

1. LA IDEA DEL ESTADO: LA MUERTE DEL LEVIATAN Y EL MITO DE WESTFALIA

Esta parte del ensayo definira lo que son las teorias criticas para de ahi cuestionar dos problematicas
epistemoldgicas, a saber: 1) los presupuestos sobre los cuéles se ha erigido nuestra idea de Estado y la
relacion de éste con la sociedad civil y 2) quiénes y como se ejerce la hegemonia en el sistema internacional
actual.

" El presente articulo se inserta en la actividad investigativa del autor en el marco del doctorado en Derecho de la Facultad de Jurisprudencia
de la Universidad del Rosario (Bogota, Colombia).

2 Las teorias criticas consideradas para este ensayo seran: los estudios criticos legales, la sociologia juridica, el neogramscismo, el
constructivismo, las sociologias histéricas neoweberianas y neomarxistas, la teoria critica, el post-estrcturalismo, algunos feminismos y el
postcolonialismo.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 137-143
139

Antes de abordar estos dos puntos, es pertinente establecer que las teorias juridicas, politicas e
internacionales tradicionales® han brindado una forma muy rigida de entender la realidad del mundo en el
que vivimos. Estas parten de un presupuesto Estado-céntrico en el que alegorias como las del Leviatan o el
Gran Hermano nos dan a pensar que so6lo pocos actores son capaces de escapar de la omnipresencia de
esta organizacion juridico-politica. Ademas, la idea del legado de la paz de Westfalia, de la que se deriva que
el Estado es soberano y que no permite ningun poder que sea superior al suyo propio, refuerza este
imaginario hasta construirlo como un régimen de verdad.

Otraidea incuestionable de las teorias tradicionales referidas es la de la correlacion entre la preservacion
de los Estados y la de los individuos que en él habitan. Es decir, que una vez garantizada la seguridad
nacional, también estaria garantizada por extension la seguridad humana. Esta seguridad humana va de la
mano con el tema de los derechos humanos. Da la impresién entonces de que el Estado se debe antes que
nada a su nacion. No obstante, Eberhardt y Olivet ponen de presente una reversion de esta premisa al
plantear que ‘“las Ultimas dos décadas han sido testigo del sigiloso ascenso de un poderoso régimen
internacional de inversiones en que se encuentran atrapados cientos de paises y que pone los beneficios
corporativos por encima de los derechos humanos” (2012, p. 7).

Este articulo postula como contraparte a las teorias criticas como marcos analiticos mas apropiados para
entender de mejor manera la anomalia que postulan las autoras. Se entendera como teorias criticas aquellas
cuyo “proposito es llegar claramente al foco de la perspectiva que fundamenta la teorizacion y su relacion
con otras perspectivas (para lograr una perspectiva de perspectivas) y de ahi abrir la posibilidad de escoger
una perspectiva valida diferente desde la cual la problematica se convierta en una que sirva para crear un
mundo alternativo” (Cox: 1987, p. 129).

En primer lugar, las teorias criticas hacen énfasis en que para las teorias tradicionales el Estado es una
entidad reificada, presocial y ahistdrica. Estas ideas dificultan el modo de entender al Estado y su papel
actual. En primera instancia, estas teorias tradicionales naturalizan al Estado como un actor con una
racionalidad que le es propia y que responde a un interés nacional egoista fijado en términos de relacion
costo/beneficio (Hobson, Lawson & Rosenberg: 2010). Al entender al Estado de esta manera se estan
dejando de lado 1) las motivaciones y percepciones de sus élites politicas y 2) la influencia que pueden
ejercer actores transnacionales no estatales en el proceso de toma de decision y en la firma de tratados
internacionales que no le sean beneficiosos al conjunto de la poblacién nacional. Adicionalmente, al reificar
al Estado se le esta tratando como un quién, como un alguien que responde a las demandas sociales
unitariamente.

En segunda instancia, las teorias tradicionales retratan al Estado como una entidad presocial y ahistérica.
Esto quiere decir que lo ven como algo creado espontaneamente en un no tiempo ni lugar, como una entidad
dada y no como algo creado desde un proceso historico y social. La implicacion practica de una idea tal se
traduce en que se piense en el Estado como algo alejado de las relaciones de poder domésticas, algo
parecido a un arbitro neutro cuyos intereses no se pueden identificar con los de sectores especificos de la
sociedad. Ahi, teorias criticas como las sociologias historicas neomarxistas y neoweberianas nos brindan
importantes luces para desmitificar al Estado. Este surge para ambas teorias en la interaccion (lucha de
clases u oposicion de intereses) entre grupos o clases sociales en la Europa de los albores de la modernidad
o incluso después.* Ademas, que no solamente las formas de Estado surgen de factores domésticos, sino
que también hay estructuras geopoliticas externas que los condicionan y delimitan su soberania (Spruyt:
1998).

3 Se entendera por teorias tradicionales de estas tres disciplinas las teorias mainstream que dan por presupuestada la existencia del Estado
como prerrequisito de cualquier ordenamiento juridico. En las ciencias juridicas estas teorias son sobretodo el iusnaturalismo y el positivismo.
En Ciencia Politica, las teorias conductistas, normativas, institucionalistas y las de la eleccion racional. En las Relaciones Internacionales,
sobre todo las teorias realistas y liberales.

4 Para el exponente de la sociologia historica neomarxista Justin Rosenberg le estructura estatal con sus formas de control social y coactivas
no existiran antes de entrado el siglo XIX (2010).



URUENA SANCHEZ
Estado y sociedad civil en el siglo XXI...
140

En sintesis, es pertinente postular que desde las teorias criticas la figura del Estado no puede ser una
cosa que se dé por sentadas, que él no puede ser tomado como un actor unitario y racional y que éste tiene
una relacién muy estrecha con la sociedad civil, los grupos de presién domésticos y las dindmicas del sistema
internacional. Es decir que mas que pensar en el Estado como un alguien (teorias tradicionales) o incluso un
algo (como el marxismo ortodoxo) debe pensarse en el Estado como un dénde y entenderlo como una
construccion social que para nada es trascendente de las relaciones entre actores e intereses.

En segundo lugar, como ya ha sido enfatizado en el punto anterior, las dindmicas que conforman el
caparazon estatal también provienen de agentes externos que no solamente son organizaciones
internacionales o entidades supraestatales. Tampoco puede decirse que esos agentes externos se imponen
exclusivamente por la fuerza a los Estados (puesto que ello contradeciria los principios generales derivados
de la soberania formal de los Estados). Por lo tanto, hay que entender que, asi como en el &mbito doméstico
hay unas correlaciones de fuerza que condicionan la forma del Estado, también existen esas correlaciones
de fuerza en el ambito internacional.

Aqui, las teorias criticas vuelven a ser Utiles al brindar el concepto de bloque histérico®, el cual excede el
concepto clasico marxista de burguesia en dos ambitos que son de nuestro interés: 1) porque a pesar de que
se puede asociar con una clase dominante, este bloque también cuenta con la ideologia (y no solo con la
fuerza) como factor determinante en el ejercicio de su hegemonia y 2) porque mientras la burguesia es una
clase anclada en el Estado-nacion, el bloque historico se desenvuelve en mas niveles (incluido el
internacional).

Podemos decir entonces que las teorias criticas nos ilustran de mejor modo la forma en que funciona la
hegemonia de hoy dia. Una hegemonia que combina la coercién con el consenso y que es ejercida por una
clase de alcance transnacional que limita el margen de accién estatal, e inclusive se vale de la debilidad
relativa de los Estados, para moldear un sistema inequitativo al servicio de un modo de produccién
capitalista/neoliberal en el que el fin Gltimo no sean los individuos sino las corporaciones a las que se debe
el bloque historico (Augelli & Murphy: 1993).

Desde este punto, se hace un llamado a los estudiosos del derecho y la politica a considerar visiones
tedricas cuya epistemologia se desmarque del Estado como Unica o preeminente unidad de anlisis e
involucre a otros actores, como las clases sociales, la sociedad civil o al individuo mismo, no solo para
observar las practicas del poder, sino también para determinar quién debe estar en el centro de todo.

2. LA REVOLUCION DE LEALTADES: DEL ESTADO HACIA EL CONJUNTO DE LA HUMANIDAD

Esta segunda parte del ensayo se centrara en los elementos ético-normativos de las teorias criticas para
1) denunciar las practicas de exclusion/inclusion que han sido propias del bloque histérico y del
agenciamiento estatal y 2) proponer practicas contrahegemonicas que convoquen a los excluidos y
transformen el modo en que los humanos se relacionan entre si.

En primer lugar, y como fue dicho en el apartado anterior, es necesario hacerse a una teoria del Estado
que se aparte de visiones voluntaristas en las que éste tiene la capacidad de trascender de las relaciones
sociales e imponer obligaciones a todos los individuos (incluido el bloque histérico). Esta afirmacion se
desvincula de la lista de prescripciones que realizan en su texto Eberhardt y Olivet, particularmente una que
llama poderosamente la atencion:

5 Claire Cutler retoma la definicion de bloque historico de Gramsci para referirlo como “un conjunto complejo, contradictorio y discordante de
relaciones sociales de produccion (...) Un blogue histérico comprende una unidad entre naturaleza y espiritu (estructura y superestructura),
unidad de opuestos y distintos” (2005).



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 137-143
141

Del mismo modo que los Gobiernos han aceptado un sistema que actualmente beneficia a las
corporaciones a expensas del interés publico, también tienen el poder para cambiar dicho sistema.
El objetivo de atraer inversiones productivas para satisfacer las necesidades de las personas no
puede hacerse efectivo en el contexto del defectuoso marco por el que se rigen los tratados de
inversion (2012, p.72).

En este apartado y en el resto de su documento, las autoras caen en el presupuesto de los Estados como
actores racionales y unitarios, capaces de modificar las reglas y dinamicas del sistema internacional a
voluntad. Para ellas, los Estados “aceptaron” un sistema que actualmente beneficia a las corporaciones y asi
mismo ellos pueden cambiar ese mismo sistema que crearon. La apreciacion de Eberhardt y Olivet
desconoce el peso que el sistema internacional y su estructura tienen para constrefiir a los Estados a aceptar
unas reglas y cefiirse a ellas. Es por esto que la visién de las dos autoras tiende a caer en el reduccionismo
y en la sobredimensién del papel estatal.

Otro presupuesto que corre el riesgo de desviarnos del foco de analisis y que también se puede entrever
en esta cita es el del Estado como un actor “con buenas intenciones, pero pocas capacidades”. Las
implicaciones éticas de tal juicio desconocen la forma en que el aparato estatal (que no es lo mismo que el
Estado en si) ha sido instrumentalizado por una clase hegemoénica para ejercer supremacia sobre el resto de
los grupos sociales. De ahi, que el Estado haya terminado por representar dispositivos y practicas de inclusion
y exclusion patentes tanto en los actos de lenguaje como en la distribucion de bienes materiales (Linklater:
1990).

Una teoria del Estado debe indagarse igualmente por la posibilidad de que éste no sea solo una victima
de las disposiciones de una elite transnacional, sino que sea también funcional a este modus operandi. Urge
de este modo abrir la “caja negra” y ver cdmo las propias elites del Estado (y que hablan en su nombre) son
parte activa de la exclusién del grueso de la poblacion. El Estado aparece entonces més como un obstaculo
que como un facilitador.

En segundo lugar, el cuestionamiento de la manera en que Estado y bloque histdrico se relacionan para
ejercer la hegemonia no tendrian ningun sentido para las teorias criticas si no existiera una exhortacién a la
accion. Dicha accion debe pasar necesariamente por el entendimiento de las practicas de exclusion. Que el
campo de estudio en el que nos desenvolvemos no estd, como dice Marc Neufeld “dado’ sino que es
‘elaborado’, por lo cual es capaz de ser ‘reelaborado™ (1993). Por ende, se hace imperioso superar la
fetichizacion del Estado. Cuestionables experiencias previas como la revolucion bolchevique o la gran marcha
de Mao Zedong nos hacen pensar que, si tomamos el Estado como un ‘instrumento” que las clases
subordinadas deben controlar para subvertir el orden preestablecido, la dicotomia inclusion/exclusion no sera
dirimida, sino que simplemente cambiara de protagonistas.

El llamado, asi las cosas, no es por una guerra de movimientos por el control del aparato estatal sino por
una guerra de posiciones en las que campo de disputa sea la sociedad civil. Es a construir practicas contra-
hegemonicas que convoquen a los excluidos y transformen la forma en que los humanos de relacionan entre
si (Cox: 1987). Es a trascender los discursos y las metanarraciones que nos han naturalizado un mundo
injusto y excluyente y re-crear este mundo desde perspectivas alternativas y mas amplias (Ashley: 1988). Es
a ver “al otro” no como una amenaza a mi supervivencia sino como un aliado para el logro de objetivos
comunes (Wendt: 1992). Es a abandonar la lealtad impuesta e impostada hacia el Estado-nacion y volcarla
hacia la humanidad como un todo inescindible (Linklater: 1990).

Esta revolucion de las lealtades no seria operativa sin el concurso de intelectuales organicos
contrahegemonicos que cuestionen y desafien la manera en que entendemos el mundo y nos relacionamos
con nuestros iguales. En la transformacién democratica de las mentalidades puede haber una interesante
estrategia para la emancipacion social.



URUENA SANCHEZ
Estado y sociedad civil en el siglo XXI...
142

CONCLUSIONES

En el presente articulo pudo verse cdmo las teorias criticas abren el debate para entender la realidad
opresiva que convoca el sistema internacional actual. Dicha realidad no solamente pasa por la corrupcion del
Estado y de sus representantes sino por la apropiacion de categorias mediante las cuales es entendido el
mundo y que son plasmadas por las teorias tradicionales. Por un lado, se vio como desde la perspectiva
epistemoldgica estas teorias privilegian un dnico nivel de andlisis (el mezzo o estatal), dejando de lado los
&mbitos macro (sistémico) y micro (doméstico). Por el otro lado, las mismas teorias también circunscriben su
observacion de la realidad a unidades de andlisis igualmente excluyentes (los Estados y sus élites politicas),
desconociendo unidades societales, sociales e individuales. Las teorias criticas por su parte postulan
diversificacion y pluralismo para entender una realidad cada vez mas compleja y cambiante.

No menos importante es el componente ético-normativo de las teorias criticas. En contraste con las
teorias tradicionales, éstas primeras son explicitas a la hora de prescribir mundos alternativos en los que los
individuos pasen de sujetos dominados a sujetos emancipados. No obstante, pese a buscar un fin similar, el
modo de conseguirlo dista del consenso entre las teorias criticas. La secuencia de revoluciones fracasadas
en el siglo XX ha dificultado sustantivamente la teorizacion de un plan de accion integral para construir sobre
planos auténticamente disimiles a los que se cuentan. Peligros como el relativismo, el utopismo e inclusive
el nihilismo estaran presentes ente la ausencia de una praxis para la accién realizable.

BIBLIOGRAFIA

ASHLEY, R. K. (1988). "Untying the Sovereign State: A double reading of the anarchy problematique”,
Millennium: Journal of International Studies, 17, pp. 227-262.

AUGELLI, E., & MURPHY, C. N. (1993). "Gramsci and international relations: a general perspective with
exemples from recent US policy toward the third world", en S. GILL, Gramsci, Historical Materialism and
International Relations (pp. 127-147). Cambridge, Cambridge University Press.

COX, R. (1987). "Social Forces, States and World Orders: Beyond International Relations Theory", Millenium:
Journal of International Studies, 10:2, pp. 126-155.

CUTLER, A. C. (2005). "Gramsci, Law and the Culture of Global Capitalism", Critical Review of International
Social and Political Philosophy, 8:4, pp. 527-542.

EBERHARDT, P., & OLIVET, C. (2012). Cuando la injusticia es negocio, cémo las firmas de abogados,
arbitros y financiadores alimentan el auge del arbitraje de inversiones. Bruselas/Amsterdam: Corporate
Europe Observatory y Transnational Institute.

HOBSON, J., LAWSON, G., & ROSENBERG, J. (2010). Historical Sociology. Dans R. A. Denemark, The
international studies encyclopaedia (pp. 1-40). Londres, Wiley-Blackwell.

KAHN, P. (2001). El analisis cultural del derecho, una reconstruccion de los estudios juridicos. Barcelona,
Gedisa.

LINKLATER, A. (1990). "The Problem of Community in International Relations", Alternatives: Global, LOCAL,
POLITICAL, 15:2, PP. 35-153.

NEUFELD, M. (1993). "Interpretation and the 'Science' of International Relations". Review of International
Studies, 19:1, pp. 39-61.

ROSENBERG, J. (2010). "Basic problems in the theory of uneven and combined development. Part II:
uneveness and political multiplicity", Cambridge Review of International Affairs, 23:1, pp. 165-189.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 137-143
143

SPRUYT, H. (1998). "Historical sociology and systems theory in international relations", Review of
International Political Economy , 5:2, pp. 340-353.

WENDT, A. (1992). "Anarchy is What States Make of it: The Social Construction of Power Politics",
International Organization, 46:2, pp. 391-425.

BIODATA

Mario Ivan URUENA SANCHEZ: Doctor en Derecho, Universidad del Rosario (Colombia); Estudios de
doctorado en Ciencia Politica, Universidad de Quebec en Montreal (Canada). Magister en Geopolitica y
Seguridad Global, Universidad de Roma “La Sapienza” (Italia). Politdlogo, Universidad Nacional de Colombia.
Docente investigador, Universidad La Gran Colombia. Profesor Universidades Rosario, Externado y Sabana.
Bogota (Colombia). Anuario Iberoamericano de Derecho Internacional Penal (ANIDIP). Editor. +57-
3164949599/57-1-2970200 Ext. 4292. Edificio Jockey - Davila Carrera 5 # 15-37 Piso 2-Oficina 41. Correo
electrénico: mario.uruena@urosario.edu.co.


mailto:mario.uruena@urosario.edu.co

) UNIVERSIDAD

DEL ZULIA

Serbiluz Biblioteca Digital
: = Repositorio Académico

A.RTICULOS

ISSN 1316-5216 / ISSN-e: 2477-9555

UTOPIA Y PRAXIS LATINOAMERICANA. ANO: 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 144-163
REVISTA INTERNACIONAL DE FILOSOFIA Y TEORIA SOCIAL
CESA-FCES-UNIVERSIDAD DEL ZULIA. MARACAIBO-VENEZUELA.

El continente martiano en la filosofia politica identitaria de

Alejandro Serrano Caldera
The Martian continent in the political identity philosophy of Alejandro Serrano Caldera

Juan Carlos RAMIREZ SIERRA
http://orcid.org/0000-0001-6550-1357
jcramirez@uniss.edu.cu
Universidad de Sancti Spiritus José Marti Pérez, Cuba

RESUMEN

El trabajo fundamenta el lugar que ocupa como fuente
e influencia tedrica el ideario martiano en el quehacer
filoséfico de Alejandro Serrano Caldera. Evidencia la
perspectiva comdn en torno a las ideas que sostienen
en una continuidad que profundiza en las causas
determinantes de la ausencia de libertades con la que
nace la civilizacion occidental en América. En cada uno
de estos pensadores se hace la América nuestra y la
filosofia politica que brinda a la humanidad en sus
alcances y angustias mas perceptibles. Se realiza
desde este andlisis una reconstruccion ontoldgica que
intenta definir al ser en este hemisferio cultural.

Palabras clave: Filosofia Politica, humanismo, devenir

americano, José Marti Pérez, Alejandro Serrano
Caldera.

Recibido: 17-01-2020 e Aceptado: 29-02-2020

Este trabajo esta depositado en Zenodo:
DOI: http://doi.org/10.5281/zenodo.3740100

ABSTRACT

The work bases the place that occupies as a source
and theoretical influence the Martian ideology in the
philosophical work of Alejandro Serrano Caldera.
Evidence of the common perspective around the ideas
that they sustain in a continuity that deepens in the
determining causes of the absence of freedoms with
which the western civilization in America is born. In
each of these thinkers our America is made and the
political philosophy that it offers humanity in its most
perceptible reaches and anguish. From this analysis an
ontological reconstruction is carried out that tries to
define the being in this cultural hemisphere.

Keywords: Political Philosophy, humanism, becoming
American, José Marti Pérez, Alejandro Serrano
Caldera.

Utopia y Praxis Latinoamericana publica bajo licencia Creative Commons Atribucién-No Comercial-Compartir Igual 4.0 Internacional
(CC BY-NC-SA 4.0). Mas informacion en https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es_ES

Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 144-163
145

Entre las particularidades mas notables de la filosofia politica en la América nuestra, expresada en la
produccion del pensamiento filosofico y en otras manifestaciones del pensar y el quehacer identificado o no
con este espacio geografico y cultural, que evidencia ademas uno de los grandes dilemas identitarios del
nuestroamericano, se encuentra en el hecho de ser, por el modo de conformarse en términos epistémicos y
desplegarse en los intersticios de la historia, una disciplina que se constituye y define en tensién civilizatoria.
La construccién ldgica-racional de la modernidad europea, estructurada bajo la forma de totalidad excluyente,
condenso los ideales, las aspiraciones y las normas de coexistencia conforme al imperativo de su
reproduccion irrestricta como condicion para el reconocimiento de la existencia.

La totalidad pensada devino, en amplia identificacién con los intereses, los procesos sociales y las
historias de las realidades especificas que se iban constituyendo gradualmente como europeas, en razén
total; deidad suprema desde la cual se va a medir, diseccionar y clasificar el universo circundante. Solo y en
la medida de su contacto la existencia adquiria sentido real, dado como resultante de una construccion propia
y en consecuencia la determinacion exacta de un lugar, una funcion, una esencia y la prefiguracion estricta
de sus limites posibles. Es desde esta perspectiva autosuficiente, que funda y circunscribe la periferia
moderna, donde se concibe el descubrimiento, y alin mas, la creacion de América por parte de la cultura
europea.

La violencia desmedida y el atropello civilizatorio, aproximadamente cincuenta millones de personas
perdieron la vida en el proceso de conquista y colonizacion, desdicen el acto de creacion, o evidencian con
notable certeza la hechura de una civilizacién identificada con el despojo de sus esencias. América no se
acopla, no se articula de forma natural a las exigencias y peculiaridades del mundo europeo, de ahi el uso
terriblemente ilimitado de la violencia como recurso fundamental para establecer los vinculos. El continente
recién descubierto para el sistema mundo’, trasciende la racionalidad geométrica, el criterio del célculo, la
sintesis insensible y la maximizacion de las ganancias como realizacion suma.

Por la profundidad del sometimiento América dejo de ser lo que esencialmente era para transformarse
en ser negado sin la posibilidad de retorno. La nueva realidad que se alcanza por la “intromision del otro”
extingue la existencia, niega el ser que fue y que contintia siendo como un constante hacerse sin ser por la
degradacién profunda en la que se encuentra sujeto. América es, incluso amoldada en la horma de la
civilizacién que propone a la humanidad Europa, irreductible a la razon totalizante. Su consistencia total
inabarcable, complejidad y riqueza constituyen en rasgo ontolégico fundamental la diversidad, cédigo
identitario basico con el que entra y es asimilada por la modernidad occidental.

América funda para el mundo moderno la diferencia, y este acto fundante en el que se construye a si
misma, hecho que se va a robustecer significativamente con la incorporacion de grandes contingentes de
seres humanos originarios de Africa y Asia como fuerza y medio de trabajo para alimentar la gran industria,
inaugura en la praxis de la resistencia cotidiana una razon divergente no explicita por inadaptabilidad a la
condicién de esclavitud civilizatoria. Es justamente de esta relacion que adquiere la forma de contraposicion,
entre el modo de construir y orientar la razon europea, y el despliegue histérico de la realidad americana que
precede y sobrevive al desencuentro, donde se ubica una las causas primeras que da origen a la filosofia
politica en la América nuestra.

La fuerte tradicion de modelos, que encuentran toda la legitimidad en sistemas y en grandes
sistematizaciones racionalistas -regidas categéricamente por un método que se hace el centro gravitacional-
, descalifica o subalterniza todo lo que a su paso no se ajusta o replica sus especificidades y lineamientos.
La realidad oprimida exige una emancipacion inclusiva desenajenante, pues evidencia en la reproduccion
acritica de aquella tradicion el afianzamiento de las deformidades y la imposibilidad de recrearse. Esta tension
obedece a un proceso histdrico de mayor densidad: la superposicion-liberacion total de civilizaciones.

1 Cfr. Wallerstein, I. (2002). Sistema mundo y mundo sistémico. Instituto de Estudios Nacionales, Panama.



RAMIREZ SIERRA
El continente martiano en la filosofia politica...
146

Es de este choque telurico, que presenta y mantiene un fondo econémico aunque en su desarrollo se
metamorfosea y alcanza dimensiones religiosas, étnicas, linglisticas, tecnolégicas, ideoldgicas, y culturales
contrario a lo que supone Huntington?, del que emana en la blsqueda de alternativas para construir al
ciudadano, el Estado, un orden social metabolicamente justo y duradero, instituciones propias y funcionales,
en el caso particular de América, la filosofia politica. Entendida como un dialogo entre el ser y su mundo
exterior, una forma particular de concebir la realidad, de praxis enfocada en las contradicciones y tendencias,
en los cambios y permanencias medulares de una época atravesada por lo politico como mediacion
fundamental, la filosofia politica es el logos en torno a lo sensible que precipita y fundamenta la libertad
humana.

Comprometida en el ambito americano con la independencia definitiva que contiene la superacion del
empobrecimiento, la desigualdad extrema y la fragmentacion del ser humano que ha caracterizado la region
en toda su historia, se da una confluencia inevitable y enriquecedora de las mas variadas concepciones y
reclamos que perviven en la vida cotidiana y el imaginario colectivo. Por su lado, el sujeto que hace posible
esta realidad critica se encuentra y es, un filésofo politico en la encrucijada ante la barbarie de la civilizacion
o la civilizacion de la barbarie; frente al dilema de la emancipacion total o recolonizacién cultural y tecnoldgica
completa; de la independencia absoluta o enajenacion profunda.

En esta circunstancia de permanencia histdrica trascendental, a la que la condicion del ser americano no
escapa, deviniendo en su propia y contradictoria ecologia, se origina y desarrolla la propuesta filoséfica
politica de Alejandro Serrano Caldera; ensayista prolifero, maestro de generaciones, miembro de nimero de
la Academia Nicaragiiense de la Lengua, y el maximo representante de la filosofia de unidad en la diversidad
que lo convierte en el filosofo centroamericano actual mas destacado. Su obra, al enfocarse en el sujeto
nuestroamericano y su entorno como una totalidad sociometabdlica, en la que convergen procesos alienantes
similares a otras regiones del planeta respetando las especificidades y distancias, manifiesta un alcance
universal.

Para Alejandro Serrano Caldera el devenir del ser americano se encuentra estrechamente ligado al curso
de la existencia, y supervivencia, del ser humano sobre la tierra. Cuando se adentra con inestimable agudeza
en los conflictos, fracturas, omisiones y mutilaciones del ser nuestroamericano traspasa las fronteras politico-
administrativas y latitudes establecidas, situando la emancipacion del desgarramiento humano su objeto
tedrico y practico fundamental. La evolucion de su filosofar evidencia el drama de la desesperacion humana,
la asfixia de su propia condicion por el cauce y el sentido negativo del desarrollo por el que se ha enrumbado
la especie. Sin embargo, no se detiene alli, no hace de la angustia, el desasosiego, la incertidumbre, o la
existencia desarticulada su filosofia.

Sienta sus raices en la realidad social del ser para explorar y avizorar sus potencialidades mas remotas,
no percibidas a simple vista. En su concepcion filoséfica la realidad social, contentiva de acumulaciones
histéricas amalgamadas, se revela como epicentro critico cardinal, autoconstituido en fundamento que hace
coincidir el punto de partida de donde emana su reflexidn, el espacio que da existencia a la condicion humana
situada en negacion, y la finalidad misma a la que va dirigida en torno a la transformacion toda de su
produccion tedrica. Como el principio, desarrollo y fin de su quehacer intelectual se encuentran consagrados
a la realidad que produce e integra en si misma la existencia del ser, la totalidad es concebida y adquiere
dimensién fenoménica en los limites de la totalidad social.

El cultivo de la filosofia politica en Alejandro Serrano se materializa en un abanico de tdpicos dirigidos a:
mostrar la relacion entre los fenémenos politicos, econémicos y sociales deformantes que obstaculizan la
posibilidad de realizacién en libertad del nuestroamericano y la construccion de sintesis que viabilicen y
reafirmen su identidad, con causas profundas sumergidas en procesos histdricos no siempre perceptibles;
desentrafar el origen, la naturaleza y los modos de reabsorcién social e institucional de tales causas sin
critica profunda y sistematica, factor que determina la reproduccién social de una herencia historica negativa;

2 Huntington, S. P. (1996). El choque de civilizaciones y la reconfiguracion del orden mundial. Paidds, Buenos Aires.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 144-163
147

producir alternativas factibles para las circunstancias americanas de modo que puedan superar la pobreza
extrema cronica, la incertidumbre publica sostenida y el vacio de proyectos emancipadores reales y posibles
atendiendo a sus propias urgencias; y a develar los intentos de falsificaciones tedricas con paliativos
susceptibles que agudizan lejos de mejorar las circunstancias, previendo recetas foraneas esclavizantes.

Su indagacién constante se sumerge en el tejido profundo de la historia para reconstituir las
particularidades que definen la existencia nuestroamericana. La historia es —segun refiere- el cimiento, la
sustancia y el vehiculo del ser. El proceso de construccion de la historia es el proceso de construccion del
ser humano. Este se crea al crearla®. Historia y ser representan dimensiones de una misma e indivisible
condicion existencial humana. Su abordaje tedrico denota en el modo de concebir el devenir sociohistorico
nuestroamericano que la Filosofia Politica, al menos aquella sustentada en codigos de emancipacion del ser
en el hemisferio, se apuntala y despliega sobre una filosofia de la historia que la contiene en un didlogo
permanente en donde se pierden no pocas veces los limites fronterizos. Todo intento por registrar e interpretar
la dntica politica nuestroamericana en sus causas y determinaciones esenciales, deviene en construccién
l6gica de una racionalidad valorativa imbuida en la historia.

El filosofar de Alejandro Serrano se realiza en un dialogo de constantes elecciones en donde confluyen
la critica social, la prefiguracién del cambio politico y estructural posible, la accion organizada en el ambito
de la sociedad civil, y la existencia de un cumulo de ideas transmigradas que adquieren vida y corporeidad a
través del reconocimiento de su trascendencia e identificacion propia. Entre los afluentes mas caudalosos,
que edifica el nexo con la raiz del ser factualizado en el americano actual, se encuentra la vida y obra de
José Julian Marti Pérez.

La figura de José Marti es —en palabras del intelectual nicaragliense- una de las cimas de la historia
americana, tanto por su lucha y heroica muerte, como por su poesia y pensamiento. Como poeta
abrié los senderos al modernismo hispanoamericano; como pensador nutrié las raices de la
identidad, de la filosofia y el filosofar desde esta nuestra América, y como revolucionario penso,
organizo y dirigio, junto con otros patriotas, la lucha de la independencia de Cuba, que fue también
un capitulo singular en la reafirmacion de la identidad latinoamericana®.

Alejandro Serrano encuentra el cimiento fundamental y la fecundidad de la existencia americana, en tanto
independencia total como condicion para afianzar la identidad del ser, en la genialidad del filésofo y
revolucionario cubano del siglo XIX. Se nutre de su savia y ubica alli uno de los pilares definitorios sobre los
que se sostiene la filosofia de la emancipacion latinoamericana. El jurista nicaragliense destaca la
singularidad martiana de ser hombre-sintesis americano, revelacion humana en donde se consuman el ideal,
la sensibilidad, la racionalidad y la practica consecuente como ejercicio consciente de su voluntad apegada
ala suerte y destino de los pobres de la tierra.

La maduracion extraordinaria de una forma especifica de cultivar la razon en el analisis de la realidad
historica identifica a José Marti como un referente de las expresiones mas claras, profundas y auténticas del
filosofar y de la filosofia en América que en su propia exposicion, va brindando los instrumentos con los que
ha de definirse y justipreciarse. La filosofia desde esta perspectiva es siempre un medio para equilibrar los
desafueros humanos, que si bien asumen en el maximo grado de generalidad la falsa y artificial disposicion
de lucha encamizada entre el espiritu y la sustancia, entre el pensar y el ser, alejandose de la justa
proporcionalidad que brinda la naturaleza, en el dmbito cotidiano de la América oprimida se recrean en
manifestaciones como la esclavitud, la enajenacion, el sometimiento, el analfabetismo y la inseguridad
ciudadana.

3 Serrano Caldera, A. (2008). “Historicidad, regionalidad y universalidad de la filosofia”, p. 18 en: Obras. Escritos filoséficos y politicos.
Volumen I. Editorial HISPAMER-CNU, Managua. pp. 9-30

4 Serrano Caldera, A. (2011). “José Marti en la identidad y la filosofia latinoamericana”, p. 79 en: Obras. América Latina ante la razon
filoséfica. Escritos sobre el pensamiento, la politica y la cultura nicaragiense. Volumen lIl. Editorial HISPAMER-CNU. Managua. pp. 79-92



RAMIREZ SIERRA
El continente martiano en la filosofia politica...
148

Esta filosofia busca la posibilidad real de complementacion historica de lo humano, de restauracion de la
existencia en términos de dignidad y decoro, desde las urgencias de cada pueblo en un vinculo dialégico con
su entorno, que es parte constitutiva de si. José Marti nos habl6 precisamente de la necesidad de una filosofia
de las relaciones, a partir de asumir el ideal de redencion del hombre en la Tierra®. La filosofia en esta optica
ha de servir para salvar a la especie humana a través del reencuentro y la superacion de los limites que ha
impuesto al otro como sustento de su propia libertad. Ello lo convierte en una de las matrices fundamentales
sobre la que se sedimentan la reflexion filoséfica, los modos de aprehension de la realidad y la emancipacion
en esta América.

En Alejandro Serrano Caldera se vierte el continente martiano enriqueciéndose ante la asuncion
renovadora y la actualizacion critica desplegada en toda su obra. A partir del afluente teérico europeo, -apunta
el filésofo centroamericano- filtrado en la experiencia histérica y politica de los proceres y pensadores
latinoamericanos del siglo XIX, y entre ellos, por supuesto, José Marti, yo he asumido mi trabajo filoséfico a
partir de la interaccion entre la realidad y la idea®. La creacion intelectual del patriota cubano decimonénico
adquiere en Alejandro Serrano la dimension de brujula cosmovisiva y de rejilla epistemologica a través de la
cual asume e interpreta las teorias producidas en otras realidades para analizar creadoramente las
circunstancias nuestroamericanas.

No existe en el filosofo centroamericano, como no existid nunca en José Marti, el intento por desgajarse
de la raiz hispana y europea, bajo la pretendida decolonialidad’, en una légica inversa donde la traduccion
liberadora del pensar en esta regién podria ubicarse en los limites de cierto etnocentrismo latinoamericanista.
Ambos se saben hijos y depositarios genuinos de la cultura occidental y a ella miran con dosis justa de
agradecimiento. América es el occidente del encuentro permanente entre lo moderno, en donde se agotan
los valores y modelos de la modernidad desde hace 500 afios a partir de la institucionalizacién irracional de
la esclavitud, la trata y el contrabando de seres humanos como fundamento de la sociedad civilizada, y lo
premoderno que sobrevive en condicion de otredad como complemento distorsionado y disperso por la
explotacién y el desgarramiento civilizatorio.

América se realiza, desde el quehacer y la proyeccion de los dos pensadores, en la negacion inclusiva y
regeneradora de occidente, en una convergencia de culturas que sin dejar de ser occidente propone un nuevo
sentido de universalidad a través del cual el ser es y despliega sus potencialidades histéricas en la medida
en que el otro o los otros- detentan las condiciones de posibilidad para su realizacion efectiva. José Marti
propone un criterio de ordenacidn simbiética para este proceso inevitable. Injértese en nuestras republicas el
mundo; pero el tronco ha de ser el de nuestras republicas®. Con este principio totalizador de reconstitucion
sociocultural el Apéstol cubano de la independencia en el continente admitia la necesidad de llevar al terreno
americano todo cuanto la creacidn humana habia producido hasta entonces y posibilitaria su desarrollo pleno.

Asumir al mundo y en el movimiento de asuncion ser en el mundo sin que América dejara de existir como
tal. Aunque la sentencia se emite en un contexto referido explicitamente a la cuestion politica es irreductible
a esta dimensién, pues bien entendida en sus Ultimas consecuencias ni el desarrollo industrial, el tejido
juridico institucional, las expresiones artisticas o la elaboracion filosofica se escapan al hecho posible de
rehacer en América al mundo con un caracter profundamente americano. La universalidad consistiria en la
adecuacion de lo asumido, explicitado exactamente en la supervivencia de lo americano como sintesis
superiores luego de captar aportes significativos de otras latitudes. Para ello parte del reconocimiento de lo

5 Cfr. Hart, A. (2006). Ideas para el socialismo del siglo XXI. Una visién desde Cuba. Editorial Pueblo y Educacién, La Habana. p. 226

6 Serrano Caldera, A. (2011). “José Marti en la identidad y la filosofia latinoamericana”, p. 91 en: Obras. América Latina ante la razon
filoséfica. Escritos sobre el pensamiento, la politica y la cultura nicaragiense. Volumen IIl. Editorial HISPAMER-CNU. Managua. pp. 79-92.
7 Cfr. Quijano, A. (2014). Cuestiones y horizontes: de la dependencia historico-estructural a la colonialidad/descolonialidad del poder.
CLACSO. Buenos Aires; Sousa Santos, B. (2018). Construyendo las Epistemologias del Sur: para un pensamiento alternativo de
alternativas. CLACSO. Buenos Aires.

8 Marti, J. (2006). Nuestra América. Centro de Estudios Martianos. La Habana. p. 41



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 144-163
149

americano como potencialidad para captar y reconfigurar lo foraneo, para conectarse y permanecer en su
propia condicion de americano.

Por su parte, Alejandro Serrano Caldera se enfrenta a la misma encrucijada resuelta en la necesidad de
negar la brutal opresion implantada como subproducto de la cultura noroccidental, rehacer lo americano
desde su misma realidad histérica y refundar lo fértil del mundo occidental, en cuanto expresion auténtica de
occidente al cual pertenece por derecho natural y cultural la condicién americana. El camino implica —arguye-
la asimilacién critica de la cultura occidental sobre la base de los elementos permanentes y creativos que
definen lo que se podria denominar nuestro ser historico®. Y el ser de la América nuestra radica justamente
en su capacidad de integracion universal y de reconstituirse desde sus raices historicas en el proceso de
irrupcion de lo americano.

Esta comunidad de perspectivas evidencia que José Marti deviene para Alejandro Serrano en tronco
comun de América, fuente tedrica de su pensamiento. Dado el alcance y pertinencia de sus ideas que
trascienden su contexto especifico, y tendran permanencia hasta tanto la condicién del ser humano en
América no sea restituida, no logre realizarse en la libertad de pensar, hablar, hacer y vivir sin que su
existencia sea socavada por el desamparo institucional y la incertidumbre cotidiana resultante de la
imposicidn y el asecho de imperios, el organizador y participante activo de la Guerra necesaria se constituye
también en inspiracion e influencia politica y tedrica para el filosofo y jurista nicaragiiense.

Asi lo refiere cuando sefiala:

Si alguien representa un modelo de armonia integral entre ser y hacer, entre actuar, pensar y sentir,
ese es José Marti. Esta condicion de integridad esencial que da sentido y direccidn a su vida, es hoy
un ejemplo insustituible de coherencia ética, un paradigma moral en un mundo en que el sujeto se
encuentra cada vez mas desgarrado, y una esperanza para restaurar la conciencia fragmentada del
hombre de nuestro tiempo™0.

No se trata solo de su notable prosa o de los ideales que en su momento defendio, sino del alcance
absoluto de su existencia como modelo de ser humano; de ser una criatura moral sin mutilaciones y por lo
tanto sin deformaciones, que supo asumir armoniosamente la totalidad de la imagen humana y proyectarla
como Unico paradigma realmente salvador'!. De esta forma Alejandro Serrano le confiere un sentido vital al
Tlamatini de la liberacién americana, el de constituirse en si mismo en cauce y sendero para la emancipacion
definitiva del ser en estas tierras.

La presencia del ideario martiano en el filésofo nicaragiiense se explicita en dos dimensiones
fundamentales. Por una parte se da de manera directa e inmediata con referencias particulares a su
pensamiento y actividad revolucionarias. Alejandro Serrano sefiala ideas y obras significativas como La
Republica espafiola ante la Revolucion cubana o Nuestra América que devienen trascendentales para la
historia de las ideas y del ser en el hemisferio. Este es un plano proactivo de andlisis de la filosofia en América
en donde el jurista y profesor centroamericano dialoga con la racionalidad intrinseca de José Marti, su
actualidad, asi como sus usos posibles y mas adecuados. La conciencia plena de la necesidad extraordinaria
de ahondar en las concepciones martianas conduce a Serrano Caldera a escribir en el libro La magia de la
palabra (2005), un acapite titulado: José Marti en la identidad y la filosofia latinoamericana, también recogido
en el Volumen Il de sus Obras. América Latina ante la razon filoséfica. Escritos sobre el pensamiento, la
politica y la cultura nicaragiiense (2011).

9 Serrano Caldera, A. (2011). “La filosofia latinoamericana”, p. 26 en: Obras. América Latina ante la razon filoséfica. Escritos sobre el
pensamiento, la politica y la cultura nicaragiiense. Volumen |l Editorial HISPAMER-CNU. Managua. pp. 23-29.

10 Serrano Caldera, A. (2011). “José Marti en la identidad y la filosofia latinoamericana”, p. 79 en: Obras. América Latina ante la razén
filoséfica. Escritos sobre el pensamiento, la politica y la cultura nicaragiiense. Volumen lIl. Editorial HISPAMER-CNU. Managua. pp. 79-92.
" Vitier, C. (2011). Temas Martianos. Segunda serie. Centro de Estudios Martianos. La Habana. p. 20



RAMIREZ SIERRA
El continente martiano en la filosofia politica...
150

Por otro lado, existe un nivel mas complejo y profundo de apropiacién —y no de simple recepcién-
martiana, por parte de Alejandro Serrano. La dificultad fundamental estriba en que es implicito, no declarado,
y se encuentra disperso en toda su obra. Se trata esencialmente de la forma general en la que se despliega
y organiza la produccion tedrica del fildsofo masayense, mucho mas apegada a la légica de la creacion
intelectual de José Marti, que lo que podria parecer en apariencia. En este plano no se demuestra una
intencionalidad explicita, preconcebida, que denote siquiera la aproximacion entre las dos expresiones del
filosofar en la América diversa. El objetivo de este articulo es analizar el modo en el que la obra de José Marti
contribuye como fuente e influencia tedrica a la filosofia de Alejandro Serrano Caldera. Para ello se intentara
demostrar como se despliegan y materializan los dos ejes de aprehension expuestos.

SINGULARIDAD REFERENCIAL EN LA FILOSOFIA POLITICA NUESTROAMERICANA: DE
ALEJANDRO SERRANO CALDERA A JOSE MARTI

La filosofia politica en América Latina se distingue, y este es un hecho que la particulariza ante
expresiones elaboradas en otros contextos, por el uso abierto, sistematico y consciente de referencias
directas en identificacion con las mejores expresiones intelectuales, americanas y no americanas, producidas
en épocas y circunstancias precedentes. El retorno adquiere la dimensién de un acto ontolégico de busqueda
de si, de negacién a la irracionalidad del presente, en cuanto a totalidad deshumanizada por la enajenacién,
y de confianza en el futuro como posibilidad de supervivencia en condiciones diferentes.

La referencia directa se refiere al proceso teodrico de construccion y reconstruccion de ideas y sentidos
que tiene lugar a partir del vinculo entre las urgencias de la realidad —revestidas bajo la forma de necesidades
trascendentales acumuladas- y el alcance de concepciones precedentes que sirven como instrumentos
epistémicos, ideas-guias, para desentrafiar y orientar posibles alternativas. No es en consecuencia un modo
especifico en el que se hace la filosofia politica en América Latina, sino un elemento singular, comdn en la
mayor parte de su historia.

El ejercicio de conceptuacién y analisis hacen de la realidad politica su contenido fundamental y
establecen puntos nodales que hilvanan toda la existencia americana. En su despliegue, la referencia directa
o remision inmediata que emerge y va a interconectar los periodos de la filosofia politica latinoamericana
expone dos caracteristicas fundamentales. En primer lugar no existe una copia, repeticion o calco de
consideraciones o categorias tal cual se dilucidaron. La herencia cosmovisiva contribuye a captar, entender,
construir y sobrevivir al conjunto de relaciones sociales que definen el modo hegeménico de existencia en el
mundo americano. En el contacto permanente con nuevas condiciones los limites y contenidos de las ideas
se enriquecen y ensanchan sacrificando —sin anular obviamente su valor histérico- las partes inherentes a
los contextos en donde aparecieron.

Puede afirmarse que en cada circunstancia se devela una voluntad explicita que rechaza y evidencia la
necesidad de erradicar el mimetismo, tanto de tradiciones o modelos extranjeros hacia las republicas
americanas, como los construidos en el mismo seno americano, y retomados luego en contextos distintos
¢ Donde iremos a buscar modelos? La América Espafiola —sostenia Simén Rodriguez- es original. Original
han de ser sus Instituciones y su Gobierno. Y originales los medios de fundar unas y otro. O inventamos o
erramos’2,

Un siglo después una idea similar asoma en suelo americano, esta vez referido a la asuncion del
socialismo. No queremos, ciertamente, que el socialismo sea en América calco y copia. Debe ser —a juicio
de Mariategui- creacion heroica. Tenemos que dar vida, con nuestra propia realidad, en nuestro propio
lenguaje, al socialismo indo-americano.'® Asimismo, en los albores del tercer milenio Pablo Guadarrama

12 Rodriguez, S. (2004). Inventamos o erramos. Monte Avila Editores Latinoamericana, Caracas. p. IX
'3 Mariategui, J.C. (2006). Ideologia y Politica. Ministerio de Comunicacion e Informacion, Caracas. p. 232



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 144-163
151

(2012) reivindica la necesidad de pensar con cabeza propia, para quien las revoluciones constituyen su
ejercicio mas elevado. Para este fildsofo e historiador de la filosofia:

Pensar con cabeza propia no significa asumir posturas de chauvinismo epistémico y cerrarse a los
aportes del pensamiento provenientes de cualquier parte del mundo. Tampoco presupone
desconocer el valor intelectual o de otro caracter de pensadores con los cuales se puede, incluso,
coincidir parcial o totalmente. Por el contrario, significa asumirlos pero no indiferenciadamente, sino
en correspondencia con las exigencias cognoscitivas, axioldgicas e ideolégicas que cada momento
reclama’.

Cada una de estas posturas, en siglos y contextos diferentes, evidencia la continuidad légica de prever
y establecer como principio ineludible de la filosofia politica latinoamericana el rechazo a la reproduccion
acritica de ideas, esquemas de actuaciones o institucionales. La densidad opresiva de la realidad cotidiana,
sin transformaciones profundas referidas a la desigualdad a contrapelo del desarrollo tecnolégico, determina
la posibilidad de que el enjuiciamiento a los procesos y fenémenos que fijan la progresion de la esclavitud en
todas sus expresiones, trasciendan las condiciones que le dieron origen. La referencia directa, que no es
repeticion mecénica como se ha aducido, reconstruye el camino y se torna elemento legitimador identitario
de los hilos conductores de esta disciplina particular en terreno americano.

La otra caracteristica definitoria de esta comunidad de referencias es que no conduce, en la mayoria de
los casos, a atrincheramientos epistémicos de tradiciones que configuren escuelas en torno a un nicleo de
pensamiento exclusivo. En América la filosofia politica es el modo por excelencia mediante el cual se critica
la realidad asfixiante y se indaga las alternativas viables para su transformacion. En consecuencia, la
adherencia a un conjunto de ideas estd mas determinado por el sentido de utilidad y alcance, y de ahi su
trascendencia, que al comprometimiento y lealtad que puedan erigirse en torno a un representante en
particular. No significa esto la inexistencia de discipulos de grandes filosofos que ejercieron, y continGan
ejerciendo notable influencia, sino mas bien en el hecho de que por tendencia se ensefia y aprende filosofia
politica ante una realidad que exige fomentar el didlogo y la tolerancia con otras tradiciones como condicion
natural del desarrollo de las ideas politicas en la América diversa.

De este modo las concepciones del jesuita Juan Pablo Viscardo comulgan y sobreviven en Francisco
Miranda; se reconocen en Bolivar las huellas de Simén Rodriguez y Andrés Bello; José Marti es alcanzado y
marcado profundamente por Bolivar y Emerson; en Alejandro Serrano Caldera coexisten en apretada sintesis
Bolivar y José Marti como referentes, no los Unicos, del ser americano superando el desgarramiento de su
propia existencia. El entramado de transmision y asimilacién de ideas y concepciones es irreductible a la
cuestion teorética, pues la construccidn epistémica de la filosofia politica nuestroamericana se define en un
plano axiol6gico-valorativo-conductual que sitia inexorablemente al sujeto de la reflexién como un ente
corresponsable de sus circunstancias y de las deformaciones de la ecologia en la que se sumerge.

Ello lo demuestra Alejandro Serrano cuando destaca la capacidad de José Marti para hacerse frente a
procesos y movimientos de distintas naturalezas, afincado en la necesidad de retomar la emancipacion desde
diversas aristas de la creacion humana. Su dimension mdltiple cobra sentido a la luz de la practica cotidiana
asociada a su propia condicion de politico radical, poeta, pedagogo y filésofo.

Marti no sélo es el conductor de la independencia de su pais, ni solo el poeta precursor del
modernismo, ni Unicamente el pensador que abrid nuevas posibilidades a la filosofia de la historia
americana, pues es las tres cosas al unisono, la triple dimensién de su ser realizandose no en forma

14 Guadarrama, P. (2012). Pensamiento filoséfico latinoamericano: humanismo, método e historia. Planeta, Bogota. pp. 461-462



RAMIREZ SIERRA
El continente martiano en la filosofia politica...
152

sucesiva y compartimentada, sino en forma integral, de tal manera que la realizacién de una implica
necesariamente a las otras dos'.

Esta jerarquia, aunque el filésofo centroamericano sefiale significativamente su integralidad indivisible,
establecida por el orden de las necesidades historicas de su tiempo, reflejan asimismo las prioridades, sin
menoscabo de otras como las familiares, del revolucionario cubano decimonénico. En primera instancia
apunta su vinculacién notoria como propagador del proceso independentista. Este no es un hecho casual o
aislado, pues la independencia se revela como un proceso totalizador definido por la necesidad histérica de
superar: el sometimiento colonialista ejercido por el modo impuesto de organizacién econdmica; el sistema
politico, juridico e institucional que sostenia y viabilizaba el esclavismo como base de todo el orden; y
fundamentalmente las formas de produccidn y reproduccion social de sentidos encargadas de
sociometabolizar la continuidad del atropello civilizatorio de la metropoli.

En este sentido, a juicio de Alejandro Serrano, se ha de entender la independencia como condicién de
la libertad y como un proceso cuyos pasos ascendentes deben conquistarse en cada etapa: frente al
colonialismo en el siglo XIX, y frente al imperialismo en el siglo XX'6. La independencia entonces se funda
como un proceso global revolucionario de transformacién civilizatoria que en su realizacion trastocara todos
los tejidos de la ecologia nuestroamericana. Su contenido no se limita al caracter politico, econdmico y social
que determinan su aparicion, toca la parte mas sensible del ser en cuanto a su consumacion humana dirigida
a todos los dmbitos de la vida.

Conforme al desgarramiento existencial que provocan las relaciones de dominacion, se van
construyendo e hilvanando concepciones propias de negacion superadora que tendran una fuerte incidencia
en el imaginario colectivo hasta alcanzar, por la creatividad de los actores que progresivamente se
incorporan, dimensiones de totalidad. La realidad pensada en términos de transformacion y critica a modos
aprehendidos de concebir el mundo se traslucen en una filosofia de la independencia, que en sus
consecuencias mas profundas viabilizara el cambio espiritual.

Entendida como proyecto emancipador que fija un conjunto de ideas en torno a la necesidad de fundar
una civilizacion distinta, y sobre todo al modo en particular de efectuar esa mudanza, que determina a la vez
una praxis cotidiana revolucionaria como condicion necesaria de su propia evolucion, la independencia
constituira el fundamento esencial para la realizacién del ser nuestroamericano. Asi lo plantea Alejandro
Serrano cuando indica que en el contexto de las luchas independentistas la liberacion politica de las colonias
estuvo ligada siempre a un hecho que la trasciende: el de la identidad de estos pueblos, y antes que eso, el
de la identidad del propio ser humano, del propio sujeto individual de estas tierras'7.

El contenido esencial de la independencia, mas alla de la aparente y necesaria separacion radical del
yugo de la metrépolis, consistiria en el reencuentro del americano consigo mismo, en la asuncion de una
conciencia critica de las potencialidades no reconocidas contenidas en su ser que lo descubririan en sus
propios contornos como una entidad original, auténtica en todas sus expresiones. José Marti tenia conciencia
plena del alcance ciclépeo de este proceso de renacimiento para América, el cual era concebido como el
conjunto de pilastras y columnas que sostendrian la republica e instituciones venideras, el cimiento necesario
para la liberacion definitiva del ser americano. De ello deja constancia en el prélogo al Poema del Niagara en
1882, cuando sefiala: arquitrabe

15 Serrano Caldera, A. (2011). “José Marti en la identidad y la filosofia latinoamericana”, p. 79 en: Obras. América Latina ante la razon
filoséfica. Escritos sobre el pensamiento, la politica y la cultura nicaragiense. Volumen IIl. Editorial HISPAMER-CNU., Managua. pp. 79-92.
16 Serrano Caldera, A. (1988). Entre la nacion y el imperio. Aproximaciones a una filosofia de la historia a partir de la Revolucion Popular
Sandinista. Vanguardia, Managua. p. 51

17 Serrano Caldera, A. (2011). “José Marti en la identidad y la filosofia latinoamericana”, p. 83 en: Obras. América Latina ante la razon
filoséfica. Escritos sobre el pensamiento, la politica y la cultura nicaragiense. Volumen IIl. Editorial HISPAMER-CNU. Managua. pp. 79-92.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 144-163
153

Ni la originalidad literaria cabe, ni la libertad politica subsiste mientras no se asegure la libertad
espiritual. El primer trabajo del hombre es reconquistarse. Urge devolver los hombres a si mismos;
urge sacarlos del mal gobierno de la convencion que sofoca o envenena sus sentimientos, acelera
el despertar de sus sentidos, y recarga su inteligencia con un caudal pernicioso, ajeno, frio y falso'®.

El oficio de reconquista de si para dotar al americano de un buen gobierno que dignificara su constitucién
multiple y diversa no se logré con la independencia. Las republicas nacientes reprodujeron los mismos males
impuestos y heredados del dominio monarquico extranjero. Se dio una transformacién politica, pero no una
transformacion cultural, ni econémica y social. La estructura de la sociedad republicana de los paises de
América Latina continué siendo la misma. La oligarquia criolla continué con la misma estructura de
dominacion de la colonia, solo que sin Espafia’®. Por esta razon, cuando el poeta independentista cubano
sefiala la necesidad de una segunda independencia no lo hacia solo en términos cronologicos en relacion a
la desarrollada por Bolivar ante la urgencia de llevarla a Cuba y a Puerto Rico.

Se refiere ademas al vacio de los nuevos Estados nacionales en tomno a los ideales que sustentaron la
independencia. Una vez emancipados del control y la expoliacién colonial era imprescindible buscar una
nueva independencia que desprendiera y erradicara todas las reminiscencias corruptoras de lo publico y lo
politico, fuertemente arraigadas en las sociedades americanas. No obstante, la construccion racional en la
que se apuntala la independencia trasciende como un nucleo teérico-cosmovisivo e ideoldgico fundamental
para superar el pasado y rehacer el devenir de omisiones ontolégicas, desgarramientos y de saltos sin
sintesis del ser nuestroamericano.

La filosofia de la independencia representa uno de los periodos esenciales en la historia de las ideas y
praxis revolucionarias de América Latina. La filosofia politica que operaba, en la mayoria de los casos
implicitamente, nos muestra que los actores de la emancipacién buscaron argumentos para fundamentar su
accion liberadora, y los encontraron, abundantes, en la propia tradicion latinoamericana. Hecho que revela
no solo la disposicion que histdricamente va cultivando el americano hacia la libertad, sino también la
capacidad de pensarse desde sus circunstancias y con ideas que le son propias.

José Marti no se refirio explicitamente a una filosofia independentista. Esta representa una de las
peculiaridades de este proyecto de renovacidn existencial; ninguno de sus precursores o desarrolladores
concibieron anticipadamente la idea de fundar una filosofia. Naci6 al calor de contradicciones irreconciliables,
de los cambios y las carencias que iban apareciendo en la medida en que rompian con las ligaduras del
régimen colonial y se movian hacia un modo de existir socialmente contenido en los anhelos de emancipacion
prefigurada por el ejercicio libre y critico de la razén misma.

La independencia va a significar el primer intento totalizador de ser en el mundo a solas por parte del
americano, es decir, sin el acompafiamiento o tutela de ofra regién que estableciera un curso definido a
seguir, luego de la colonizacién. Una opcion trascendental que sacrificara la existencia pretérita para rehacer
el universo americano y fundar sobre lo que habia sido impuesto un sistema de relaciones capaces de
garantizar las demandas urgentes. Habia que sumergirse en la propia realidad de la independencia en
complementacion con las caracteristicas de cada region para crear conforme se expresaran las necesidades
sociales.

Su alcance como proceso inacabado implica profundas connotaciones en la vida politica de los pueblos
americanos actuales. La fragilidad de las democracias, las soberanias intermitentes, la conformacion de
naciones fluctuantes y artificiales, la importacion e instauracion de esquemas institucionales extrafios a los
sujetos y dindmicas propias, la deformacion de la politica como medio para viabilizar alternativas a

18 Marti, J. (1991a). “El Poema del Nidgara.” p. 230, en: Obras Completas. Vol. 7. Editorial de Ciencias Sociales, La Habana. pp. 222-238
19 Serrano Caldera, A. Ibidem. p. 88

2 Bohorquez, C. (2009). “Filosofia de la Independencia.” p. 174. En: E. Dussel, E. Mendieta, y C. Bohérquez. (Eds.), El pensamiento filoséfico
latinoamericano, del Caribe y ‘latino” (1300-2000). Siglo XXI, México. pp. 162-175.



RAMIREZ SIERRA
El continente martiano en la filosofia politica...
154

contradicciones y conflictos sociales, reducida a la legitimaciéon de un orden inestable que norma la
discriminacion y exclusion de mayorias, tienen entre sus causas mas significativas la frustracion de la
independencia.

El reencauzarla y con ella encaminar la realizacion del ser americano se encuentra, sin lugar a dudas,
en el rescate y desarrollo hasta las Ultimas consecuencias de la filosofia politica que produce y sobrevive a
sus limites historicos. Aunque Alejandro Serrano Caldera no desarrolla en su obra un andlisis pormenorizado
sobre la filosofia de la independencia si reconoce su valor ontol6gico para la reconstitucion e integracion de
la existencia del oprimido, y epistemoldgico en tanto fundamento teérico de corrientes filoséficas cultivadas
en tierras americanas. La independencia ha impuesto —asegura el politico e intelectual de Masaya- la agenda
de la filosofia latinoamericana en lo que concierne al impacto que la identidad y la liberacion tienen en la
formacion del ser y la conciencia del hombre americano?'.

En esta Iégica, el movimiento de desalienacion que sustancializa la independencia reviste la cualidad de
categoria histérica y filoséfica sine qua non para el analisis del ser americano en su devenir. Desde la filosofia
de la independencia y la revolucién como materializacion y realizacion de la identidad latinoamericana, el
jurista y profesor centroamericano desarrolla una auténtica concepcion de la libertad, -segun refiere Miguel
Rojas- al propugnar una libertad integral?2. Toca al americano, a partir del enfoque que modela Alejandro
Serrano, constituirse en un itinerario de practicas cotidianas de liberacion que humanicen la totalidad de su
vida, relativamente clausurado para aquellas sociedades erigidas cultural e institucionalmente sobre la
explotacién de los otros.

El esfuerzo por factualizar una existencia emancipada a través de la negacion independentista, en cuanto
a praxis fundamental transformadora, catalizé el engrosamiento del humanismo como uno de los productos
mas genuinos de aquella filosofia politica. En José Marti esta manifestacion filosofica, implicita y
organicamente cultivada en la totalidad de sus actos, ideas y aspiraciones, alcanza expresion suma,
deviniendo sintesis integradora de lo americano en medio de sus angustias, padecimientos e incertidumbres.
Su humanismo no esta marcado por formulaciones abstractas, como en ocasiones se les exige a los filésofos;
es un humanismo concreto, revolucionario y, ante todo, practico?.

Es explicitamente la subsistencia descarnada en la que se agota el universo del americano, que congrega
en la produccion de su ser los padecimientos y laceraciones del mundo moderno, premoderno -y podria
decirse hoy postmoderno-, comprimida en una esclavitud maltiple y brutal, de donde parte el humanismo del
maestro e idedlogo revolucionario cubano. No solo era imprescindible salvar al esclavo de la mala vida que
sacrificaba su condicion humana, o al criollo que impunemente se le desmigajaban sus derechos y garantias
en menoscabo de las posibilidades para ascender socialmente, asimismo era menester salvar al peninsular
de aquel dominio que empobrecia y estrangulaba el funcionamiento politico de su institucionalidad por el
caracter irracional que sostenia el orden impuesto.

Un humanismo integrador y reconstituyente de lo humano traspasando las fronteras clasistas, raciales,
étnico-religiosas, ideoldgicas, linglisticas, antropogénicas, artisticas, territoriales y tecnoldgicas es el que
cultiva José Marti. Marcado por una sensibilidad extraordinaria, las formas de contemplar y concebir lo
humano estuvieron definidas desde muy joven a la luz de su propia experiencia. Su propuesta ontologica del
ser americano se constituye en libertad terrenal, manifiesta en cada integrante de las republicas americanas
en cierne a partir de la realizacién moral, del poder ser en decoro y dignidad en tanto cualidades inalienables.

En la obra martiana acontece la sintesis superadora de la contradiccion entre la concepcion humanista,
que es praxis liberadora de si, en la bisqueda constante por restituir, proteger y movilizar al ser americano

2 Serrano Caldera, A. Ibidem. p. 85

2 Rojas, M. (2014). “Alejandro Caldera: una nueva filosofia de la conciencia y la libertad.” p. 483, en: Serrano Caldera, A. Obras. La razén
critica: Filosofia, Derecho, Politica y Cultura (Addenda). Valoraciones de la obra de Alejandro Serrano Caldera. Volumen V. HISPAMER-
CNU, Managua. pp. 463-490

2 Guadarrama, P. (2014). José Marti: humanismo préactico y latinoamericanista. Editorial Capiro. Santa Clara. pp. 216-217



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 144-163
155

hacia sociedades equilibradas, libres, pacificas, en armonia con los elementos propios y en estrechos
vinculos con naciones de otras latitudes, y la via utilizada para alcanzar ese fin, resuelta abiertamente en el
ejercicio organizado de la violencia, concebida en la guerra de independencia. El humanismo que produjo la
filosofia de la independencia es la matriz racional, de mayor envergadura, que posibilitd que el proceso
independentista no se consumiera en su propia violencia agotando todas las posibilidades para erradicar la
dominacion extranjera y sobre todo para el autogobierno.

La alternativa martiana radica en asumir la conflagracién como un proceso necesario, no contra las
personas empleadas en la dominacion, sino contra el conjunto de relaciones que sostenian y fijaban dicha
dominacién. Por ello habla de una guerra rapida, directa, eficaz, corta?*, que tuviera el menor costo negativo
posible para ambos lados, de modo tal que luego brindara espacios y garantias para todos los que de buena
voluntad estarian dispuestos a refundar la nacién. Con la violencia que se desencadenara, evitar violencias
futuras, como procedimiento adicional para asegurar en el presente, el porvenir?.

Por su parte, Alejandro Serrano Caldera reconoce y toma como referente las contribuciones martianas
al humanismo. Si bien no lo aborda, al igual que Marti, desde la dptica de una disciplina estricta,
metodologicamente estructurada, toda su creacién se encuentra atravesada por el espiritu humanista que
obliga el retorno a lo humano como zona de partida y de llegada, sin circunscribirlo como centro del universo,
0 en una universalidad abstracta en detrimento de sectores sociales histéricamente desfavorecidos y del
entorno que permite la reproduccién de su existencia. Para el catedratico nicaragliense Marti se refiere a la
condicién de humanidad comin a todos los hombres y mujeres de todas las razas y todos los pueblos. Su
humanismo es un humanismo integral y universal, que se nutre, no obstante, de las particularidades de cada
historia y cada culturaZ.

La percepcion martiana sobre la diversidad que caracteriza al americano, irreductible a las aspiraciones
y estrategias de Europa por homogeneizar sus distintas constituciones interculturales?’, va a representar uno
de los ejes teoricos esenciales de la filosofia de Alejandro Serrano. Toda diferencia se encarna en una misma
esencialidad potencial que la precede y se cristaliza en la medida en que el ser despliega medios y dindmicas
para alcanzar su completa realizacion histdrica en los propios limites de las diferencias. En la condicion
primaria de humanidad, que es comun a todos, y que la distincion diferencial de las culturas particulares lejos
de cuestionarla la reafirma y ancla ain mas, el intelectual centroamericano resalta la robustez del humanismo
martiano.

Alejandro Serrano deja constancia de la articulacion filosofica entre el humanismo, consumado en la
asimilacion de las especificidades ontoldgicas-culturales de los pueblos de América, y el objetivo de la
emancipacion definitiva ante el acecho de fuerzas extranjeras, recreada en la obra del erudito y periodista
incansable cubano. Sobre esta idea basica de la condicién esencial de humanidad de todo ser humano y de
las singularidades que histéricamente concurren a conformarlo, nutrié Marti su pensamiento humanista y
filosofico que sirvio de base a su lucha libertaria®. En José Marti y Alejandro Serrano el humanismo
trasciende el ambito del discurso y opera como un modo especifico de actuacién que ha de revestir
necesariamente el tejido de las instituciones publicas bajo el aspecto de imperativo moral.

En sus aspectos méas generales, la produccion filoséfica del rector y profesor universitario de Masaya se
organiza como una reaccion abierta ante el sacrificio de lo humano por una cultura depredadora —no solo
occidental- que engulle a su paso todo lo que existe. Su elaboracion tedrica patentiza la inconformidad del
ser inconcluso histéricamente despojado, cuya terrible y vertiginosa cosificacion cuestionan el sentido y el
uso de los valores que apuntalan y definen las sociedades actuales. Alejandro Serrano critica el modo en el
que la produccién de la vida, impuesta hegemédnicamente como la Unica posible basada en el consumo

2% Cfr. Toledo Sande, L. (2012). Cesto de llamas. Biografia de José Marti. Editorial de Ciencias Sociales, La Habana.

% James, J. (2005). Fundamentos sociolégicos de la Revolucion cubana (siglo XIX). Editorial Oriente, Santiago de Cuba. p. 145

% Serrano Caldera, A. Ibidem. p. 89

27 Cfr. Heredia, M. J. (2012). José Marti y la filosofia intercultural: un didlogo necesario para nuestro tiempo. Concordia, Aachen. p. 151
% Serrano Caldera, A. Ibidem. p. 89



RAMIREZ SIERRA
El continente martiano en la filosofia politica...
156

desproporcionado de productos limitados, escasos e imprescindibles algunos como el agua, tiende a generar
circuitos globales de comunidades humanas desechables, subproductos civilizatorios.

La filosofia politica de unidad en la diversidad, esquema y sistematizacion logica de su propuesta, arguye
la coherencia entre el hecho evidente y descarnado del deterioro material de lo humano y el sistema de
referencias tedricas e ideoldgicas que lo justifican. Esta concepcion particular del mundo, desarrollada en el
quehacer intelectual del catedratico centroamericano, se encuentra articulada por un humanismo
fundamental que busca explicar la condicién humana desde la asuncion dialéctica identificada en su compleja
constitucion, necesariamente diversa y maltiple. Objeta la pretension de las filosofias europeas en la tentativa
—malograda en todas sus expresiones- de aprehender y explicar el universo y sus variadas determinaciones
desde un principio 0 causa Unica, exclusiva y homogénea, que organiza racionalmente la realidad, en
menoscabo de la propia riqueza, extension y multiplicidad de aquel.

Serrano Caldera se distancia de la tradicion noroccidental que reduce epistémica y ontolégicamente el
ser humano a su especificidad racional. El primer humanismo, esto es, el romano, y todas las clases de
humanismo que han ido apareciendo desde entonces hasta la actualidad —afirma desacertadamente uno de
los més grandes filésofos alemanes del siglo XX, pues bien entendido el fenémeno al humanismo romano le
preceden otros humanismos como el griego, el persa, el indio, el chino entre otros- presuponen y dan por
sobreentendida la «esencia» mas universal del ser humano. El hombre se entiende como animal rationale?.
El culto desmedido e irrefrenable a esta capacidad que distingue pero no agota al ser humano, produjo la
universalizacion de una racionalidad desprovista de sensibilidad, ordenada en la ldgica técnica-estructural
del mecanicismo, bajo el aspecto de una entidad absoluta omnipotente.

Es esta una civilizacion —apunta el ensayista y abogado nicaragliense- que separa al hombre de la
naturaleza y del mundo creando entre ambos un abismo infranqueable, que escinde en el ser su
propia unidad entre razon e intuicién, que sepulta por primitivos e indignos los mitos, los suefios, la
imaginacion y el inconsciente y que pretende que todo es o debe ser racional en forma absoluta,
aunque esta razén instrumental sirva solamente para tecnificar las fabricas, incrementar la
produccion, destruir la naturaleza, transformar las ciudades en un caos de ruidos y contaminacion y
para exiliar al hombre ya no solo de la naturaleza, sino de la propia vida social, de la existencia y de
si mismo%0,

La realidad dividida en segmentos por la violencia desatada en el proceso de desprendimiento de la
razon del ser integrado en su propia vitalidad, resuelto en la construccion de un sistema de relaciones que
adquiere autonomia relativa exterior al propio ser y en consecuencia extrafia e incontrolable por la velocidad
de disolucién en las arterias definitorias de la sociedad y el enquistamiento institucional, provoca una
deshumanizacién extraordinaria, superior al resto de las conocidas en la historia de la especie. Se pierden
los limites posibles de la cosificacion mientras el ser inhibe sus potencialidades sumergido en la reproduccion
precarizada de su existencia.

El ser americano deshumanizado, irreconocible en el amplio espectro de su pujanza irruptora de
liberacion -sobre todo para cambiar y autodefinirse en los limites de la transformacion necesaria-, constituye
solo la superficie actual de un conflicto que ubica sus origenes en el propio surgimiento de la civilizacién. La
racionalidad instrumental que rige la Iégica nihilista del acelerado curso de la desaparicién humana en el
planeta Tierra no arriba a su contenido esencial, ante la admiracion desesperada que experimentaban los
europeos como algo novedoso, en los procesos que asolaron la condicion humana durante el siglo XX.

Las guerras mundiales, los holocaustos producidos por la materializacién de ideologias extremistas como
el nazi-fascismo, las dictaduras desplegadas en todo el continente americano o el apartheid en Africa, yla

2 Heidegger, M. (2000). Carta sobre el humanismo. Alianza Editorial, Madrid. p. 4
% Serrano Caldera, A. (1991). El fin de la historia: reaparicién del mito. Editorial 13 de Marzo, La Habana. pp. 127-128



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 144-163
157

consolidacién de un ecocidio en marcha que extingue abruptamente especies de vegetales y animales,
constituyen la resonancia de un hecho soterrado que ontoldgicamente continia determinando los malestares
identitarios de la civilizacion occidental convertidos por sus nexos e implicaciones en problemas universales.
La antinomia trascendental, que por su esquema de exclusion aprioristica en la medida en que hace contacto
con otras culturas se engrosa y solidifica, expuesta por el analisis humanista de Alejandro Serrano Caldera,
plantea que el origen y desarrollo del mundo moderno catalizado por la emergencia totalizadora de la razén,
se funda y sostiene sobre un proceso de absoluta irracionalidad: la conquista, colonizacién y el sometimiento
historico, reproductivo de la esclavitud en todas sus formas, de las civilizaciones americanas.

El nacimiento del hombre moderno, amparado de derechos y garantias inalienables, se da a través del
desgarramiento de la humanidad toda en un giro biunivoco de vaciamiento progresivo de la libertad. No
inauguran exclusivamente la modernidad la exactitud aquilatada del Hombre de Vitrubio, €l cultivo de la docta
razon en el Discurso del Método, el desarrollo del andlisis de los focos a través de la formula eliptica, la
brijula o el telescopio; ellos se acompafian o se soportan sobre la violencia desmedida de la caza furtiva, la
trata, y el contrabando de seres humanos, la plantacion y los barracones que bestializan, la aborigen que
envenena a sus hijos y pone fin a su existencia y a los de su especie porque le ha sido usurpada su condicion
mas elemental. El primer hombre africano que toco tierras americanas, encadenado por el cuello y la cintura,
constituyen, hombre y acto, el movimiento que da inicio a la era moderna.

El humanismo no ha de justipreciarse solo como expresion vital identitaria exclusiva y aislada de un grupo
humano, de una region, de una época o una esfera particular de la actividad en la que se realiza una porcién
de la especie, menos aun cuando el desarrollo resultante de la evolucién humana produce inexorables
vinculos que estrechan y conectan en sus causas mas profundas el devenir de pueblos y acontecimientos
aparentemente distantes y ajenos. Asi lo demuestra la opcion modernizadora que brinda, e impone, el modelo
de progreso, casi invariable al cabo de cinco siglos, de la Europa occidental y el formidable vecino del norte
americano.

Un humanismo que fija sus bases en el florecimiento de tecnologias e instrumentos manufacturados que
permiten mayor control sobre fuerzas naturales y sociales circunstancialmente inconmensurables y caéticas,
al costo de la anulacion acelerada de la dignidad humana, y en consecuencia de los limites que definen
propiamente la especie como ser diferenciado, acaba estrangulando todas las formas de existencia que
encuentra en su itinerario civilizador. El punto de inflexién que referencia el origen mas remoto de la crisis e
insostenibilidad del sistema capitalista hegemdnico actual, de la irracionalidad como forma de reproduccién
del progreso, se encuentra en el momento en que se fundan y apuntalan instituciones publicas vertebradas
y contenidas por la absorcion social que normaliza el atropello a la dignidad humana a gran escala como
forma de produccién de la vida.

El curso particular de la historia americana, que irrumpe colocando lo que seria el primer debate de
proporciones globales en torno al humanismo en tanto contenido del ser, sus diversas manifestaciones y las
fronteras limitrofes que lo definen, precipita a la dignidad como una categoria filoséfica que rebasa los limites
éticos, concediéndole un peso de significativa relevancia ontolégica y praxiolégica. Una categoria totalizadora
que aportara a la filosofia politica universal una comprensién holistica de lo humano en su complejidad
inherente. La dignidad humana va a denotar la capacidad inalienable del ser humano de realizarse en libertad,
de decidir por si mismo y constituirse una identidad propia; la necesidad de existencia de medios y
circunstancias que viabilicen material y espiritualmente el desarrollo de sus potencialidades humanizadoras;
y la intangibilidad de su esencia vital, moral e histérica comun a todos sin excepcion alguna.

Con justa razén José Marti y Alejandro Serrano Caldera ubican, cada uno en sus respectivas obras, la
dignidad humana como categoria de analisis y nucleo cultural del humanismo en la formacion y desarrollo
del mundo occidental americano. El poeta y filésofo cubano expone la aspiracion de edificar sociedades
humanamente emancipadas a partir de situar como ley primera de las replblicas nacientes, haciendo



RAMIREZ SIERRA
El continente martiano en la filosofia politica...
158

referencia al caso especifico de Cuba, el culto a la dignidad plena del hombre?!. Un culto que conduciria
inobjetablemente a la desaparicion de las reminiscencias idiosincraticas y de las condiciones materiales que
substraen al ser humano de su devenir en plenitud.

Por su lado, el politico y ensayista nicaragiiense explicita en su perspectiva tedrica la necesidad cardinal
del humanismo arraigado en la dignidad humana. EI humanismo se justifica filoséficamente —apunta- por el
respeto a la dignidad de los seres humanos, la realizacion entre éstos y la relacion con la naturaleza®2. No
limita el humanismo y la dignidad al yo como entidad referencial individualizada al margen del sistema de
relaciones sociales en la que se situa el individuo en correlacion con el otro y los modos de dialogar con todo
lo que existe. Ambas categorias se encuentran sujetas a condiciones sociohistdricas que particularizan sus
manifestaciones y alcances, de donde emergen las causas que pueden agenciar su consumacion o
entorpecerla.

Ajuicio de Alejandro Serrano las instituciones, practicas y productos culturales que condensan en mayor
medida los instrumentos y estrategias cercenadoras de la dignidad humana se ubican en torno al despliegue
de los imperios modernos. Su poder y permanencia se establecen a partir de la dominacion y el colonialismo
politico, econdmico, tecnoldgico, religioso y cultural sobre grandes regiones, situadas no solo al sur del
planeta, que vieron frustradas su evolucion natural y la posibilidad de ser sin la violenta y extrafia paternidad
extranjerizante. Sacrificadas ante la suspension de su existencia, fueron forzosamente condenadas a una via
de desarrollo que transformaba al ser humano en ser-insumo en constante estado de dependencia y
dispuesto en un orden estructural que anulaba en todas las formas posibles su capacidad de reproduccion
en libertad, mas alla de aquellas que fueran disefiadas por las metrépolis.

La personificacion del imperio sobre América, sean los de Espafia, Portugal, Francia, Inglaterra y mas
recientemente los Estados Unidos de América, arrasa y desvirtua la institucionalidad e inhabilita el nexo entre
los modos de creacion de la vida y las formas identitarias que se van construyendo conforme se desenvuelven
los pueblos. La condicion del imperio supone la enajenacion politica y la homogeneizacion cultural que
clausuran progresivamente la posibilidad de reencuentro del ser con el imaginario y las pautas de produccion
y consumo que lo distinguen e identifican como una instancia auténtica. Es cancelada la soberania y se
restringe el sentido de la vida a una supervivencia precaria que esteriliza lo humano.

El ser negado en todas sus costuras crea un mecanismo de defensa individual, que luego trasciende
hacia la dimensién de conducta defensiva a nivel social, concebido como una racionalidad sensible sobre el
sentido y los usos de la libertad. Solo en lalibertad y a través de practicas liberadoras puede encontrar asidero
el americano para su mas completa y definitiva emancipacion. El acecho de imperios®, que han obligado al
americano a rehacerse desde la corporalidad de su mundo interior como un espacio con potencialidades para
impulsar su existencia, justifica y redimensiona las irrupciones orientadas a su liberacion.

En términos concretos, -afirma Serrano Caldera- la necesidad de liberacion se identifica ante el
poder de dominacidn preciso. En nuestro tiempo y circunstancia este poder de dominacion se ejerce
a través del neocolonialismo y del imperialismo. Los afanes de identidad tienen que encontrarse
necesariamente con estas formas de enajenacion®.

La praxis anticolonial y antiimperialista no representa una codificacién externa, foranea a la formacion y
desenvolvimiento del ser en América. La constitucion de una identidad auténtica parte del reconocimiento de
la necesidad histdrica de superar el desgarramiento ontolégico provocado por la flagelacion de imperios y la

31 Cfr. Marti, J. (1991b). “Discurso en el liceo cubano, Tampa, 26 de noviembre de 1891”, p. 270 en: Obras Completas. Vol. 4. Editorial de
Ciencias Sociales. La Habana. pp.267-279.

% Serrano Caldera, A. (1995). Los dilemas de la democracia. Hacia una ética del desarrollo. HISPAMER Managua. p. 51

33 Cfr. Bosch, J. (2009). De Cristébal Colén a Fidel Castro. El Caribe frontera imperial. Editora Alfa y Omega. Santo Domingo.

3 Serrano Caldera, A. (1988). Entre la nacion y el imperio. Aproximaciones a una filosofia de la historia a partir de la Revolucién Popular
Sandinista. Vanguardia, Managua. p. 43



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 144-163
159

asimilacion de sus pautas culturales como propias, que sumen en una desintegracién profunda. El
antiimperialismo, irreductible entonces a una postura politica circunstancial, se genera como una informacién
esencial, histdrica, sociogenética y permanente en potencia, capaz de contener en si misma un movimiento
desalienador, que si bien al liberar sus energias no provocaria de forma inmediata y automatica las sintesis
identitarias anheladas, podra configurar el marco general de relaciones y procesos que las catalicen y
radicalicen.

Alejandro Serrano advierte la relacién nacion e imperio como contradiccion fundamental e ineludible que
evidencia la oposicién determinante entre el ser y el no ser de los pueblos oprimidos. El imperio es negacion
de la otredad existencial, sacrificio de la identidad y desnaturalizacion de la vida en todas sus expresiones.
El camino de la racionalidad sensible emergida en la busqueda del ser, la cual supera la razén antropofagica
de la instrumentalizacion civilizatoria moderna, choca y trasciende la I6gica impuesta por los centros
hegemanicos de poder que engrosan las redes y mecanismos imperialistas.

En este sentido, resaltando el caracter colonialista y neocolonialista del imperio, el catedratico y activista
social nicaragliense profundiza la perspectiva del politico filésofo decimonénico cubano. Asi plantea la
encrucijada martiana:

El drama histérico de Marti es, como ya sefialamos, el de la liberaciéon y la identidad. Dejar de vivir
en el pasado, en el coloniaje espafiol, sin caer en lo que se considera el futuro y el progreso, el
dominio imperial de los Estados Unidos. ; Cémo evadir ambos riesgos y reafirmar el propio ser?, es
la gran pregunta en que Marti sustenta filoséficamente su guerra de liberacion3s.

La urgencia de librarse cuanto antes del eje de dominacién imperial espafiol, e impedir la intromisién
como instancia aparentemente mediadora del vigoroso vecino del norte, que justificaria tal como fue su
deshordamiento futuro sobre Cuba, en un mismo proceso de emancipacion materializado en el movimiento
independentista, se convirtié en la razén fundamental de su vida. José Marti concibe la necesidad de evitar
la universalizacion de las relaciones sociales que habian fraguado la federacion de naciones norteamericanas
como forma hegeménica y exclusiva de interacciones humanas.

Asumiendo las palabras del orador Wendell Phillips por quien sintié profunda admiracion, citado en una
cronica con motivo a su muerte, el Apdstol de la liberacién americana reescribe. Por todas partes se os oye
sonando a dinero: no hay mas en esta tierra que chirriar de ruecas, polvo de comercio y ruido de pesos
iFranklin os ha corrompido con su economia sérdida del pobre Ricardo!® Para obstaculizar que el mundo se
convirtiera en un gigantesco atolladero de insensible y despiadado mercadeo al servicio del portentoso
crecimiento norteamericano, y con ello la mundializacién de los vicios de aquella sociedad, José Marti se
percata que no es posible reproducir su poder si este no se extiende y nutre de las regiones mas cercanas.

Seria la América entonces el espacio que le brindaria no solo riquezas, sino la fuerza, el teatro de
operaciones que le permitiria adquirir el entrenamiento, las habilidades y los instrumentos coercitivos para
luego expandirse a otras regiones del planeta y establecerse como potencia hegeménica global. El primer
paso para frenar tales metas constituia para José Marti la independencia de Cuba y Puerto Rico, y luego
alentar y apoyar a otros movimientos liberadores en América Latina y el Caribe. Por esta causa, cuando el
revolucionario y precursor del modernismo literario en lengua espafiola piensa que en la emancipacion de
Cuba y América Latina se juega el equilibrio universal de las naciones modernas, asume la perspectiva
antiimperialista como reafirmacidn del ser americano, del resto de los pueblos oprimidos del mundo y de otros
que sin sufrir el dominio directo tendrian que alinearse o padecer aislamientos y sanciones de distinta indole.

% Serrano Caldera, A. (2011). “José Marti en la identidad y la filosofia latinoamericana”, p. 86 en: Obras. América Latina ante la razén
filoséfica. Escritos sobre el pensamiento, la politica y la cultura nicaragiiense. Volumen Ill. Editorial HISPAMER-CNU, Managua. pp. 79-92.
% Marti, J. (2009). Norteamericanos. Apéstoles poetas y bandidos. Centro de Estudios Martianos. La Habana. p. 120



RAMIREZ SIERRA
El continente martiano en la filosofia politica...
160

Tanto en José Marti como en Alejandro Serrano Caldera, y en una parte significativa de la filosofia politica
en la América diversa, el antiimperialismo emerge como necesidad y posibilidad de proyecto del ser en torno
a la definicién y edificacion de ecologias propicias para autogestionar una existencia digna. La negacion de
relaciones de control, explotacion y dominacién, en donde los imperios han tenido méximo protagonismo,
deviene afirmacion del ser americano en su propia historia. Esta circunstancia identifica la filosofia politica
nuestroamericana no como el biho de minerva que solo alza el vuelo cuando atormentado por la inminencia
de la luz escapa a lugar seguro para intentar explicar con racionalidad y sosiego la naturaleza de los
acontecimientos pretéritos que condujeron a la alborada; sino como el Pyrophorus que en medio de la noche
se dispone a ser caminos de luz, a disipar las tinieblas con su propia iluminacién venida de si.

COINCIDENCIAS MINIMAS EN EL SER AMERICANO O PENSAR EN CONCLUSIONES

La comunidad relativa de concepciones y modos particulares de asumir la existencia latinoamericana en
José Marti y Alejandro Serrano Caldera se hace mas solida al desentrafiar coincidencias que rebasan el
aspecto estrictamente formal de las ideas. Estos puntos comunes estrechan la distancia espacio temporal, y
sin causas necesarias amplian los vasos comunicantes de la filosofia politica en la América nuestra. Los dos
se forman, hecho que va definir el contenido de sus posturas politicas y filoséficas, en contextos opresivos
que marginan y sacrifican al ser americano victima de la irracionalidad de un poder semejante, autoritario y
omnimodo. El filésofo independentista cubano es tempranamente marcado por la brutalidad del orden
espafiol en Cuba. Por su lado, Alejandro Serrano adquiere conciencia de la destruccion del ser humano al
percibir en su juventud el sufrimiento y la incertidumbre del nicaragliense ante la dictadura familiar de los
Somoza, una de las méas extensas y expoliadoras en el continente. En América la continuidad de las pautas
culturales, institucionales e idiosincraticas que constituyen el poder despético de los imperios se revela en la
replicacion de dictaduras que han desvirtuado alin mas el sentido y la existencia de las comunidades.

Los dos intelectuales orientan sus esfuerzos al estudio del derecho y la filosofia para luego contribuir en
la busqueda de alternativas viables, una vez identificados y adheridos a los movimientos revolucionarios mas
radicales de sus contextos. Tanto en José Marti, que funda el Partido Revolucionario Cubano el cual aglutina
y organiza la gesta independentista cubana de fin de siglo, como en Alejandro Serrano, que es parte del
Movimiento Sandinista de Liberacion Nacional encargado de la revolucién de la sociedad nicaragliense, su
obra y aportaciones tedricas adquieren sentido y corporeidad articuladas en el movimiento politico que aspira
a la emancipacion definitiva de la América oprimida.

En ninguno de estos, no obstante, existe una identificacion abierta y precisa con corriente de
pensamiento o filosofia europea, latinoamericana o de otra latitud. A finales del siglo XIX el mundo occidental
era un hervidero de filosofias e ideologias que pugnaban por demostrar su primacia en tanto posesion
exclusiva del mejor instrumento para alcanzar la verdad ultima de las cosas y los procesos sociales, de la
naturaleza y el espiritu. Asi el marxismo, el hegelianismo, el krausismo, el trascendentalismo y el positivismo
spenceriano, siendo este Ultimo el de mas fuerza en la region latinoamericana pues constituira la rampa para
posicionamientos liberales, reformistas, autonomistas y reaccionarios, forman el diapason de perspectivas
cosmovisivas decimononicas fundamentales.

José Marti rechaza las vendas y ataduras filosoficas, religiosas y politicas que atan y enfajan fuertemente
al ser humano convirtiéndolo de por vida, segun sus palabras, en una caballo embridado. Critica con acertada
elocuencia y razon al positivismo, se distancia lo suficientemente necesario del marxismo, no acata o se deja
aplastar por el absolutismo racionalista hegeliano y justiprecia con lograda objetividad y para su beneficio el
trascendentalismo de Emerson. Su produccién filoséfica, valorada por el alcance de sus ideas, es, como
América, irreductible a una escuela o tradicién europea. La vida y obra de este Apdstol de la libertad moderna
desafia incluso el criterio metodoldgico, producido por un materialismo vulgar y de mala calidad, que relaciona
o identifica inobjetablemente las posturas filoséficas idealistas con posicionamientos politicos reaccionarios



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 144-163
161

propios de clases dominantes, y en consecuencia las propuestas materialistas con proyecciones politicas
revolucionarias asociadas a las clases marginadas.

Su espiritu de conciliacion, de complementacién trascendental, vertebrado en un idealismo practico —
bien podria decirse materialismo practico y no alteraria la naturaleza de su filosofia-, no fueron obstaculos
sino catalizadores para la incorporacion, organizacion e implementacion de la guerra independentista. Su
filosofia es electiva, dialéctica, trascendental y humanista. Es la consagracién plena al proceso historico que
intenta eliminar todo cuanto sea carcelario para el ser humano. En la filosofia que propone José Marti se da
la sintesis universal necesaria para concebir y fundar pueblos nuevos emancipados.

Alejandro Serrano se nutre de una amplia gama de escuelas europeas y latinoamericanas. Las ideas de
Rousseau, Hegel, Marx, Zubiri, Marcuse, Marti Bolivar, Sandino, Zea y Salazar Bondi, entre otros, confluyen
en un filosofar coherente, dialéctico y objetivo que identifica la raiz electiva tolerante e incluyente del filosofar
latinoamericano. Asimismo critica las deformaciones y versiones positivistas del marxismo, cuestiona el
conservadurismo del sistema hegeliano y se opone diametralmente a las filosofias postmodernas del fin de
la historia. No es en estricto sentido un filésofo marxista. No obstante, utiliza categorias trabajadas por Marx
como totalidad, praxis y enajenacion. No se autodefine como hegeliano aunque atendiendo a la asimilacion
de consideraciones y conceptos manejados por esta tradicion como dialéctica, revolucion, sujeto, libertad,
esclavitud, entre otros, podria ubicarse como un hegeliano de izquierda. Participa del movimiento y las ideas
de la filosofia de la liberacién y del desarrollismo sin ser, aunque ha sido identificado como tal, un filésofo de
la liberacion o desarrollista. La filosofia en el ensayista nicaragliense es defensa del ser, contemplacion y
busqueda sistematica de soluciones practicas y dignas a las circunstancias que enajenan lo humano, que
empobrecen la existencia. Su filosofar es electivo, desalienador, dialéctico, incluyente e integrador.

Alegjandro Serrano, tal y como lo hiciera José Marti en su tiempo, funge como diplomatico, maestro y
hace del periodismo una via esencial para ubicar y socializar sus ideas, proponer alternativas, criticar
falsificaciones tedricas y denunciar imposturas politicas que agravian las instituciones y contribuyen a
desestabilizar el orden y equilibrio publico. Si parte significativa de la obra escrita martiana se difunde a través
del oficio de periodista, siendo colaborador de importantes dérganos americanos como La Nacion de
Argentina, La Opinion Nacional de Venezuela, El Partido Liberal de México y La América de New York, entre
otros, el fildsofo politico de Masaya continuara la tradicion cuando ya la prensa deja de ser la via fundamental
en donde se intercambian ideas y teorias, publicando en la Barricada, EI Nuevo Diario, La Prensa, La Tribuna
y EL Observador Econdmico, entre otros, todos de alcance nacional.

El quehacer tedrico de los dos intelectuales, siguiendo Alejandro Serrano el curso definido por José Marti,
se enfoca hacia la reconstruccion del ser nuestroamericano en cuanto a bisqueda de sintesis que logren
definir y viabilizar en sus aspectos vitales esenciales la identidad y la libertad. En este esfuerzo por captar
sujeto y realidad americana no se da una separacion artificial, mecanica —podria decirse cartesiana-, que
distancia en sus respectivos analisis, en estancos diferenciables, intuicion, razén, experiencia y vida. El ser
humano se define por su capacidad sensible y racional de captar y construir el mundo, de hacerse en libertad
como praxis totalizadora integrada en la historia.

Conciben en tal perspectiva un aparato categorial propio, identitario, que logran precisar desde las
especificidades de la realidad nuestroamericana y erigirse de forma organica frente a la colonizacion
epistémica y cultural que sostiene otros modos de recolonizacion actual. La independencia, el humanismo,
la dignidad humana y el antiimperialismo representan categorias, no las Unicas, vertebradoras de la de la
filosofia politica nuestroamericana, presentes en la concepcion martiana y que serviran de fundamento, en
tanto fuente e influencia teérica-cosmovisiva, del filosofar de Alejandro Serrano Caldera. Cada una de estas,
ubicadas en la profundidad del devenir del ser americano, constituye no solo procesos o posicionamientos
en determinadas circunstancias, sino que expresan el movimiento necesario y el sentido en el que ha de
realizarse para hacer posible la emancipacion.



RAMIREZ SIERRA
El continente martiano en la filosofia politica...
162

BIBLIOGRAFIA

BOHORQUEZ, C. (2009). Filosofia de la Independencia. En E. Dussel, E. Mendieta, y C. Bohérquez. (Eds.),
El pensamiento filoséfico latinoamericano, del Caribe y ‘latino” (1300-2000) (pp. 162-175). Siglo XXI, México.

BOSCH, J. (2009). De Cristobal Colén a Fidel Castro. El Caribe frontera imperial. Editora Alfa y Omega,
Santo Domingo.

GUADARRAMA GONZALEZ, P. (2012). Pensamiento filoséfico latinoamericano: humanismo, método e
historia. Planeta, Bogota.

GUADARRAMA GONZALEZ, P. (2014). José Marti: humanismo practico y latinoamericanista. Editorial
Capiro, Santa Clara.

HART DAVALOS, A. (2006). Ideas para el socialismo del siglo XXI. Una vision desde Cuba. Editorial Pueblo
y Educacion, La Habana.

HEIDEGGER, M. (2000). Carta sobre el humanismo. Alianza Editorial, Madrid.

HEREDIA, M. J. (2012). José Marti y la filosofia intercultural: un didlogo necesario para nuestro tiempo.
Concordia, Aachen.

HUNTINGTON, S. P. (1996). El choque de civilizaciones y la reconfiguracion del orden mundial. Editorial
Paidos, Buenos Aires.

JAMES, J. (2005). Fundamentos sociologicos de la Revolucion cubana (siglo XIX). Editorial Oriente, Santiago
de Cuba.

MARIATEGUI, J.C. (2008). Ideologia y Politica. Ministerio de Comunicacién e Informacién, Caracas.
MARTI, J. (2006). Nuestra América. Centro de Estudios Martianos, La Habana.

MARTI, J. (1991a). El Poema del Nidgara. Obras Completas, Vol. 7. Editorial de Ciencias Sociales, La
Habana.

MARTI, J. (1991b). Discurso en el liceo cubano, Tampa, 26 de noviembre de 1891. Obras Completas, Vol. 4.
Editorial de Ciencias Sociales, La Habana.

MARTI, J. (2009). Norteamericanos. Apdstoles poetas y bandidos. Centro de Estudios Martianos, La Habana.

QUIJANO, A. (2014). Cuestiones y horizontes: de la dependencia historico-estructural a la
colonialidad/descolonialidad del poder. CLACSO, Buenos Aires.

RODRIGUEZ, S. (2004). Inventamos o erramos. Monte Avila Editores Latinoamericana, Caracas.

ROJAS, M. (2014). Alejandro Caldera: una nueva filosofia de la conciencia y la libertad. En A. Serrano
Caldera. Obras V. La razén critica: Filosofia, Derecho, Politica y Cultura (Addenda). Valoraciones de la obra
de Alejandro Serrano Caldera (pp. 463-490).HISPAMER-CNU, Managua.

SANTOS, B. de S. (2018). Construyendo las Epistemologias del Sur. Para un pensamiento alternativo de
alternativas. CLACSO, Buenos Aires.

SERRANO CALDERA, A. (1988). Entre la nacién y el imperio. Aproximaciones a una filosofia de la historia a
partir de la Revolucién Popular Sandinista. Vanguardia, Managua.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 144-163
163

SERRANO CALDERA, A. (1991). El fin de la historia: reaparicion del mito. Editorial 13 de Marzo, La Habana.

SERRANO CALDERA, A. (1995). Los dilemas de la democracia. Hacia una ética del desarrollo. HISPAMER,
Managua.

SERRANO CALDERA, A. (2005). La magia de la palabra. HISPAMER, Managua.

SERRANO CALDERA, A. (2008). Obras. Escritos filoséficos y politicos. Volumen |. HISPAMER-CNU,
Managua.

SERRANO CALDERA, A. (2011). Obras. América Latina ante la razdn filoséfica. Escritos sobre el
pensamiento, la politica y la cultura nicaragiiense. Volumen Ill. HISPAMER-CNU, Managua.

TOLEDO SANDE, L. (2012). Cesto de llamas. Biografia de José Marti. Editorial de Ciencias Sociales, La
Habana.

VITIER, C. (2011). Temas Martianos. Segunda serie. Centro de Estudios Martianos, La Habana.

WALLERSTEIN, I. (2002) Sistema mundo y mundo sistémico. Instituto de Estudios Nacionales, Panama.

BIODATA

Juan Carlos RAMIREZ SIERRA : Graduado en Filosofia por la Universidad de Oriente en 2012. Obtuvo su
Maestria en Ciencias Poaliticas en la Universidad Central “Marta Abreu” de Las Villas en 2018. Desarrolla su
tesis de Doctorado sobre la historia de la filosofia politica en torno a la democracia en América Latina. Es
miembro de la Unién Nacional de Historiadores de Cuba (UNHIC) y fundador de la Catedra Fernando
Martinez Heredia de la Universidad de Sancti Spiritus José Marti Pérez. Se desempefia como Profesor de
Filosofia Politica en esta Casa de Altos Estudios. Sus investigaciones versan sobre filosofia politica en
América Latina, politicas publicas, democracia y sujeto de transformacion.



) UNIVERSIDAD
DEL ZULIA

Biblioteca Digital

Repositorio Académico

A.RTICULOS

ISSN 1316-5216 / ISSN-e: 2477-9555

’ UTOPIA Y PRAXIS LATINOAMERICANA. ANO: 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 164-178
REVISTA INTERNACIONAL DE FILOSOFIA Y TEORIA SOCIAL
L CESA-FCES-UNIVERSIDAD DEL ZULIA. MARACAIBO-VENEZUELA.

Epistemologia para el mal. Saberes psi, autoridad y experticia en la locura
Epistemology for evil knowledge PSI, authority and expertise in the crazy

Edwin Alexander HERNANDEZ ZAPATA
https://orcid.org/0000-0002-4646-632X
edwin.hernandezz@campusucc.edu.co

Universidad Cooperativa de Colombia, Colombia

Diana Vanessa VIVARES PORRAS
https://orcid.org/0000-0002-4294-5913
dianavanessavivaresporras@fumc.edu.co
Fundacion Universitaria Maria Cano, Colombia

RESUMEN

El presente trabajo plantea que la maldad del hombre moderno,
es representada por una epistemologia particular, pensada y
expuesta por el filésofo aleman Immanuel Kant; para sustentar
tal planteamiento, se parte del andlisis de la metéfora el giro
copernicano con la cual, se resalta la importancia de los
aportes hechos por este pensador. A partir de alli se desarrolla
una segunda tesis, que lleva a considerar a las ciencias psi
como saberes autorizados y expertos para enunciar las
verdades sobre la locura en occidente, sefialando que éstas,
se cimentan sobre las bases de una epistemologia kantiana.
Este Ultimo planteamiento conlleva a una reflexion sobre las
posturas éticas y politicas de disciplinas como la psicologia y
la psiquiatria, relacionadas con sus practicas de normalizacion
social, por lo que se analiza criticamente la funcién de la
técnica y el rol del cientifico psi en el mundo contemporaneo.

Palabras clave: epistemologia, ciencia, ética, cultura técnica.

Recibido: 17-01-2020 e Aceptado: 20-02-2020

Este trabajo esta depositado en Zenodo:
DOI: http://doi.org/10.5281/zenodo.3740105

ABSTRACT

The present study suggest that evil of modemn man is
represented by a particular epistemology, which was set forth
by german philosopher Immanuel Kant; to support this
approach, the analysis start at Kant's Copernican turn
metaphor and emphatizes the importance of the contributions
made by this philosopher. From that point it will be developed a
second thesis: that the "psi sciences", are a kind of expert and
authorized knowledge to enunciate the truths about madness
in the West, pointing out that such knowledge is based on the
foundations of Kantian epistemology. This last approach
involves a reflection on ethical positions and policies about
disciplines such as psychology and psychiatry, and is related to
their practices of social normalization, in this order of ideas the
role of the technique and the role of the psi scientist in the
contemporary world are critically analyzed.

Keywords: epistemology, science, ethics, technical culture.

Utopia y Praxis Latinoamericana publica bajo licencia Creative Commons Atribucién-No Comercial-Compartir Igual 4.0 Internacional
(CC BY-NC-SA 4.0). Mas informacion en https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es_ES

Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 164-178
165

1
INTRODUCCION

El presente articulo es producto de un ejercicio de reflexion tedrica y ética derivada de investigacion, con
respecto a la funcién social de ciertos discursos cientificos en la produccion de verdades sobre la locura.
Utiliza como metodologia la reflexion filoséfica y psicosocial a través de una interpretacion y sistematizacion
tedrica de los postulados de pensadores de distintas areas de conocimiento, los cuales, permiten identificar
algunas lineas argumentativas que hacen inteligible la relacién entre la racionalidad de las ciencias psi'y los
discursos modernos donde se constituye la ontologia y el tratamiento de la locura, en especial, algunos
postulados del razonamiento kantiano. Esto ultimo, establece el objetivo del presente trabajo, el cual, se
sintetiza en la siguiente pregunta: ¢cudl es la influencia de la epistemologia kantiana en la racionalidad
plasmada por las ciencias psi en el abordaje y tratamiento de la locura?

Este articulo, considera que algunas concepciones de sujeto que han sido legado de la modernidad,
como la propuesta epistemoldgica del giro copernicano, la cual se circunscribe y alienta vivamente el proyecto
moderno, admite una especie de epistemologia para el mal. Este giro es planteado por el autor de la siguiente
manera:

Se ha supuesto hasta ahora que todo nuestro conocer debe regirse por los objetos. Sin embargo,
todos los intentos realizados bajo tal supuesto con vistas a establecer a priori, mediante conceptos,
algo sobre dichos objetos —algo que ampliara nuestro conocimiento— desembocaban en el
fracaso. Intentemos, pues, por una vez, si no adelantaremos mas en las tareas de la metafisica
suponiendo que los objetos deben conformarse a nuestro conocimiento, cosa que concuerda ya
mejor con la deseada posibilidad de un conocimiento a priori de dichos objetos, un conocimiento
que pretende establecer algo sobre éstos antes de que nos sean dados (Kant: 2005, p. 15).

El anterior fragmento representa una critica al empirismo inglés, el cual, habia situado la experiencia
como punto de partida del conocimiento del mundo (Hume, 2015; Locke, 2005); postulado cuestionado por
Kant (2005), para quien la experiencia es producto del entendimiento, un punto de llegada y no de partida. El
autor inspirado en la revolucion copernicana (hito en la historia de la ciencia donde se abandona el modelo
astronémico geocéntrico dando paso al heliocéntrico), refiere que, en materia epistemolédgica también es
pertinente dar un giro que permita revolucionar la forma en que los hombres han entendido el conocimiento.

A partir del anterior antecedente, se dibuja pues, una nueva forma de conocer, la cual es adoptada por
la ciencia moderna y que se hace explicita en las ciencias Psi (psicologia, psiquiatria, psicoanalisis,
neuropsicologia). Con el giro copernicano se anuncia que: el sujeto epistémico dejara de tener un papel
pasivo en su experiencia de captar la realidad, convirtiéndose de cierto modo en un tirano de esta, adquiriendo
asi, la figura de alfarero de la existencia, existencia entendida en sentido heideggeriano, es decir, como
aquello que resulta de la provocacién de la naturaleza, de sacar provecho de ella (Heidegger: 2007). Este
sujeto que ha tomado la forma de un tirano, determinara los objetos de conocimiento, dotandolos de
caracteristicas que no son inmanentes a los objetos mismos (a la cosa en si), sino dependientes a voluntades
subjetivas de poder, encargadas de dictar las verdades sobre lo humano y la realidad.

Estas reflexiones, serdn mas tarde desarrolladas por Foucault (1976, 1985, 1998, 2001), quien
considerara que las verdades construidas se dan en tramas donde confluyen elementos de saber-poder, a
partir de las cuales, se producen subjetividades debidamente situadas en el tiempo y el espacio. En este
mismo sentido, Nietzsche (2012) y Rose (1996), plantearan que las verdades son el producto de dindmicas
de violencia que acontecen en medio de campos de tension, donde ciertos saberes terminan siendo excluidos

" Articulo producto de investigacion en el marco del proyecto “significados sobre el trabajo en el escenario del postconflicto colombiano” que
adelantan los autores desde el mes de julio de 2018 en las facultades de psicologia de la Universidad Cooperativa de Colombia y la
Fundacién Universitaria Maria Cano.



HERNANDEZ y VIVARES
Epistemologia para el mal...
166

de los marcos de lo verdadero, ejercicio que lleva a cuestionar la pretensién de objetividad de la ciencia,
institucion desde la cual, se despliega una serie de estrategias de gobierno de lo humano, donde se anclan
intereses de naturaleza politica y econémica, como bien lo expresa Bedoya (2018):

Dijimos que aquella idea de que la investigacién es una practica neutra de generacién de
conocimiento es una ilusion en lo que a las psicociencias se refiere, pues en estas disciplinas la
investigacion estd cruzada por intereses de agentes, actores e instituciones que no son
psicocientificos. La industria de los medicamentos, la escuela, las practicas de consumo, la
publicidad, la gerencia empresarial, la industria del aseguramiento y muchos actores més (p. 227).

Resumiendo, se plantea, que la autoridad y experticia en la locura, surge como un discurso desde el
cual, se despliegan fines estrictamente gubernamentales, que se legitiman a partir de un lenguaje cientifico
que tiene su lugar de expresion y divulgacion, mediante tecnologias particulares como los articulos
académicos, los congresos, las entrevistas a expertos en medios de comunicacion, la atencidn psicoldgica y
psiquiatrica, entre otros (Bedoya: 2018).

Lo dicho hasta ahora, lleva a considerar que a partir de los referentes kantianos se establece la siguiente
idea: solo existe un objeto para un sujeto y un Unico fin epistemolégico, dominar la naturaleza, cosificando al
hombre y su realidad, he alli que el problema del conocimiento, resida méas en el sujeto que en el objeto
mismo (Kant: 2005). En sintesis, este autor marca un camino donde es posible dejar de preocuparse por lo
que la realidad es en si misma (notimeno) para situar la mirada en cémo el sujeto la construye y le da forma
de acuerdo con sus intereses. Dicho lo anterior, la pertinencia de este articulo se enmarca en una doble via,
una tedrica y otra ética. En lo tedrico busca argumentar como algunas ciencias psi fundamentadas en una
epistemologia kantiana, han intentado conocer al hombre y conducir su conducta. En lo ético, pretende que
los profesionales psi, reflexionen con respecto a los principios éticos, politicos, epistemoldgicos y
metodologicos que guian sus acciones.

Puntualizando, este trabajo considera que la maldad del hombre y de la ciencia moderna, es
representada por la epistemologia kantiana; maldad que solo puede concebirse desde un punto de vista
critico al proyecto moderno. Kant (2005) plantea que, en el acto de conocer, el sujeto modifica al objeto, lo
que implica, por tanto, que el objeto debe someterse al sujeto cognoscente y no el sujeto cognoscente al
objeto; he alli el giro propuesto, y de cuyo planteamiento nacen las siguientes preguntas: ;qué tipo de sujeto
tiene la potestad de moldear la realidad segun sus intereses? ;,cdmo han moldeado las ciencias psi al hombre
y su conducta?

Para desarrollar lo anterior, se divide el texto en las siguientes partes a) la diosa razén: aqui se
despliega el valor preponderante que da el iluminismo a la razén, como encargada de ordenar el mundo y
marcar el camino del progreso, proyecto malogrado al reconocer la razén como un objeto paradéjico del cual
también brota la barbarie; b) el cientifico: en este apartado se describe esta figura como aquel sujeto del
poder que hace uso del pensamiento abstracto y de la técnica como estrategias de anulacion del
pensamiento, a través de las cuales produce un aplanamiento de la subjetividad de los otros; c) el sujeto
como material estadistico: aqui se muestra como el uso de las tecnologias para el calculo de la subjetividad
(Bedoya, 2018) convierten al sujeto en un nimero, en un hombre genérico cuyo mundo interno es susceptible
de ser mercantilizado y gobernado a partir del discurso neoliberal; d) la locura como discurso privado: en
este apartado se problematiza que el hombre de ciencia haya entendido la figura del loco como alguien por
fuera del discurso social, manifestando a partir de los postulados del construccionismo, la alternativa de
abordar su discurso como una narrativa susceptible de ser interpretada desde un tradicién lingliistica; e) la
autoridad de determinar que es racional y que es irracional: aqui se cuestiona la idea de racionalidad
moderna, cimentada en el postulado de la verdad como correspondencia, en este sentido el loco seria aquel
que no pueda dar cuenta del mundo de manera objetiva, dado que su lenguaje no se corresponde con el
mundo, concluyendo que desde esta lectura de la objetividad habria de manera simultanea sujetos e



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 164-178
167

instituciones psicotizadas; f) la locura como expresion de un yo delimitado: en este apartado se desarrolla
la idea que la psicosis se ha entendido por una lado como una patologia privada (una soledad discursiva), y
por otro lado como una carencia interna del sujeto, que es tratada a partir de mecanismos que lo distancian
de los otros; g) técnica y velocidad, la lentitud como forma de locura: aqui se plantea como forma de
locura contemporanea, al cuerpo lento, aquel que se resiste a la maquinaria despoética de una sociedad de
control caracterizada por la ligereza, la positividad y la produccién acelerada; discursos que constituyen el
corazon del neoliberalismo.

A) LA DIOSA RAZON

¢ Qué tipo de sujeto tiene la potestad de moldear la realidad segun sus intereses? el proyecto modemo
dira que el sujeto racional es el escogido para tal fin: moldear y ser moldeado, dado que la razén le otorga
poder, pero al mismo tiempo ejerce poder sobre él. Razén y poder son, por tanto, dos conceptos centrales e
inseparables en la modernidad, debido a que, en esta formacion histérica, el poder solo puede ser ejercido
mediante un aparato racional que de forma ala realidad y la moldee a su amafio. La razén técnica se convierte
en un equivalente fotografico del progreso como bien lo cuestiona Benjamin (2018), el iluminismo enaltece a
la diosa razén, otorgandole el poder de gobernar el mundo, por tanto, los escritores de la historia seran los
vencedores, los duefios de la razon.

Asi pues, el ideal iluminista concibe la razdn como la panacea contra todos los males sociales y
personales; esta nueva deidad, sostiene el ilustrado, brindara la felicidad, el amor, la salud, la justicia, el pan,
la serenidad, sera la teofania suprema de dios, quien con su divina providencia llenara toda falta y libertara
al hombre de la dafiina irracionalidad (Horkheimer & Adorno: 2016). Ingenuidad la del ilustrado al encomiar a
tal deidad, porque en su suefio por la razén, la diosa se ha convertido en monstruo, como lo exhibe el grabado
del artista Francisco de Goya titulado “El suefio de la razdn produce monstruos” (Goya: 1799). El hombre
moderno habia creido que de aquella racionalidad iluminista solo podria esperarse luz y bien, pero
desconocia que aquella diosa que se habia erigido, también podria convertirse en un monstruo de la
destruccion, la discriminacion y la maldad.

En consonancia con lo anterior, Horkheimer y Adorno (2016) en dialéctica de la ilustracién, plantean la
tesis de que la razdn que alienta y se manifiesta en los campos de concentracion nazi, no es otra que aquella
razon iluminista. Auschwitz no es un campo de la sinrazdn, Auschwitz es un campo de la razén mas atroz, la
razon instrumental propia de la industria cultural, puesta al servicio del nacionalsocialismo. Es asi, como a
partir del asesinato sistematico de masas, efectuado a partir de un saber técnico que se utiliza como
maquinaria para la muerte, llega a cuestionarse que razén y progreso no siempre van de la mano, como lo
plantea Bilbeny (1993) quien cuestiona la tesis histérico-progresista del iluminismo. Los campos de
concentracion son un retroceso de la civilizacion (por lo menos en sentido ético), ello muestra la historia como
un proceso discontinuo y regresivo. En esta misma linea el autor considerara que el mal contemporaneo se
caracteriza por: ‘la apatia moral de los seres inteligentes” (p. 21), es decir, el mal no es producido por un
sujeto de la sinrazon, por el contrario, el mal procede de un sujeto racional en quien se expresa la idiotez
moral. Con base a lo anterior, surge un interrogante: ¢ qué sujeto es producto del giro copernicano y de la
razon iluminista?

B) EL CIENTIFICO

Para responder lo anterior, se parte por una pregunta realizada por Hegel, traducida al espafiol por
Macedo y Acosta (2007): “¢ Quién piensa abstractamente?” (p. 152). Para ilustrar las caracteristicas de esta
particular forma de pensamiento, el autor parte del siguiente relato:



HERNANDEZ y VIVARES
Epistemologia para el mal...
168

Un asesino es conducido al patibulo. Para el comun de la gente él no es mas que un asesino.
Algunas damas quizas hagan notar que es un hombre fuerte, bello e interesante. El pueblo, sin
embargo, considerara terrible esta observacion: ;qué belleza puede tener un asesino? ; Como se
puede pensar tan perversamente y llamar bello a un asesino? jNo sois sin duda mucho mejores!
Esta es la corrupcion moral que prevalece en las clases altas, afiadira quizas el sacerdote, quien
conoce el fondo de las cosas y los corazones. Un conocedor de los hombres busca el camino que
tomé la formacion del criminal. Encuentra en su historia una mala educacion, malas relaciones
familiares entre el padre y la madre, alguna excesiva severidad ante una pequena falta de este
hombre que lo encond contra el orden social, una primera reaccion en contra que lo condujo a
marginarse y a no poder mantenerse mas que por medio del delito. -Podra haber sin duda personas
que cuando escuchen tales cosas digan: jéste quiere exculpar al asesino!” (p. 157)

El autor responde a la pregunta inicial de la siguiente manera: “esto significa pensar abstractamente: no
ver en el asesino mas que esto abstracto, que es un asesino, y mediante esta simple propiedad anular en él
todo remanente de la esencia humana” (p. 157). Segun lo anterior, pensar abstractamente consiste en una
cosificacion del pensamiento, en seleccionar una de las tantas cualidades de los fenémenos, personas,
grupos u objetos de conocimiento; pretendiendo que dicha cualidad abstraida sea suficiente para la
comprension de estos. Abstraer es simplificar, tratar de entender lo complejo desde lo unifacético, asi por
ejemplo, en la contemporaneidad se identifican saberes que caen en la psicologizacion y la
neuropsicologizacion, como lo expone Vos (2019), lo que implica una apuesta determinista, donde las causas
que explican diversas problematicas, fendmenos y objetos de investigacion, son las mismas, digamos: las
funciones intrapsiquicas del individuo, la quimica y la anatomia cerebral. Asi mismo, se ve como en algunas
ciencias sociales, o social es utilizado como un comodin para explicarlo todo, aun cuando los cientificos no
se hayan detenido a explicar que es /o social, como bien lo plantea Latour (2008): “ninguna explicacion social
de la ciencia es posible- se abre un nuevo rumbo para la teoria social: lo social nunca explicé nada; lo social
tiene en cambio que ser explicado” (p. 142). En este sentido, se ve como las ciencias sociales han recurrido
al pensamiento abstracto, utilizando una causa para la explicacién de distintos efectos:

Se afirma que el elemento social A “causa” la existencia de B, C y D, entonces no solo deberia poder
generar B, C y D, sino que debe también explicar las diferencias entre B, C y D, salvo si puede
mostrar que B, C y D son la misma cosa, en cuyo caso sus diferencias puede considerarse sin
importancia (p. 152).

i Acaso este pensamiento no es el propio de la ciencia? dicho pensamiento abstracto es propio del
hombre inculto (Hegel traducido por Macedo y Acosta: 2007), y se relaciona sustantivamente con la técnica.
La técnica es precisamente aquello que se inventa el hombre para no pensar (Heidegger: 2007) o para pensar
de forma abstracta ;como se manifiesta este pensamiento en las ciencias Psi?

El dominio técnico se hace evidente en el uso de tecnologias mediante las cuales se aprehende la
subjetividad humana, convirtiéndose esta en un dato medible, cuantificable, y en este sentido gobernable
(Rose: 1991). Dichas tecnologias operan bajo un lenguaje estadistico, que como refiere Castel (2010),
Horkheimer & Adorno (2016) producen un borramiento y homogenizacion de los sujetos, como logra
evidenciarse en el uso de manuales nosolégicos como el DSM5 y el CIE10, donde los criterios
psicodiagndsticos son memorizados por los profesionales y evaluados en los pacientes como si estos fueran
un checklist; en el uso de pruebas, test, escalas y demés instrumentos psicométricos construidos para
medirlo todo (desde el interés vocacional hasta la salud mental); en la utilizacién de protocolos y técnicas de
intervencion que se emplean cual si fuesen plantillas; en el diligenciamiento de formatos institucionales que
dicen al profesional que preguntar, haciendo de la relacidn con el otro un espacio tecnificado donde se silencia
la voz, su voluntad y la espontaneidad comunicativa; el suministro irresponsable de psicofarmacos que



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 164-178
169

termina obedeciendo a un interés econdémico de las grandes farmacéuticas. Todas estas son manifestaciones
de un saber técnico que pone anteojeras al pensamiento, lo direccionan hacia lo abstracto del nimero y lo
deslindan del sentido.

Lo anterior, es lo que Bedoya (2018) denomina “tecnologias para el calculo de la subjetividad” (p. 126),
las cuales producen un aplanamiento de la subjetividad, clasificando y administrando a las poblaciones en
un plano binario de normalidad/anormalidad. Es en dicho plano donde aparece la figura de la locura como
algo que debe ser conducido y si es factible corregido.

Lo planteado hasta el momento, lleva a deducir que el sujeto propuesto por la epistemologia kantiana, el
cual pretende modificar y dar forma a los objetos mediante la razén, es un técnico o un cientifico. Esto
confirma la tesis propuesta por Heidegger (2007), la cual considera que tras el despliegue de la técnica el
pensamiento queda arrinconado, se rompe la cercania con los objetos y las cosas, dando lugar a un mundo
de existencias y recursos en cuanto a stock de mercancias. Asi pues, la ciencia y el hombre de ciencia huyen
del pensamiento para dedicarse a la planificacion, a la medicion y a la provocacion de la naturaleza. El sujeto
kantiano en su afan de dominar el objeto, da lugar al mundo del sin objeto, olvidando comprenderio en la
cercania, en sus multiples cualidades y sentidos, encontrando en la técnica la manera mas facil de
dominacién (Heidegger: 2007). De lo anterior, surge una pregunta sobre los efectos de tal epistemologia en
la forma de entender al sujeto: qué forma le ha dado el sujeto kantiano al hombre cuando este se hace
objeto de su conocimiento?

C) EL SUJETO COMO MATERIAL ESTADISTICO

La falta de pensamiento caracteristico de la ciencia o el pensamiento abstracto, reducen la realidad a
material estadistico, y dentro de esa realidad en la cual habita el hombre, este se hace nimero, y cuan facil
es gobernarlo cuando este se ha convertido en dato (Rose: 1996). EI hombre singular se ha hecho cadaver
y sobre este cadaver ha nacido una nueva clase de sujetos, los hombres genéricos como los llaman
Horkheimer & Adorno (2016), los homogenizados por el nimero, los que son utilizados para ser conducidos
a un mismo fin: el capital.

Asi pues, las ciencias psi estan construidas en la actualidad sobre el dominio de las practicas de
mercadeo, la interioridad de los sujetos (mundo psi) construida a partir de las “tecnologias para el calculo de
la subjetividad” (Bedoya: 2018, p. 126) se ha convertido en un potencial nicho para la produccion de capital.
Son los expertos aquellos que crean, dominan y legitiman las técnicas para el calculo y conduccion de la
locura, produciendo al sujeto que estudian, es asi como el loco es una creacién de la norma establecida por
el saber experto (Foucault: 1998, Rose: 1991), por lo que este se presenta como una subjetividad susceptible
de mercantilizar.

Seguidamente, ante los ojos del neoliberalismo todos los sujetos son iguales y libres, los une un mismo
lenguaje, el del consumo, la produccion y el rendimiento. Iguales en la medida en que son material estadistico,
tiempo y fuerza de trabajo, poseedores de un conjunto de capacidades psicolégicas que pueden
autogestionar para rendir cada vez mas, haciéndose competentes en medio de un mundo en riesgo (Bedoya:
2018). Ni siquiera las separaciones entre normalidad/anormalidad muestra a los sujetos como esencialmente
diferentes, ambos son igualmente conducidos y tratados por expertos, el normal en un sentido profilactico
(dada su susceptibilidad a enfermar), el anormal de la forma convencional segun la época (Rose: 2012). Por
otro lado, todos son libres en el sentido en que pueden optar por ser Utiles o inutiles para el neoliberalismo,
porque la razén instrumental propia de este modelo se obsesiona con la pregunta sobre la utilidad, es decir,
¢ para qué sirve un sujeto?, y el hombre es servible siempre y cuando contribuya al consumo y a la produccion;
pero: jay de aquel que opte por lo indtill se sentira una pieza suelta en medio de esta gran maquinaria
despédtica, un excluido del sistema. Es en este punto, aparece la inoperosidad como una de las figuras de la
locura en el neoliberalismo; la potencia de no como lo expresa Agamben (2007), entendida no como



HERNANDEZ y VIVARES
Epistemologia para el mal...
170

inactividad sino como una actividad que hace inoperativa la obra de este modelo de produccién de lo humano,
constituyendo una potencia amenazante, la cual es neutralizada mediante el poder normalizador.

En la misma linea argumentativa, Horckheimer & Adorno (2016) refieren que el amo de nuestros tiempos,
ya no es aquel que dice: pensad como yo o moriréis, sino quien dice: sois libres de pensar como yo, pero si
no lo hacéis, seras un extrafio entre nosotros, un loco inadaptado, un excluido de la industria. Para este sujeto
genérico, no existe miedo més grande que no estar sujetado, en otras palabras, el sujeto teme enloquecer, y
es que enloquecer implica morir, pero morir en este sentido, no es la negacion de la vida, morir es estar fuera
de este dispositivo de produccion de subjetividades. La no sujecién lo llevaria a experimentar una profunda
soledad discursiva, para la cual no estd preparado; cuanto desearia este sujeto estar por fuera de las
relaciones de consumo y produccion si pudiera huir de la angustia que le imprime dicha soledad. El sujeto
genérico es un sujeto del miedo, un préfugo de sus deseos mas nobles, un excluido del goce perverso y del
lugar de la psicosis; este sujeto ha encontrado en la razén un dique contra el canto letal de sus pasiones.

Como lo expresa Freud (1999) la cultura es la expresion maxima de la racionalidad, prohibe al hombre
embriagarse en el culto dionisiaco, impide la liberacion de sus instintos mas basicos. La cultura ha maniatado
la vida instintiva del hombre; este es el precio que debe pagar para vivir en sociedad. Desligarse de las
ataduras es permitirse enloquecer. La singularidad ha sido amenazada tras el ocaso del instinto, el hombre
particular ha sido medianamente asesinado y se le ha dado la bienvenida a otra clase de hombres, los nuevos
hombres genéricos, los producidos en serie, aquellos cuyas pasiones estan fuertemente homogenizadas,
aquellos que se miran en el espejo y ven el reflejo de un amo persecutor, que son ellos mismos. EI hombre
genérico no es aquel esclavo atado con sogas, sino con los lazos de un discurso, el discurso de su amo, pero
$quién es su amo?, ;acaso el amo no le ha invadido el cuerpo? ¢ acaso la fuerza incisiva del discurso no le
ha agujereado la camne? es entonces el hombre genérico persecutor y destructor de si mismo, amo y esclavo,
sadico y masoquista; ¢y si el amo esta en él cuerpo, contra quien rebelarse?, ;como hacerlo?

A continuacion, se realizara un abordaje critico sobre los postulados desde donde las ciencias Psi han
entendido la locura, pretendiendo hacer una lectura ético-politica de la forma en que han contribuido a la
subjetivacion del hombre.

D) LA LOCURA COMO DISCURSO PRIVADO

¢ Acaso puede un hombre estar por fuera del discurso? Se entiende el discurso como una practica social
que tiene lugar en un contexto de produccion especifico, el cual establece determinadas relaciones y
regulaciones, constituyentes de un ordenamiento que posibilita la circulacion de ciertos enunciados y el
silenciamiento, detrimento o poca difusion de otros. Esta practica, implica un uso local del lenguaje a partir
de donde se construyen las realidades sociales (Ifiiguez: 2011). En la misma linea, Gergen (2007) considera
que hablar siempre implica hacerlo desde una tradicion, adoptando los codigos especificos de una comunidad
linguistica.

Con la anterior precisién y siguiendo a Berger y Luckman (1998) se plantea que, en los procesos de
socializacion, los sujetos terminan sujetandose al discurso de las tradiciones e instituciones donde participan,
esto mediante la incorporaciéon del Otro Generalizado en su conciencia social. Sin embargo, distintas
tradiciones de la psicologia han considerado que dicha sujecién al discurso no siempre se realiza, esta no
sujecion, se traduce como un acto fundamental de irracionalidad, un paso hacia la locura.

Segun Foucault (2016) la sociedad ha creado escenarios especificos para contener la locura, a saber:
manicomios, carceles, hospitales, entre otros. Los discursos de la racionalidad han fundado estas
instituciones de encierro para confinar al alienado, en un sentido estricto, quienes habitan estos lugares son
quienes gozan de una soledad discursiva, soledad que amenaza y hace posible el gran proyecto de la
racionalidad. Siguiendo a Gergen (2007) es a la modernidad a quien le debemos ese poder opresivo de
establecer jerarquias de racionalidad (el loco - el cuerdo, lo normal - lo anormal, lo cientifico - lo comun, efc).



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 164-178
17

Considerar que hay categorias de razon superior, no es mas que un acto retorico, un ejercicio del lenguaje
con un profundo sentido politico “en efecto, la idea misma de razén superior actualmente funciona de manera
injustificada para excluir a mucha gente de los corredores de la toma de decisiones” (p. 98).

La psiquiatria a través de sus discursos ha definido quien es el otro, nos muestra al otro como el /oco, al
otro como el enfermo mental. Siguiendo a Sampson (1996) esto constituye una especie de mondlogo con
intencioén de control social “un mondlogo disfrazado de dialogo ocurre siempre que un grupo dominante
controla quien serd el otro y asi no conversa con otro ser humano, sino con una creacién de sus propios
intereses, deseos y temores” (p. 10 ). Al saber psiquiatrico se le ha dificultado establecer un dialogo con sus
pacientes, este dialoga con las grandes farmacéuticas, con el CIE10 y con los formatos, test, baterias y otros
instrumentos técnicos que deben diligenciarse durante las sesiones, pero pocas veces con el paciente. La
consulta psiquiatrica es transversalizada por el culto al farmaco, por la nosografia y el diligenciamiento de
formatos, esto constituye un gran mondlogo sobre la enfermedad mental. Toda esta burocratizacién de los
espacios de atencion, sustituyen la voz del sujeto, bajo su dominio todo se encuentra estructurado de tal
forma que el otro sea ratificado como un enfermo mental. El saber y la praxis psiquidtrica suponen una
especie de autismo, un dialogo con el si mismo de la disciplina, con aquellas practicas y técnicas que
conforman el corazon del discurso de este grupo dominante, a quien socialmente se le ha dado la potestad
de determinar entre locura y normalidad.

Retomando el concepto de pensamiento abstracto, se plantea que la psiquiatria es una disciplina que
piensa abstractamente, no ve en el paciente mas que algo abstracto, que es un enfermo mental, dicha
cosificacion del otro, lo reduce, lo anula en sus multiples posibilidades de ser. En consecuencia con lo anterior,
se considera que la entidad nosoldgica de la psicosis ha sido entendida por la psiquiatria en esos mismos
términos. La psicosis como una forma de lenguaje privado, la psicosis entendida desde el pensamiento
abstracto, el psicotico como un ofro excluido.

Segun Gergen (2007) el concepto de racionalidad privada como legado de la modernidad, es un concepto
problematico y a la vez opresor. Siempre que hablamos lo hacemos desde una tradicion lingiistica, por tanto,
“hablar como un agente racional es participar de un sistema que ya esta constituido” (p. 98). Haciendo énfasis
en lo anterior, Gergen se apoya en Wittgenstein (2017) quien refiere que no puede haber un lenguaje privado.
Segun esto: ¢ podria afirmarse que, para la psiquiatria, el sujeto en la psicosis habla por fuera de una tradicion
lingUistica?, ;se encuentra por fuera del discurso?, ;la soledad discursiva es fundamento de una identidad
delirante?

La clinica psiquiatrica ha tratado de intervenir la psicosis aniquilando sus sintomas positivos, esto implica,
eliminar el delirio y la alucinacién a través de antipsicéticos, sin embargo, pocas intervenciones estan
orientadas a realizar una narrativa, una hermenéutica del delirio, o la implementacion de otras apuestas
metodoldgicas. La psiquiatria solo se ha preocupado de los sintomas como criterios diagnésticos y no como
textos que puede ser leido e interpretados desde una tradicion lingliistica. En este sentido, para muchos
psiquiatras una identidad delirante es una fantasmagoria abstracta del pensamiento que esta desconectada
en absoluto de la realidad social. Por ello, se concibe al sujeto diagnosticado con psicosis, como una especie
de ser ubicado més all de lo social, pero ¢,qué significa esto?

La fisica busca y crea leyes que ordenan el mundo, igualmente las culturas implantan cierto orden
caracteroldgico, segun el cual, todo debe suceder; dios dictamina leyes para dirigir por el camino correcto a
sus creyentes, la ética fundamenta principios que deben guiar las acciones. Con base a lo anterior, el sujeto
en la psicosis es considerado por el psiquiatra como un sujeto metafisico, metacultural, metareligioso y
metaético; un sujeto que esta “mas alld” de estas formas de ordenamiento social. Siguiendo lo anterior, para
la psiquiatria el psicdtico es declarado un sujeto muerto a la razén social, un misélogo predicador de una
certeza delirante.

Lo dicho hasta ahora, lleva a formular la siguiente pregunta: ¢los sujetos diagnosticados con psicosis,
efectivamente estdn mas alla de lo social? siguiendo a Hume (2015) nuestro pensamiento, imaginacién y



HERNANDEZ y VIVARES
Epistemologia para el mal...
172

lenguaje tienen un limite experiencial, expresado en la mezcla, transposicion, aumento y disminucion de las
ideas. En este sentido y recurriendo al construccionismo, aquel limite experiencial estd demarcado por el
discurso social, por los sentidos y significados que se construyen en el terreno de la interaccion. Siguiendo
estas concepciones, el discurso de un sujeto diagnosticado con psicosis seria enteramente interpretable,
puesto que toda idea, por mas etérea e infundada que parezca no se aleja definitivamente del lenguaje
consensuado ¢ acaso alguien puede inventarse una idea separada en absoluto de su experiencia social? Este
trabajo plantea, que el sujeto diagnosticado con psicosis al estar dentro del lenguaje, participa en la
construccion simbdlica del mundo.

Sintetizando, aquel sujeto que se ha considerado estar dentro de la psicosis, es un poeta de las ideas,
un sujeto del lenguaje y no un ser metafisico. En consonancia con el pensamiento de Hume (2015) este no
puede traspasar los limites de su experiencia (experiencia social), él usa el lenguaje para mezclar, transponer,
aumentar y disminuir las ideas que ya existen en su tradicién lingiistica, no simplemente para copiarlas o
reproducirlas como usualmente se realiza en las conversaciones cotidianas. Este sujeto tiene un lugar en el
discurso social, por tanto, las practicas psiquiatricas deberian restituirle su lugar como agente cultural y como
sujeto del lenguaje. Metaféricamente, aquello que le diferencia es el uso del lenguaje, mientras él tiende a la
poesia, el hombre genérico tiende a ser historiador; mientras él valora el arte abstracto, el hombre genérico
aprecia el arte figurativo (de alli que, para las ciencias psi, exista una propensién a que el poeta y el artista
sean tocados por la locura).

E) LA AUTORIDAD DE DETERMINAR QUE ES RACIONAL Y QUE ES IRRACIONAL

La psicologia tradicional ha entendido la irracionalidad como un producto erréneo de las operaciones de
la mente, segin Gergen (2007), para la modernidad: “el lenguaje es expresion de la racionalidad que uno
tiene acerca del mundo” (p. 98), por tanto, cuando no se capta objetivamente el mundo, el lenguaje no puede
traducirse en verdad, en este sentido, no habria correspondencia entre el mundo y el conocimiento del mundo;
esta no correspondencia se deberia a un error en las operaciones de la mente, en esta linea, decir algo
verdadero implica decir: de lo que es que es y de lo que no es que no es; y decir algo falso: decir de lo que
es que no es y de lo que no es que es (Aristoteles: 2014). A continuacion, se exponen algunos casos en los
cuales se utilizan operaciones de la mente de manera similar, sin embargo, las connotaciones sociales sobre
lo racional e irracional son utilizadas arbitrariamente:

A. Cierto cristianismo fundamentalista cree en un cielo con calles de oro y mar de cristal como se relata
en el Apocalipsis (Dios habla hoy: 1979), alli se utilizan figuras metaféricas que mezclan simbolos sociales
de gran valor, relacionandolos con la promesa del cielo. B. Daniel Schreber, sujeto analizado por el
psicoanalisis (Freud: 1986), en sus delirios mezcla en una sola unidad, al dios de los semitas y al de los arios,
trasponiendo la idea anatomica de nervios a un contexto espiritual, donde los nombra rayos de dios. C. Como
consta en investigacién sobre el conocimiento humano: “la idea de Dios, en tanto que significa un ser
infinitamente inteligente, sabio y bueno, surge al reflexionar sobre las operaciones de nuestra propia mente
y al aumentar indefinidamente aquellas cualidades de bondad y sabiduria” (Hume: 2015, p. 123). D. Para la
psicologia y la psiquiatria, las alucinaciones son entendidas como percepciones sin objeto, por tanto,
experimentar la presencia de dios, en este caso, seria una alucinacién, asi, en hospitales psiquiatricos es
comun escuchar a pacientes relacionarse con personajes no perceptibles como lo muestra (Fierro y otros:
2003). Si se es consecuente con la hipétesis de que lo racional y lo irracional esta relacionado directamente
con las operaciones de la mente, deberia plantearse que no existen tan solo sujetos psicéticos, sino
instituciones psicotizadas con sus propias identidades delirantes. Un cielo con calles de oro y mar de cristal,
un hombre que experimenta la presencia de Dios, Scheber y su concepcién particular sobre la divinidad;
todas estas experiencias desde el punto de vista de las operaciones de la mente serian un producto cargado
de irracionalidad, sin embargo, ¢ todas son consideradas irracionales por nuestra cultura?



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 164-178
173

Lo anterior pone en tela de juicio los principios modernos de racionalidad, objetividad y verdad, y nos
lleva a la pregunta: el mundo social esta construido sobre estos principios? Segin Gergen (2007), en la
posmodernidad aquello que se considera racional, objetivo y verdadero solo puede serlo dentro de una
tradicion lingliistica especifica, por tanto, aquellos principios modernos pierden su fundamento ;dénde esta
el sujeto que capta objetivamente el mundo? , ;donde esta el sujeto cuyo lenguaje es un reflejo exacto de la
realidad?, ; donde esta la verdad? Si todo se traduce a cuestiones de retorica y juegos de lenguaje mediante
los cuales construimos el mundo social, aquellos principios pierden su valor. Lo que determina si un hombre
es racional o irracional no es ningun procedimiento, método o andlisis objetivo, no es ninguna racionalidad
privada con la capacidad de captar lo verdadero y lo falso en el discurso o en la experiencia de un sujeto. De
esto se deduce que lo verdadero, lo objetivo y lo racional, no es algo independiente del lenguaje, ni de la
cultura, ni de los sujetos que la crean, sostienen y reproducen (Ibafiez: 2002; Gergen: 2007).

Siguiendo este hilo conductor, la psicosis y la locura, surgen como acuerdos de comunidades cientificas,
fundamentados en un conjunto de suposiciones debidamente interrelacionadas, a partir de las cuales, se
estructura una forma de interpretar los fenémenos sociales (Kuhn: 2013). El saber de estas comunidades es
legitimado socialmente mediante ejercicios de poder, proceso que se logra mediante la puesta en marcha de
practicas discursivas en contextos histdricos y geograficos debidamente situados. Por tanto, psicosis y locura,
no son entidades objetivas, reales, ahistéricas y esenciales como las describe la nosologia psiquiatrica
(Ibafiez: 2002; Gergen: 2007). Esta idea, es respaldada por Foucault (2016) quien analiza las condiciones
historicas de produccion de la locura, entendiéndola como una elaboracion social que ha adquirido distintos
significados, y sobre la cual, se han aplicado distintas préacticas discursivas, dependiendo de las formaciones
histéricas en que se le trate.

De manera cercana a Foucault, Rose (1996) propone que para realizar una genealogia de la
subjetivacion (en este caso del proceso por el cual se produce la subjetividad del loco) debe considerarse
que el sujeto tiene una ontologia histérica, en este sentido, indagar sobre la locura implica una investigacion
de las técnicas (intelectuales y précticas) a partir de las cuales se ha dado su constitucion histérica. Es asi
como el autor, no propone una historia continua del yo, sino que instala a los sujetos en lo que él considera
regimenes de personas, reconociendo asi, diversidad de versiones del ser persona, por ejemplo: ser loco o
ser paciente. Escribir una genealogia de la locura implicaria en este sentido, conocer las normas,
instrumentos, técnicas y relaciones de autoridad que han circulado y se han utilizado socialmente en distintas
épocas, para intervenir sobre la conducta de aquel que se ha considerado desviado. En sintesis, entender
la locura como producto histérico, partiendo del hecho que la interaccion es efectiva gracias al lenguaje, lleva
a considerar la funcion de este dltimo, en la construccion de la realidad psicoldgica, la cual se consolida en
el marco del binarismo normalidad/anormalidad, reconociendo asi con Austin (2016), la capacidad
performativa del lenguaje para transformar y crear realidades.

F) LA LOCURA COMO EXPRESION DE UN YO DELIMITADO

Segun Gergen (2015) la tradicion occidental ha construido una experiencia y una concepcion delimitada
del yo. El yo es entendido como algo cerrado, separado, diferenciado del otro. Esta construccion cultural hace
que nos vivenciemos como seres fundamentalmente aislados. Las practicas cotidianas de la psiquiatria y la
psicologia refuerzan esta concepcién del yo delimitado. Los diagnosticos que se asignan desde la
psicopatologia, las intervenciones dirigidas desde la clinica individual, son mecanismos que distancian al
sujeto del otro, practicas que lo llevan a experimentarse como un ser naturalmente distinto.

Siguiendo a Gergen (2015):

Si estoy fundamentalmente solo.... el origen de mis acciones... que hay que decir del fracaso? Es
evidente que hay eventos que escapan a mi control, pero en términos generales, mis fracasos son



HERNANDEZ y VIVARES
Epistemologia para el mal...
174

de mis propias acciones. En ese sentido, cualquier comportamiento inadecuado, inapropiado o
cualquier fracaso publico pone en cuestién a mi yo esencial. Todas las insuficiencias de conducta
son expresiones potenciales de una carencia interna (p. 46).

El paciente diagnosticado con psicosis sufre una evaluacion inexorable, el diagnostico es suyo y de nadie
mas ;dénde queda la influencia de las relaciones con su pareja, su familia, su grupo, su contexto social? El
paciente es entendido como un otro que habla desde una soledad discursiva, alguien cuyas palabras no
contribuyen al lazo social, alguien con una profunda carencia interna. Sampson (1996) expresa: “casi todos
los trabajos en psicologia, reflejaban este ideal: el individuo autocontenido, aislado, y separado de los demas,
era el personaje central del andlisis psicologico” (p. 4).

Por otro lado, una de las caracteristicas fundamentales a través de las cuales la psiquiatria ha
considerado al sujeto psicopatoldgico, es la carencia. El yo es entendido como falto de algo. Un ejemplo de
dicha carencia interna, se hace evidente en la concepcion lacaniana sobre la psicosis:

Alli donde el Nombre del Padre falta, este efecto metaférico no se produce, y no puedo hacer aflorar
lo que hace designar la x como el significante falo. Esto es lo que se produce en la psicosis —en la
medida en que el Nombre del Padre es rechazado, es objeto de una Verwerfung primitiva, no entra
en el ciclo de los significantes, y por eso también el deseo del Otro, especialmente el de la madre,
no esta simbolizado (Lacan: 1999, p. 490).

Asi pues, el sujeto en la psicosis es considerado como un sujeto de la carencia y de la falta. En
consecuencia, a todo lo anterior, la locura es entendida como la expresion de un ser delimitado y pocas veces
como la expresion de un ser relacional.

G) TECNICA Y VELOCIDAD, LA LENTITUD COMO FORMA DE LOCURA

La velocidad como ethos, no es algo que se circunscriba a escenarios especificos del mundo
contemporaneo, al interior de las ciencias psi, este ritmo se hace evidente. Las psicoterapias breves, el
coaching y el arsenal de técnicas construidas por éstas ciencias, le apuestan precisamente a la lucha contra
la lentitud. Y es que este ethos se expresa casi de manera global en diferentes areas de la cultura: el arte, la
espiritualidad, la moda, la politica, el saber, entre otros (Lipovetsky: 2016). Asi, la cotidianidad contemporanea
transcurre en medio de bienes de consumo caracterizados por la ligereza: perritos calientes, aviones
supersénicos, una Mac sobre el escritorio, abdominales en cinco minutos, cucharas, cuchillos y amores
desechables; cuatro horas de suefio, 500 megas de internet, milo light para el desayuno, cerveza light para
la fiesta y un Best Seller sobre la mesita de noche. La vida transcurre en medio de este elogio a la ligereza y
de estos ritmos vertiginosos que se han filtrado por todos los resquicios de lo humano. Atletismo violento de
los dias que desprecia a los cuerpos lentos, que los confina en el lazareto de la parsimonia.  queda pues un
espacio para la lentitud?

A lo largo de la historia occidental, se han presentado multiples versiones y dominios de la locura; cada
dominio representa una maquinaria despética que absorbe, sostiene y realimenta ciertos flujos, al mismo
tiempo que excluye y ataca las formas en que se constituyen otros. Asi pues, bajo el dominio del cristianismo
la locura toma la forma del pecador, en el dominio de la psiquiatria la forma del enfermo mental, en la
revolucion industrial la del artesano ludita que se opone a la maquinaria; visto de este modo, la historia se
muestra como una lucha incesante de flujos, lo que nos lleva a preguntarnos: ;cuél es la forma de la locura
en este tiempo?

Segun el presente planteamiento, bajo el dominio del capitalismo actual, la nueva forma de la locura la
constituiran los cuerpos lentos, estos, representan una postura politica de resistencia. Asi como en Foucault



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 164-178
175

(2016) la sinrazon denuncia a la razén, el cuerpo lento denuncia al cuerpo veloz, sefialandole otras formas
de habitar el tiempo y el espacio. Es pues la lentitud otro rostro histérico de la locura, otro intento de resistencia
que cuestiona al poder despético.

En una cultura obsesionada por la ligereza, el ndmero, constituye la forma privilegiada para medir los
niveles de movimiento de un cuerpo, ligereza que se impone como una prescripcion que pesa en la vida de
los sujetos, constituyendo la paradoja del mundo contemporaneo (Lipovetsky: 2016). Asi, el reconocimiento
social y el éxito, siempre implicard movimiento e intensidad ¢ pero qué tipo de movimiento? un movimiento
incapaz de fugarse de los flujos preestablecidos por la maquinaria despética que configura la sociedad de
control, aquella donde se impone el imperativo de la ausencia de negatividad (Han: 2017) donde el sujeto se
subjetiva en torno a maximas prescriptivas como: you can do it, just do it, you vs you, the sky’s the limit, entre
otras. En esta linea, a mayor aceleracién de los movimientos, mayor reconocimiento social; mientras los
registros de la lentitud significan amenaza, locura y transgresién. jcomo acceder entonces a la lentitud
cuando su voz es silenciada? ¢, como abrir un agujero en nuestros dias para consagrarnos a la parsimonia?

Responder a dichas preguntas nos lleva a retomar planteamientos como el de Fernandez (2003), para
quien la velocidad y las formas mecanicas, constituyen caracteristicas de nuestras sociedades
contemporaneas, que establecen modos especificos de relacionamiento con las cosas, las actividades, las
personas y con el saber mismo; relacionamiento que dificulta la construccion de afectos y sentimientos. A su
vez, nos remiten a pensar en la Sociedad del Cansancio de Han (2017), aquella que no admite el aburrimiento
ni la atencion profunda. Estos planteamientos ayudan a pensar la sociedad contemporanea bajo las formas
de la velocidad y la lentitud, entendiendo esta Ultima como una postura politica de resistencia.

CONCLUSIONES

La epistemologia kantiana, planteada como una epistemologia para el mal, devela la forma en que los
hombres hemos intentado conocer el mundo, dicha forma, nos ha llevado a la cosificacion, determinacion y
sometimiento del objeto por la voluntad del sujeto cognoscente, nos ha conducido a desarrollar una
racionalidad instrumental y un pensamiento abstracto; dicho tipo de racionalidad se puede pensar como lo
indica Honneth (2011) como una de las patologias de la sociedad capitalista, por el hecho de que la razon
instrumental ha alcanzado un predominio frente a otras formas de accién y de conocimiento; en ese sentido
todas las manifestaciones y fenémenos que puedan parecer como patoldgicos en la realidad social, se
interpretan aqui como un efecto consecuente de una automatizacion de las actitudes sociales, conectadas
con la meta de dominio sobre la naturaleza; por lo tanto, esto incita al refugio en la técnica como instrumento
para no pensar, posibilitando la aparicién de los nuevos hombres genéricos, la reduccién de la realidad a
material estadistico y la homogenizacién de los deseos humanos.

Todo lo anterior se hace explicito en el dominio de las ciencias psi. Kant a través de su planteamiento,
se preocupd por aquello que el sujeto puede dominar y conocer, sin embargo, algo quedd olvidado, aquello
que le domina, entre esto, su maldad.

Las ciencias psi en la actualidad, continian asentandose sobre postulados modernos, sus concepciones
e intervenciones son opresivas y cosificadoras de lo humano. Queda por tanto el reto de realizar nuevos
abordajes metodoldgicos y nuevas apuestas de comprension teérica, lo anterior, transversalizado por una
reflexién ético-politica, por ejemplo, pasar de una concepcién objetiva de la locura al intento de comprenderla
como construccion social. Otra opcién para oponerse a esta forma de conocimiento mediante la cual, se
ejerce tirania sobre los objetos, es la propuesta por Latour (2008) quien plantea que quizé hay que volver los
0jos sobre los objetos, entenderlos como actores que “hacen todo, incluso sus propios marcos, sus propias
teorias, sus propios contextos, su propia metafisica, hasta sus propias ontologias” (p. 212)



HERNANDEZ y VIVARES
Epistemologia para el mal...
176

El panorama es desalentador, los discursos de las ciencias psi son un flujo en sintonia con el poder
despético del neoliberalismo, la técnica no se acompafia de una reflexion ético-politica, escenario desde
donde se instituye la maldad.

BIBLIOGRAFIA

AGAMBEN, G. (2007). La potencia del pensamiento. Buenos Aires: Adriana Hidalgo Editora S.A.
ARISTOTELES. (2014). Metafisica . Gredos.

AUSTIN, J. (2016). Cémo hacer cosas con palabras. Barcelona: Paidos.

BEDOYA, M. (2018). La gestion de si mismo. Etica y subjetivacion en el neoliberalismo. Medellin: Editorial
Universidad de Antioquia.

BENJAMIN, W. (2018). lluminaciones. Barcelona: Taurus .

BERGER, P., & Luckman, T. (1998). La construccién Social de la Realidad. Buenos Aires: Amorrortu
Editores .

BILBENY, N. (1993). La idiotez moral: La banalidad del mal en el siglo XX. Barcelona: Anagrama.

CASTEL, R. (2010). El ascenso de las incertidumbres: trabajo, protecciones, estatuto del individuo. Buenos
Aires: Fondo de Cultura Econdmica.

CENTRO NACIONAL DE MEMORIA HISTORICA . (2013). jBasta ya! Colombia: memorias de guerra y
dignidad . Bogoté : Imprenta nacional .

DIOS HABLA HOY. (1979). Apocalipsis . En J. de Patmos, La biblia . Sociedades biblicas unidas .

FERNANDEZ, P. (2003). La psicologia politica como estética social. Revista interamericana de psicologia,
2(37), 253-266.

FIERRO , M. et al. (2003). Psicosis y sistemas de creencias. Revista colombiana de psiquiatria, XXXII(3),
281-292.

FOUCAULT, M. (1976). Verdad y poder. En M. Foucault, J. Varela, & F. Alvarez (Edits.), Microfisica del
poder (pags. 175-189). Madrid: La piqueta.

FOUCAULT, M. (1985). Saber y verdad . Madrid: La piqueta .
FOUCAULT, M. (1998 ). Historia de la sexualidad. Vol. 1: La voluntad de saber. Madrid: siglo XXI.

FOUCAULT, M. (2001). El sujeto y el poder. En M. Foucault, H. Dreyfus, & P. Rabinow (Edits.), Michel
Foucault. mas alla del estructuralismo y la herménutica (pags. 241-260). Buenos Aires: Nueva Vision.

FOUCAULT, M. (2016). Historia de la locura en la época clasica. Ciudad de Mexico : Fondo de Cultura
Econdmica .

FREUD, S. (1986). Puntualizaciones psicoanaliticas sobre un caso de paranoia (Dementia paranoides)
descrito. En S. Freud, Obras completas: Sigmund Freud (Vol. 12) (J. Etcheverry, Trad.). Buenos Aires:
Amorrortu.

FREUD, S. (1999). El malestar de la cultura. Madrid: biblioteca Nueva .



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 164-178
177

GERGEN, K. (2007). Construccionismo social aportes para el debate y la practica. Santafé de Bogota:
Uniandes .

GERGEN, K. (2015). El ser relacional. Més alla del yo y la comunidad. Bilbao: Desclée de Brouwer.
GOYA, F. (1799). Los caprichos (Grabado n.° 43). Museo del Prado , Madrid .

HAN, B. (2017). La sociedad del cansancio. Barcelona : Herder .

HEIDEGGER, M. (2007). La pregunta por la técnica . Barcelona: Ediciones Folio S.A.

HONNETH, A. (2011). La sociedad del desprecio . Madrid: Trotta.

HORKHEIMER, M., & ADORNO, T. (2016). Dialéctica de la ilustracion: fragmentos filoséficos. Madrid:
Trotta.

HUME, D. (2015). Investigacién sobre le conocimiento humano . Madrid: Alianza.

IBANEZ, T. (2002). Municiones para disidentes: realidad, verdad y politica. Barcelona: Gedisa.
INIGUEZ, L. (2011). Anélisis del Discurso. Manual para las Ciencias Sociales. Barcelona: UOC.
KANT, 1. (2005). Critica a la razén pura . Barcelona : Taurus .

KUHN, T. (2013). La estructura de las revoluciones cientificas. México : Fondo de Cultura Economica .
LACAN, J. (1999). Las formaciones del inconsciente. Seminario 5. Buenos Aires: Paidos .

LATOUR, B. (2008). Reensamblar lo social. Una introduccion a la teoria del actor-red. Buenos Aires :
Manantial .

LIPOVETSKY, G. (2016). De la ligereza. Barcelona: Anagrama.

LOCKE, J. (2005). Ensayo sobre el entendimiento humano. Ciudad de México , Mexico: Fondo de cultura
economica .

MACEDO, G., & ACOSTA, M. (2007). ;Quién Piensa Abstractamente? Ideas y Valores, 56(133), 151-156.

NIETZSCHE, F. (2012). Sobre verdad y mentira en sentido extramoral y otros fragmentos de filosofia del
conocimiento. Madrid: Tecnos .

ROSE, N. (1991). Experts of the soul. Psychologie und Geschichte, 3(1/2), 91-99.

ROSE, N. (1996). Inventing our selves. Psychology, power, and personhood. Cambridge: Cambridge
University Press. .

ROSE, N. (2012). Politicas de la vida. Biomedicina, poder y subjetividad en el siglo XXI. La plata : Unipe.

SAMPSON, E. (1996). Celebrar al otro. Una interpretacion dialégica de la naturaleza humana. En T.
Cordero, |. Dobles, & R. Pérez, Dominacion Social y subjetividad (pags. 31-60). Costa Rica : Editorial de la
Universidad de Costa Rica.

VOS, J. D. (2019). La psicologizacion y sus vicisitudes . Ciudad de México : Paradiso .

WITTGENSTEIN, L. (2017). Investigaciones filoséficas. Madrid: Trotta.



HERNANDEZ y VIVARES
Epistemologia para el mal...
178

BIODATA

Edwin Alexander HERNANDEZ ZAPATA: Psicologo de la Universidad de San Buenaventura Medellin.
Especialista y Magister en Psicologia Social de la Universidad Pontificia Bolivariana Medellin. Docente
investigador de la Universidad Cooperativa de Colombia. Ultimas publicaciones: 1) Metaforas de una
invasién. Imaginarios sociales de excombatientes sobre el postconflicto colombiano. 2) Imaginarios Sociales
de Excombatientes sobre el Postconflicto colombiano. La metafora del abandono del guardian.
edwin.hernandezz@campusucc.edu.co

Diana Vanessa VIVARES PORRAS: Psicdloga de la Universidad Pontificia Bolivariana Medellin,
Especialista y Magister en Psicologia Social de la Universidad Pontificia Bolivariana Medellin. Docente
Investigadora de la Fundacién Universitaria Maria Cano. dianavanessavivaresporras@fumc.edu.co



| UNIVERSIDAD
DEL ZULIA Sy

Biblioteca Digital

Repositorio Académico

A.RTICULOS

UTOPIA Y PRAXIS LATINOAMERICANA. ANO: 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 179-198
REVISTA INTERNACIONAL DE FILOSOFIA Y TEORIA SOCIAL
CESA-FCES-UNIVERSIDAD DEL ZULIA. MARACAIBO-VENEZUELA.

ISSN 1316-5216 / ISSN-e: 2477-9555

Cartografia Social, usos y sospechas en el campo de la educacion
Social Cartography, uses and suspicions raised in the educational field

Diego Fernando BARRAGAN GIRALDO
https://orcid.org/0000-0002-8270-118X
dibarragan@unisalle.edu.co
Universidad de La Salle, Colombia

Natalia SANCHEZ CORRALES
https://orcid.org/0000-0002-0676-5077
nasanchez@unisalle.edu.co
Universidad de La Salle, Colombia

Alba Lucia CRUZ CASTILLO
https://orcid.org/0000-0002-4657-6000
albaluciacruzcastillo@unisalle.edu.co

Universidad de La Salle, Colombia

RESUMEN

Con un enfoque metodologico de sistematizacién de
experiencias, este trabajo busca proponer otros
acercamientos a la compresion tedrica y practica de la
cartografia social como instancia contrahegeménica de
generacion de conocimiento en las ciencias sociales
tradicionales. Asi, desde algunas sospechas evidenciadas
en tres experiencias pedagogicas, se discuten los usos
convencionales de esta metodologia de produccion de
conocimiento social y cultural, con el fin de potenciar sus
aplicaciones contrahegemonicas. Como conclusién se
presentan algunos elementos que, nacidos de lo
sistematizado, permiten poner en juego ciertas
comprensiones sobre las posibilidades de este emergente
tipo de cartografia para el campo de la educacion.

Palabras clave: Cartografia  Social, educacion,
subjetividad.

Recibido: 15-01-2020 e Aceptado: 22-02-2020

Este trabajo esta depositado en Zenodo:
DOI: http://doi.org/10.5281/zenodo.3740109

ABSTRACT

With a methodological approach to systematizing of
experiences, this paper propose an alternative
understanding  of  social  cartography as a
counterhegemonic instance of knowledge production in the
traditional social sciences. Therefore, based on some
suspicions evidenced in three pedagogical experiences,
the conventional uses of this social and cultural knowledge
production methodology are discussed in order to enhance
its counterhegemonic applications. As a conclusion, we put
into play certain understandings about the possibilities of
this emerging type of cartography for the field of education.

Keywords: Social mapping, education, subjectivity.

Utopia y Praxis Latinoamericana publica bajo licencia Creative Commons Atribucién-No Comercial-Compartir Igual 4.0 Internacional
(CC BY-NC-SA 4.0). Mas informacion en https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es_ES

BARRAGAN et al.
Cartografia Social, usos y sospechas en el campo de la educacion
180

INTRODUCCION

Desde hace unos afios hemos visto en la investigacion social la emergencia de un particular enfoque
metodoldgico que es al mismo tiempo una estrategia y técnica de recoleccion de informacion; se trata de la
cartografia social. Tal opcion no solo permite la participacion activa de una diversidad de actores sociales, sino
que ademas promete constituirse en un espacio que reconoce Y pluraliza las voces de los-as participantes en
procesos de investigacion o intervencion social. Con un uso creciente, llama la atencién por cuanto parece
resolver ciertos problemas epistemoldgicos contemporaneos de la investigacion social: los dilemas asociados
a la apropiacion de la voz del otro, la expectativa de hablar del poder y sus disposiciones espaciales, los usos
estratégicos y las apropiaciones por parte de comunidades. Se trata, en sintesis, de una forma de generar
saberes que confronta los usos hegeménicos de la produccion de conocimiento en las ciencias sociales, pues
no sélo cuestiona la posicién de autoridad del-a investigador-a (o profesor-a) que dispone las condiciones para
crear colaborativamente interpretaciones sobre la realidad social, sino que ademas privilegia, como resultado
del proceso, la presentacion de la pluralidad de las voces de los-as participantes sobre las conceptualizaciones
del-a investigador-a.

Ahora bien, aun cuando nuestras trayectorias como investigadores-as también nos han traido hasta la
cartografia social, por las razones antes expuestas; en este articulo nos proponemos partir de la reflexion sobre
las premisas ontoldgicas y epistemologicas de las cartografias asi construidas, con el fin de revisar las mdltiples
formas en las que en nuestras experiencias y practicas pedagdgicas se proponen estrategias que pueden
amplificar las oportunidades y contextos en los que esta estrategia permite ser usada en la relacion academia-
comunidades de interés, con un potencial contrahegemanico.

De esta forma, en lo que sigue, se exploraran algunas consideraciones epistemoldgicas implicadas en la
pretension de re-presentar la realidad a través de conceptos graficos en las cartografias. Se revisaran, de modo
general, justamente los modos en los que la discusién sobre la re-presentacion se ha llenado, en las Gltimas
décadas, de consideraciones acerca de los efectos de verdad que ha tenido esta pretension en la historia de
la ciencia moderna. Luego, se presentaran tres experiencias sistematizadas de cartografia social como una
instancia concreta de abordaje emergente frente a lo instituido. Finalmente, se sintetizaran algunas apuestas
tedricas y metodoldgicas, que emergen de las experiencias sistematizadas para resignificar los ejercicios
cartograficos.

1. ELEMENTOS METODOLOGICOS

El presente trabajo, de corte cualitativo, se apoya en los principales elementos de la sistematizacion de
experiencias’, metodologia de investigacion e intervencion social que tiene por finalidad la ‘interpretacion
critica de una o varias experiencias, que, a partir de su ordenamiento y reconstruccién, descubre o explicita la
I6gica del proceso vivido, los factores que han intervenido en dicho proceso, cdmo se han relacionado entre si,
y por qué lo han hecho de ese modo” (Jara: 1994, p. 70). Se trata de la experiencia compartida de un profesor-
investigador y dos profesoras-investigadoras en la implementacion de tres modalidades emergentes de
cartografia social, en las que se encontraron ciertas regularidades. En esta perspectiva, se habla desde de la
experiencia de los-as investigadores-ras, quienes al desarrollar sus propias maneras de hacer cartografia
social se reconocen a si mismos-as como personas experimentadas: “la experiencia produce personas
experimentadas en algo, es el eje mismo de la compresion de la practica y la experiencia misma. De este
modo, el discurso de las subjetividades experimentadas es enunciado en la experiencia” (Barragan, Ibarra y
Pérez: 2020, p. 57).

Este trabajo tuvo por objetivo: proponer otros acercamientos a la compresion tedrica y practica de la

" Esta opcién metodoldgica, emparentada también con la educacion popular, ha sido desarrollada rigurosamente por algunos investigadores,
especialmente latinoamericanos, entre quienes desatacan: Lola Cendales (1996; 2004), Alfredo Ghiso (2006), Oscar Jara (1994; 1997; 2001;
2012), Alfonso Torres (1998), Rosa Maria Cifuentes (1999), Alizaldo Carvajal (2007), Marco Raul Mejia (2010), entre otros.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 179-198
181

cartografia social a partir de las sospechas respecto a las concepciones de representacion de la realidad, con
base en tres experiencias cartograficas emergentes que poseen un alto contenido pedagdgico? .

El proceso de sistematizacion se realizd en las fases siguientes: 1. Desarrollo diacrénico de las
experiencias emergentes. En esta fase los-as investigadores-as proyectaron y desarrollaron sus acciones
emergentes de cartogréfica social en el marco de sus proyectos de investigacion. De manera individual, se
tomaron registros escritos, fotograficos y en algunos casos video, de las acciones desarrolladas. Se tomaron
los consentimientos informados necesarios y se retroalimentd a los-as participantes sobre el ejercicio
cartografico. 2. Interaccion experiencial. En los encuentros del grupo de investigacion, a los que pertenecen
los-as investigadores-as, se socializaron las experiencias, se encontraron algunos elementos comunes y
sospechas sobre lo que se podia dialogar; de esta forma, se hallaron los elementos experienciales comunes
que se tenian la potencialidad de ser sistematizados. 3. Sospechar en conjunto y encontrar categorias. En
varias sesiones de trabajo las tres personas reflexionaron sobre su quehacer, haciendo especial énfasis en
aquellos aspectos que resultaban novedosos frente a lo que tradicionalmente se hacia en la cartografia social
en lo relacionado con la representacion; asi, se establecieron como ejes de discusion los siguientes: el territorio
en movimiento, el lugar de enunciacion y la ficcién. Aspectos que, a juicio de los-as investigadores-as, resultan
controvertidos para una comprension tradicional de la cartografia social, desde un horizonte educativo y
pedagagico. 4. De las sospechas a las propuestas. Una vez clarificados los procesos metodoldgicos de la
sistematizacion y los aspectos compartidos de sospecha, a partir de las lecciones aprendidas de los-as
investigadores-as, se propusieron algunos elementos para reinterpretar la cartografia social desde una mirada
educativa y pedagdgica.

En las tres experiencias, que tuvieron lugar entre los afios 2017 y 2019, se realizaron 439 cartografias en
12 ciudades de Colombia y participaron 2046 personas entre los-as que se pueden reconocer ciudadanos-as
con experiencias de violencia sexual, desplazamiento, desaparicion forzada o tortura, pertenecientes a
colectivos sociales, estudiantes universitarios, estudiantes de especializacion, maestria y doctorado en el
campo de la educacién y la salud, rectores-as, coordinadores-as, profesores-as, estudiantes y padres y madres
de familia de instituciones educativas (basica y media), bibliotecarios-as y animadores-as de lectura de
bibliotecas publicas.

2. LAS CARTOGRAFIAS Y SUS EFECTOS DE VERDAD

La pretension de capturar la realidad con verdad y objetividad a través de categorias y signos ha
acompafiado la historia de la filosofia occidental desde hace por lo menos 25 siglos. Los problemas derivados
de esta pretension, por otra parte, han producido las mayores rupturas en lo que va corrido de esta discusion.
Por ejemplo, racionalistas y empiristas, idealistas y realistas, estructuralistas y post-estructuralistas, han
planteado diferentes maneras de resolver el problema de la verdad a proposito de la representacion. En lo que
sigue, se resefiara una breve discusion del problema a partir de los posicionamientos mas contemporaneos
sobre este asunto.

2.1. El problema de la representacion y su operatividad

Stuart Hall ha mostrado la historia de esta discusién como compuesta por tres grandes objetos de
conocimiento atravesados por dos sistemas de representacion (Hall: 1997). Los debates hasta ahora se han
centrado en las posibilidades y problemas derivados de re-presentar primero las cosas de la realidad a través
del pensamiento, para en un segundo momento, re-presentar el pensamiento a través del lenguaje (ver grafico

1).

2La presente sistematizacion se ancla a tres proyectos financiados por la Universidad de La Salle, Bogota. El primero titulado construccién
de Mapas Vivos Territoriales: herramienta metodolégica para leer el territorio, suscrito al proyecto de creacion y consolidacion del Parque
de Innovacion y emprendimiento social de la Universidad de La Salle- Colombia con cddigo P125361. El segundo titulado mujeres rurales:
en la encrucijada entre la politica y la paz con codigo VRIT2438927 y el tercero denominado disefio de un modelo de evaluacion de la
formacion ética de las universidades colombianas (fase | Bogota) con codigo VRIT243274.



BARRAGAN et al.
Cartografia Social, usos y sospechas en el campo de la educacion
182

Grafico 1: Sistemas de representacion basado en Hall

52: Sistema de
significados

Realidad Pensamiento Lenguaje
51: Sistema
conceptual

Fuente: Elaboracién propia

De esta manera, si la intencién original fue la de representar con verdad los objetos del mundo y, por lo
tanto, producir conocimiento acerca de estos, la preocupacion principal de la modernidad fue la establecer
criterios a partir de los cuales ordenar, categorizar, relacionar y clasificar nuestras comprensiones sobre la
realidad. De ahi, la enorme teorizacion ocupada en establecer un sistema conceptual fiable a partir del cual se
fuera organizando el conocimiento nuevo, con base en las clasificaciones vigentes y verificables de las cosas
del mundo. Desde la duda de Descartes (1999) acerca de los modos en los que se habia hecho este ejercicio
hasta entonces, pasando por la revisidon kantiana de las categorias universales con las que opera el
pensamiento (Kant: 2017), podemos examinar los modos a través de los cuales se fue elaborando un sistema
conceptual en el que el significado dependia de las relaciones entre el mundo y las categorias de inteligibilidad
con las que se hace sentido de él.

Sin embargo, ya desde la antigliedad empezaban a aparecer algunas dudas acerca del rol del lenguaje en
este juego de la representacion?. Mientras para algunos, la tarea consistié en producir formas de lenguaje que
fueran reproduciendo del modo més transparente posible las categorias que el pensamiento habia producido
para organizar las cosas del mundo -en esta linea de trabajo se encuentran por ejemplo todos los esfuerzos
de la légica por estandarizar y dominar el lenguaje (Russell: 1966)-, para muchos otros la pregunta por el
lenguaje estuvo orientada a establecer los modos en los que se ha ido fijando el significado en las palabras
(Saussure: 2005). Paraddjicamente, aunque ambos esfuerzos van en direcciones contrarias, estos anticipan
los problemas de los juegos del lenguaje en la representacion de las cosas del mundo; tales juegos del lenguaje
se pueden observar en la manera en la que operan las fichas del ajedrez:

Tomemos un caballo [de ajedrez]: ;es por si mismo un elemento del juego? Seguramente no, porque
con su materialidad pura, fuera de su casilla y de las demas condiciones del juego, no representa nada
para el jugador, y no resulta elemento real y concreto mas que una vez que esté revestido de su valor
y haciendo cuerpo con él. Supongamos que en el transcurso de una partida esta pieza viene a ser
destruida o extraviada: ;se la puede reemplazar por otra equivalente? Ciertamente: no sélo otro
caballo, hasta cualquier figura sin semejanza alguna con él sera declarada idéntica, con tal de que se
le atribuya el mismo valor. Se ve, pues, que, en los sistemas semioldgicos, como la lengua, donde los
elementos se mantienen reciprocamente en equilibrio segin reglas determinadas, la nocion de
identidad se confunde con la de valor y reciprocamente (Saussure: 2005, p. 134).

Asi, el lenguaje no podria traer a la presencia (re-presentar) las cosas o las categorias que construimos
sobre ellas; él es en si mismo la posibilidad de la significacion. Es decir, el significado no podria estar alojado
en la realidad, o en el pensamiento, sino siempre y en todos los casos en el sistema de valores que los signos
ocupan en el lenguaje del que participamos social y culturalmente. Para Sapir (1921) estamos de tal forma

3 Por ejemplo, las preocupaciones que expresa Socrates acerca del lenguaje en el Crétilo. Alli se plantea el debate sobre el significado de
las palabras para inspeccionar si estas representan la esencia de las cosas, 0 si, por el contrario, son producto de la convencion y pueden
ser facilmente reemplazadas por otras. Cf. Platén (2019).



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 179-198
183

atrapados en los modos en los que culturalmente hacemos sentido del mundo, que el significado no esta por
fuera del lenguaje, y por lo tanto nunca completamente fijo, es continuamente construido, producido por las
practicas de significacién de las que participamos como hablantes de una lengua.

Las implicaciones de este argumento son diversas. Por un lado, el hecho de que el significado nunca esté
fijo, ni pueda fijarse, implica que los significados de los que disponemos han sido construidos social, histdrica
y culturalmente; por lo tanto, han cambiado y pueden cambiar, ya que estos cambios no dependen de un
sistema de reglas analiticas establecidas con verdad y objetividad por el pensamiento sino de los modos en
los que arreglos sociales y culturales operan. Por otra parte, si el significado no esta fijo, entonces no puede
saberse 0 descubrirse, sino Unicamente interpretarse y, en este sentido, que hay una serie de imprecisiones
inevitables en la comprensién por efecto de los excesos de significado que quedaran siempre en las margenes
de lainterpretacion. Finalmente, todo el proyecto de la representacion como camino para producir conocimiento
sobre las cosas del mundo se desmorona y quedaria supeditado a los actos de habla.

2.2. Las posibilidades de la produccion de significado de la cartografia

Hasta ahora parece claro que lo que representamos cada vez que hacemos una cartografia social no es
el mundo, ni las categorias de pensamiento a través de las cuales producimos conocimiento acerca de él. Lo
que queda en el concepto grafico de la cartografia, son las interpretaciones sobre las posibilidades en que lo
social, lo cultural y lo histérico permite hacer sentido de algo; interpretaciones que parecen estar, ellas mismas,
sujetas a los mismos arreglos de poder que pretenden representar. Es por esta razén que la cartografia como
lugar -método, estrategia, técnica, etc.- de construccion de conocimiento es en si misma un uso
contrahegemonico de produccion de saberes, en el contexto de una larga tradicion epistemoldgica en la cual
es la academia -blanca, masculina, colonial-, y sélo ella, la depositaria de los estatutos verdaderos y legitimos
para nombrar el mundo.

Esta relacion entre el poder y el saber fue extensamente abordada por Foucault (1988; 2010) como el
problema acerca de la posibilidad de significacion. Esta eventualidad esta sujeta a los discursos que en un
periodo determinado de tiempo constituyen los marcos de referencia a partir de los cuales se puede o no hacer
sentido. Se trata de una serie de reglas y practicas que regulan lo que se dice. En este sentido, el conocimiento
sobre el mundo es un efecto de los arreglos de poder que hay en un momento determinado y, al mismo tiempo,
es un activo productor de los significados posibles en ese mismo arreglo de poder. De esta forma, el sujeto no
tendria ninguna posibilidad de decir algo original y auténtico, pues tanto el significado de lo que dice, como sus
posibilidades de decir algo, estan ellas mismas definidas por el discurso que construye las posiciones de sujeto
desde las cuales hace sentido.

Si se le creyera a Foucault, entonces se tendria que decir que lo que cartografiamos es el poder y sus
efectos en la produccion de subjetividades en discursos especificos. Asi, la posibilidad tanto de la cartografia,
como de las subjetividades que participan de su construccion, es dar cuenta en un contexto y momento
determinado de los arreglos de poder y saber que estan en juego tanto en lo que dicen como en la forma en la
que lo dicen. El asunto es que —en lo que respecta a este trabajo— le creemos a Foucault, pero sélo
parcialmente.

Hay en esta manera, foucaultiana, de comprender las posibilidades de significacion en funcion de lo
determinado de antemano por los arreglos del poder, algo que produce gran cantidad de sospechas. El poder,
leido desde esta perspectiva, parece clausurar el devenir de la significacion. Se trataria de un efecto que cierra
las posibilidades del sentido y condena, tanto a los sujetos como a los significados, a existir solo dentro de los
confines del discurso. En oposicion a lo anterior, para nosotros-as hay algunas sefiales venidas de nuestras
experiencias pedagdgicas e investigativas que constituyen puntos de apertura y que son susceptibles de ser
cartografiados.

En primer lugar, la idea de que el territorio transita por varias escalas diferentes, de arriba hacia abajo y
de abajo hacia arriba; por lo tanto, coexisten el macro y el microterritorio (Haesbaert: 2013), de manera tal que



BARRAGAN et al.
Cartografia Social, usos y sospechas en el campo de la educacion
184

acontece cierto escalamiento que configura en si una dindmica de movimiento que es necesario incorporar en
la interpretacion del mismo, como agente vivo dentro de las representaciones sociales como resultado de las
interacciones multiples en que se forjan y desenvuelven. De esta manera, emerge el uso de repertorios
diversos, de variedad de posiciones del sujeto y de las resignificaciones que se producen en las interacciones
y en la practica discurso-representativa del territorio. Podriamos decir que se trata de territorialidades vivas.

En segundo lugar, la preocupacion sobre la probabilidad que el ejercicio cartografico de poder, entendido
como cierre univoco, degenere en la produccion de identidades fijas. La salida que propone Preciado (2008)
consiste justamente en construir cartografias que no soélo espacialicen el poder, sino también las
subjetividades, de modo que no se vuelva inevitable el poder e imposibilite sus resistencias. Este gesto es
clave, pero es insuficiente. Le hace falta un yo, no sélo para enunciar los modos en los que se encuentra
circunscrito en las relaciones de poder y privilegio, sino también para revisar las trayectorias politicas con las
que puede comprometerse y asumir responsabilidades y solidaridades.

En tercer lugar, la posibilidad de la ficcion en su dimensién mimética que, sobrepasando una comprensién
de representacion como descripcion, se emparenta mas con la idea de creacion. Esta disrupcion sobre los
rasgos del poder, no sélo excede los limites del discurso, sino que propone que en las cartografias acontezcan
procesos ficcionales de creacion existencial donde se tensiona el pasado el presente y el futuro. Ficciones
todas que se narran en multiples formas.

3. TRES EXPERIENCIAS EMERGENTES DE HACER CARTOGRAFIA SOCIAL

Las sospechas que hemos presentado en el paragrafo anterior, alrededor de lo que puede llegar a ser la
representacion en el ejercicio cartografico, han nacido de tres experiencias en las que participaron 2046
personas en 439 talleres. Asi, asumiendo algunos derroteros de la cartografia social, se han buscado otras
formas de generar saber. En lo que sigue se presentaran las mencionadas experiencias: Mapas Vivos
Territoriales (MVT), Cartografias del Lugar de Enunciacion (CLE) y Cartografia Social Pedagégica (CSP) (ver
ilustracion 1).

llustracion 1: Lugares de talleres cartograficos MVT, CLE y CSP

Lugar |6 Part|# CSP[UMVT[RCLE]  Tipodepeblacién  |Fecha
! M) B Frolesional ba salsd en Fio kg
| @ Tormacien lespaciziizacient 01e
2
3 | = Profesionales de ks educacitn e 017
farmacken imaestria) 018
Frofesianales de ks ol en mT
1% R formaien iespacializacint 2019
Profesienales de la educaclin en T
i ® 1 | Formacein imaastila) aoe
Coord Inadares, prolesores, es T
L L e S8 Forrlen, et |cog1 il
Frofesionales de ba educacion en T
e |THE ] b famackin (nestria) 016
Profesinales universiterias en
57 | &7 4
Profesianales de b salid en
T % f fespecializacicn v i 3017
1w | 4 [Par ficipacin &n svante FL]
|lP|E‘|P‘BCICﬂI¥
Profiionales de ks edueaciin e
1 24| 5B (especializacicn,
masstiiay doctarads)
Coordinadoras y anmadeodes de
& | 13 R pibscas | 2018
2 Colambia e
gofﬁiqnalesdelmucacwllm 018
i, 1 magstria
52 13; |Tommiiin (oreg ¥ e
3 Feclores y coordinadores do
Ll el e linstituciiies Educatves i
FProf
" i | s |Profeslonales de ka salud en gg‘;
Frofezionales de b sslied on mir
L fanmiacisn lespecializacicn) nie
" £ 2 Campesings nie
1. Santa Marts, Magdalena 7. Bagetd B.C. A Piadita- 12
2 Cuautsy, Norteda Santander 8, Armenis, Guindlo  FEmegimiento Uiite A | 2 Fohiackén Embera Incigena 2018
3: Cartagena, Boflual: 9 M, Bl BilaJulla, Inspecckinde | | g | 26 2z Asociacion de mujeres buscadoras | 2014
4. Sincelela, Sucre 10 Pasta, Narifio c %mén. [ — 2l —
abecom " -
5 Bucaamanga, Santander 11, ¥apal, Gsanare. B ibeMeta | | €| ® 2 5 Baoclaciones de victimas Eir
. Tunja, Bayaca 12 Libe, Meta — m
il i

Fuente: Elaboracion propia



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 179-198
185

3.1. Mapas Vivos Territoriales (MVT)

La experiencia denominada Mapas Vivos Territoriales (MVT), se desarrollé durante el periodo 2018-2019
en los municipios de Uribe (Meta) y Yopal (Casanare), Colombia. Uribe, fue uno de los muchos municipios
afectados por el conflicto pues su vida cotidiana se encuentra estrechamente vinculada con la presencia y
accionar de actores armados irregulares, desde hace mas de 35 afios en el caso de la guerrilla y 20 en el de
los grupos paramilitares. Entre 1984 y el 2016 el total de la poblacion victima de violencia del Meta fue de
220.392 personas, que para el caso de Uribe reporta 10.069, es decir el 4,57%; asi tiene una alta concentracion
de desaparicion forzada, con un numero de 143 victimas en el periodo del 2012 hasta 2016, este fendmeno
para una poblacion de 7000 Habitantes (Mingorance y Arellana: 2019), cifra significativa en relacion con el
periodo 1958-2018 (ver ilustracion 2).

v

llustracion 2. Desaparicion forzada 1958 a 2018 en el departamento del Meta.
b k\

\ 1 dornd,
 Dosapariclon Forzada de porsonas /¢ "
Foore

skciplo 19582018

wetiman g e Denaparicss
S 5 Foarraca coc.rma ko per o ONE
pe ; (G s o e 1023 359
IR

META

“ie
1

Tasa manicipal do Dessparicion
Forzada de persenas 1985-2013
Devaparicn Forzada pee avo AR wo——
/ o T Dvaspaicasen feczasen
Mt xadeTa . i oS (TOF=1]
ra ose-a |
Toea Dezaramental s 5 | aMa pirte? 745209
Dureparcion ror ;
1688 . 201 3 n.49% [l
20.96 = S wervieneaocone [
) omm— e
Bus et 139 Capadl depantamantal
——

Fuente: Fundacién Heinrich Boll

Con este contexto, se desarrollaron en los afios 2018 y 2019 ocho Mapas Vivos Territoriales donde
participaron 121 habitantes de la cabecera municipal, del corregimiento Pifalito y la inspeccién La Julia, del
municipio Uribe, Meta y del municipio de Yopal, Casanare. Este grupo de personas tenia una experiencia
compartida relacionadas con violencia sexual, desplazamiento, desaparicion forzada o tortura. La mayoria
hacian parte de colectivos sociales.

Pistas para realizar los Mapas Vivos Territoriales (MVT)

La apuesta metodolégica nombrada como Mapas Vivos Territoriales, permite el surgimiento de los niveles
de representacion relacionados con la integracion y permanencia de las comunidades y sujetos con quienes
se elabora tal comprensién del territorio en movimiento y de las trayectorias del dolor. Se propone la siguiente
|6gica de desarrollo.

1. Reconstruccion critica de la conflictividad en los territorios. Implica una recuperacion desde los
diversos actores, haciendo énfasis en las voces no oficializadas y en quienes no hacen uso liberal de la verdad,
esto implica una amplia permanencia en los territorios.

2. Develamiento de categorias analiticas para estudiar la conflictividad. Visibiliza, de acuerdo con las
narraciones de los actores, tensiones presentes en la comprension de la conflictividad y las dispuestas en los
territorios, mas alla de una 6gica de poder.



BARRAGAN et al.
Cartografia Social, usos y sospechas en el campo de la educacion
186

3. Reconstruccion multidimensional y multiescalar. De acuerdo con la manera en que estas categorias
se han manifestado en el transcurso del tiempo y su relacién con los sujetos, la temporalidad es determinada
en relacion con los intereses de una mirada critica de las situaciones y sus manifestaciones.

4. Representacion del movimiento. Permite evidenciar la manera grafica de primer, segundo y tercer
nivel, en concordancia con la complejidad de los territorios y categorias de andlisis. Lo anterior implica
determinar el nivel de participacion de las comunidades en la elaboracion de los MVT y la alimentacién de las
bases de datos para mantener vigente su representacion en movimiento. El tercer nivel necesita de mayor
participacion y regularidad de las comunidades en sistemas que alimentan datos constantemente en relacién
a las categorias de analisis.

Gréfico 2: Mapa Vivo territorial. Trayectorias de dolor

Nucleo Familiar

e INE
I I | ‘
Vereda Uribe Unbe érea urbana La Julia Vista Hermosa - Mani Casanare

10
. 5 23
\—— Tiempo vivido en escenario de

conflicto {aios)

Desaparicion Lugar de los Lugares de Momentos de
B Homicidio E Rechiamieno 7 O hechos O | despla
4108 P

forzada despla iento

Fuente: taller de MVT en el municipio Uribe, Meta.

Un ejemplo de MV'T, como el aparece en el grafico 2, ilustra el caso de dos familias frente a las cuales se
evidencia varias situaciones: primero la disminucién de miembros de la familia frente a cada desplazamiento y
hecho victimizante; segundo, la trayectoria del dafio. EI mapa vivo tiene varios niveles de representacion; el
primero, solo ilustra una categoria relacional con el territorio. El segundo nivel remite a mas de dos categorias,
como en el ejemplo anterior y el tercero evidencia las de cuatro categorias. Por la complejidad relacional,
implica uso de algunas herramientas de procesamiento de datos como el caso de processing* ; la complejidad
de las categorias a representar son las que determinan el elemento tecnolégico de graficacion, pero lo
fundamental es que el movimiento se visualice como un elemento fundamental para comprender el territorio,
no aislado a él como ya se ha mostrado también en Cruz y Guzman (2019).

Mas alla de la representacion: territorio en movimiento

Asi como la geografia critica ha puesto el énfasis en las relaciones, también lo ha hecho la antropologia
del territorio; en este sentido, la antropologia ha conceptualizado el territorio “como una construccién cultural
donde tienen lugar las practicas sociales con intereses distintos, con percepciones, valoraciones y actitudes
territoriales diferentes, que generan relaciones de complementacién, de reciprocidad, pero también de
confrontacién. Dicha construccion es susceptible de cambios segun las épocas y las dinamicas sociales”
(Nates: 2018, p. 211).

El territorio visto asi, supone que las relaciones sociales no se conservan estaticas, ni las dindmicas que
flucttan desde ellas y hacia ellas. Lo anterior involucra que el uso social del territorio no se puede tomar en
abstracto: se concreta en dominios culturales tales como el parentesco, la economia, la salud, la politica, la

4 Processing es un lenguaje de programacion y entorno de desarrollo integrado de cddigo abierto basado en Java, de facil utilizacion y que
sirve como medio para la ensefianza y produccion de proyectos multimedia e interactivos de disefio digital.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 179-198
187

religion, entre otros. Estos dominios son dinamizados por los sujetos que habitan el territorio y a la vez son
reconfigurados en ellos, para ser comprendidos en lo publico y lo privado de sus vidas cotidianas:

(-..) el territorio es multidimensional y multiescalonado. Es multidimensional porque participa de tres
ordenes distintos: en primer lugar, de la materialidad de la realidad concreta de “esta tierra”, donde el
concepto de territorio tiene su origen; en esta medida conviene considerar la realidad geogréfica, esto
es, la manera como se registra la accion humana y se transforma por sus efectos. En segundo lugar,
de la psiquis individual. Sobre este plano el territorio se identifica en parte con una relacion a priori,
emocional y pre-social del hombre con la tierra. En tercer lugar, el territorio participa del orden de las
representaciones colectivas, sociales y culturales (Nates: 2018, p. 212).

Esta multidimensionalidad y multiescalamiento, interrelaciona la dimension objetiva y subjetiva del cémo
se vive y habita el territorio, lo cual implica que en este acontece el individuo, pero también su colectividad que
lo representa, asunto que no parece estar resuelto por la cartografia social, razon por la cual se evoca una
nueva cartografia social en la que se apela a una crisis de representacion:

(...) si volvemos a la cartografia para ilustrar este mismo proceso, el resultado es inapelable. La
cartografia se convierte no solo en especializada y en oxidada, sin la actualizacién necesaria, sino
también deviene herramienta de una estructura de poder, de una relacién de poder. Decidiendo qué
es visible y qué no es visible, la cartografia toma por si misma la prerrogativa de decidir qué es
susceptible de ser incorporado en el mapa y qué no, qué merece atencion en el mapa y qué no (Peran:
2013, p. 18).

Desde estas premisas, el abordaje y comprension de los territorios comporta establecer un giro en su
concepcidn, representacion y tratamiento metodolégico; por esta razon, la nocion de movimiento se hace
necesaria para la comprension de los Mapas Vivos Territoriales. En esta nocion, los aspectos mas
caracteristicos se relacionan con esquemas dinamicos que deben acudir a sistemas de representacion mas
cercanos a la creacion audiovisual y al movimiento en si mismo. Sin embargo, se presenta un reto enorme
entre las posibilidades de visualizacion de informacién y las necesidades de visibilizacion de problematicas sin
dejar de lado la dimensién de una situacién humana tan compleja —en el caso de esta experiencia — como el
desplazamiento forzado y la re-territorializacion. De esta forma, la imagen en movimiento y la representacion
del mismo posee una serie de posibilidades que se refieren a aspectos simbolicos, iconico-narrativos e
indiciales-testimoniales:

(...) mas que una clasificacion de las imagenes se trata de encontrar en ellas tres formas de referirse
a un mundo concreto. Lo anterior significa que la representacion del movimiento, tanto a través de
imagenes graficas, como a través de expresion corporal y cultural tiene la posibilidad de representar
el mundo con una gran similitud a los referentes directos con los que se ha construido un individuo.
Lo anterior implica que esta forma de representacion puede incluso ser huella o rastro que permite
revivenciar una condicion o un hecho, a pesar de que un sujeto haya sido separado de su propio
espacio, pues estas representaciones “pueden simbolizar algo ausente, mediante convenciones que
una comunidad establece. Entonces, laimagen es a su vez icono, tanto como indice y simbolo (Duran:
2014, p. 37).

Ahora bien, el caracter simbdlico de la representacion del movimiento hace que existan vinculos entre
diferentes formas de expresion humana que a primera vista no son evidentes. Es asi como lo visual, lo sonoro,
lo narrativo o lo oral estan transversalizados por una linea interna de movimiento, que debe fluir constantemente
para armonizarse y convertirse en referente cultural de un colectivo, el cual aprende y ensefia algo. En el caso
de lo icdnico-narrativo, se busca que los individuos pertenecientes a un grupo puedan lograr algun nivel de



BARRAGAN et al.
Cartografia Social, usos y sospechas en el campo de la educacion
188

identificacion con los referentes que poseian en su territorio. Estas condiciones suponen una construccion
formal que represente de manera directa y transparente el entorno, las condiciones y los sentires de quienes
fueron separados de su propio espacio. Finalmente, lo testimonial de la representacion del movimiento debe
“dar cuenta de aquello que sucedio, pero que no fue posible registrarlo de manera documental en el momento
de los hechos” (Duran: 2014, p. 42).

3.2. Cartografias del Lugar de Enunciacion (CLE)

El problema del ojo de dios ha sido un tema ampliamente discutido en la filosofia, especialmente en la de
la ciencia. Desde el perspectivismo de Nietzsche (2002) (Leiter: 2002), hasta versiones mas contemporaneas
en los estudios postcoloniales (Castro-Gomez: 2005), la discusién se ha centrado en problematizar la mirada
del sujeto que ve, pero que no es visto, que toma distancia del objeto, y que en esa distancia no esta en ningun
lugar. El problema con esta distancia es que termina ordenando, subsumiendo e incorporando al otro,
inscribiéndolo en un orden que lo margina, lo invisibiliza, y lo silencia. Haraway (1995) retoma esta discusion
para darle un lugar al sujeto un lugar parcial, situado, encarnado en un cuerpo, reflexivo de las marcas que lo
atraviesan y que atraviesan lo que dice, y por lo mismo con capacidad de comprometerse y responsabilizarse
por los modelos de realidad que construye a partir de sus propias tecnologias de visualizacion:

(...) solamente la perspectiva parcial promete una vision objetiva. Se trata de una vision objetiva que
pone en marcha, en vez de cerrar, el problema de la responsabilidad para la generatividad de todas
las practicas visuales. La perspectiva parcial puede ser tenida como responsable de sus monstruos
prometedores y de sus monstruos destructivos (Haraway: 1995, p. 326).

Pero, siguiendo a Haraway, no estamos de inmediato disponibles para nosotras mismas, es decir, que ver
el lugar desde el que hablamos requiere ya, como punto de partida, un aparato prostético desde el cual ver, y
en este sentido, verse. Esta protesis requeriria no sélo ser capaz de ver la disposicion de los actores y poderes
del lugar en el que se habla, sino ademas los propios privilegios en ese lugar, asi como las trayectorias politicas
de lo que se dice. Se trata, por lo tanto, de un aparato al que no le basta con representar el poder y su
funcionamiento, sino que requiere de la enunciacion de un yo, asi sea parcial, difuso y en movimiento, desde
el cual comprender las responsabilidades y los compromisos con lo que se dice. Estas cartografias del lugar
de enunciacion como estrategia pedagdgica son un intento de performar semejante aparato.

Pistas para realizar las Cartografias del Lugar de Enunciacion (CLE)

Con las anteriores incitaciones, me propuse’ producir unos artefactos de visualizacion del propio lugar de
enunciacion a través de un ejercicio con 52 estudiantes de pregrado, maestria y doctorado, en Bogota,
Colombia. A los diferentes grupos se les pidid que se realizaran cuatro mapas para un total de 13 ejercicios
cartograficos. El primero tenia por objetivo entender que el espacio no esta dado, sino que esta construido
social y culturalmente. Para esto, les pedi que hicieran un mapa de la universidad en el que mostraran cémo
ellos-as usaban el espacio y que disefiaran convenciones a través de las cuales pudieran explicar, a alguien
de afuera, qué significaba cada uno de los lugares para las personas que habitaban cotidianamente este
espacio. Para el segundo mapa, debian leer la introduccion a El cultivo de la humanidad de Martha Nussbaum
(2012) y su critica al desplazamiento politico y econémico de las humanidades. Al mismo tiempo, les pedi que
hicieran entrevistas a diferentes grupos de actores en la universidad (Estudiantes, profesores-as,
administrativos-as) en las que indagaran por las relaciones de poder entre las facultades de la universidad. La
idea era que identificaran algunas variables que definian las diferencias entre unas facultades y otras.

5En consonancia con los sentidos ontoldgicos y epistemolégicos de las Cartografias del Lugar de la Enunciacion, en esta seccion se hablara
en primera persona, precisamente por la enunciacién misma de la investigadora.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 179-198
189

Ejemplos de mapas en la CLE
Mapa 1: Mapa Construccion social del Mapa 2: relaciones entre facultades
espacio universitario

Fuente: Talleres CLE

En el tercer mapa, debian leer el capitulo primero de La universidad en el siglo XXI de Boaventura de
Sousa Santos (2005) y hacer un monitoreo de medios en el que analizaran las noticias que salian en prensa
sobre las relaciones de la universidad con los actores externos a ella. La idea era elaborar un mapa de las
relaciones entre universidad, comunidad, empresa y organismos internacionales a escala local y global de las
que habla Santos en este texto. En el cuarto mapa, debian tratar de dibujar su propio lugar en esta compleja
red de relaciones de poder que habiamos armado hasta ahora.

Ejemplos de mapas en la CLE
Mapa 3: relaciones Universidad-Otros actores | Mapa 4: Mi lugar en esta red de relaciones

Fuente: Talleres CLE

La construccion de los mapas fue un ejercicio muy interesante, los-as estudiantes recabaron mucha
informacion y fueron disponiendo sus analisis y discusiones en la forma de sus relaciones en el espacio.
También, la elaboracion de los mapas incentivé una forma diferente de relacionamiento entre ellos-as y el
equipo docente, y entre todos-as nosotros-as y el conocimiento disponible. Nos permitié poner en conversacion
no solamente lo leido en los textos como referentes de autoridad, sino también lo que se dice, lo que ellos-as
sabian, lo que habia en la prensa, y las historias personales con relacion a todas estas fuentes. La disposicion
de estas redes de relaciones de los adentros y los afueras de la universidad, también nos mostré los silencios,
las ausencias, las fronteras infranqueables que supone estar dentro de esta institucidn. Ahora bien, se podria
sintetizar este proceso en cuatros grandes gestos pedagdgico-politicos:

1. Identificar el espacio y su representacion como una construccion social, historica y cultural.

2. ldentificar los modos en los que circula el poder en un espacio particular.



BARRAGAN et al.
Cartografia Social, usos y sospechas en el campo de la educacion
190

3. Identificar los modos en los que ese poder no esta circunscrito solo en un espacio, sino que existe
en este espacio en relacion con muchos otros espacios, actores y saberes.

4. |dentificar el lugar que se ocupa en esta compleja red de relaciones de poder para ver las
responsabilidades, compromisos y trayectorias posibles.

La multidimensionalidad del espacio y del poder, permiti6 evidenciar las multiples posibilidades en las que
se fractura este yo a través de relaciones de poder que nos constituyen en lo que deseamos, planeamos,
pensamos y creemos. Pero también, este ejercicio de verse en esta compleja red de relaciones permite dar
cuenta de las trayectorias posibles sobre las cuales el propio trabajo como profesionales puede articularse a
estrategias y opciones alternativas.

Mas alla de la representacion: la enunciacion

Mis preocupaciones iniciales con la produccién de este aparato cartografico para construir el lugar de
enunciacion, tenian que ver con el esencialismo implicito en la idea de re-presentar la realidad, y en este caso,
la identidad a través de un concepto grafico. Como si producir la cartografia del propio lugar de enunciacion se
convirtiera en una condena y realizara exactamente el objetivo contrario al que yo pretendia, es decir, que
inmovilizara politicamente el hecho de verse a si mismo-as como el lugar de articulacion y encarmacién de una
multiplicidad de poderes que tienen efectos perversos en el mundo, sin salidas, ni opciones distintas mas alla
de poner en circulacion el poder.

Mi preocupacion, alineada con la de Preciado (2008), tenia que ver con la probabilidad de que este ejercicio
degenerara en la produccion de identidades fijas para los estudiantes. La salida que propone Preciado consiste
justamente en construir cartografias que no sélo espacialicen el poder, sino también las subjetividades, de
modo que no se vuelva inevitable el poder e imposibles sus resistencias. Yo creo que este primer gesto es
clave, pero es insuficiente. Le hace falta un yo:

El yo dividido y contradictorio es el que puede interrogar los posicionamientos y ser tenido como
responsable, el que puede construir y unirse a conversaciones racionales e imaginaciones fantasticas
que cambien la historia. La division, el no ser, es la imagen privilegiada de las epistemologias
feministas del conocimiento cientifico. (...) El yo que conoce es parcial en todas sus facetas, nunca
terminado, total, no se encuentra simplemente ahi y en estado original. Estd siempre construido y
remendado de manera imperfecta y, por lo tanto, es capaz de unirse a otro, de ver junto al otro, sin
pretender ser el otro (Haraway: 1995, p. 331).

Haraway claramente sospecha de la posicién de sujeto, tal vez por las mismas razones por las que
Foucault (1988) sentenciaria la muerte de este, pero con una intencionalidad distinta. Asi, la autoidentidad es
un mal sistema visual porque es ciega frente a la tecnologia de visualizacidn con la cual vemos quiénes somos.
Con esta sospecha ciertamente se resuelve, al menos en parte, el problema de la identidad esencialista del
subalterno y lo sitia en una lucha de significados en la que siempre esta decodificando y siendo decodificado.
Pero no renuncia al yo, no va tan lejos como para decir que es simplemente una instancia de enunciacién de
los discursos, porque sin yo no hay responsabilidad ni proyecto politico.

Por estas razones, es que se vuelve imprescindible identificar maneras a través de las cuales esta
multidimensionalidad del yo pueda ser vista, no sélo para enunciar formas en los que se encuentra circunscrito
en las relaciones de poder y privilegio, sino también para revisar las trayectorias politicas con las que puede
comprometerse y asumir responsabilidades y solidaridades.

3.3. Cartografia Social pedagégica (CSP)

Como se ha insinuado, los usos de la cartografia en el campo de la educacién han sido relativamente
recientes, aun cuando ya en los mapas participativos y en la cartografia social se aprecian elementos
pedagagicos relevantes. Sin embargo, la manera como se realizan estos mapas en la sociologia o el trabajo



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 179-198
191

social, resultaban insuficientes para asumir un uso pedagaogico y didactico de una herramienta poderosa como
lo es la Cartografia Social que, si bien es cierto, se utilizd en el campo educativo, no se trazaron algunas
distinciones particulares que permitiran acercarse a los procesos de aprendizaje y ensefianza. En reaccién a
lo anterior y como una alternativa aparece la Cartografia Social Pedagdgica (CSP) la cual, como constructo
practico y tedrico nacido en Latinoamérica se puede entender como:

(...) una estrategia de investigacion y acompafiamiento en la que, por medio de la accién colectiva, se
lleva alos participantes a reflexionar sobre sus practicas y comprensiones de una problematica coman,
mediante el levantamiento de un mapa (cartografia) en el que se evidencian las tensiones que
acontecen en dicho territorio; en este caso, los territorios relacionados con las tensiones de las
practicas de ensefianza y de aprendizaje. La finalidad de la CSP va mas alla de la representacion
grafica de los territorios donde acontecen las acciones educativas; implica vincular a los participantes
en la posibilidad de trasformar sus practicas y se fortalecen lazos de cooperacién y se fortifica el
aprendizaje entre pares (Barragan: 2016, p. 256).

Tal como se logra apreciar, la CSP marca una ruta particular de apropiacion de algunos elementos de la
cartografia social tradicional, pero haciendo una adecuacion de esas caracteristicas al ambito educativo, en
clave de la transformacién de las practicas. Asi, transformar las practicas mediante la recuperacién de las
experiencias, es el sentido primordial de esta opcién de mapeo. Como metodologia de trabajo emergente
posee un nivel de investigacion, uno de intervencion y otro pedagégico (Barragan: 2016).

Ahora bien, la apuesta emergente nombrada como CSP, se ha desarrollado desde 2012. En lo que aqui
se presenta, se pretende dar continuidad a algunas précticas explicitadas en dos publicaciones realizadas en
2014 y 2016, en las que se esbozan las primeras rutas metodoldgicas y tedricas de esta forma emergente de
cartografia®. En consecuencia, tomaremos por referencia el periodo 2017-2019 para presentar algunos
desarrollos de esta particular metodologia; nos apoyaremos en las lecciones aprendidas en 418 cartografias,
donde participaron 1873 personas: estudiantes universitarios, estudiantes de especializacion, maestria y
doctorado en el campo de la educacion y la salud, rectores, coordinadores, profesores, estudiantes y padres
de familia de instituciones educativas, bibliotecarios y animadores de lectura de bibliotecas publicas. Los
talleres se realizaron las siguientes ciudades colombianas: Armenia, Bogota, Bucaramanga, Cartagena,
Cucuta, Neiva, Santa Marta, Pasto, Sincelejo, Tunja.

Esta experiencia ha posibilitado mejorar los procedimientos y la reflexion tedrica, de tal suerte que la CSP
se reconfigura desde practicas concretas que permiten su identificacion metodologica y conceptual.

Pistas para realizar la Cartografia Social Pedagdgica

Con los anteriores elementos se ha establecido una ruta de implementacion, que al retomar los pasos que
ya se habian propuesto para el desarrollo de la CSP (2016), se ha mejorado su implementacién, del modo
siguiente:

1. Proponer la problematica. Teniendo en cuenta el territorio y las subjetividades que participan en el
ejercicio cartografico, se propone el tema por el que se desea indagar o la problematica que es necesario
fortalecer y apropiar.

2. Configurar los grupos de trabajo. Los grupos deben estar conformados de tal manera que se
promueva el aprendizaje entre pares; de esta forma, se debe buscar que exista participacion de diferentes
actores.

3. Establecer el tipo de mapa a realizar. Se determina el tipo de mapa a realizar, segln los mapas
recomendados para este tipo de actividad, estos son, a saber: ecosistémico-poblacional, temporal-social y

8La primera acepcion del concepto Cartografia Social Pedagdgica aparece en Barragan, y Amador (2014) y posteriormente se ahonda en
Barragan (2016).



BARRAGAN et al.
Cartografia Social, usos y sospechas en el campo de la educacion

192
temético (Barragan & Amador: 2014).

4. Elaborar las convenciones. Las convenciones son, primordialmente, aquello que permite que se
puedan leer las relaciones que acontecen en la cartografia; se configuran mediante el acuerdo y la negociacion
del grupo conformado y deben relacionarse con la problematica que se esta tratando. Al ser elementos graficos,
estas suelen denominarse como conceptos y lineas de relacion. Las lineas de relacién juegan un papel
importante pues permiten establecer conexiones de diverso orden.

Ejemplos de convenciones para mapas tematicos en CSP

Mapa 1 Mapa 2
CONVENCIONE
CDNVBN GN *l}.tfﬁ(»ﬂl.'- ‘
pe \=l. ck UMD gy
g \‘EL l"flmwo Dmcm MPACTC Bty
GORRUECE = et i
i "‘( Wewws T TLES By 3 RS
T =[¥¢-\m§“‘°ﬁ Ql’mrvmﬂh‘-
e [peneicin - Yrica p:
= 3 g o1
’P‘MTM‘;; = (RUIPAD Hureweencton SHEND
4 \ \ T
@ o e VI ' CAuoho
e "‘kt fo |7 RelacinEs ¢ " ontimzA
: Amalaruw\‘.‘ | Pt | WBIRALED f e g
£ i
£ = mes = CanroL "D _amaro
- =&1va NEnohy = = R
i Q= Eomm H""‘"}“me ;’; s e
5 R omend

Fuente: Talleres CSP

5. Realizar la cartografia. Con las convenciones acordadas y disefiadas, se procede a la elaboracion
de la cartografia. Esta debe reflejar aquellas relaciones que ponen en juego los participantes en funcién del
territorio; de esta forma, aparecen las tensiones, acuerdos, visones de futuro, solo por mencionar algunos
aspectos. Se bebe cuidar que las convenciones correspondan a lo que aparece en la cartografia.

Ejemplos de mapas tematicos en CSP

Fuente: Talleres CSP

6.  Explicar la cartografia. Una vez los grupos logran plasmar sus itinerarios en la cartografia, es
importante que cada colectivo clarifique explicando aquello que acontece en el mapa, haciendo especial énfasis
en aquellos aprendizajes que se lograron y aquellos que son necesarios realizar; siempre en funcion de la
problemética propuesta. Es recomendable que esto se ponga por escrito.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555

Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 179-198
193

Ejemplos de explicacion de mapas en CSP

Mapa 1

Mapa 2

Basandonos en el tema propuesto, enfocamos
nuestro “Thelos” en el mejoramiento de la calidad
de la atencion en salud teniendo como modelo la
humanizacion, entendiendo que uno de los
principales canceres del sistema es la corrupcion.
Para armonizar la ética y nuestra finalidad,
decidimos utilizar como una de las principales
herramientas la veeduria que nos proporcionara
posteriormente garantizar un adecuado flujo de
recursos a los distintos tipos de servicios ofrecidos
en nuestro sistema, representado en el parque de
diversiones.

La base de la cartografia, inicia con un eje central
llamado paciente el cual esta interrelacionado con
los diferentes factores existentes en la sociedad,
pues bien, uno de los temas hoy dia controversiales
para el mundo y para algunos profesionales de la
salud, es la eutanasia, donde vemos, que el factor
salud juega un papel importante a la hora de tomar
decisiones, la cual tiene una responsabilidad
directamente de la Ips con la Eps, la cual a su vez
es determinante para las decisiones que tomaran
los profesionales de la salud.

Fuente: Talleres CSP

7. Proponer compromisos y acuerdos. Tal vez la finalidad mas profunda de la CSP es el que se logren
aprendizajes y empoderamiento entre pares. Por ello es necesario que cada grupo llegue a acuerdos y
compromisos en relacién con la problematica abordada. Es recomendable que esto se ponga por escrito.

Ejemplos de compromisos y acuerdos en CSP

Mapa 1

Mapa 2

Generar una cultura de adherencia a guias de
practica clinica de medicina basada en la evidencia
y crear protocolos apoyados en la necesidades y
caracteristicas de la poblacion que atiende cada
entidad.

Orientar el sistema y la atencién en salud en un
enfoque de actividades de promocion y prevencion
hacia el usuario, para evitar la aparicion de
enfermedades y complicaciones que generen
aumento en los costos.

Brindar una atencién integral basada en la
humanizacion desde cada campo o intervencién
con el paciente.

Respetar las ideologias de cada uno de los
pacientes, familias y comunidades a la hora de
tomar decisiones frente al estado de salud de un
paciente.

Realizar cada una de las actividades desde las
funciones como profesionales en pro del bienestar
de los pacientes intervenidos.

Fuente: Talleres CSP

8. Socializar. Teniendo en cuenta que se trata un ejercicio comunitario, es necesario que los diferentes
trabajos sean socializados. Si se desea, en esta parte se puede explicar la cartografia y poner de viva voz los
COMPromisos.

Cabe decir que los anteriores pasos, nacidos de la experiencia sistematizada, permite desarrollar ejercicios
de CSP. Esta ruta es ajustable y opera como meras indicaciones que se deben adecuar segun el contexto o la
intencionalidad.

Mas alla de la representacion: resistencia epistemolégica y ficcion

Diversos elementos emergen a partir de las experiencias de CSP. Alli, acontecen narrativas —graficas,
literales, corporales— que por su caracter de produccion resultan ser no oficiales al permitir configurar aristas
que estaban ocultas en la experiencia y que, por el didlogo e interaccién entre pares, emergen como
oportunidad de interpretacion y empoderamiento de un grupo. Es en esta medida que las narrativas no son
solamente una representacion de las interacciones de poder del territorio, sino que vinculan dimensiones



BARRAGAN et al.
Cartografia Social, usos y sospechas en el campo de la educacion
194

existenciales que posibilita aquello que Boaventura de Sousa Santos ha nombrado como resistencia
epistemoldgica (Santos: 2010), por la que los saberes locales se convierten en una construccion colectiva en
las que se le hace frente a lo instituido. De este modo, en la CSP se entrecruzan experiencias que en una
construccidn ecoldgica logran resignificar las epistemes circulantes, tensiones que entre saber e ignorancia
producen puntos de partida y de llegada (Santos: 2011); de esta forma, en esta apuesta se da una ecologia de
los saberes en la que “los conocimientos interactlian, se entrecruzan y, por tanto, también lo hacen las
ignorancias. Tal y como alli no hay unidad de conocimientos, tampoco hay unidad de ignorancia” (Santos:
2010, p. 34).

Lo anterior sucede en los conocimientos locales que logran circular en las cartografias que, al ser
contrastados con los diversos lugares de produccién de las mismas, muestran realidades similares que
configuran un corpus problematico comudn; como también rutas similares de actuacion. Es este contexto, que
una nocion de representacion, no parece estar atada a eso que se ha instaurado como adaequatio rei et
intellectus, en donde la verdad trata de la correspondencia entre el intelecto y la cosa conocida. En la
experiencia cartografica se desborda tal adecuacion.

Por otra parte, en la CSP se da un proceso en el que la ficcion permite recrear existencialmente lo
acontecido recreando mundos posibles, que en todo caso no son simple ilusién; acontece la ficcion, la cual
siempre es novedad (Ricoeur: 2007; 2009). Se trata de experiencias vivas que hablan de contextos
existenciales pasados, presentes y futuros, que generan en la CSP aquello que Scheaffer (1999) ha
denominado inmersion ficcional; que se caracteriza por la inversion de relaciones jerarquicas entre percepcion
y actividad imaginativa, la atencién escindida que conduce a la coexistencia de dos mundos: entorno real y el
universo imaginado, es una actividad homeostatica y esta cargada de afectividad. Ahora bien, la inmersion
ficcional que acontece en la CSP llega a producir narrativas de ordenes diversos, que, en su construccion
combinada, antes de objetivar la experiencia cartografica —dejandola en la dimension de la representacion—
posibilita transformaciones colectivas y configura auténticas comunidades de practica, en las que se aprende
entre pares.

Los anteriores elementos cobran especial significacion en educacion, por las posibilidades que se abren
para pensar las relaciones entre aprendizaje y ensefianza, asi como las particularidades de los actores que
entran en juego en los procesos pedagdgicos, especialmente por las diversas practicas que acontecen y se
reconfiguran.

4.APERTURAS QUE INTRODUCEN ESTAS CARTOGRAFIAS

Es justamente en funcion de las apuestas investigativas y pedagégicas de este trabajo y mediante las
sospechas sobre la idea de re-presentar realidades sociales y culturales complejas, que nos proponemos ahora
intentar un ejercicio de apertura sobre aquello que es ya en si misma una apuesta eminentemente politica de
producir conocimiento: la cartografia social.

A partir de las experiencias sistematizadas de cartografias emergentes, la representacién no coincide,
necesariamente, con un mundo de significados unitarios o con la produccion de un sistema conceptual que
determine univocamente el territorio o las vivencias acontecidas en este. Por ser una obra narrativa ficcional,
las cartografias recrean las experiencias mas alla de un tipo de representacion tradicional -moderna si se
desea- que dan cuenta de relaciones que sobrepasan los discurso sobre el poder o la aprehension territorial.
De esta forma, las tensiones de poder que acontecen en las experiencias cartograficas, se recomponen en
funcién de los liderazgos cooperativos y alternativos que aparecen en ellas. Es en este estado de cosas que
el poder se convierte en la oportunidad de configuracién en la que las subjetividades que aparecen en su lugar
de enunciacién, pueden llegar a ficcionar mapas vivos en los que se recrean sus existencias. Asi, la unidad
discursiva sobre el poder y su consecuente representacion, se quiebra en las experiencias que hemos
presentado de cartografia, pues en estas se producen horizontes de sentido que, nacidos de los niveles



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 179-198
195

experienciales de los participantes, abre las posibilidades para evitar la inmovilidad de sujetos y significados al
situarse exclusivamente en los limites discursivos, pues en ellos acontecen las trayectorias politicas de los
involucrados.

De esta forma, la cartografia no cierra las posibilidades de comprension de la representacion del poder y
sus efectos en subjetividades que quedarian de este modo condenadas a ser simplemente un lugar de
enunciacion de los discursos disponibles. En cambio, se constituye el espacio donde, cartografiando los
procesos de subjetivacion, hay lugar para la vida, el movimiento, la enunciacion de proyectos politicos
responsables y solidarios, asi como para los ejercicios ficcionales que pueden introducir nuevas imaginaciones
de futuros posibles.

CONCLUSIONES: DEL CARTOGRAFIAR Y LA EDUCACION

La apertura emergente en las cartografias, implica para la educacion y la pedagogia que las relaciones
entre aprendizaje y ensefianza se establecen mas alla de los significados conceptuales, remitiendo a la
condicién experiencial que permitiria situar la accion educativa en los contextos concretos de mapeo. La
representacion, en consecuencia, no se da como asunto de construccién tedrica de significados, sino que
acontece en funcion de las experiencias que parten de practicas concretas. De esta forma, la discusion sobre
el poder no se clausura en el ambito discursivo, si no que refiere también a los acontecimientos ficcionales
que, en la explicitacion de los lugares de enunciacion, devela territorialidades, que, como mapas vivos,
subjetivan la vida misma en los procesos educativos. Asi, las versiones tradicionales sobre educacién y
pedagogia, en las que la representacion se da en funcién de los enunciados discursivos resulta insuficiente.

Entre otras, porque este ejercicio de cartografiar experiencias y saberes, como un espacio que abre la
conversacion para incluir las voces de quienes de ella participan, quiebra las versiones mas tradicionales sobre
los roles de los actores educativos y sus relaciones con el conocimiento y el poder. Asi, acciones pedagogico-
cartograficas implica abrir las posibilidades a que sean las experiencias y conocimientos traidos por quienes
asisten al espacio, los que finalmente constituyan no solo el canon sobre lo que se aprende, sino
fundamentalmente los lugares desde los que se construyen las trayectorias éticas, estéticas y politicas de lo
que puede ser hecho a partir de la comprension profunda —experiencial debe decirse- del ejercicio del poder,
del saber y de sus efectos.

De este modo, unas cartografias mas abiertas y contrahegemonicas, no sélo serian responsables de los
quiebres ya producidos frente a los modos hegemdnicos de producir conocimiento con verdad sobre las
realidades sociales; sino también, posibilitarian constituir los lugares de enunciacién de los proyectos de
transformacion -desde la educacion- de los discursos y experiencias disponibles. Asi, los Mapas Vivos
Territoriales (MVT), las Cartografias del Lugar de Enunciacién (CLE) y la Cartografia Social Pedagdgica (CSP),
como experiencias sistematizadas, se convierten en propuestas que, desde lo metodolégico y lo tedrico,
configuran rutas emergentes de transformacion en el ambito educativo y social, mas alla de lo tradicionalmente
instituido y normalizado.

BIBLIOGRAFIA

BARRAGAN, D. (2016). “Cartografia social pedagdgica: entre teoria y metodologia”, Revista colombiana de
educacion. n°. 70, Julio-diciembre, Universidad Pedagdgica Nacional, Bogoté, p. 247-285.

BARRAGAN, D. y AMADOR, J. C. (2014). “La cartografia social- pedagdgica: una oportunidad para producir
conocimiento y re-pensar la educacion’, Itinerario educativo. Afio XXVIII n°. 64, Julio-diciembre, Universidad de San
Buenaventura, Bogota, p. 127-141.



BARRAGAN et al.
Cartografia Social, usos y sospechas en el campo de la educacion
196

BARRAGAN, D., IBARRA, M. y PEREZ, T. (2020). “ltinerario Formativo e Investigativo en Sistematizacién de
Experiencias (IFISE)". Revista colombiana de educacion. n°. 78, Julio-diciembre, Universidad Pedagdgica Nacional,
Bogoté, p. 121-142.

CARVAJAL, A. (2007). Teoria y practica de la sistematizacion de experiencias. Universidad del Valle, Santiago de
Cali.

CASTRO-GOMEZ, S. (2005). La hybris del punto cero. Pontificia Universidad Javeriana, Bogota.

CENDALES, L. (2004). “La metodologia de la sistematizacion. Una construccion colectiva”, en: Aportes n° 57.
Sistematizacion de experiencias, aportes y debates. Dimension educativa, Bogota. pp. 91-114.

CENDALES, L. (2000). “El dialogo. Recorrido y consideraciones a partir de una experiencia” en: Aportes n° 53. El
dialogo en la educacion perspectivas tedricas y propuestas didacticas. Dimensidn educativa, Bogota. pp. 83-105.

CIFUENTES, R. M. (1999). La sistematizacion de la practica del trabajo social. Lumen/Humanitas, Buenos Aires.
CRUZ, A.y GUZMAN, A. (2019). “Mapas vivos territoriales: apuesta metodoldgica para representar las trayectorias
del dolor en casos de desplazamiento y desaparicion forzada: retos y desafios de la interdisciplinaridad”, en: Medio
ambiente y sostenibilidad. Universidad Santo Toméas, Bogota.

DESCARTES, R. (1999). Discurso del método. Meditaciones metafisicas. Reglas para la conduccion del espiritu.
Principios de la filosofia. Porrta, Buenos Aires.

DURAN, M. (2014). “Las potencias de la imagen animada”, en: Cuadernos de cine colombiano, n°. 20, Animacion
en Colombia: Una historia en movimiento, Ministerio de Cultura, Bogota, pp. 35-45.

FOUCAULT, M. (1988). “El sujeto y el poder’, revista mexicana de sociologia, Vol 50 n° 3, julio-septiembre,
Universidad Auténoma de México, México, pp. 3-20.

FOUCAULT, M. (2010). Las palabras y las cosas. Una arqueologia de las ciencias humanas. Siglo XXI, México.
Ghiso, A. (2006). “Practicas generadoras de saber. Reflexiones freirianas en torno a la practica de la
sistematizacion”, Educacion y ciudad, n°. 11, IDEP, Bogota, pp. 72-88.

HAESBAERT, R. ‘Del mito de la desterritorializacion a la multiterritorialidad”, Cultura y representaciones sociales,
Vol. 15, n°. 8, Septiembre, Universidad Auténoma de México, México, pp. 9-42.

HALL, S. (1997). Representation: Cultural representations and signifying practices. Sage Publications, London.
HARAWAY, D. (1995). Ciencia, cyborgs y mujeres. La reinvencion de la naturaleza. Catedra, Madrid.

JARA, O. (1994). Para sistematizar experiencias. Una propuesta tedrica y practica. Tarea, Lima.

JARA, O. (1996). “Tres posibilidades de sistematizacion: comprension, aprendizaje y teorizacion”, La piragua, n° 9,
CEAAL, México, pp. 129-135.

JARA, O. (1997). El aporte de la sistematizacion a la renovacion tedrico-practica de los movimientos sociales.
Programa Coordinado de Educacion Popular, Medellin.

JARA, O. (2001). Dilemas y Desafios de la Sistematizacion de experiencias. ASOCAM, Cochabamba.

JARA, 0. (2012). “Sistematizacién de experiencias, investigacion y evaluacion: aproximaciones desde tres angulos”,
Revista internacional sobre investigacién en educacion global y para el desarrollo n° 1, febrero, educacion global
research, Madrid, pp. 56-70.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 179-198
197

JARA, 0. (2014). “La sistematizacién de experiencias practica y teoria para otros mundos posibles”, en: Programa
democracia y transformacion global. Consejo de educacion de adultos de América latina. Centro de estudios y
publicaciones Alforja, Lima.

KANT, 1. (2017). Critica de la razén pura. Gredos, Madrid.
LEITER, B. (2002). Nietzsche, on morality, London, Routledge. 2002. Routledge, London.
MEJIA, M. R. (2010). La sistematizacién. Empodera y produce saber y conocimiento. Desde abajo, Bogota.

MINGORANCE, F. y ARELLANA, E. (Edits.). (2019). Cartografia de la Desaparicion Forzada en Colombia.
Fundacién Heinrich Béll, Bogota.

NATES, B. (2018). “Soportes tedricos y etnograficos sobre conceptos de territorio” Co-Herencia, Vol. 8, n° 14, enero-
julio, Bogota, p. 209-229.

NIETZSCHE, F. (2002). La genealogia de la moral, un escrito polémico. Alianza, Madrid.

NUSSBAUM, M. (2012). El cultivo de la humanidad: una defensa clasica de la reforma de la educacion liberal.
Paidés, Madrid.

PERAN, M. (2013). “Maneras de hacer mapas”. Revista de la escuela de arquitectura de la Universidad de Costa
Rica, Vol. 2, p. 104-122.

PLATON. (2019). Dialogos Il. Gorgias, Menéxeno, Eutidemo, Mendn y Cratilo. Gredos, Madrid.

PRECIADO, B. (2008). Cartografias queer: el flaneur perverso, la leshiana topofébica y la puta multicartografica, o
como hacer una cartografia ‘zorra’ con Annie Sprinkle. En J. Cortés, Cartografias Disidentes. SEACEX, Barcelona.

RICOEUR, P. (2007). Tiempo y Narracién |lI. El tiempo narrado. Siglo XXI, Madrid.
RICOEUR, P. (2009

).

). Historia y narratividad. Alianza, Barcelona.
RUSSELL, B. (1966).

(

Légica y conocimiento. Taurus, Madrid.

SANTOS, B. de S. (2005). La universidad en el siglo XXI: para una reforma democratica y emancipadora de la
universidad. UNAM, México.

SANTOS, B. de S. (2010). Para descolonizar Occidente: mas alla del pensamiento abismal. Consejo
Latinoamericano de Ciencias Sociales ~CLACSO, Buenos Aires.

SANTOS, B. de S. (2011). “Epistemologias del Sur. Utopia y Praxis Latinoamericana”. Revista Internacional de
Filosofia Iberoamericana y Teoria Social, Vol. 16, n°54, p. 36-65.

SAPIR, E. (1921). Language: An introduction to the study of speech. Harcourt, New York.
SAUSSURE, F. (2005). Curso de Lingliistica General. Losada, Buenos Aires.
SCHAEFFER, J. M. (1999). Pourquoi la fiction? Du Seuil, Paris.

TORRES, A. (1998). “La sistematizacidn de experiencias educativas: Reflexiones sobre una practica reciente”.
Pedagogia y Saberes, Vol 13, Santa fe de Bogota, Universidad Pedagégica Nacional, p. 6-17.



BARRAGAN et al.
Cartografia Social, usos y sospechas en el campo de la educacion
198

BIODATA

Diego Fernando BARRAGAN GIRALDO: Doctor en educacion y sociedad; magister en desarrollo educativo
social, especialista en pedagogia y docencia universitaria, licenciado en filosofia. Investigador y consultor en
areas de curriculo, metodologias de investigacion social, filosofia de la educacion y politicas publicas.
Recientes publicaciones (algunas en coautoria) en revistas académicas: Itinerario Formativo e Investigativo
en Sistematizacion de Experiencias (IFISE) (2020), Aprendizaje servicio (ApS): dimensiones experienciales
de los estudiantes (2019), El campo hermenéutico para el desarrollo (CHD): sobre el vulnerable como un
«otro» (2018), Cartografia social pedagdgica: entre teoria y metodologia (2016). Libros recientes: Hacia un
modelo de la formacién integral universitaria, (editor, 2020), El saber practico [Phronesis]. Hermenéutica del
quehacer del profesor (2015), Cibercultura y practicas de los profesores. Entre hermenéutica y educacion
(2013). Profesor investigador Universidad de La Salle, Bogota, Colombia.

Natalia SANCHEZ CORRALES: Doctora en educacion, magister en educacion y filosofa, especialista en
epistemologias del sur, profesional en lenguajes y estudios culturales Se ha desempefiado profesionalmente
como profesora universitaria y consultora en temas de educacion. Su produccion académica e intereses
investigativos se relacionan con el campo de los estudios culturales, feministas y poscoloniales de la
educacion. Hace parte del comité editorial de la Revista Latinoamericana de Filosofia de la Educacién Ixtli,
asi como de otras colectividades académicas nacionales e internacionales, entre las que se destaca el
Colectivo de educacion para la paz de Colombia. Entre sus publicaciones recientes estan, entre otras,
Cartografia feminista de la educacion para la paz, (2019), otras educaciones para hacer las paces: una
revision critica de la formacion de la ciudadania para la paz (2019) Las escuelas del rio: Una lectura del Plan
(2019). Profesora investigador Universidad de La Salle, Bogota, Colombia.

Alba Lucia, CRUZ CASTILLO: Doctoranda en educacién y sociedad, especialista en politica social, magister
en estudios y desarrollo familiar, estudios de doctorado en antropologia social, Trabajador social. Su
experiencia laboral se ha centrado en procesos de reintegracion social, acompafiamiento a victimas y
formulacion de proyectos sociales; consultora nacional e internacional en procesos de cooperacion
internacional para el desarrollo en movimientos comunitarios, sociales y sociales. Ha establecido experiencias
de construccion de memoria y paz en escenarios de conflictos armados en los procesos de desmilitarizacion
en los periodos 2006-2010 por la Agencia Presidencial para la reintegracion social y la Union Europea.
Profesora investigador Universidad de La Salle, Bogota, Colombia, en las areas de investigacion tematica y
formativa sobre memoria y paz.



Sd

UNIVERSIDAD
DEL ZULIA

A.RTICULOS

ISSN 1316-5216 / ISSN-e: 2477-9555

Biblioteca Digital

Repositorio Académico

UTOPIA Y PRAXIS LATINOAMERICANA. ANO: 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 199-210
REVISTA INTERNACIONAL DE FILOSOFIA Y TEORIA SOCIAL
CESA-FCES-UNIVERSIDAD DEL ZULIA. MARACAIBO-VENEZUELA.

El perdon estratégico critico. Una necesidad para vivir juntos
The critical Strategic forgiveness. A need to live together

Lida Esperanza VILLA CASTANO
https://orcid.org/0000-0003-3510-3870
lida.villacas@campusucc.edu.co
Universidad Cooperativa de Colombia, sede Bogota

RESUMEN

El presente articulo analiza los perdones estratégicos,
perdones que emergen en el marco de la justicia
transicional como una necesidad no solo de detener un
conflicto bélico sino como un imperativo para ayudar a
la construccion de la paz en un contexto social
determinado y, marcado por la violencia extrema. El
objetivo del articulo es examinar los perdones
estratégicos en clave ética y, desde una lectura
hermenéutica, evidenciar la necesidad de vivir juntos
para para reconstruir el tejido social vy, vivir
humanamente con todo lo que ello pueda significar.

Palabras clave:
transicional, ética.

perddn  estratégico, justicia

Recibido: 15-01-2020 e Aceptado: 22-02-2020

Este trabajo esta depositado en Zenodo:
DOI: http://doi.org/10.5281/zenodo.3740111

ABSTRACT

The present article addresses Strategic pardons,
pardons which emerge in the transitional justice
framework not only as a necessity to stop a military
conflict but also as an imperative to help build peace
within a particular social context affected by extreme
violence. The objective of the article is to examine the
strategic forgiveness in an ethical key and, from a
hermeneutic reading, to demonstrate the need to live
together to rebuild the social fabric and, to live humanly
with all that that can mean.

Keywords: Strategic Pardon, Transitional Justice,
Ethics.

Utopia y Praxis Latinoamericana publica bajo licencia Creative Commons Atribucién-No Comercial-Compartir Igual 4.0 Internacional
(CC BY-NC-SA 4.0). Mas informacion en https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es_ES

VILLA CASTANO
El perdon estratégico critico...
200

1. INTRODUCCION

En Las politicas del perdén (2005) Lefranc realiza una exploracion desde el punto de vista socioldgico
de los diferentes tipos de justicia transicional por los cuales pasaron los paises del cono sur y Surafrica. La
autora, entonces, hace un acercamiento a la nocién de justicia teniendo como telén de fondo la necesidad de
establecer la democracia después de haber pasado por dictaduras y autoritarismos. En suma, en los
diferentes paises caracterizados por Lefranc el objetivo era conseguir o bien el “perddn politico” o la
reconciliacion.

Ciertamente, lo anterior es problematico en los procesos de justicia transicional, en razén a los grandes
desequilibrios en la aplicacion de la justicia cuando nos referimos a la persona de la victima y del verdugo.
En este sentido, teniendo como punto de partida el andlisis de Lefranc, realizaremos una lectura en
perspectiva ética, pues consideramos que en la aplicacion de los procesos de transicion se fragmentan los
minimos éticos.

Dos conceptos son necesarios tener claros para el desarrollo del presente texto. Justicia y justicia
transicional. Con respecto al primero, la filosofia politica se ha encargado ampliamente de abordar este
concepto y, existen innumerables discusiones al respecto (Habermas (2004), Rorty (1986), Bobio (1987),
Rawls (1986), entre otros), pues en Ultimas se trata de teorizar lo que le corresponde a cada uno, o como lo
indica de manera explicita Rawls: en la justicia esta implicito el principio de equidad (1986). Con respecto al
problema que nos ocupa nos podriamos preguntar ¢ hay castigo justo para los crimenes de lesa humanidad?
No desarrollaremos esta pregunta. La dejamos a manera de provocacion.

Ahora bien, la justicia transicional se comprende como un dominio que contribuye al progreso del
derecho, los derechos humanos y la justicia penal internacional. A partir de alli, se han configurado la comision
de verdad, reparacion y restitucion. En este sentido, la justicia transicional busca restablecer el tejido social,
fragmentado por causa de la violencia -fundada en la mayoria de los casos- en el desconocimiento del otro
dejando de lado los minimos éticos.

Abordamos, entonces, en el presente articulo los perdones estratégicos instaurados en momentos de
justicia transicional con el fin de desvelar algunas observaciones éticas. El articulo termina con unas
consideraciones finales donde se afirma que, pese a los vacios éticos de la justicia transicional, la necesidad
de vivir juntos es imperante para reconstruir el tejido social y vivir humanamente con todo lo que ello pueda
significar.

2. EL PERDON COMO ESPECTACULO

(...) la gracia del perddn y del amor desinteresado se concede en el instante y como una aparicion,
-es decir, en el mismo momento se encuentra y se pierde otra vez. ; No es tan contradictorio un buen
movimiento continuado como una chispa permanente? ;No degenera en murga la inspiracién que
pretende perennizar una manera de ser? Este relajamiento del perdon se ha convertido hoy en un
espectaculo practicamente cotidiano (Jankélévitch: 1967, p.10).

El perdén pertenece al instante, y en tanto que el instante es tan efimero como un simple pestafieo, nos
enfrentamos a un concepto dificil de aprender. La palabra perdon se utiliza en la cotidianidad de manera
variopinta y de forma repetida hasta el punto de que con ella ya no se indica ningun contenido preciso; en
cuanto al concepto es dificil también saber en qué consiste. Al respecto la filosofa Valcarcel afirma:

Pocas veces, sin embargo, emplearemos en serio las formas del verbo “perdonar’. “Le perdond” es
méas comln que ‘le perdona” y el uso futuro “le perdonara” es poco usual. Y, si en los tiempos
verbales cabe hacer estos distingos, en las personas que lo usan es aun mas restringido el campo.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 199-210
201

Porque el uso de ese término no implica que usemos el perdén. Ni tampoco que lo conozcamos
(2010, p.12).

Aligual que Valcarcel, Derrida se percato también de la banalizacion del uso de la palabra perdén y
frente a ello asegura que:

El perddn se confunde a menudo, a veces calculadamente, con temas aledafios: la disculpa, el
pesar, la amnistia, la prescripcion, etc., una cantidad de significaciones, algunas de las cuales
corresponden al derecho, al derecho penal con respecto al cual el perdén deberia permanecer en
principio heterogéneo e irreductible... la dimensién misma del perdon tiende a borrarse al ritmo de
esta mundializacion, y con ella toda medida, todo limite conceptual (2001, p. 2).

Para atender a esta dificultad, propia del uso que hacemos de la palabra perdon en nuestro lenguaje
cotidiano, donde queriendo indicar algo decisivo lo convertimos en una cortesia frivola, parece ser entonces
que nuestra indagacién tenga que seguir la via negativa como propuesta metodoldgica. Por ejemplo, en la
cotidianidad, y en especial en paises que han sufrido la desproporcion de la violencia, emerge en diversos
escenarios la pregunta e incluso la exigencia social del perddn. Esta pregunta-apuesta que estd
inmediatamente relacionada con el orden juridico aparece, en algunos casos, como una muestra del
espectaculo de quienes sin vivir la violencia lo proclaman como via para la reconciliacién. Por esta razon,
“mientras el perddn supone el pleno ejercicio del derecho de la victima, el recurso a la amnistia se inscribe
en el ejercicio de la impunidad y el autojuicio por parte del estado” (Lefranc: 2005, p.170).

Ahora bien, hemos de advertir, en primer lugar, que el perddn no pertenece exclusivamente al &mbito de
lo juridico, en el cual aparece de modo inmediato, mas bien se ubica en la esfera de lo extrajudicial de lo
extralegal. Cuando afirmamos que el perdén no pertenece al ambito de lo juridico, asumimos la posicion de
que es precisamente desde alli cuando se banaliza el problema del dafio-perddn, debido a que si bien la
misma configuracion de la palabra Per-don nos ofrece un significado encapsulado (el perdén es un don)
desde lo juridico no se puede atribuir un don que es ciertamente personal, intimo e intransferible, tal vez
como la muerte. Yo muero en primera persona, yo perdono también como una cualidad sagrada y personal.
En consecuencia, nos preguntamos ¢ puede el estado o el jurista atribuir el perdén a victimarios al margen
de la victima? Dejaremos planteada la pregunta para volver sobre ella mas adelante. Sin embargo, por ahora
diremos:

La oposicion de la justicia y del perdon remite a su relacién comun con la logica de la retribucion.
Esta no es simplemente una carga para basar el orden social en la reciprocidad y el intercambio,
sino también una estrategia para integrar en esta coherencia del mundo lo que siempre excede el
intercambio: el dolor y, mas generalmente, la muerte, la pérdida sin paliativos de todo lo que nunca
sera devuelto, retribuido (Abel: 1992, p. 217).

En consecuencia, el perdén pertenece al orden de lo existencial y en concreto al ambito de la moral.
Pues es sobre esta esfera donde se juega lo serio y se pone en escena el compromiso del sujeto.

Decir hoy que el perddn es un espectaculo nos sitta en el plano méas radical de la critica que realiza
Jankélévitch en 1971 en L imprescriptible donde sefiala que: “Hoy el perdén es un hecho desde hace mucho
tiempo realizado a favor de la indiferencia, de la amnesia moral, de la superficialidad general. Todo es ya
perdonado y liquidado” (p.48). Precisamente, el fildsofo llama la atencion en este texto sobre la ligereza con
la que es tratado el asunto del perdén en la sociedad. La amnistia de alguna manera ha sido reemplazada
por la amnesia, y la indiferencia reina, cuando se exige no olvidar y conservar en la memoria la herida sufrida.
Parece que nuestra época esta atravesada por un corazoén ligero y su ligereza marca el ritmo del perdon,
pero de un perdon que no perdona o no puede perdonar; mas bien, lo que sucede aqui es que una violencia



VILLA CASTANO
El perdon estratégico critico...
202

cometida, en y con el paso del tiempo, se enmascara en la superficialidad engafiosa del perdon. Por eso, el
espacio que aln nos queda es el de la denuncia.

Si nuestro espacio es el de la denuncia nos vemos abocados, entonces, a examinar el problema de los
limites entre la ética y la politica, que es precisamente el punto de reflexion de Viadimir Jankélévitch. Para el
pensador francés es eminentemente claro y contundente que desde el orden de lo politico no todo es
susceptible de perddn y en particular se rehisa a considerar que los crimenes contra la humanidad sean
objeto de ser perdonados, y de modo especifico, el genocidio del cual fueron victimas los judios. Este
escenario nos permite ubicar el problema del perdén como un asunto personal para el filésofo, en el que la
ignominia de su ser judio lo abatia constantemente. Frente al genocidio y a la masacre, la via de la denuncia
propuesta por Jankélévitch viene a configurar las discusiones en torno a las polémicas relativas a la
prescripcion de los crimenes cometidos por Hitler.

Ahora bien, debido a las prescripciones y a la ligereza con la cual es tratado normalmente el perdon, este
deviene un espectaculo no sélo para las victimas, si aun viven, sino para toda la sociedad que se resguarda
en las prescripciones, como si con ellas se eliminara el posible dafio venidero, haciendo caso omiso de la ya
vieja afirmacion kantiana “lo malo de la guerra radica en que crea mas personas malas que las que elimina”
(Kant: 2005, p. 25).

Nos preguntamos entonces: ;coémo se configura el espectaculo del perdén? ;A qué tipo de
representacion nos referimos? Por un lado, a la puesta en escena que hace el verdugo cuando decide pedir
perddn y entregarse, no como muestra de su acto de contricion frente a la sociedad, sino por el célculo de
los beneficios que otorgaria la esfera juridica’.

Recuérdese que en el didlogo La Republica, Platon desconfia abiertamente de los poetas por considerar
que estos falsean la realidad (599a). Es decir, es el poeta o en nuestro caso los verdugos como actores
quienes hoy hacen parte de la representacion, escenificando la ficcion de una conciencia que se debate entre
el remordimiento del crimen cometido y la busqueda de la salvacion en lo terreno.

De otro lado, la sociedad como espectador oye y ve al victimario como actor principal de la tragicomedia
y, en tanto, su representacion incluye hacer mapas, ubicar victimas, describir las atrocidades, la escena se
torna empero absolutamente real y es alli cuando emerge la demanda del perdon, la cual esta dirigida a la
primera persona y a la sociedad en general.

El mondlogo, que en la mayoria de los casos esta fuertemente atravesado por el abatimiento, alcanza la
cima de la representacion en el momento en el que el juez confiere una rebaja de pena; esto implica, de
alguna manera, que su acto ha sido medianamente perdonado en la esfera social. Sin embargo, en este
contexto el perddn suele ser a menudo una burla con las victimas de la violencia.

En la cotidianidad, por el uso desgastado de la palabra perdonar, perdon, se incurre en errores
conceptuales con respecto a lo que es propiamente el perdon. Es desde estas deformaciones que nos
acercaremos de manera puntual al espectaculo del perdon, donde el tiempo, la excusa intelectiva y el perdén
estratégico son realmente formas del perdén que tienen lugar lejos del verdadero perdon del mal. A
continuacidn, examinaremos estas formas.

3. PERDONES ESTRATEGICOS EN LA JUSTICIA TRANSICIONAL

En medio de una sociedad convulsionada por la violencia, el perdén estratégico emerge como un
pequefio calculo en sentido estricto de posibilidades por venir, pues se cree que con la absolucion de una
falta determinada el futuro donara la confianza por quien ha hecho el mal. Un perdon estratégico se considera

" En este sentido, la disminucion de penas y amnistias concedidas es precisamente lo que convierte al perdéon en algo meramente
instrumental, pues no sabremos si en efecto el verdugo decide confesar su crimen y pedir perdén porque su consciencia se lo exige y quiere
verdaderamente la reconciliacion o bien, su decision emerge de una apuesta personal donde ve la posibilidad de retornar a la sociedad, sin
pagar por su falta.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 199-210
203

también como la estrategia de perdonar a un criminal con la esperanza de que va a cambiar. En nuestro
contexto en ocasiones las rebajas de pena, la reinsercion a la sociedad civil de paramilitares y guerrilleros
emerge de la racionalidad de que estos no volveran a cometer crimenes contra la humanidad. Es decir, se
reinserta al victimario a la sociedad con la esperanza de frenar la violencia, aunque sea a un precio elevado.
Sin embargo, esta medida ha traido grandes problemas, como todos ya lo sabemos.

En primer lugar, se viola el derecho de la victima en tanto esta experimenta frustracién al no condenar al
ofensor como se lo merece. En este sentido, el problema radica en que finalmente la victima no es quien
otorga el perddn, pues este se ha convertido en un mero asunto de las autoridades judiciales y de orden
estratégico. De manera que, hablamos aqui de un perddn impuro tal vez porque este sea el Gnico que es
posible entre nosotros los humanos. Sin embargo, el perdon estratégico tiene mdltiples peligros en razon a
que:

Quien abre las carceles y cancela deudas a todos sus pensionistas corre un riesgo: s un riesgo
bello? Se pueden salvar asi muchas almas, y también se puede poner en peligro a todos los
ciudadanos. Esta peligrosa imprudencia, esta disparatada y acaso mortal aventura, en una palabra,
esta incertidumbre, se supone que vuelven el perdon conversor indiscernible del perdén a secas, es
decir de la gracia pura. La escatologia filantropica de los libertarios, como es sabido, pone toda su
esperanza en el contagio revolucionario de una absolucién general: quemar todos los expedientes,
amnistiar a todos los bribones, excarcelar a todos los génsteres, abrazar a todos los sefiores
torturadores, investir doctor honoris causa a los metafisicos de la Gestapo y al ex comandante del
Gross-Paris, transformar los palacios de justicia en cinemas y las carceles en patinaderos, ese es el
verdadero juicio final y el objeto mismo de la apuesta final: ese Ultimo juicio, al tiempo que parece
poner fin a la historia, nos devolvera a la edad de oro de una especie de paraiso perdido. Luego nos
preguntamos de nuevo: ;cual es la impureza de esta promesa de un paraiso perdido por culpa de
la justicia y recobrado por gracia del perddn inmerecido y purificante? (Jankélévtich: 1967, pp.145-
6).

Como lo muestra Lefranc, la apuesta por el perdén estratégico como medio para conseguir la paz entre
los diferentes actores (victimas, verdugos, sociedad civil, etc.) pone, en Ultimas, en peligro los elementos de
justicia para alguna de las partes. Es decir, las rebajas de pena, las amnistias, las desmovilizaciones, etc.,
son mecanismos cuyo objetivo apunta a mejorar a la sociedad en términos de seguridad. Sin embargo, desde
esta perspectiva se sacrifica un sector de la poblacién que ha sido fuertemente vulnerado. Sumado a lo
anterior esta tipologia de “perdones” no esta necesariamente ligada con el arrepentimiento como elemento
potencial para un retorno a la sociedad de quien ha dafiado a la misma.

Uprimny, Ronald (2002) y S-Michael (2003) han realizado una especie de tipologia del perdon, la
siguiente tabla basada muestra el campo de lo que aqui denominamos perdon estratégico:

Modos Perdones Perdones Perdones responsabilizantes
amnésicos Compensadores
Ejemplos Argentina, Chile, Uruguay, Sudafrica
Colombia, Argentina (2002)
Uruguay (1982)
Caracteristi Amnistias Amnistias generales Comision de verdad, algunas
cas basicas | generalesysin | con comision de verdad reparaciones, y perdones
estrategias de y algunas medidas de individuales y condicionados para
verdad o reparacion. Justicia ciertos crimenes, y si hay confesion
reparacion retributiva total




VILLA CASTANO
El perdon estratégico critico...
204

La anterior tipologia no es necesariamente escrita en términos de que los procesos de perdon no se
puedan cruzar entre ellos. Empero mas que determinar si estos tipos de perdon pueden cruzarse en paises
donde se ha dado la violencia extrema, lo que debemos preguntarnos es por qué este tipo de perdones se
enmarca en el orden de lo estratégico. Asi, el perdon amnésico esta estrechamente relacionado con el olvido.

Con cierta frecuencia se dice que el paso del tiempo es la medicina contra todos los dolores. Desde esta
férmula, tendriamos en cierto sentido que dejar que el tiempo haga su movimiento para que una herida sufrida
0 a un mal padecido se supere con el mero transitar de la vida. Si en efecto, estuviéramos de acuerdo con la
anterior premisa estariamos confundiendo el sufrimiento con el crimen cometido. Los crimenes no son solo
causa de dolor, son ante todo un mal moral, un atentado que marca a la persona de manera permanente.
Pero si en efecto el tiempo puede anular el dafio, se convertiria en la caricatura de la gracia, ya que recibe
gratuitamente la aceptacion del criminal a pesar del mal que ha hecho. Sin embargo, el olvido no es perdon
y la amnesia implica establecer distancia con la esfera ética. Asi que, el verdugo no tiene una relacion con la
victima, siendo ésta a quien le compete de modo directo la consideracion en torno al perdén.

Amnistia, en una de sus consideraciones, significa precisamente el olvido del pasado. Olvidar el hecho
que se ha lesionado a un ser humano con el propésito de que el victimario se reinserte a la sociedad y con
ello devolverle la paz a la comunidad. En este sentido, se entiende que:

La amnistia es real, borra la criminalidad a que se refiera la norma legal concreta, es decir, el Estado
renuncia circunstancialmente a su potestad penal, con el fin de atender requerimientos de interés
publico, en especial por motivacion politica, en busqueda de ayudar a la concordia en comunidad.
Aqui no solo se anula la accion penal, sino también la pena, y surte sus efectos sobre el pasado: no
sobre el futuro; o sea, que es ley transitoria. No le quita al hecho punible su esencia juridico-penal,
sino que lo anula -en tiempo concreto- para luego la tipologia que fue materia de la amnistia volver
a adquirir su antiguo y pleno valor politico- juridico (Umafia: 1987, p. 96).

Olvidar la criminalidad implica convertir un crimen que ha sido inexpiable en un acontecimiento de poca
envergadura; es decir, en pos de la tranquilidad las victimas tanto en primera como en segunda persona se
convierten nuevamente en victimas de la injusticia en tanto el crimen cometido queda en la impunidad.
Ciertamente este tipo de perdon puede devolverle a la comunidad la tranquilidad, pero es claro que en pos
de esa tranquilidad se sacrifican las individualidades y la propia comunidad se ve disminuida en sus
posibilidades reales.

Ahora bien, en Colombia un ejemplo de este tipo de perdon lo tenemos a la vista, cuando en el mandato
del Presidente Belisario Betancur en 1982 el Congreso de la Republica declaré una amnistia general para
delitos politicos y conexos; y en 1985 otorgd una autorizacion al Presidente para conceder el indulto a
condenados por delitos politicos, con la posibilidad de extenderlo a los conexos. Estas disposiciones de ley
de alguna manera estuvieron relacionadas con la amnistia concedida a los miembros del M19 por la toma del
palacio de Justicia, donde los datos sobre la masacre alin permanecen en el misterio. Hay cifras que indican
que en dicha toma hubo grupos de desaparecidos, cuerpos calcinados y, en consecuencia, victimas no
identificadas.

La ley de amnistia y el retorno a la sociedad de los integrantes del M19 deja un gran vacio para las
victimas en segunda persona y para la sociedad, pues tal como lo evidencia la primera tipologia sobre el
perdon, se obvid todo el proceso de confesidn de la verdad sobre los hechos. En efecto, la ausencia de
verdad, unido al desconocimiento real del nimero de personas que perecieron en este holocausto, es una
de las criticas que después de 30 afios hace la sociedad a los exintegrantes del M19.

Es cierto que algunos de los ex integrantes del M19 se reinsertaron a la sociedad civil y hoy se destaca
su participacion activa y propositiva en la vida politica colombiana; sin embargo, hacer bien a la sociedad
empieza por develar los hechos de un crimen que al fin y al cabo es imprescriptible. La estrategia de la
amnistia puede funcionar en algunos contextos como elemento juridico, pero sin lugar a duda con todo ello



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 199-210
205

aln persiste la ausencia de una posicién ética concernida. Los perdones amnésicos pueden ayudar a una
parte de la sociedad, pero en esencia la amnistia como estrategia pisotea la dignidad de los cientos de
muertos.

En la segunda tipologia encontramos los perdones compensadores, que parten de una premisa que
calificamos como indecorosa, en tanto hay cosas que realmente no son susceptibles de compensar. La vida,
la dignidad y el dolor padecido a causa de otros. En este sentido nos preguntamos: ¢ es suficiente la verdad
para compensar el dafio cometido? El problema aqui es que en estos procesos no se ha contemplado que:

Lo caracteristico del dolor es ser un acontecimiento que llega definitivamente, que es
verdaderamente vivido por una persona, que es objeto de una experiencia privilegiada y
absolutamente real; ya no nos enfrentamos a lo posible sino a lo existente; ya no a conceptos, sino
a una realidad cruelmente afectiva. Que lo llamen irracional si lo desean: el dolor moral es de lo
vivido; por él nos encontramos hundidos en el pleno concreto (Jankélevitch: 1933, p.30).

Compensar significa equilibrar los males con los bienes. Empero, hay males que no pueden ser
compensados por ningln bien; en decir, no todo es intercambiable. A los seres humanos no se les puede
poner precio como si fueran mercancias de uso. Esta apuesta por el perdén supone que en la medida en que
el verdugo confiese la verdad de los hechos, él mismo puede no pagar ninguna condena. Esto conlleva a un
problema serio en términos éticos, pues se premia la verdad, pero la verdad de un acto atroz. La confesion
del criminal no busca precisamente la absolucion de su falta porque su mala consciencia no lo deja vivir. Mas
bien, busca un perdon que lo retorne a la vida civil sin haber pagado su falta. Por el lado de la victima queda
el absurdo instrumento de la reparacién como herramienta poco eficiente cuando se relaciona con la
sacralidad de la vida. Asi como el perdon amnésico, el perdén compensatorio es igualmente una estrategia
poco o nada pedagdgica en términos de instaurar justicia. De alguna manera, ambos implican que el
victimario vuelva a la sociedad; empero, es posible que el que retorne sea ya otro, pero también existe la
posibilidad de que él retorne siendo el mismo o incluso convertido en el mas perverso criminal nunca antes
conocido.

De otro lado, la idea de una justicia "reparadora” esta presente desde las primeras experiencias de
justicia transicional, como en Argentina y en Chile: juristas, expertos cerca de los gobiernos, esbozaron alli
un disefio de la justicia fundado sobre los derechos de la victima, sobre quien es conferido un derecho al
reconocimiento como victima y un derecho a reparaciones. Pero el principio ha sistematizado y ha
incorporado al modelo de las comisiones de la verdad a partir de 1995 por Desmond Tutu, presidente de
Truth and Reconciliation Commission sudafricano.

Por su parte, el perddn responsabilizante se sitlia en una esfera mas humana, en la medida en que se
establece mediante una relacién que exige que el perddn solo se otorgue cuando se da la confesion de la
verdad de los hechos y se asume una responsabilidad individual. Este tipo de perdon es el que vivié Suréafrica
después del Apartheid donde se establecio un encuentro cara a cara entre victimas y ofensores. El proceso
de perddn en Sudéfrica fue un espacio abierto y publico para escuchar a las partes involucradas en el proceso
de violencia. Esta apuesta implico nuevas garantias de derechos humanos para la comunidad. En
consecuencia:

Truth and Reconciliation Commission, constituye hoy en dia el espacio social y politico de Sudafrica.
No se habla mas que de eso, todo el mundo esta implicado en ello, directa o indirectamente, y es
preciso insistir en el hecho de que los debates de dicha comisién, los testimonios, las deliberaciones
son asuntos publicos. Dicha comision se constituyd a partir de la Constitucion. Se trata de una
Constitucion extraordinaria en la medida en que inscribe el motivo de la reconciliacidn en su texto.
Desde el preambulo se dice que la curacion, healing, y la reconciliacion deben estar a la orden del
dia. A peticion, conjuntamente, de miembros del ANC [Congreso Nacional Africano] y de algunos



VILLA CASTANO
El perdon estratégico critico...
206

blancos del antiguo régimen, se ha decidido que, si el pais tenia que sobrevivir, habia que pasar por
algo parecido a una reconciliacion. A partir de ahi se constituy6 esa comisién que, muy pronto, se
ha convertido a la vez en ejemplar y problematica. Ejemplar tanto en Sudafrica como en el mundo
entero, porque a menudo se intenta trasponer el ejemplo de la misma en todas partes en donde un
proceso de democratizacion sufre una serie de graves traumas... (Derrida: 2003, p.2).

Podemos, todavia, querer poner el énfasis en la complejidad de este dispositivo sudafricano hecho el
emblema de la justicia transicional: amnistia individual bajo condiciones estrictas (incluyendo un acto de
revelaciones exhaustivas y una naturaleza estricta "y politica" de los crimenes), por ofra parte,
meticulosamente aplicadas por el comité competente del Truth and Reconciliation Commission (TRC), asi
como despliegue libre de la justicia aparte del pequefio numero de amnistias otorgadas.

Para hacer la Comision sudafricana el ejemplo acabado de una conciliacion de las légicas judiciales y
"reparadoras”, habria que sin embargo no querer saber que, después del fin del trabajo del comité sobre la
amnistia del TRC, la justicia es todavia solo tedricamente posible; los procesos fueron raros, y estos
desembocaron a menudo en no lugares.

Por lo anterior, pese a que esta forma de perdén juridico es menos nociva que las enunciadas
anteriormente, sabemos empero que en Sudafrica después del proceso de verdad y reconciliacion salieron a
la luz verdades atroces, que han dificultado de hecho la reconciliacion. En este sentido, verdad no implica
necesariamente poder alcanzar la reconciliacion y tampoco necesariamente conseguir la paz. En
consecuencia:

Asi las cosas, el 17 de junio de 1991 representd el comienzo de una era que debia llevar a la
reconciliacion y la paz. Sin embargo, ese objetivo aln parece lejano. A pesar de los esfuerzos de los
diferentes gobiernos por acortar la brecha social, Sudafrica sigue siendo uno de los paises mas
desiguales del mundo, el 50% de la poblacién vive por debajo de la linea de pobreza. Ademas, es
uno de los més violentos; de acuerdo con la ONG POWA, cada 26 segundos se viola a una mujer
en su territorio (El espectador: 2012).

Mas de 20 afios después del proceso de paz y reconciliacion Sudafrica es victima de nuevas y renovadas
atrocidades y lo que queda en el ambiente es que sin nuevos horizontes y nuevas posibilidades de una vida
digna no se puede construir un proceso de reconciliacién, pues esto implica la reparacién emocién, moral y
econdmica. Empero, justamente porque hay algo irreparable proveniente de los crimenes contra la
humanidad, la sentencia de Jankélévitch recobra su sentido mas desgarrador: el perdén murié en los campos
de la muerte.

Asi pues, bajo la esfera de la justicia transicional el perdén se convierte en una herramienta instrumental
que en todo caso no puede ocupar el lugar del verdadero perdon. Quien otorga este perdon (el Estado) piensa
en un intercambio: perdén a cambio de confianza. Es decir, se espera que en el futuro el culpable demuestre
que ha merecido ser perdonado. En este sentido, el perdén es una estrategia que gana su campo de accién
en el terreno politico. Un perddn que espera algo a cambio no puede entenderse como tal. Pues propiamente
el perdén es como el amor no espera nada, no hace intercambios ni se mercantiliza.

Otorgar un perdon asi es un riesgo en doble sentido, pues:

¢ Quién sabe si una circunstancia desconocida no justificara un perdén por el momento injustificado,
ilegitimo e irrazonable, pero mafiana legitimo, razonable y justificado? Al fin y al cabo, quiz4 el
malvado no es tan malvado, y el culpable tan culpable; quiza el mentiroso no es tan mentiroso, pues
una mentira se interpreta de muchas maneras, una mentira no siempre hace un mentiroso. Quiza
una excusa aun insospechada vuelva un dia el perdon superfluo... Quiza, quiza...Este quiza es el



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 199-210
207

quiza de la esperanza y de la posibilidad elpidiana, el quiza del optimismo intelectualista (Jankélevitc:
1967, p.142).

Puede ser que la realidad y la futuricion confirmen que el perddn otorgado como una esperanza de
cambio corrobore la necesidad de instrumentalizar el mismo, en funcién de ganar un ciudadano; sin embargo,
las inquietudes que emergen saltan a la vista: ;debemos en todos los casos asumir el riesgo? ; Este riesgo
lo podemos correr en nombre de todos, incluso de aquellos que ya no estan con nosotros, y que lo mas
probable es que nos reprocharian correr este riesgo, o de aquellos que advendrén y que tendran que vivir
bajo las consecuencias de lo que aqui apostamos? ;Hasta qué punto es conveniente instrumentalizar el
perddn, volverlo un mero objeto juridico?

En el caso de la primera pregunta consideramos que es necesario establecer un limite frente a
determinados crimenes. Por ejemplo, en Somalia millones de personas estan muriendo de hambre a diario,
esto sucede por dos cosas particulares. La primera por una sequia que se ha prolongado en el tiempo y la
segunda el enfrentamiento entre guerrillas no ha permitido el ingreso de las ayudas humanitarias. ; Podemos
hoy perdonar en un mundo que tiene sobreproduccion de alimentos que la gente muera de hambre y peor
aln que el enfrentamiento de grupos armados condene a seres humanos a ser cadaveres errantes?

Basta una oportunidad para que el culpable-inocente se revele inocente: debemos reservar con
mimo, explorar con cuidado esa posibilidad Unica. Pero puede que la excusa intelectualista
disfrazada de perdon profese un optimismo un poco forzado y se oculte a si misma la triste verdad;
no es que no entrevea esa verdad desesperante; esa verdad es que no existe excusa; que el crimen
es inexcusable, que el criminal de ese crimen es incurablemente malvado y que ninguna
circunstancia escondida, no descubierta aun, atenta su culpabilidad, que la libertad de esa mala
voluntad es plenamente responsable, y que existe, asi pues, un mal de maldad (Jankélévitch: 1967,
pp. 142-3).

Hasta ahora hemos realizado una indagacion de tipo exploratorio en torno a las diferentes
manifestaciones que se confunden en la cotidianidad con el perdén. Ciertamente el perdén estratégico es
una forma de volver a recuperar el orden social. Sin embargo, ni amnistia, ni reparacion, ni responsabilizacion
tienen que ver con lo que seria un perdon verdadero, en cuanto estos pseudo- perdones son otorgados en
ocasiones por alguien que no fue victima. Es decir, otros se arrogan el derecho de “perdonar” y otros hasta
se atreven a opinar que el perdon acaece con el transcurrir del tiempo, entonces la herida se borra y el acto
atroz se olvida. Son precisamente estas nociones las que convierten el perdén en una broma.

Retoricas de justificacion y trayectorias de los promotores de la justicia transicional dan a luz los lazos
entre esta y la justicia restauradora - 0, mas ampliamente, movilizaciones a favor de la alternativa en disputa
a resolver. Esta articulacion confirma los lazos ambivalentes que mantiene la justicia transicional de una
parte, una justicia sancién y, por otra parte, el derecho internacional de los derechos humanos.

La justicia restauradora, en sus diferentes manifestaciones, es una critica de la justicia penal ordinaria y
represiva. Es, también, una herramienta de una justicia presentada como acaparada por profesionales del
derecho, demasiado nacionalizada.

Convergemos aqui con la hipotesis formulada por Antoine Garapon (2002, pp. 282-3) segun el cual las
comisiones de la verdad pueden contentarse con establecer hechos y con evaluar al niumero de las victimas,
casarse con una forma publica o mas confidencial, imbricarse en las persecuciones (autorizando puentes
entre sus revelaciones e inculpaciones posibles) o, a la inversa, incluso sustituirse en la justicia.

En Ultimas la justicia transicional busca una paz construida por la conciliacion entre partes presentadas
como iguales. Por otra parte, la justicia restauradora es presentada en efecto como un dialogo entre
ofensores, victimas y comunidad, mas bien que como un lugar del interrogatorio de unos y otros por los
profesionales y de la expresion de la voluntad del Estado. Hasta es, a menudo, percibida como una justicia



VILLA CASTANO
El perdon estratégico critico...
208

comunitaria. Comprendemos mejor cdmo, a causa de sus lazos con la justicia restauradora al mismo tiempo
que con una prudencia politica, la justicia transicional puede preferir la construccion local de normas ad hoc,
mas bien que el recurso universal de los derechos humanos.

4. CONSIDERACIONES FINALES

Dentro de las diferentes tipologias de perdones estratégicos la pregunta ética por la dignidad de la
persona y por la ipsite en gran medida se disuelve. La apuesta de la justicia entendida desde la transicion
implica ceder el lugar de la justicia tradicional con el fin de reestablecer el orden a una sociedad que ha
padecido el conflicto armado. Apuesta que lleva implicito los retos y, por supuesto, también los vacios cuando
se trata de encontrar las razones y los porqués de los actos violentos infringidos a personas que en la mayoria
de casos eran inocentes.

Ahora bien, la dificultad en la compresion del dafio como elemento fundamental para perdonar radica en
que, ciertamente, los abismos de la maldad son realmente incomprensibles ¢Quién puede comprender el
dafio infringido de un ser humano en manos de su semejante? Precisamente este tipo de comprensién escapa
alaracionalidad, en consecuencia, nos preguntamos ¢ es realmente la comprension el elemento que necesita
el hombre para perdonar? ;Qué es lo que se puede comprender en un acto de barbarie? ;Acaso la
comprension est ligada a descubrir que quien dafia a otro ser humano carece de racionalidad y en
consecuencia su acto es realizado ajeno a su ser? Son estas preguntas las que llaman la atencién cuando
relacionamos la comprension con el perdén. Ciertamente la modernidad y la configuracion de actos violentos
y perversos nos han puesto en el plano de lo que no se puede comprender y, sin embargo, tenemos que
lidiar con él.

La excusa total o el comprender es perdonar obvia la relacién de ofensor y ofendido, en este sentido la
comprension pertenece a las terceras personas donde no hay rostros concretos. Es decir, la primera persona
no es ni mucho menos quien comprende el dafio del cual ha sido victima, pues con frecuencia esta ha
desaparecido o, por lo menos, el miedo la ha aislado y, en consecuencia, no hay denuncia. Por lo tanto, quien
asume la comprension es un ente abstracto que nada tuvo que ver con el dafio causado. Esta lejania del
cara a cara acarrea un problema serio para quien fue victima, en la medida en que: “...el hombre que perdona,
por lo tanto, quien asume la comprension es un ente abstracto que nada tuvo que ver con el dafio causado”
(Jankélévitch: 1967, p. 93).

El perdén se comprende, entonces, como la libertad otorgada a los sujetos para volver a nacer desde la
accion (Arendt: 2005). Es claro que esta forma de perdon asume que en el hombre hay una buena voluntad,
la cual se convierte de algin modo en la garantia para depositar la esperanza en la transformacién del
culpable. En consecuencia:

El perdén redentor implica una voluntad transformadora y pretende influir en el culpable con la fuerza
de su proyeccion Unicamente; constituye una esperanza militante, no una esperanza fatalista; y
supone un acto de confianza, no una espera perezosa. El acusador que abandona la acusacion para
transformar al culpable compromete su responsabilidad propia en una aventura activamente
conducida. No corre el riesgo de suponer inocente a quien parece culpable; él mismo trabaja en
rescatarlo, no castigandolo, sino de forma paradéjica, desarmandolo a fuerza de dulzura
(Jankélevitch: 1967, pp.144 -145).

Lo significativo de este perddn, y a la vez lo problematico, es que tiene como supuesto el caracter
inmodificable y casi atemporal de la buena voluntad, la cual ha sido traicionada por el mal de maldad. Sin
embargo, ¢implica lo anterior que Unicamente se puede ser benévolo a todo precio con los buenos que han
extraviado su camino? Si en efecto esto fuera cierto, ;,qué gracia tendria entonces perdonar sélo a aquellos



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 199-210
209

que se han extraviado del camino justo? Sin duda, auxiliar un alma en peligro perdonandola puede llegar a
ser algo bueno y necesario para la vida en comun y para la proyeccion de la primera persona. Empero, bajo
esta perspectiva el perdon se convierte mas en una estrategia pedagdgica que en una gracia. Sin embargo,
los perdones estratégicos deben ser ubicados en la esfera de lo pedagogico y como una apuesta por restaurar
el tejido social y, por la posibilidad de volver a vivir en comunidad.

BIBLIOGRAFIA

ABEL, O. (1992). El perdon quebrar la deuda y el olvido. Madrid: Catedra.

ARENDT, H. (2005). La condicién Humana. Barcelona: Paidos.

BOBBIO, N. (1987). Teoria general del derecho, Temis, Bogota, 1987

DERRIDA, J. (2001). Le siécle et le pardon, entretien avec Michel Wieviorka. Paris: Seuil.

DERRIDA, J. (2003). Justicia y perdon. Entrevista a Jacques Derrida de Antione Spire. Tomado de:
https://Iredaprenderycambiar.com.ar/derrida/textos/justicia_perdon.htm

GARAPON, A. (2002). Des crimes qu'on ne peut ni punir ni pardonner: Pour une justice internationale. Paris:
Odile Jacob.

HABERMAS, J. (2004): La inclusion del otro. Barcelona, Editorial Paids.

JANKELEVITCH, V. (1933). La mauvesaise conscience. Paris: Aubier-Montaigne.

JANKELEVITCH, V. (1967). Le pardon. Paris: Montaigne.

JANKELEVITCH, V. (1971). L'imprescriptible, Pardoner? Dans I'honneur et la dignité. Paris: Seuil.
JANKELEVITCH, V. (1971). L'imprescriptible, Pardoner? Dans I'honneur et la dignité. Paris: Seuil.
LEFRANC, S. (2005). Politicas del Perddn. Bogota: Norma.

KANT, 1. (2005). Fundamentacion de la metafisica de las costumbres. Madrid, Espafia: Editorial Tecnos.

MICHAEL, S. (2003). Responsabilidad criminal y reconciliacién. El derecho penal frente a la violencia politica
masiva en Sudafrica, Ruanda y el Salvador. En Justicia restaurativa.
http://www.altocomisionadoparalapaz.gov.co/opinion/articulo_ simon.doc

PLATON (1992). La reptblica. Madrid: Gredos.

SUDAFRICA CONMEMORA FIN DEL APARTHEID. (2012). El espectador 16 de junio. Autor.
RAWLS, J. (1986). Justicia como equidad. Materiales para una teoria de la justicia. Madrid: Tecnos.
RORTY, R. (1991). Contingencia, ironia y solidaridad. Barcelona, Paidés.

UPRIMNY, R. (2005). Entre el perddn y el paredon. Preguntas y dilemas de la justicia transicional. Bogota:
Universidad de los Andes.



VILLA CASTANO
El perdon estratégico critico...
210

UMANA, E. (2002). Memorial por Colombia, “Dependencia, miseria, violencia”. Plebiscito. Bogoté: Neira
Impresores.

VALCARCEL, A. (2010). La memoria y el perdén. Barcelona: Herder.

BIODATA

Lida Esperanza VILLA CASTANO: Investigadora senior en la clasificacion Colciencias, Colombia. Doctora
y magister en filosofia de la Pontifica Universidad Javeriana. Economista y Licenciada en Filosofia y Letras,
Universidad de Caldas. Profesora-investigadora Universidad Cooperativa de Colombia, Facultad de Ciencias
Econdmicas y Administrativas, Sede Bogota.



) UNIVERSIDAD

DEL ZULIA

Serbiluz eca T
3 fotecarioa Repositorio Académico

Biblioteca Digital

ENSAYOS

ISSN 1316-5216 / ISSN-e: 2477-9555

UTOPIA Y PRAXIS LATINOAMERICANA. ANO: 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 211-226
REVISTA INTERNACIONAL DE FILOSOFIA Y TEORIA SOCIAL
CESA-FCES-UNIVERSIDAD DEL ZULIA. MARACAIBO-VENEZUELA.

El animé como lienzo para analizar las tensiones entre practicas

epistémicas ancestrales y tecnocientificas
The anime as a canvas to analyze the tensions between ancestral and technoscientific epistemic practices

Alvaro ACEVEDO-MERLANO
http://orcid.org/0000-0002-0131-0276
alvaroacevedomerlano@gmail.com
Universidad de la Costa, Colombia

RESUMEN

El presente ensayo analiza las tensiones entre las
practicas epistémicas ancestrales y las practicas
epistémicas tecnocientificas representadas en los
contenidos y las narrativas del animé japonés. A partir
del andlisis de tres series de animé, se elaboran
interpretaciones en torno a dichas tensiones, para
trascender el contexto de la animacion y llevar las
reflexiones al mundo analogo frente a las actuales
condiciones de pugna entre las practicas epistémicas
ancestrales latinoamericanas y las  practicas
epistémicas tecnocientificas occidentales. Asi, el animé
puede ser entendido como un arte expresivo y
representativo alternativo a las narrativas occidentales,
0 como un dispositivo de propaganda tecnocientifica.

Palabras clave: Animé; Representacion; Practicas
epistémicas ancestrales; Tecnociencia.

Recibido: 18-01-2020 e Aceptado: : 29-02-2020

Este trabajo esta depositado en Zenodo:
DOI: http://doi.org/10.5281/zenodo.3740113

ABSTRACT

This essay analyzes the tensions between ancestral
epistemic practices and technoscientific epistemic
practices represented in the contents and narratives of
Japanese anime. Based on the analysis of three anime
series, interpretations are developed around these
tensions, to transcend the context of animation and
bring reflections to the analogous world in the face of
the current conditions of conflict between Latin
American ancestral epistemic practices and western
technoscientific epistemic practices. Thus, anime can
be understood as an expressive and representative art,
alternative to Western narratives, or as a
technoscientific propaganda device.

Keywords:  Anime;  Representation;  Ancestral
epistemic practices; Technoscience.

Utopia y Praxis Latinoamericana publica bajo licencia Creative Commons Atribucion-No Comercial-Compartir Igual 4.0 Internacional
(CC BY-NC-SA 4.0). Mas informacion en https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es_ES

ACEVEDO-MERLANO
El animé como lienzo para analizar las tensiones...
212

INTRODUCCION

Actualmente alrededor del mundo existe una gran tendencia por el consumo de productos Culturales
japoneses como el animé. Dicha produccidn cultural se encuentra muy presente en la cotidianidad de millones
de personas a través de estas industrias del entretenimiento que traspasan fronteras nacionales haciendo uso
de las TIC, posibilitando la creacion de redes y la consolidacion de colectividades entre sujetos que comparten
un mismo entramado simbdlico, propiciando la conformacién de subjetividades emergentes e identidades
transnacionales (Mato: 1994).

En las Ultimas dos décadas la animacién japonesa se ha convertido en una expresion muy popular que
trasciende las fronteras donde fue creada, ganando millones de fanaticos alrededor del planeta. Este tipo de
animacion se encuentra muy relacionada con el Manga moderno, y fue desarrollada por el maestro Tezuka
luego de la Segunda Guerra Mundial (Ortiz & Rodriguez: 2012).

Aunque es de origen japonés, el animé se puede concebir como un producto cultural transnacional, pues
ya para mediados de los 80 existia una gran presencia de estas animaciones en los contextos americanos,
tanto en Estados Unidos como en Latinoamérica. Esto generé preocupacién en un gran espectro de la sociedad
latinoamericana intranquila por los contenidos de violencia gréfica y sexual de series clasificadas erradamente
para nifios, haciendo alusion a mensajes presuntamente dafiinos que estos productos culturales podrian traer
a la audiencia juvenil. Casos como Dragon Ball (1986-1989), Ranma % (1989-1992), Sailor Moon (1992-1997),
Card Captors Sakura (1998) y Pokémon (1996) fueron los mas populares de la época (Hernandez: 2013).

Como productos culturales transnacionales, la llegada de los dibujos animados japoneses a latinoamérica
fue posible gracias a las relaciones comerciales entre japén y los paises latinoamericanos, o a la llamada
“globalizacién”, pues aunque el modelo de una economia de mercado capitalista global reproduzca unas
relaciones de poder asimétricas desde una perspectiva geopolitica, y tenga incorporada en sus bases raices
coloniales, ademas de incentivar un proceso de occidentalizacion del mundo, esto no significa que todo se
haya desarrollado de manera unidireccional (Cobos: 2010). En ese sentido, la adopcion del animé como
alternativa a las narrativas occidentales ha propiciado el nacimiento de una subcultura denominada Otaku ,
que cuenta con millones de miembros en muchos paises del mundo; todo a raiz de los procesos actuales de
desterritorializacion, reterritorializacion e hibridacion cultural que han desencadenado las dinamicas del mundo
contemporaneo (Garcia-Canclini: 1990).

El animé podria concebirse como un elemento transculturizador, pues a través de este producto cultural
los latinoamericanos desde muy temprana edad estan aprendiendo patrones, tradiciones, historias y cddigos
culturales pertenecientes a la cultura japonesa. Sin embargo, siguiendo a Vidal (2014), el animé es una
manifestacion cultural que permite conocer otras percepciones del mundo diferentes a las occidentales, no un
dispositivo de transculturizacién, aunque tal vez si de propaganda ideologica.

Ahora bien, ademas de ser un producto cultural transmediatico, la animacién japonesa es una forma de
expresion artistica transnacional que recrea diversas representaciones del mundo desde la perspectiva de sus
creadores, permeando asi las concepciones que sus aficionados poseen de su realidad y la opinidn que
construyen de sus contextos. Esta representacién puede ser de situaciones cotidianas, aunque puede darse a
través de relatos ancestrales, no exclusivamente japoneses, que exaltan el valor de los conocimientos
tradicionales, o por medio de historias utopicas o distépicas futuristas en donde el dominio de la tecnociencia
resulta ser la regla; aunque existen algunas historias en donde lo ancestral confluye con lo tecnolégico. Todas
estas manifestaciones audiovisuales muestran realidades paralelas constantemente construidas y
deconstruidas en la dinamica de sus narrativas.

En ese sentido, el animé como representacion del mundo puede entenderse como una modelacién del
mismo, como una cartografia de lo real que construye su significacion en una interdependencia entre los
consumidores 0 adeptos a esa modelacion, su utilidad y las acciones que se realizan con base en dicha
cartografia. Asi, toda conceptualizacién del mundo es un modelo, una abstraccién; incluso las teorias cientificas
son representaciones que devienen como pautas 0 presupuestos conceptuales que pueden ser Utiles o



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 211-226
213

defectuosos para las acciones de los sujetos. Sin embargo, el animé como representacion trasciende la mera
modelacion del mundo, ya que el modelo en si, y lo representado, son partes constitutivas de la misma
representacion, asi como la relacion dada entre lo que se representa y quien lo representa, en la cual, resulta
fundamental la intervencion de los sujetos consumidores de la representacion, quienes, ademas de ser los
productores de sentido de los conceptos que constituyen la representacion a través del lenguaje (Hall: 1997),
también guian sus acciones en funcion de ella (Frias: 2018).

El animé puede lograr que sus aficionados, los Otakus, construyan inferencias, reflexiones u opiniones
frente a situaciones de la vida cotidiana, o a fenémenos relacionados con lo ancestral o lo tecnocientifico,
proporcionando informacidn suficiente para que estos sujetos, como protagonistas de su realidad, tomen
partido en consecuencia. Esto iria en consonancia con los argumentos de Suarez (2004), quien desde el
deflacionismo inferencial dice: “A representa B, si y solo si el poder de representacion de A hacia B permite a
los agentes competentes e informados sacar conclusiones en relacion especifica a B” (Suarez: 2004, p. 773).

De ese modo, en las narrativas del animé pueden confluir desde lo cotidiano dinamicas orientales y
occidentales, ancestrales y tecnocientificas, las cuales reflejan unas nuevas formas de subjetividades que se
ubican en torno a expresiones artisticas alejadas muchas veces de los canones occidentales o eurocéntricos.
Estas expresiones representativas son fortalecidas a través del, cada vez mas diseminado, gusto por estos
dibujos animados japoneses, y se convierten en el embudo donde convergen todos los elementos significantes
que sustentan el proceso de identificacion que configura a los ya mencionados Otakus como sujetos portadores
de un discurso propio (Parada: 2012), que al mismo tiempo los redefine constantemente como gremio,
subcultura o comunidad.

El animé a lo largo de muchas de sus narrativas elabora escenificaciones de supuestos, exageraciones o
situaciones hipotéticas que pondrian en cuestion algunas nociones de lo que se entiende por el sentido comin
occidental. Asi, a través de estas animaciones se pueden describir, reflexionar o hasta problematizar los
presupuestos de la falsa homogeneidad epistemoldgica que respira el pensamiento occidental sobres sus
bases modernas y sus complejos de universalidad. Desde esta perspectiva, el animé es un dispositivo
representacional que puede entenderse como un conjunto de conceptualizaciones 0 modelos que describen y
explican fendmenos del mundo que no pueden ser percibidos en su constitucion profunda (Henao: 2011).

Ahora bien, segun Olivé (2011), se pueden dar dos tipos de representaciones acordes a las definiciones
anteriormente planteadas; unas objetivas en donde los agentes a través de sus razonamientos, creen que las
descripciones que se hacen del estado del mundo responden fielmente a su existencia concreta, por encima
de sus creencias, emociones o0 actitudes; mientras las representaciones subjetivas, son concebidas como
formas especificas de observar el mundo que inciden, por una parte, en el actuar de quienes ven el mundo
acorde a esas formas, y por otro lado, en las relaciones sociales que se establecen entorno a esas mismas
formas. De tal modo, mas alla de si la representacion del mundo que construye el animé es fidedigna o no, los
aficionados le otorgan a las modelaciones que la constituye su propia interpretacion subjetiva, construida esta
Ultima, con base en los recorridos bio-bibliograficos Unicos que cada sujeto posee desde su singularidad e
individualidad, otorgando en ultima instancia un sentido propio a dicha representacion.

Se puede afirmar entonces que, tanto el animé como los modelos abstractos y las conceptualizaciones
cientificas, desde la perspectiva ficcional de representacion directa, poseen gran cercania con las estrategias
de representacion artistica implementadas en la literatura, el teatro y la pintura, regidas por principios creadores
que permiten abstraer y conocer elementos del mundo real (Toon: 2010; Walton: 2004), ofreciendo “una
descripcion imaginaria de las cosas reales” (Levy: 2012, p. 741).

El animé resulta ser una descripcion generada desde la creacion, a partir de una interpretacion del mundo,
ademas es objeto de una reinterpretacion que lleva hacia una ulterior representacion subjetiva por parte de
cada aficionado. De tal suerte, el proceso de la representacion que aglutina diversas modelaciones de la
experiencia, puede exacerbar o reducir los linderos en los que habita la consideracion occidental de lo racional,
lo real o lo verdadero. En ese sentido, como lo expone Toulmin (1977) cuando se habla de modelos resulta



ACEVEDO-MERLANO
El animé como lienzo para analizar las tensiones...
214

recomendable alejarse de los determinismos y recordar que existe una gran diferencia entre pensar que A es
B, y pensar de A como si fuera B, aludiendo, desde una perspectiva Kantiana, a que la experiencia no
corresponde a las cosas en si mismas, sino a las representaciones de dichas cosas percibidas en el mundo
experiencial.

En suma, el ejercicio de la representacion nace en el proceso de subjetivacion de la realidad gracias a la
experiencia vivida; y de ahi se genera una conceptualizacion de esa realidad, que lleva luego a su interpretacion
y posteriormente a su expresion. En ese sentido, la representacion, mas que la reproduccion de la realidad, es
el producto de su interpretacion por quienes se encuentran en el rol de productores de sentido (Acevedo: 2015).

Es importante analizar cdmo a través de estas representaciones es posible construir narrativas con tal
poder de seduccion que logran atrapar a millones de espectadores a lo largo del mundo, quienes, sin haber
nacido bajo el andamiaje cultural japonés, han desarrollado gran afinidad por estas narrativas cotidianas,
tradicionales, y tecnocientificas; generando una difusion explosiva de subjetividades marcadas e identificadas,
no sélo con la cultura japonesa, sino con las diversas modelaciones que esta manifestacion expresiva y
representativa construye del mundo.

Cabe recordar lo necesario de superar las opiniones y los lugares comunes que catalogan a este tipo de
manifestaciones culturales como pasajeras, sin importancia y vacias en sus contenidos, pues obviar estas
producciones simbolicas, que constantemente consumen en su mayoria jovenes en todo el mundo, puede
contribuir al ensanchamiento de la brecha que se gesta entre la generacion analoga/presencial, y la actual
generacion digital/trasnacional, que construye sus significados en rupturas bajo la naturalizacién de la
ubicuidad y la inmediatez que proporciona internet y sus derivados.

PRACTICAS EPISTEMICAS ANCESTRALES Y ANIME

En este punto es necesario esclarecer lo que se entiende como practicas. Asi, basandonos en Olivé (2009)
las practicas se caracterizan por ser sistemas dindmicos configurados por un conjunto de agentes, objetos,
acciones, representaciones del mundo, y supuestos; todos ellos interrelacionados e interactuando
constantemente en un medio. Ahora bien, las practicas epistémicas el autor las explica como practicas sociales
en las cuales se construye un conocimiento especifico. En ese sentido, las practicas sociales estan
conformadas por grupos humanos en donde los individuos que los integran, ademas de estar constituidos por
unas subjetividades y emociones especificas determinadas por su cultura, también pueden ser concebidos
como agentes capaces de llevar a cabo acciones con el propésito de lograr finalidades especificas, valiéndose
de unos medios determinados. Asi, dentro de las practicas sociales operan profundas estructuras axiologicas
manifestadas en un conjunto de normativas y valores que determinan los fines y las acciones que los
sujetos/agentes llevan a cabo, siempre en funcion de sus creencias, teorias y modelos con los cuales se
encuentran circunscritos simbélicamente desde un conocimiento técito.

En los procesos de construccion cognitiva las practicas epistémicas como practicas sociales se encuentran
condicionadas por los andamiajes de la cultura, la cual, mas alld de ser un sistema de adaptaciones a
peculiaridades ambientales, o ese “todo complejo que incluye el conocimiento, las creencias, el arte, la moral,
el derecho, las costumbres, y cualesquiera otros habitos y capacidades adquiridos por el hombre” (Tylor: 1975,
p. 29), es una trama de significados asignados e intercambiados por los sujetos de una colectividad especifica,
constituyéndose como un factor primigenio para la generacién de una episteme, pues un conocimiento cobra
sentido y tiene legitimidad originalmente dentro del contexto cultural en donde se construye, con base en unos
entramados simbdélicos consensuados colectivamente, y bajo unos patrones de interaccion a través de cadigos
susceptibles a ser interpretados (Geertz: 1987).

Asimismo, se puede concebir como un sistema cognitivo dinamico y heredable intergeneracionalmente,
que mas alld de la materialidad, establece la interpretacion de dicha materialidad, de sus representaciones y
de su estructura axiolégica, en la cual sus miembros se organizan entre si, frente a otros, y frente al mundo



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 211-226
215

(Keesing: 1993), manteniendo la tradicion pero a la vez en una constante transformacion agenciada interna, y
externamente en unas relaciones de poder circunscritas a un sistema global.

Estas practicas sociales determinadas por la cultura (practicas socioculturales), en las que operan las
practicas epistémicas como constructoras de conocimiento, pueden ser comprendidas como acciones que
movilizan diversas conductas, saberes, enunciados, valores, quehaceres, manifestaciones, habitos, gestos y
didlogos, los cuales siendo de carécter colectivo, llevan consigo un sentido que usan los sujetos miembros de
un sistema para comunicarse mientras comparten una espacialidad amarrada a costumbres, creencias y
representaciones con las que legitiman la construccion y el significado de comunidad, en lo identitario y en lo
simbdlicamente compartido (Hinojosa: 2012; Thompson: 1998).

Luego de establecer lo que se entiende por practicas epistémicas, para hablar de las practicas epistémicas
ancestrales es importante reflexionar sobre lo ancestral, una palabra que desde el siglo pasado se ha
relacionado y hasta ha sido utilizada como un cuasi sinénimo de conceptos como: saberes locales,
conocimiento tradicional, y conocimientos indigenas. Asi, aunque lo ancestral en términos generales haga
referencia a los antepasados, al enunciarse desde diferentes disciplinas es ubicado en corpus teoricos que
responden a voluntades institucionales, que a la postre se encuentran influenciadas por escuelas de
pensamiento, enfoques u objetivos estratégicos (Gonzalez: 2015). Esto termina incidiendo en como es utilizado
dicho concepto.

No obstante, a pesar de las diversas definiciones, lo ancestral puede entenderse como un aglomerado
cognitivo de presupuestos extensibles a lo practico, derivados y operacionalizados por la experiencia y la
reflexion de comunidades nativas, quienes conservan circunstancias y elementos autéctonos de su entorno
original, generalmente milenario, con los cuales los miembros de estas comunidades logran sobrevivir a través
del tiempo mientras satisfacen sus necesidades. Estos esquemas cognitivos vernaculos se encuentran
estrechamente relacionados con la naturaleza y la relacién que los humanos establecen con ella, a través de
entidades vegetales, animales e inanimadas, que a su vez complementan las interacciones sociales, la
espiritualidad y la politica de dichas comunidades (Restrepo: 2007).

Las practicas epistémicas ancestrales son acciones con las que los individuos pertenecientes a una
cultura, construyen un conocimiento especifico generado dentro y desde un todo simbélico, el cual cobra
sentido en la articulacion rizomatica entre su ldgica, cosmogonia y tradicion. Dicha construccién de
conocimiento se basa en un pasado distante que responde a unos ancestros, evocando origenes ontolégicos
desde lo divino, articulados y sustentados por mitos fundacionales que ordenan y clasifican ese todo rizomatico,
organico y simbdlico, en el que esas mismas practicas epistémicas se legitiman y son explicadas. Aunque
muchas veces irreales para occidente, las practicas epistémicas ancestrales construyen diversos significados
en los modos de vida tradicionales consensuada y colectivamente. Estos significados justifican las diversas
clasificaciones cosmoldgicas y el ordenamiento cosmogénico, pensado desde dentro, hacia dentro, pero
también desde dentro hacia afuera, con la posibilidad de aceptar la existencia de otras cosmogonias.

Ahora bien, aunque las tradiciones culturales junto a sus practicas epistémicas ancestrales se muestran
como situaciones invariables, la cultura no resulta ser en lo absoluto estatica, por el contrario, los procesos
culturales tradicionales se encuentran en una constante dindmica de cambios (Grimson: 2001; Arvizu y Snider:
1978); lo mismo ocurre con el patrimonio y la identidad cultural, que en palabras de Bakula (2000), “no son
elementos estaticos, sino entidades sujetas a permanentes cambios, estan condicionadas por factores
externos y por la continua retroalimentacion entre ambos. La cultura nunca es estatica y, por lo tanto, tampoco
lo es el Patrimonio Cultural que viene a ser la suma de los elementos de una cultura” (p. 171).

Generalmente las manifestaciones de las practicas culturales con sus practicas epistémicas suelen ser
representadas en sus interacciones de forma presuntamente arménica y estatica a través del tiempo, lo que
obvia sus caracteristicas procesuales y los conflictos que entre ellas se generan alrededor del patrimonio
cultural (Salgado: 2008). En este sentido, en la practica de la formalizacion e institucionalizacion de la cultura
por el patrimonio cultural, pueden aparecer mecanismos de clasificacion como los inventarios del patrimonio



ACEVEDO-MERLANO
El animé como lienzo para analizar las tensiones...
216

cultural (Acevedo, Llinas y Martinez: 2017) que continuan reproduciendo una perspectiva clésica del concepto
de cultura como algo estético, y propiciando una estandarizacion de lo cultural; dandole mucha mas importancia
a los contenidos formales y a las caracteristicas estéticas de las manifestaciones culturales, objetivandolas
mientras se las distancia de las cotidianidades en las que cobran sentido (Bortolotto: 2011); con lo que se
trivializa y merma su potencial politico en su realidad conflictiva (Santoyo: 2006), subordinando la fuerza e
importancia de la tradicién a los recursos econdémicos de su capital turistico, que a la postre terminan
dominando por encima de lo identitario y lo cultural (Andrade: 2013).

Los discursos construidos desde el pensamiento occidental, como es el caso del discurso del patrimonio
cultural, son posibles solo bajo un régimen de verdad (Foucault: 1992) dominado por la légica moderna y
constituido en los esquemas de un pensamiento abismal (Santos: 2014), pues reconocen a la episteme
occidental como la Unica valida para la clasificacion y el ordenamiento de los conocimientos ancestrales,
aceptando la diversidad cultural en sus formas y estéticas, pero no la diversidad epistemologica en sus
ontologias.

En ese sentido, a través de muchas peliculas y series de anime se representa la cultura tradicional y lo
que hemos llamado aqui practicas epistémicas ancestrales. Esto ha sucedido desde GeGeGe no Kitaro (Toei
Animation: 1968), Inu Yasha (Sunrise: 2000), hasta La princesa Mononoke (Ghibli: 1997) siempre con rasgos
en dénde se aprovecha la riqueza cultural y tradicional, no solo del pais del sol naciente, sino de otras
manifestaciones culturales diferentes a la japonesa.

Inuyasha, como el animé desde el que se piensan las practicas epistémicas ancestrales, es una serie muy
popular no sélo en Japén sino en el mundo por su gran calidad respecto animacion y contenido. A lo largo de
su historia logra que los fans desarrollen afinidad por las leyendas y tradiciones japonesas ahi manifestadas
debido a la forma en la que son contadas, a través de la representacion fantastica de una realidad pasada
milenaria en la que el pensamiento tradicional, principalmente del sintoismo, genera una construccion narrativa
seductora para la audiencia aficionada.

En dicha serie se muestra una gran cantidad de manifestaciones culturales y tradicionales en un contexto
feudal de antafio, donde es posible la coexistencia entre diferentes mundos. Aqui los seres miticos y
sobrenaturales como dioses, hechiceros, y fantasmas productos de leyendas son los protagonistas de esta
narrativa. Los contenidos de la serie giran en torno a lo magico y lo mitico, donde las relaciones entre humanos
y seres divinos resultan cotidianas, asi como las interacciones con criaturas mitoldgicas con poderes
sobrenaturales, mientras el mundo de los vivos y los muertos se mezcla de forma insoslayable.

Ahora bien, como historia Inuyasha puede expresar lo bello, complejo y ancestral del pensamiento mitico
religioso, mientras resalta la importancia de las leyendas tradicionales desde sus esencias; sin embargo, como
animé la serie también puede ir en funcion de mercantilizar la tradicion desde una légica comercial como parte
de una industria cultural a la que esta articulada.

LA PROPAGANDA TECNOCIENTIFICA EN EL ANIME

No sélo es la tradicion y la ancestralidad las que han encontrado en el animé un espacio ideal para su
manifestacion, ya que el género Cyberpunk y el Mecha también aprovechan este arte expresivo y
representativo en la produccion de sus contenidos. En esa medida, son muy populares los titulos en donde la
tecnociencia es la protagonista; casos como el de Ghost in the Shell: Stand Alone Complex (Produccién 1.G,
2002) o la saga Mobile Suit Gundam Wing (Sunrise, Inc., 1995) que describen una posible apologia de la
tecnociencia como ideologia fundamental en un futuro posible.

El concepto de tecnociencia desarrollado en este trabajo es el que la describe como una hibridacién que
une a la ciencia y la tecnologia en una codependencia, en donde se consolida una colaboracion estrecha entre
cientificos, ingenieros y técnicos (Echeverria: 2010). Asi, para comprender el concepto, es necesario conocer
las diferencias entre los elementos que la configuran. De ese modo, la técnica se entiende como meramente



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 211-226
217

procedimental; la ciencia como la construccion de conocimiento académico, con la bisqueda del conocimiento
como el fin mismo; y la tecnologia como la combinacion de las dos primeras en funcion de una transformacion
del mundo a partir de la aplicacion de los conocimientos cientificos en los procedimientos técnicos. La
tecnociencia entonces, posee su énfasis en el estrechamiento en la relacion entre ciencia y tecnologia, en
donde sus fronteras tienden a desaparecer mientras se focaliza en actividades destinadas a I+D+l, buscando
un avance y mutuo beneficio. En ese sentido, el conocimiento cientifico se concibe como el medio para el
desarrollo tecnoldgico, y para una innovacion rentable que favorezca a la inversion empresarial, mientras se
estrechan las relaciones entre progreso cientifico, beneficios politicos, econémicos y militares (Castafio: 2013).

Con referencia a lo anterior, las practicas epistémicas tecnocientificas son un conjunto de acciones
elaboradas por los miembros de la llamada comunidad cientifica para construir un conocimiento innovador y
rentable basado en supuestos, validado por el método cientifico, operacionalizando la técnica, la ciencia y la
tecnologia. Asi, la observacion sistematica, la medicion, la experimentacion, y la formulacién, andlisis y
modificacién de hipétesis son los pilares fundamentales que conforman las practicas epistémicas
tecnocientificas; éstas a su vez, organizan y sustentan la légica del pensamiento occidental moderno/colonial,
basadas en la razén sobre unos esquemas de interaccién. Estos esquemas crean nodos en una red de
relaciones productoras de tensiones entre agentes “humanos y no humanos (instrumentos, baterias, chips o
cualquier otro componente tecnoldgico, objeto fisico o ser vivo) (...), que quieren imponer su definicién del
problema a resolver” (Latour: 1987; Callon: 1987, en Echeverria y Gonzalez: 2009, p. 706) o del tipo de
conocimiento que se desea construir.

Las practicas epistémicas tecnocientificas como integradas e integradoras de la episteme occidental
moderna/colonial y reduccionista, generalmente no aceptan de manera fundamental la existencia de métodos
alternativos, o de un pluralismo epistemolégico con el que se pretendan elaborar explicaciones divergentes
sobre el mundo por fuera de lo racional/real. EI pensamiento moderno es en definitiva un pensamiento abismal
(Santos: 2014), pues no permite una interculturalidad debido a que no admite la posibilidad de un proceso
dialégico con otras epistemes, ni un reconocimiento como interlocutores validos a los sujetos que habitan estas
formas diferentes de conocimiento, negando sus posibilidades de ser aceptados por estar fuera de los linderos
de la racionalidad, esta Ultima muchas veces dogmatizada e instrumentalizada. En ese contexto, la razon es
la que otorga el monopolio de saber qué es lo falso o lo verdadero, qué es lo real o lo irreal; todo bajo unos
preceptos duales y maniqueos que aseveran la no humanidad de los “Otros” invadidos, colonizados y
saqueados, para justificar la propia.

En efecto, lo abismal opera en el pensamiento hegeménico, incluso de los paises culturalmente plurales.
Es en este panorama o régimen de verdad donde se gestan dichas practicas epistémicas tecnocientificas, ya
que, de acuerdo a su logica, son ellas las Unicas que pueden generar un conocimiento exacto, valido y real,
pero antetodo universal.

Cabe agregar que son evidentes las tensiones que existen entre la democracia y la tecnociencia como
elemento de ejecucién de poder, y mas en lugares culturalmente diversos, pues aunque en casos
excepcionales las mayorias posean conocimientos elementales de lo tecnocientifico y una deificacion de la
razén como la otorgadora del poder y del “deber ser” en la construccién del conocimiento, no existe sociedad
alguna en la que todos sus miembros posean la experticia necesaria para el desarrollo que la tecnociencia
requiere, pues no todo occidental es cientifico, asi como no todo indigena es chaman. De tal suerte, podria
existir una relacién entre el gobierno indirecto que plantea Boaventura de Sousa, y la asuncién de la
tecnociencia en sus caracteristicas de ser operada, desarrollada y administrada por entes privados, como la
manifestacion de ese volver colonial, en donde el estado se retira de la regulacion social a favor de las
mayorias, las cuales pasan a depender de la misericordia de poderosos actores no estatales (Santos: 2014).

La tecnociencia puede considerarse como el epitome de un desarrollo creado y propuesto desde
occidente, bajo todo un andamiaje positivista desde el cual los epicentros del poder tecnocientifico se piensan
y piensan el resto del mundo desde su propia ideologia, para ellos la tnica valida, aceptando la diversidad en



ACEVEDO-MERLANO
El animé como lienzo para analizar las tensiones...
218

tanto ésta sea vinculatoria y acorde a su modelo de mundo en sus términos impositivos, desde donde miden y
persuaden otras légicas. Esto podria reproducir una neocolonizacion abanderada por el metarrelato de la
tecnociencia con todo su esquema y estructura gramatical, que se muestra como la supuesta salvadora de la
crisis mundial, apoyada por el sacro advenimiento de un estado de bienestar, posible solo en los linderos
discursivos e hipécritas de un desarrollo pensado desde el Norte geopolitico.

Con el discurso de la tecnociencia a la cabeza, parece el retorno al modelo de la modernizacion (Madoery:
2007), en el que los paises pobres necesitan adquirir nueva tecnologia para mejorar su produccién e
incrementar su producto interno bruto. Para ello, tienen que renunciar a sus tradiciones cuando éstas
representan un freno para el concepto de desarrollo que quiere imponer Occidente. Es decir, el objetivo de
este modelo no fue méas que moldear las naciones pobres a imagen y semejanza de los paises industrializados.
Este desarrollo fue definido como un proceso unilineal y evolucionista, en donde los paises en vias de
desarrollo veian al “estado social” de los paises desarrollados como el ideal, convirtiéndose éste en el objetivo
final, llevando a cabo la imitacién de sus précticas, entre ellas las epistémicas.

Sin embargo, actualmente las estrategias son mas sutiles, no se habla de que lo tradicional sea un
obstaculo, no se lucha frontalmente contra la diferencia; ahora se hegemoniza, se intenta vincular o absorber
y seducir para que la diferencia permanezca en apariencia, pero acorde y defendiendo la ideologia hegeménica
del pensamiento occidental supuestamente poscolonial. En ese sentido, la tecnociencia puede ser pensada
como arma de manipulacion y condicionamiento cultural, desde la cual se niega una emancipacion del sistema,
pues sus discursos condicionan la manera en la que se constituye la vida, ejerciendo un biopoder que puede
manifestarse a través de politicas publicas encargadas de determinar, por ejemplo, quién puede portar una
protesis 0 no, o0 quién es el apto en |a lista de trasplantes. En esa logica, la politica del biopoder decide quién
vive y quien muere, pues la tecnociencia como el andamiaje donde se gesta la tecnomedicina (Miranda: 2003)
y sus bondades no es para todos, sino para los que puedan pagar por ello.

Aunque puede ser una herramienta ideoldgica de propaganda tecnocientifica desde unos presupuestos
occidentales capitalistas y una légica de mercado para que la tecnociencia sea asimilada, el animé también
puede convertirse en un dispositivo narrativo que muestra la posibilidad de deconstruir algunos presupuestos
del pensamiento binario occidental, basado en la dualidad; proporcionando oportunidades para la critica
axiologica, que la misma tecnociencia pone en cuestion. Asi, desde estas narrativas, en donde las metéforas
como las del Cyborg se muestran como una potencialidad desde la virtualidad, se pueden dilucidar
posibilidades en lo experiencial de lo actualmente utpico.

A pesar de que la tecnociencia es producto del pensamiento occidental moderno colonial, en una légica
capitalista neoliberal de mercantilizacién de los seres humanos y obsolescencia programada; ese mismo
proceso tecnocientifico ha llevado a revolucionar la manera en cémo se conciben los fundamentos del ser, la
moral y el género (Haraway: 1995); poniendo en cuestion algunos presupuestos del mundo que giran en torno
ala pluralidad de la vida, y la existencia.

A través de esos avances tecnocientificos se han producido posibilidades de critica; como hemos dicho,
la metafora del Cyborg es una de esas posibilidades para reflexionar sobre cdmo a través de esta penetracion
tecnocientifica, la axiologia tradicional heredada de la modernidad, caracterizada, entre otras cosas, por la
heteronormatividad y la patriarcalidad dentro del ya mencionado pensamiento binario, se deconstruyen con
esta misma produccién tecnocientifica que pone en duda los presupuestos occidentales sobre la vida. En suma,
la posibilidad de crear inteligencia, por muy artificial que sea catalogada, llama a revisién los esquemas
axiologicos dominantes de occidente.

El discurso sobre lo que nos hace o no humanos se complejiza cuando se contempla la construccion de
agentes no humanos (maquinas) que puedan ser conscientes de su existencia, que puedan entender las
sensaciones y emociones, alin mas, sentirlas; lo que hoy parece imposible, como hace siglos era imposible el
Internet o la IA. Asi, la metafora del cyborg como seres basados en el existencialismo y no en la reproduccion,
es un pretexto para cuestionar la capacidad que tienen ciertas entidades basadas en unos principios con los
que ejercen cierto poder. En ese sentido, son muchos los animés dentro del género cyberpunk o Mecha en



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 211-226
219

donde se muestran seres humanos con prostéticos tecnolégicos. En Ghost in the shell que es el caso que nos
ocupa, por ejemplo, se observa la disolucién de dualismos como: mente y cuerpo, hombre y mujer, realidad y
apariencia, cultura y naturaleza, donde la resistencia a las posiciones dominantes es la regla.

En la narrativa de estos animés se desmonta la estructura que reproduce la dicotomia entre bueno/malo
o natural/artificial como presupuestos, evidenciando el dogmatismo de dichas dicotomias, a través de otras
realidades que contradicen los principios axiolégicos naturalizadores del “status quo” contemporaneo. En esa
medida, asi como cada uno de los presupuestos es un constructo, de la misma manera en el animé se
reinventan o destruyen, pues no se parte de situaciones dadas por hecho en el mundo experiencial. Tal como
se ha visto, en estas narrativas es muy frecuente el protagonismo de individuos cyborgs que interacttian en un
futuro posible, donde la combinacién y articulacion entre organismos bioldgicos y circuitos tecnolégicos resulta
ser estrecha y cotidiana.

Por tanto, aunque la tecnologia sea una invencién humana bajo unos contextos histéricos y culturales
especificos, cuando es producida e integrada a las dinamicas sociales de la vida cotidiana, agencia a la inversa;
ya no desde el agente hacia la situacién que se desea resolver o abordar, sino desde lo que se aborda o
transforma hacia la percepcion y realidad de los agentes que han logrado la transformacion de su realidad. En
ese sentido, cuando se transforma el mundo a través de la tecnociencia, en Ultima instancia se transforman los
agentes, debido a que deben adaptarse a la transformacién que han generado en el entorno.

El animé como potencia de lo real puede ser un dispositivo de propaganda ideolégica de lo tecnocientifico;
este Ultimo, producto del capitalismo en lo econdémico y producto del pensamiento racional moderno/colonial
en lo epistemoldgico. Por tanto, desde los fundamentos de la industria cultural y como un producto estético en
funcion de la expresion y la representacion, pero a la vez del lucro, el animé se encuentra circunscrito en la
dinamica de la oferta y la demanda con un propésito comercialmente ideolégico, que desde lo artistico logra
seducir a sus aficionados a través de sus estilos narrativos, para que se familiaricen con la tecnociencia y la
deseen articular a su vida cotidiana.

TENSIONES ENTRE LAS PRACTICAS EPISTEMICAS ANCESTRALES Y TECNOCIENTIFICAS EN EL
ANIME. EN BUSCA DE UNA ESPIRITUALIDAD TECNOCIENTIFICA

Existen animés en donde las practicas epistémicas ancestrales se articulan con las tecnocientificas. Se
pueden apreciar casos como el de Gasaraki (Sunrise, 1998) en el que se establece una mezcla entre lo
tecnocientifico representado por lo Mecha, y lo ancestral representado por el teatro Noh; o por su parte, Neon
Genesis Evangelion (Gainax, 1995) el cual muestra una tension entre algunos elementos de la religion
judeocristiana como los angeles desde lo ancestral, en oposicion a la tecnociencia representada en los
“Evangelion”.

Asi, a través de las tensiones representadas en el anime entre practicas epistémicas ancestrales y
tecnocientificas, se pueden problematizar las incidencias biopoliticas con las que se determinan los recorridos
vitales personales/individuales de los miembros de comunidades en contextos culturalmente diversos o en
comunidades, si bien occidentales, enraizadas en lugares de enunciacion periféricos, en donde se recrean
imaginarios respecto a la tecnociencia, no sdlo como lucha o enfrentamiento epistémico contra lo ancestral,
sino como proceso hegemanico, salvador, y a la vez impositivo desde ejes de poder, que al mismo tiempo se
aprovechan y usufructiian de la promocién, distribucién y comercializacién de esta tecnociencia en dichos
contextos, manifestada en proyectos privados de expansion mercantil camuflados en inversion social para la
superacion de la histérica precariedad estructural.

En lo relativo a la diversidad epistemoldgica, la condicion de periferia y la precarizacién social, opera el
acceso limitado y desigual en la distribucion del conocimiento. Esto articulado a irrupciones generadas por
procesos coloniales, perpetla la incompatibilidad entre lo moderno/colonial, representado por las practicas
epistémicas tecnocientificas, y las practicas epistémicas ancestrales. En ese sentido, sobre las relaciones que



ACEVEDO-MERLANO
El animé como lienzo para analizar las tensiones...
220

se establecen entre las dos préacticas epistémicas pueden darse procesos de transculturacion o epistemicidios
cuando la articulacién no ocurre de manera horizontal o dialdgica, pues, aunque se demuestre que algunas
practicas epistémicas ancestrales sean mas efectivas que las tecnocientificas para lograr un mismo objetivo,
siempre resulta dificil aceptar para el pensamiento occidental dicha posibilidad. Muchos son los casos en donde
se da mayor eficiencia en procesos, por ejemplo, agricolas, desde practicas ancestrales que, desde procesos
industrializados, aunque también puede ocurrir lo contrario.

Para que se pueda lograr una ecologia de saberes se debe reconocer ese pluralismo en tanto aceptacion
de posibilidades divergentes y factibles desde ofras légicas. Ahora, aunque los puentes interculturales
requieran traducciones desde lo semantico, no siempre sera posible encontrar equivalencias simbdlicas para
los presupuestos, tanto ancestrales como tecnocientificos, ya que parten de cosmogonias distintas.

Teniendo en cuenta lo anterior, en la narrativa ficcional del animé japonés se logra establecer una relacién
entre ambas practicas epistémicas, muchas veces dialégica, y hasta complementaria, superando las
dualidades del pensamiento occidental maniqueo. De ese modo, estas producciones audiovisuales se
convierten en referentes para la difusion de una complementariedad entre lo ancestral y lo tecnocientifico;
logrando circunscribir las practicas epistémicas ancestrales a las dinamicas tecnocientificas hegemonicas,
posiblemente para anclarse cerca al liderazgo axiologico que presupone tener el pensamiento occidental
moderno/colonial, representado en la tecnociencia; dicho acercamiento se agencia desde unos elementos
constitutivos esencialmente enddgenos que se ponen en juego como complementarios antes de ser aislados
del protagonismo epistémico dominante.

El animé podria convertirse en un dispositivo expresivo y representativo de la articulacion entre lo ancestral
y tecnocientifico, asi como en un puente axioldgico entre ambas practicas epistémicas en funcion de alcanzar
una complementariedad y un enriquecimiento mutuo. De ese modo, las ideologias configurativas de las
practicas epistémicas ancestrales podrian llenar los vacios éticos de las practicas epistémicas tecnocientificas.
Esto podria contribuir a incentivar y enriquecer la consolidacion de una educacion e investigacion intercultural,
que a través de un didlogo epistemoldgico horizontal, ayude a consolidar politicas tecnocientificas
interculturales generadoras de innovacion, y que al mismo tiempo faciliten procesos de apropiacion social
tecnocientifica desde conocimientos situados y lugares de enunciacion ancestrales, que no deterioren las
dinamicas propias de las comunidades locales en contextos naturales y culturales diversos.

Las tensiones entre ambas practicas epistémicas desafian la posibilidad de una relacion inter-axiologica
de diversos mundos posibles, desde mudiltiples naturalezas que desde siglos han re-existido al conocimiento
hegemanico occidental/moderno/colonial y a sus constantes violencias epistémicas y fisicas. Asi, las ideas de
muchos pueblos ancestrales que argumentan compartir una configuracién mental y espiritual entre los seres
humanos, animales e incluso piedras, la ciencia lo llamé totemismo, y a la identificacion ritual espiritual con los
animales: totemismo; ambos conceptos fueron valorados siempre con tintes peyorativos, concebidos como
atrasados e ilogicos; sin embargo, a través de los adelantos de la mecanica cuantica, la semidtica peirceana,
la comunicacién entre microparticulas, y la geometria fractal, han demostrado tener razén (James y Jiménez:
2002), pues a niveles subatdmicos todo posee movimiento y se encuentra regido por los mismos elementos, y
bajo las mismas reglas. Ahora bien, a pesar de las histdricas tensiones, el animé como una industria cultural
podria ser una excusa para encontrar una justificacion de crear en la tecnociencia una mitologia de origen
espiritual que legitime la adopcion de la tecnociencia como ideologia mas alla de su consumo, adopcion,
implementacién o apropiacion.

Segun se ha visto, las practicas epistémicas ancestrales se fundamentan en los mitos fundacionales,
generalmente de origen espiritual, sin embargo, la tecnociencia carece de esta génesis metafisica como parte
de una cosmogonia, por tanto, necesitaria un origen mistico/espiritual para legitimarse como ideologia
trascendental desde lo cotidiano, y superar su karma de instrumentalidad que la trivializa frente a otras formas
de organizacién y clasificacion existencial. En ese sentido, como respuesta a las dinamicas de resistencia a la
tecnociencia, se acude a lo espiritual para que sea asimilada més eficientemente. Asi, el animé se convierte
en un medio para hacer familiar la tecnociencia, a través de la apelacion a la tradicién y una posible



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 211-226
221

espiritualidad que plantearia, mas que una convergencia entre lo sacrilego/profano y lo sagrado, buscaria una
sacralizacion de lo sacrilego/profano.

En efecto, si desde las practicas epistémicas tradicionales una roca, un pefiasco o un rio pueden contar
con espiritu, como parte de una mente mayor, desde el espiritu del agua, hasta el corazén de la montafa,
como seres inanimados desde la perspectiva occidental, una creacién elaborada a base de aleaciones
metdlicas también podria contar con espiritu. Este animismo tecnoldgico (Moreno: 2001), producto del
desencantamiento por la existencia, parece ser ahora el foco de un nuevo encantamiento (Shayegan: 2005)
de una sacra posibilidad de creacionismo artificial protagonizada, no por los dioses, sino por los humanos. No
se trata ahora de extender el alma a la maquina, ni de darle alma o vida (Macias: 2004), se trata de considerar
a los elementos inanimados artificiales (Féher: 2000) como portadores de espiritu en si mismos, no solo como
actantes, ni como agentes (Latour: 1987), sino como sujetos huéspedes del ser.

Ese movimiento que todo abarca y que se encuentra en todo, esa esencia espiritual desde lo ancestral o
desde lo subatémico; esa energia que transmuta como la piedra sagrada, constituida de minerales que son
manufacturados, y convertida en robot, o en una |A; abre un camino que va desde un animismo tradicional,
hacia un animismo tecnol6gico. No obstante, existen muchos riesgos en estas posibles articulaciones si no se
dan en doble via, y por tanto es necesario poner bajo sospecha la presunta imparcialidad ideoldgica que rodea
la propaganda tecnocientifica, pues la aparente neutralidad o asepsia ideoldgica (Cruz; Reyes; Cornejo, 2012)
es usualmente aprovechada por el pensamiento hegeménico para promover sus agendas desde una posicion
privilegiada de poder.

Aunque el animé se podria considerar en algunos casos como un arte expresivo y representativo que
propicia la difusion de un pensamiento posabismal (Santos: 2014), y de un pluralismo epistemoldgico desde
muchas de sus narrativas cuando muestra una relacion horizontal entre lo ancestral y lo tecnocientifico, puede
ocurrir lo contrario; asi como pasé con el barroco americano, que combinaba el misticismo conservador
europeo espafiol con la tradicion indigena bajo una aparente articulacion, mientras lo que se reproducia eran
expresiones de dominacion colonial, que encarnaban una representacion del dominio de unas comunidades
sobre otras, en una inclinacion por la permanencia del noble.

En el animé como manifestacion artistica se observa, dependiendo de la narrativa, por un lado, una
apologia de lo ancestral, mostrando la importancia de conservar las tradiciones milenarias, y por otro lado se
da una apologia de la tecnociencia como la ideologia dominante legitima. En muchos casos se tiende a
combinar estas dos posturas, describiendolas como ideologias compatibles y complementarias, en donde cada
una podria estar aprovechandose de la otra para legitimarse en cada una de las esferas epistemoldgicas a las
que contradice en su cosmogonia.

Ahora bien, si dicha articulacion es posible o no, tal y como lo muestra el animé, hay que tener en cuenta
que lo ancestral se encuentra en desventaja como un pensamiento subalterno frente a lo tecno-cientifico, pues
este Ultimo representa a una ideologia capitalista que ha dejado claro su interés de ser aceptada y legitimada
por los sectores que aun la ven como una amenaza en cuanto proceso de homogeneizacion cultural, y mas
aln cuando el animé como industria cultural, esta circunscrito a una légica de mercado que responde a esa
misma ideologia dominante. De ese modo, "no existe caso alguno en que el capitalismo no haya apelado a
mitos interpelatorios precapitalistas, 0 no se haya revestido “con el ropaje del pasado” (Zavaleta: 1990, en
Zalazar: 2014, p. 101). Sin embargo, como industria cultural, y ain dentro de esa logica dominante, existen
posibilidades de enunciacién y toma de posiciones que pueden ser independientes a la l6gica que mueve el
mercado, en funcion de alcanzar procesos verdaderamente dialogicos.



ACEVEDO-MERLANO
El animé como lienzo para analizar las tensiones...
222

CONCLUSIONES

Se puede afirmar que el discurso de la tecnociencia como salvadora del mundo se ha convertido, en
términos de Lyotard (1987), en el “meta-relato” contemporaneo que ofrece la promesa de bienestar
generalizado a la humanidad. Este discurso es defendido a capa y espada por las esferas cientificas, politicas
y econémicas que ven en este argumento una oportunidad de progreso. En ese sentido, desde diferentes
ambitos se ha justificado tal postulado con las evidencias técnicas y tecnologicas que se expresan en areas
como la medicina, la fisica, la astronomia, etc. Este es el discurso dominante en la esfera de lo publico y desde
una perspectiva cotidiana desde los contextos occidentales, llegando a los linderos de culturas diferentes a la
occidental, pero que poco a poco estan adoptando estos discursos hegemonicos impositivos, que al final
influyen en los procesos de enculturacion, mientras que se valora al conocimiento tecnocientifico como la Gnica
posibilidad desde la cual las sociedades contemporaneas lograran una convivencia pacifica, tolerante,
equitativa e inclusiva.

Asi, el discurso de la tecnociencia como una parte de dicho “meta-relato”, se presenta en las practicas
sociales con la promesa de potenciar las caracteristicas que configuran la dindmica sociocultural sustentada
en el mantenimiento del estado de bienestar bajo unas practicas epistémicas modemas/coloniales
manifestadas en el capitalismo tardio, respondiendo mejor a las caracteristicas y necesidades de la vida
urbana, caracterizada por, como dice Lévy (2007), las altas velocidades y dinamicas de tiempo frente a la
obtencién y renovacién del conocimiento; dinamica creada en gran parte por esa misma articulacion de la
tecnociencia en la sociedad. En ese sentido, como sucede con todo discurso prometedor y novedoso, se
convierte en una moda que permea gran parte de las esferas en la sociedad, en donde cada uno espera
beneficiarse de dichas promesas, pues “los discursos politicos que aluden al conocimiento parecen ser una
moda mas que una realidad” (Balderas: 2009, p. 76).

No obstante, la imposibilidad de articular arménicamente lo tradicional con lo tecnocientifico ha ocurrido
en la mayoria de los casos, no por simple negacién, sino porque las maneras en las que se intentan integrar
las tecnologias a las dindmicas culturales tradicionales, han sido y continlian siendo homogéneas, sin
adaptarse a las singularidades de los contextos en donde se encuentran las comunidades, y mucho peor, sin
propiciar un dialogo horizontal.

Ademas de la contradiccion causada por lo material y lo técnico, esta lo relacionado a los contextos
culturales, que también requieren unos tratamientos diferenciales e inclusivos que puedan generar una
apropiacion de las tecnologias sin el riesgo de epistemicidios, pues no todas las culturas construyen ni asimilan
los procesos cognitivos siguiendo el mismo camino. Sin embargo, a pesar de que nociones generalizadas vean
la incursion de la tecnociencia de forma suspicaz en contextos interculturales, es posible una articulacion y
apropiacién de las mismas en culturas diferentes a occidente, ya que si se lleva a cabo de forma correcta y
concertada con las comunidades, se pueden lograr grandes sinergias en coexistencia arménica entre las
formas del conocimiento cientifico occidental y otras maneras de conocimiento, tomando como ejemplo algunos
casos de oriente y Latinoamérica, que han articulado el conocimiento cientifico a sus propias dinamicas sin
perder sus singularidades o esencias historicas, logrando una coexistencia entre ambas epistemologias
(Canclini: 2004).

La manera en la que se esta intentando llevar a cabo la articulacion y apropiacion de la tecnociencia en
los diferentes contextos, a través de algunas politicas publicas encargadas de expandir la tecnociencia, no
resulta muchas veces la adecuada, lo que produce una incoherencia entre la tecnologia y las necesidades
locales, sin poder generar un ambiente propicio para una verdadera innovacion.

En el proceso de pasar de una sociedad de la informacién a una sociedad del conocimiento, se han
evidenciado muchas falencias estructurales e historicas que entorpecen la realizacion de dicha sociedad. No
se puede pretender llegar a una sociedad del conocimiento plural, arménica e inclusiva, si a pesar de la
supuesta conciencia sobre las desigualdades, aun existen muchos poblados en las periferias de los “estados



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 211-226
223

nacioén”, inclusive dentro del mismo mundo occidental, donde ni siquiera las necesidades basicas se encuentran
satisfechas. Y mas aln cuando la sociedad del conocimiento se diferencia de una sociedad de la informacion
al poseer mayor conciencia referente a lo social, ético y politico, ya que, en ese tipo de sociedades, todos los
desarrollos que se den del conocimiento van en direccion a satisfacer las necesidades propias de esa sociedad
(Ruiz, Martinez & Valladares: 2010). Sin embargo, la mentalidad de muchos de los lideres encargados de
gestionar las posibilidades para una nueva sociedad, operan dentro de los albures del pensamiento
occidental/moderno/colonial abanderando la insignia de una razén meramente instrumental.

Por lo tanto, la pretensién de construir una sociedad del conocimiento con la imposicién de iniciativas
creadas desde las concepciones occidentales de progreso y desarrollo, paradéjicamente ha evidenciado unas
grandes grietas estructurales en la configuracion de la sociedad contemporanea capitalista, pues muchos de
los obstaculos que impiden la realizacion de ese proyecto de sociedad, son vestigios de desigualdades
historicas localizados en los sustratos del modelo social heredado del colonialismo y la modernidad, que
supuestamente superados, aun hacen mella en la forma cdmo se concibe al “meta-relato” de la tecnociencia
como producto de la légica occidental, pero con pretensiones y caracteristicas susceptibles a ser
presuntamente universales.

Esto no quiere decir que no pueda darse un didlogo de saberes entre el pensamiento occidental,
representado en este caso por la tecnociencia, y los saberes locales, representados por las practicas
epistémicas ancestrales, por el contrario, es una gran oportunidad para crear sinergias axiolégicas, en una
ecologia de saberes, que lleve a un pensamiento posabismal producto de ese dialogo, que al final pueda
responder, no solo a las concepciones universalistas o globales del conocimiento, sino a las realidades y
conocimientos situados; de ahi lo importante de propiciar acercamientos con las comunidades locales para
empezar a generar un conocimiento en doble via, con el propésito de que la participacion de los pueblos
tradicionales vaya mas alla de una posicion pasiva en donde los expertos occidentales llevan su conocimiento;
la idea es abrir la posibilidad de un didlogo de saberes entre las partes, que supere la simple asimilacion de la
informacién y de las propuestas generadas fuera de los contextos. Por lo que es importante apoyar estrategias
efectivas de comunicacion y traduccion cultural entre los diferentes agentes que participan en proyectos
colaborativos interculturales, con el fin de lograr una integracion e interlocucion equitativa.

De ese modo, este es un tema que debe ser tratado de acuerdo a las particularidades de las localidades,
ya que la apropiacion del conocimiento debe ser acorde a las dinamicas socioculturales propias, en funcién de
aprovechar al maximo los avances tecnocientificos y los conocimientos ancestrales. Por tanto, se deben
generar metodologias inclusivas que propicien la reflexion critica, respetando la riqueza y diversidad cultural,
sin vulnerar las libertades que cada comunidad posee dentro de sus cosmovisiones, contribuyendo a resolver
las controversias y tensiones que se pueden generar en el didlogo entre diferentes epistemologias, mundos,
saberes o tradiciones, en busca de acuerdos en equidad. De ahi, que la cuestién esté en que dicho didlogo
debe ser horizontal desde el momento de la formulacién de las propuestas de dialogo y no continuar
reproduccién una violencia epistémica disfrazada de avisos o consultas previas, en donde simplemente se
notifica a las comunidades locales de las decisiones tomadas desde los centros hegemonicos, ignorando
generalmente las realidades que pretenden gobernar desde una sola cosmogonia.

Todas estas tensiones y problematicas que se han descrito anteriormente se pueden evidenciar en las
historias que las series focalizadas desarrollan, y de ahi elaborar interpretaciones en torno a dichas tensiones,
para trascender el contexto de la animacién y llevar las reflexiones al mundo anélogo frente a las actuales
condiciones de pugna entre las practicas epistémicas ancestrales latinoamericanas y las practicas epistémicas
tecnocientificas occidentales. Ademas, el animé como un arte expresivo y representativo puede propiciar la
difusion de un pensamiento posabismal que, al evidenciar las tensiones entre ambas practicas epistémicas,
permita generar posibilidades de dialogos, méas alla de si es considerada o no como dispositivo de propaganda
ideolégica.



ACEVEDO-MERLANO
El animé como lienzo para analizar las tensiones...
224

BIBLIOGRAFIA

ACEVEDO, A. (2015). “Simulacién y Representacion en los videojuegos ;Dos tendencias?’. Zehngames.
Disponible  en  http://www.zehngames.com/thinkpieces/simulacion-y-representacion-en-los-videojuegos-dos-
tendencias/. Consultado el 10.11.2018.

ACEVEDO, A., LLINAS, R. Y CASTIBLANCO, D. (2017). Inventario participativo del patrimonio cultural inmaterial
del municipio de Santa Ana en Magdalena, Colombia. Ge-Conservacion, 12, 67-79.

ANDRADE, M. (2013). ; A quién y qué representa la lista representativa del patrimonio cultural inmaterial de la nacion
en Colombia? Boletin de Antropologia, Universidad de Antioquia, 28 (46): 53-78.

ARVIZU, S.'Y SNIDER, W. (1978). Demystifying the Culture: Theoretical and Conceptual Tools. Sacramento, CA:
CSu.

BAKULA, C. (2000). Tres definiciones en tomo al patrimonio. Turismo Y Patrimonio, (1), 167-174. Recuperado a
partir de http://ojs.revistaturismoypatrimonio.com/index.php/typ/article/view/102

CASTANO, R. (2013). Ciencia, tecnologia y tecnociencia. Una propuesta para su ensefianza desde CTS, revista
vinculos, 10 (2), pp. 471-486.

COBOS, T. (2010). Animacién japonesa y globalizacion: la latinizacion y la subcultura Otaku en América
Latina. Razon y Palabra, 15 (72).

CRUZ, M.; REYES, M. Y CORNEJO, M. (2012). “Conocimiento situado y el problema de la subjetividad del
investigador/a”. Cinta de moebio, n. 45, pp. 253-74. http://dx.doi.org/10.4067/S0717-554X2012000300005

ECHEVERRIA, J. (2010). Tecnociencia, tecnoética y tecnoaxiologia. Revista Colombiana de Bioética, 5 (1), 142-
152

ECHEVERRIA, J. Y GONZALEZ, M. (2009). La teoria del actor-red y la tesis de la tecnociencia. RARBOR, 185(738),
705-720 doi: 10.3989/arbor.2009.738n1047

FEHER, M. (2000). Lo natural y lo artificial. Teorema N° 5. Vol. XVI/3

FRIAS, G. (2018). Ciencia, cultura, ideologia y comunicacion: oficinas de comunicacion de la ciencia en institutos de
investigacion cientifica. Doctorado. Universidad nacional auténoma de México.

FOUCAULT, M. (1992). Microfisica del poder. Madrid: Editorial La Piqueta.

GARCIA-CANCLINI, N. (1990). Culturas hibridas. Estrategias para entrar y salir de la modernidad. México: Grijalbo
GEERTZ, C. (1987). La interpretacion de las culturas. México: Gedisa.

GRIMSON, A. (2001), Interculturalidad y comunicacion. Colombia: Norma.

GONZALEZ, M. (2015). La emergencia de lo ancestral: una mirada sociolégica. Espacio Abierto, 24 (3), 5-21.
HALL, S. (1997). El trabajo de la representacion. Londres: Sage Publications.

HARAWAY, D. (1995). Ciencia, cyborgs y mujeres. La reinvencion de la naturaleza. Madrid: Cétedra.

HENAO, B.; STIPCICH, M. Y MOREIRA, M. (2011). “La educacion en ciencias desde la perspectiva epistemologica
de Stephen Toulmin” en Lat. Am. J. Phys. Educ., Vol. 5, No. 1, marzo, p. 232-248.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Aiio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 211-226
225
HERNANDEZ, C. (2013). Animacién japonesa y shintd. La Colmena, (78), 25-30.
HINOJOSA, L. (2012). Consumo y uso de las TIC's en una comunidad universitaria mexicana. Omnia, 18 (1), 9-24.

JAMES, A Y JIMENEZ, D. (2002) 1er coloquio "Didlogo de las dos magias" Sistemas magico-religiosos
afroamericanos y chamanismo indigena. Universidad nacional de Colombia.

LEVY, A. (2012), “Models, Fictions, and Realism: Two Packages”, Philosophy of Science, 79(5): 738-48.
MACIAS, L. (2004). El llamado del Cheneque. México: Limusa

MADOERY, O. (2007). Otro desarrollo. El cambio desde las ciudades y regiones. Argentina: Universidad Nacional
de General San Martin.

MATO, D. (1994). “Procesos de construccion de identidades transnacionales en América Latina en tiempos de
globalizacion”, en Teoria y politica de la construccion de identidades y diferencias en América Latina y el Caribe,
Caracas, UNESCO, Nueva Sociedad.

MIRANDA, N. (2003). La historia de la medicina en la formacién del profesional en medicina: tres casos histéricos
destacados. Revista Colombiana de Filosofia de la Ciencia, 4 (9), 175-202.

MORENQO, I. (2001). Genoma digital. Anélisis, (27), 101-114.
OLIVE L. (2011). La ciencia y la tecnologia en la sociedad del conocimiento. México: FCE.

OLIVE L. (2009). Por una auténtica interculturalidad basada en el reconocimiento de la pluralidad epistemolégica.
En L. Tapia Mealla (coord.), Pluralismo Epistemologico. La Paz, Bolivia: CLACSO, CIDES-Universidad Mayor de
San Andrés.

ORTIZ, M. Y RODRIGUEZ, I. (2012). Los productos de animacion japoneses como expresién de un modelo de
negocio. El caso de la produccién anime. Comunicacion y Hombre, (8), 140-155.

PARADA, D. (2012). Manga - anime: Una expresion artistica que subjetiva al Otaku. Tesis Psicolégica, (7), 160-175.

RESTREPO, C. (2007). Apropiacion indebida de recursos genéticos, biodiversidad y conocimientos tradicionales:
“Biopirateria”. Bogota: U. Externado de Colombia.

SALGADO, M. (2008). El Patrimonio Cultural como narrativa totalizadora y técnica de gubernamentalidad. Centro-
h, (1), 13-25.

SANTOS, B. 2014. Mas alla del pensamiento abismal: de las lineas globales a una ecologia de los saberes, pp. 21-
61. En: B. De Sousa Santos y M. Meneses. Epistemologias del Sur (Perspectivas). Madrid: Akal.

SANTOYO, A. (2006). Investigacion para la definicion de un marco conceptual de la politica sobre patrimonio cultural
inmaterial en Colombia. Informe del Instituto Colombiano de Antropologia e Historia -ICANH, Bogota.

SHAYEGAN, D. (2005). “esquizofrenia domesticada”. En Bindé, J. (Dir). ¢ Addnde van los valores?: coloquios del
siglo XXI. Icaria Editorial.

SUAREZ .M, (2004). “An Inferential Conception of Scientific Representation”, Philosophy of Science, 71(5): 767-
779. doi:10.1086/421415

THOMPSON, J. (1998). Los medios y la modernidad: una teoria de los medios de comunicacion. Barcelona: Paidés

TOON, A. (2010). “Models as Make-Believe”, en Frigg, Roman and Matthew C. Hunter (eds.), 2010, Beyond Mimesis
and Convention: Representation in Art and Science, Berlin and New York: Springer, pp. 71-96.



ACEVEDO-MERLANO
El animé como lienzo para analizar las tensiones...
226

TOULMIN, S. (1977). La comprensién humana: el uso colectivo y la evolucion de los conceptos. Madrid: Alianza
Editorial.

TYLOR, E. (1975). “La ciencia de la cultura”. En Kahn, J. S. (Comp.), El concepto de cultura (pp. 29-46). Barcelona:
Anagrama.

VIDAL, L. (2014). El animé como elemento de transculturacion. Espafa: Editorial académica espafiola.
WALTON, D. (2004). Abductive Reasoning. The University of Alabama Press, Tuscaloosa.

ZALAZAR, C. (2014). ¢ Ethos barroco o herencia clasica?: en torno a la tesis americanista de Boaventura de Sousa
Santos., pp. 85-116. En: B. De Sousa Santos y M. Meneses. Epistemologias del Sur (Perspectivas). Madrid: Akal.

ZAVALETA, R. (1990). Problemas de la cultura, la clase obrera y los intelectuales. UNU.

BIODATA

Alvaro ACEVEDO-MERLANO: Es etndgrafo y antropélogo colombiano egresado de la Universidad del
Magdalena y profesor tiempo completo de la Universidad de la Costa (CUC). Es Magister en educacion de la
Pontificia Universidad Javeriana y magister en comunicacion y desarrollo de la Universidad Cecilio Acosta.
Actualmente es el lider del grupo de investigacion Community de la Universidad de la Costa; miembro del
grupo de investigacion sobre oralidad, narrativa audiovisual y cultura popular en el Caribe Colombiano -
ORALOTECA y miembro asociado del grupo de investigaciones en diversidad humana IDHUM. Hace parte
de la red mundial de escritores en espafiol: REMES y de la Red Iberoamericana de investigadores en Anime
y Manga. En su trayectoria como investigador ha participado en diversos proyectos de investigacion social y
ha publicado varios articulos en revistas de alto impacto ademas de algunos libros y textos literarios de
escritura creativa.



UNIVERSIDAD
DEL ZULIA

Sistemna

de Informac

Serbiluz

Biblioteca Digital

iotecarios y

ENSAYOS

ISSN 1316-5216 / ISSN-e: 2477-9555

UTOPIA Y PRAXIS LATINOAMERICANA. ANO: 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 227-238
REVISTA INTERNACIONAL DE FILOSOFIA Y TEORIA SOCIAL
CESA-FCES-UNIVERSIDAD DEL ZULIA. MARACAIBO-VENEZUELA.

Medicina Tradicional y Gobierno Misak
Traditional Medicine and Misak Government

John Harvy ARCIA GRAJALES
https://orcid.org/0000-0002-0689-5541
arciajohn@gmail.com
Universidad Catélica Luis Amigé, Colombia

RESUMEN

El proceso de investigacion que se desarrolla desde el
interaccionismo conversacional, al caminar la palabra
con los amigos Misak de Guambia (Cauca) alrededor
del fogén. Orientado por las inquietudes sobre la
Relacion Terapéutica en la Medicina Tradicional Misak,
se observa en la Medicina Tradicional la intima relacion
entre el “refrescamiento”, el estado de &nimo sereno y
tranquilo, las formas de resistencia, el gobierno
espiritual y el compromiso con la vida en el planeta.

Palabras clave: Fogén, Gobiemo Misak, Medicina
Tradicional, Sereno y Tranquilo.

Recibido: 15-01-2020 e Aceptado: 28-02-2020

Este trabajo esta depositado en Zenodo:
DOI: http://doi.org/10.5281/zenodo.3740115

ABSTRACT

Describes the research process that develops from the
conversational interactionism present when walking
around the fire with our Misak fellows at Guambia
(Cauca). Oriented by the concerns about the
therapeutic relation in traditional Misak medicine, it is
observable the intimate relation between the
"refrescamiento”, the calm and serene state of mood,
the forms of resistance and spiritual goveming,
committed to life on the planet.

Keywords: Calm and Serene, Misak Government,
Stove, Traditional Medicine

Utopia y Praxis Latinoamericana publica bajo licencia Creative Commons Atribucién-No Comercial-Compartir Igual 4.0 Internacional
(CC BY-NC-SA 4.0). Mas informacion en https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Repositorio Académico


https://orcid.org/0000-0002-0689-5541
https://orcid.org/0000-0002-0689-5541
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es_ES

ARCIA
Medicina Tradicional y Gobierno Misak
228

INTRODUCCION

El ensayo es producto de conversaciones con personas del pueblo Misak en torno a la relacion
terapéutica con la medicina ancestral que se realiza en el Resguardo Guambia en el Departamento del
Cauca. El disefio metodolégico esta centrado en el fogdn, uno los escenarios vitales en la vida cotidiana de
los “hijos del agua” que orientado por el interaccionismo conversacional configuran tres actuaciones
investigativas: “aprender a percibir’, “saber estar” y “habilidad para contar” (Restrepo: 2016). Del disefio
metodoldgico emergen aportes epistémicos en relacion al fogdn y su uso como herramienta de amplificacion
simbdlica para el cultivo de la memoria tradicional y el modo de pensamiento en espiral.

En el proceso de investigacion se describe la Medicina Tradicional Misak como la responsable de trabajar
mediante el “Refrescamiento” y el estado de animo comunitario “Sereno y Tranquilo”. El estado de &nimo es
conducido por Nupirau, Lata-Lata, Mayelp y espacios vitales, cuatro contenidos politicos del pensamiento
Misak necesarios para recuperar las tierras usurpadas desde la conquista de los espafioles y pilares de las
practicas de “aprender a mandar obedeciendo”.

Se describe la importancia de la medicina tradicional en el gobierno espiritual y en las formas de
resistencia que por siglos han contribuido a la pervivencia del pueblo originario. EI médico tradicional esta
comprometido politicamente a salvaguardar las voces de los ancestros y dar consejo a los “hijos del agua”
para actuar pacificamente, pero con determinacion en la defensa del territorio.

METODOLOGIA

El interés de caminar la palabra con el pueblo Misak en el territorio de Guambia (Cauca), de compartir la
vida cotidiana y celebrar juntos momentos importantes en el afio, sugiere que el enfoque de investigacion se
implique en el cuidado de los lazos de confianza construidos con las personas en territorio. La investigacion
con pueblos originarios es también el compromiso politico de colaborar en la salvaguarda de los territorios,
las lenguas de origen, la educacion propia y el respeto a mayoras y mayores. El investigador cultiva la
proximidad en territorio, colabora en oficios diarios, escucha las autoridades alrededor del fogon y se vuelve
consciente de que apoyar las demandas de los pueblos originarios es contribuir al cuidado de la vida en el
planeta.

En la configuracion del método de investigacion se integran algunas orientaciones de la propuesta
etnogréfica con el animo de activar en el espiritu cientifico el cuidado de lazos de confianza que también son
lazos politicos. Se retoman de la etnografia tres condiciones en el trabajo con las comunidades:

a) tener una pregunta de investigacion que permita detener la mirada en actuaciones relevantes a las
pesquisas, b) “ser aceptado por la comunidad” y c) contar con el suficiente tiempo para la investigacion
(Restrepo: 2016, p. 19-20).

Teniendo en cuenta éstas condiciones, la interaccidn con los hijos del agua -piurgk-, en promedio, es de
un “grupo fogdn” por mes en Guambia, entre 2018-2 y 2019-1, por ello la investigacion no es etnografica; sin
embargo, integra orientaciones de este método, con especial atencion las que contribuyen en investigacion
intercultural. EI concepto “grupo fogén” orienta el proceso de investigacion hacia encuentros alrededor del
fuego, honestos y respetuosos de la palabra.

Dentro del “grupo fogén” y entre los miembros de una familia nuclear existe una fuerte obligacion de
apoyarse y trabajar unos con otros. Sin embargo, mas alla de ese rango de parientes son el
sentimiento y pragmatismo, mas que la estructura de parentesco per se, los que determinan con cuél
individuo se trabaja y socializa... De modo que, en todos los aspectos de la conducta, incluyendo las
relaciones dentro de la familia y actividades como el tejido y la construccion de viviendas, la nocion
de accién “voluntaria” es crucial. Por ejemplo, un hombre trabaja con su primo porque ‘tiene voluntad’
y una mujer teje porque quiere (Schwarz: 2018, p. 142).



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 227-238
229

Entre los “grupo fogén” en los que participamos estan la educacion propia en la Misak Universidad; las
asambleas en “Santiago”; el Encuentro Nacional de Investigacion sobre el Pueblo Misak “Haciendo memorias
e historias desde el origen” en la Maria - Piendamé en 2018; la Semana de Fortalecimiento Cultural Misak a
cargo de la Institucion Educativa Campana en 2018; una familia Misak que nos acogio en el ritual de ofrendas
a los espiritus en el mes de noviembre del mismo afio, en la minga vecinal y familiar de apoyo, el cambio de
varas del 1 de enero en 2017, entre otros “grupo fogén” en los que hay algo en comun:

Aunque los principios jerarquicos son importantes, en muchas situaciones la impresion general que
se obtiene es la de un alto grado de igualdad, respeto y libertad personal. Los miembros del grupo

de fogon comparten ideas y opiniones, organizan actividades juntos, cuidan de los nifios de unos y
otros, y durante las horas no laborables entran y salen de la cocina a voluntad... (Schwarz: 2018, p.
143).

La investigacion integra algunas técnicas que contribuyen al contacto auténtico que se aprende en el
“grupo fogon”; estan organizadas a saber: “aprender a percibir’ es disponer todos los sentidos en la
conversacion, guiados por una pregunta de investigacion y afectados por un sinnimero de acciones
interculturales que en ocasiones facilitan la interaccion, en otras, generan tensiones. Aprender a percibir en
el proceso de investigacion, contribuyé a la apertura de vivencias desde y con el territorio, necesarias para
describir algunas relaciones entre la medicina tradicional y su cosmovision. (Restrepo: 2016, p. 20)

“Saber estar” es la técnica que permite al investigador apertura mental y corporal para aprender a actuar
en contexto y con el debido respeto a la autoridad Misak. También se relaciona con la solidaridad epistémica
que transversaliza las mingas de saberes; escenarios donde el saber que tiene sentido es el que emerge en
ese relacionamiento, por tanto, es un saber cuya duracion esta condicionada al encuentro conversacional.

La técnica “habilidad para contar”, consiste en la disciplina de registrar los aprendizajes al percibir y saber
estar en territorio con el médico tradicional Manuel Julio Tumifia. De ello se deriva el uso del diario de campo,
como instrumento central en el trabajo de investigacion, porque es facil de llevar y genera menores
prevenciones en las personas. El diario de campo también permite bosquejar mapas mentales -herramientas
graficas en el trabajo de investigacion- relacionados con la “capacidad de asombro”

Cuando se adelanta una investigacion etnografica en contextos sociales familiares para el etnégrafo,
el gran reto es que pueda asombrarse con cuestiones que tienden a pasar desapercibidas no porque
estén ocultas y sean extraordinarias, sino por todo lo contrario: estan a la vista de todos en su
existencia ordinaria, cotidiana y familiar. Del mismo modo, cuando el etndgrafo pasa mucho tiempo
y de manera intensa en otro contexto termina habituandose tanto a lo que alli sucede que poco a
poco empieza a perder su capacidad de asombro. Extrafiarse de lo familiar es fundamental en la
labor etnografica (Restrepo: 2016, p. 23 - 24).

Los mapas mentales son instrumentos para trazar los instantes de asombro que vienen con el
aprendizaje de la relacion terapéutica en la medicina tradicional Misak. También son utiles para tejer puentes
entre la analitica de los relatos, las expresiones paradéjicas en el habla y la lectura de lo espiritual. Entre los
aportes mas importantes que la etnografia hace al proceso de investigacion, encontramos la frecuente
invitacién al punto de partida: los saberes populares en el estudio de la medicina tradicional. Es en este punto
donde el método hace un giro hacia el estudio de la psicologia popular y la relacion terapéutica en la media
tradicional, teniendo como foco de atencién las narrativas del médico Manuel Julio Tumifa. La narrativa se
vuelve uno de los vehiculos de la psicologia popular,

(...) el hecho de que es de naturaleza narrativa en lugar de légica o categérica. La psicologia popular
trata de agentes humanos que hacen cosas basandose en sus creencias y en sus deseos, que se



ARCIA
Medicina Tradicional y Gobierno Misak
230

esfuerzan por alcanzar metas y encuentran obstaculos que superan o que les doblegan, todo lo cual
ocurre en un periodo prolongado de tiempo (Bruner: 1991, p. 55).

La psicologia popular se concibe entonces como un sistema mediante el cual la gente organiza su
experiencia, construye el conocimiento y realiza transacciones relativas al mundo social. Ignacio Martin-Baro
también aboga por psicologias latinoamericanas que actian conforme las potencialidades, relacionamientos
y problemas de los pueblos; el autor considera importante situarse en el pueblo y transformar la praxis en
investigacion:

Asumir una nueva perspectiva no supone, obviamente, echar por la borda todos nuestros
conocimientos; lo que supone es la relativizacion y la revision critica desde la perspectiva de las
mayorias populares. Sdlo desde ahi las teorias y modelos mostraran su validez o su deficiencia, su
utilidad o su inutilidad, su universalidad o su provincialismo, sélo desde ahi las técnicas aprendidas
mostraran sus potencialidades liberadoras o sus semillas de sometimiento... (Bar6: 1998, p. 298).

Las coordenadas del trabajo de investigacion sobre los componentes fundamentales de la psicologia
popular, y relacionados con la medicina tradicional Misak, son las siguientes: creencias y saberes sobre el
tiempo, creencias sobre los compromisos o formas de vida que caracterizan a la gente de Guambia, el
Mandato Mayor y la cosmovision. En cuanto al principio de organizacién narrativo, se tuvieron en cuenta las
siguientes orientaciones: la narracion es inherentemente secuencial, las narraciones pueden ser reales o
imaginarias, y la narracién elabora vinculos entre lo excepcional y lo corriente (Bruner: 1991). En el trabajo
de observacion de los componentes fundamentales de la psicologia popular y la descripcion de los principios
de organizacion narrativo en los Misak, adquiere sentido la acogida que tiene la conversacion en las
interacciones con los hijos del agua, las estrategias para la negociacion de significados en relaciones
interculturales y la memoria de los ancestros como fuente de alternativas a la inacabada transformacion de
las realidades.

Respecto a la acogida que tiene la conversacion en la narrativa del pueblo Misak, nos encontramos con
uno de los lugares con mayor tradicion, relacionado con el arte de “caminar la palabra” y conocido como nak
chak. En el analisis documental se identificd una reflexion sobre los contenidos politicos del pueblo y que
tienen como punto de partida la siguiente inquietud “; Cémo explicar a la modernidad indigena y no indigena,
0 a los cientificos sociales, que en nuestras comunidades se observen hoy en dia tantas caracteristicas y
conductas propias y diferentes a las de la sociedad nacional?...” (El Derecho Mayor: 2014, p. 16). A partir de
esta inquietud, se toma la decisién de que los resultados del proyecto de investigacion deben contribuir a
mediar las comunicaciones entre la vida cotidiana del médico tradicional y los intereses epistémicos de la
psicologia social comunitaria.

La clave de la explicacion estaba el “espiritu de permanencia” descrito como fortaleza para cultivar la
tradicion en medio de estrategias de dominacion que desde la conquista de América usan los pueblos
originarios. Este espiritu de permanencia, se cultiva en lugares significativos del territorio como nak chak:

(-..) lo consideramos hoy como el lugar donde nace la Organizacion, la Autoridad y la Justicia Misak.
Por eso afirmamos que tanto la educacién, la autoridad como la justicia nacieron desde antigua tulpa
o fogon de la familia, en el centro mismo de la casa de los Wampia [...] fueron herencia de los
antiguos y por educacion y derecho ancestral (El Derecho Mayor: 2014, p. 17).

En el proceso de investigacion se resignifica la expresion “grupo fogon” en nak chak, ya que la expresion
inicial no tiene en cuenta “el espiritu de permanencia” y su relacion con la medicina tradicional. El fogon se
integra al proceso de investigacion como herramienta de amplificacién simbdlica en aras de continuar las
pesquisas sobre la relacion terapéutica en la medicina tradicional Misak. Esta integracién tiene antecedentes



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 227-238
231

epistémicos que consideran al fuego el primer fendmeno que inspir6 la reflexion en el ser humano, “..entre
todos los fenémenos solo el fuego merece, para el hombre primitivo, el deseo de conocer, porque va
acompafiado del deseo de amar.” (Bachelard: 1966, p. 96). En esta perspectiva la episteme sobre el fuego
contribuye a la compresién de lo que significa en un proceso de investigacion los “hallazgos afectuosos”, el
tipo de hallazgos que se consiguen cuando en la proximidad investigativa hay compromiso politico. En el libro
“Psicoanalisis del fuego” afirma:

El fuego que nos quemaba, nos ilumina subitamente. La pasion encontrada, deviene pasién querida.
El amor deviene familia. El fuego deviene hogar. Esta normalizacién, esta socializacion y esta
racionalizacion pasan frecuentemente, con el peso de los neologismos, por tibieza (Bachelard: 1966,
p. 168).

Entre las claves que ofrece al trabajo de investigacion, donde se integra al fuego como fendémeno
epistémico, se encuentra en el libro “La llama de una Vela” lo que sigue:

(-..) entre los objetos del mundo que inducen a sofiar, la llama es uno de los mas grandes operadores
de imagenes. La llama nos fuerza a imaginar. Ante una llama, cuando uno suefia, lo percibido se
vuelve nada al lado de lo imaginado. La llama lleva su carga de metaforas e imagenes a los mas
diversos ambitos de meditacion. Usenla como sujeto de uno de los verbos que expresan la vida, y
veran que le da al verbo un suplemento de animacion [...] Gracias a la llama tomada como objeto de
ensofiacion, las metaforas mas frias se vuelven imagenes de verdad (Bachelard: 2002, p. IX-X).

El primer apunte del filésofo es el que describe a la llama como “objeto” que induce a sofiar, el segundo
la concibe como operador de imagenes, el tercero la relacionada con la autonomia que tiene sobre la
imaginacion humana (“nos fuerza a imaginar”), el cuarto es el uso como sujeto de uno de los verbos que
expresan la vida y el quinto es la transformacién de metéaforas sobre el frio en verdades ancestrales. Estas
claves son relevantes en la busqueda de puntos de conexion con la psicologia popular Misak, especialmente
la que refiere al fuego como operador de imagenes que, al guiar la busqueda, permite identificar la siguiente
referencia:

(...) nosotros los Misak afirmamos que la autoridad nace de la naturaleza que nos cred, porque es
ella'y sus leyes quienes son el principio original de las cosas. Se parte primero de las leyes de la
vida y luego vienen las costumbres que han construido nuestros antepasados y nos han legado los
mayores. Por eso afirmamos que el nuestro es saber natural, que es de origen, y nadie nos puede
negar que la naturaleza es el primer y principal ordenador de todo cuanto en ella existe, y que regula
por lo tanto el actuar de todos en cada territorio. Esa es la razon para que digamos que la autoridad
nace del Nachak y se trasmite a toda la comunidad conformando con la Autoridad Tradicional (El
Derecho Mayor: 2014, p. 43-44).

Aprendimos con los amigos Misak que en la Nachak nace la autoridad, de la cual la comunidad aprende
através de las palabras de mayoras y mayores. El fuego esta relacionado con las leyes de la naturaleza, con
las leyes de la vida que ensefian al Misak las costumbres y a actuar en el territorio. La autoridad de origen es
ancestral y viene de la naturaleza, posteriormente se organizan las costumbres. Es importante llamar la
atencion sobre el reto epistémico en la psicologia popular del pueblo: las leyes de la naturaleza son el origen
de las leyes culturales, es decir, el estudio sobre la relacién terapéutica en la medicina tradicional Misak no
puede colocar a la naturaleza como discurso producido culturalmente, porque en esta cosmovision las
costumbres y la tradicion provienen de los espiritus del paramo - laguna, el kallim (masculino -Laguna
Piendamo) y pishimisak (femenino - laguna Nimpe).



ARCIA
Medicina Tradicional y Gobierno Misak
232

Lo femenino - masculino en la cosmovision Misak se expresa en las dos lagunas de origen, en el traje
tradicional, en la importancia de caminar en par, en la siembra de plantas en la huerta, juntos macho y
hembra. Esta androgina espiritualidad se relaciona metédicamente con las orientaciones de una episteme
relacionada con el fuego; con el uso de la llama como sujeto de uno de los verbos ligados a la vida.
Nuevamente volvemos a nachak, como lugar donde se desenrolla la vida de los hijos del agua y lugar en el
que enrolla nuevamente la existencia para recordar las raices. En el fogén se entierra el cordon umbilical y
la placenta, un ritual de enraizamiento que conecta a los hijos del agua al mundo de los espiritus, el mundo
de la autoridad y el territorio. Enrollar y desenrollar es el movimiento continuo de los *hijos del agua” que hace
el equilibrio de la vida:

(...) también la casa es el centro y, dentro de ella, un lugar fundamental, nak chak, la cocina,
con su propio centro, nak kuk, el fogén. Su importancia es tan grande que podemos decir que “el
derecho nace de las cocinas”, pues de alli nace y se difunde el consejo, karasrap. Asi, laguna y
fogon, agua y fuego, frio y calor, pishi'y pachi, constituyen los ejes de los cuales viene todo y se
establece el equilibrio de la vida (Dagua, Aranda & Vasco: 2015, p. 51-52).

Los dos apuntes filoséficos de Bachelard contribuyen a que el tejido de relaciones epistémicas, en la
investigacion, estuviera orientado por la medicina tradicional Misak, el fogdn como herramienta de
amplificacion simbdlica y los hallazgos afectuosos. Estos apuntes también se transforman en caminos que
conducen a la descripcion del papel de la medicina tradicional en el gobierno Misak. Antes de dar paso a la
descripcion de las relaciones epistémicas alrededor del fogén, es importante aclarar que la via de la
amplificacion simbdlica estuvo apoyada en la propuesta de Jung (2006), perspectiva que habla de las artes
de curar, la descentralizacion del terapeuta como Unico agente de la curacién, interpretacion de contenidos
simbdlicos que provienen de la naturaleza y la flexibilidad del método para ajustarse a las cosmovisiones. En
perspectiva del autor, es importante tener presente en los estudios indigenas que las cosmovisiones son de
origen natural y las leyes de la naturaleza tienen preponderancia respecto a los acuerdos juridicos entre
personas.

Esta metodologia también es una forma de resistencia a las tendencias de homogeneizar las relaciones
terapéuticas en la psicologia, en virtud de unas exigencias estatales que colocan en riesgo el contacto
humano entre las personas. En perspectiva de Jung, en las relaciones humanas hay interacciones simbdlicas
que enriquecen la convivencia y se configuran de diversas maneras segun los contextos. En 1939, anunciaba
la crisis de sentido de vida en el pensamiento occidental, puesto que las acciones pedagogicas se volcaban
hacia la formacion de sujetos racionales. El exceso de razon hace que los modos de vida transversalizados
por el pensamiento occidental, no encontremos muchas herramientas de afrontamiento a los malestares
psiquicos y que la dimension de la vida simbdlica que potencia al ser humano a “ser mas que” la actualidad
de lo que esta siendo, se achate cada vez mas:

El ser humano necesita una vida simbdlica, y la necesita urgentemente. Solo vivimos cosas banales,
ordinarias, racionales o irracionales (que naturalmente forman parte del racionalismo, pues de lo
contrario no podriamos denominarlas «irracionales). Pero no tenemos una vida simbdlica. ; Dénde
vivimos una vida simbélica? Sélo donde participamos del ritual de la vida. Pero ;quién participa
realmente en el ritual de la vida? Muy pocos... (Jung: 2009, p. 261).

En el trabajo de investigacién comprendimos la preponderancia de participar en *rituales de la vida”,
compartiendo alrededor del fogdn con personas serenas y tranquilas; personas que en la conversa
cuestionan las separaciones entre vida, cultura y espiritu, las distancias entre saberes populares y
conocimientos cientificos, los procesos de investigacion y la consciencia ambiental. Comprendimos que en
un proyecto de investigacion con pueblos originarios, el territorio es lo primero que se respeta por ser la



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 227-238
233

méaxima expresion de la vida, que no se puede subordinar el compromiso politico del investigador a légicas
metodicas que pretenden ser distantes de ello.

La modernidad encuentra en los saberes ancestrales de los pueblos suramericanos epistemes cuyo
proposito central es la defensa de la vida en la tierra. Les denomina epistemes ecoldgicas y las relaciona con
la expresion de Francia Marquez que en una carta abierta de 2015 dice: “Nuestros ancestros nos ensefiaron
que debemos garantizar a nuestros renacientes la permanencia en el territorio ancestral [...] El territorio es la
vida y la vida no se vende, se ama y se defiende” (Escobar: 2018, p. 87).

En la relacién terapéutica de la medicina tradicional Misak se generan epistemes ecoldgicas inspiradas
en las leyes de la naturaleza, las cuales se aprenden alrededor del fogén por medio de las voces de mayoras
y mayores, para caminar el territorio como hijos de Pishimisak, como seres serenos y tranquilos en el territorio
Guambia.

HALLAZGOS

La medicina tradicional Misak mediante el “refrescamiento” (pishimgrgk) trabaja en la pervivencia del
estado de &nimo “sereno y tranquilo”, que distingue a los hijos del espiritu del paramo-laguna conocido como
Pishimisak. Pies la relacion con el agua, Pishi refiere la frescura y Misak es gente; gente que en el Resguardo
de Guambia expresa la calma de los que aprendieron a “mandar obedeciendo’, a no ser gobernados por los
violentos que, desde la conquista, siguen empefiados en desaparecer las culturas ancestrales y aduefarse
de las tierras de los pueblos originarios. En la memoria del Taita Avelino Dagua, estén las siguientes palabras:

Cuando los espafioles entraron, comenzaron a tumbar la naturaleza diciendo que era monte baldio;
venian con su malicia para apropiarse de nuestro nunakchak. Contaban los mayores que habian
dicho que acé no habia religion, que pishimisak era nuestro dios al cual haciamos culto de adoracion.
Comenzando la otra historia convirtiendo la practica agraria de pishimisak, en duende o practica
maligno. Con la religion nos deshumanizaban y se hacian duefios de nuestro territorio (Obando:
2016, p. 38-39).

El médico tradicional con el ‘refrescamiento” armoniza el pensamiento Misak, conduce a relaciones
cordiales entre las culturas y al trabajo colaborativo, con el propésito de defender la vida en la tierra. El Misak
es cordial en su relacionamiento y con la actitud para examinar detenidamente la conversacion, es pacifico y
atento en el dialogo con las personas; es un pueblo que nos ensefia que es posible el trato honesto y
respetuoso con quienes hemos tenido conflictos, en el marco del constante examen de las relaciones
interculturales y de ‘“indocilidad reflexiva... un tipo de actitud respecto a formas de gobierno que pretenden
imponer su cosmovision” (Foucault: 2007, p. 11).

Este tipo de actitud se expresa en “el arte de no ser gobernado de esa forma” y se relaciona con gobiernos
que aln encuentran en la naturaleza oportunidades para la explotacion de recursos economicos. Es la actitud
que aprende a reconocer las estrategias de poder, las tramas del saber y la imposicion de practicas culturales
otras, disefiadas para que el pueblo olvide las relacionadas con Pishimisak. También es la actitud que
conduce a tejer alrededor del fogon el pensamiento en espiral, ligado a la circulacion de la vida que asume
el compromiso politico de luchar en defensa de la “madre tierra”. “Recuperar la tierra para recuperarlo todo”
es una consigna del pueblo en Guambia y:

(...) viene desde siempre, desde que los pueblos aprendieron que eran tierra y relacion, expresiones
de la fuerza creadora del universo, que todo ser es ser-Tierra. Existe en el pensamiento
cosmoceéntrico que subyace los tejidos y entramados que conforman la vida, aquel que sabe, porque
siente, que todo el universo esta vivo, que la conciencia no es prerrogativa de los humanos sino una
propiedad distribuida en todo el espectro de la vida (Escobar: 2018, p. 64).



ARCIA
Medicina Tradicional y Gobierno Misak
234

La medicina tradicional armoniza el pensamiento Misak para que perviva el estado de animo sereno y
tranquilo, fundamental en las practicas de gobierno movidas por la defensa del territorio y cosmovisiones
donde la naturaleza esta espiritualmente viva. En el “refrescamiento” el margpik (médico tradicional) cultiva
la memoria de los ancestros y ensefia el sentido de las leyes de la naturaleza en la vida cotidiana de los hijos
del agua. Es quien tiene el poder de trabajar con el agua, dialogar con espiritus y refrescar el pensamiento
de las personas para que puedan aprender de las voces de los ancestros que vienen del Pishimisak.

Refrescar el pensamiento, es un trabajo que el marapik realiza para que las personas cultiven la
interaccion con seres de la naturaleza y ensefian a situar la existencia, segun la circulacién de la vida en las
relaciones “comunales” y a tomar decisiones ante “saberes derivados de las luchas”

(-..) los saberes derivados de las luchas ofrecen mayor profundidad, y por ende son méas adecuados
que los saberes académicos, para promover una transformacién social. Esto se debe a dos motivos:
el primero es que los saberes generados de las luchas territoriales brindan elementos fundamentales
para la toma de conciencia de la profunda transicion cultural y ecolégica...; y el segundo, que estos
saberes estan particularmente sintonizados con las necesidades de la tierra (Escobar: 2018, pp. 99-
100).

Para Luis Guillermo Vasco (2018) mantener en secreto la existencia del marapik se hace necesario en
los afios ochenta; al reconocer la importancia que tienen para los pueblos originarios los médicos
tradicionales, deben proteger a los marapik, para dar pervivencia a los hijos del agua, ya que es este el que
ayuda a ver el sentido de caminar el territorio desde el trabajo con el agua. Vasco distingue margp: trabajo,
pi: agua, ik: dar sentido al actuar.

Actualmente sigue habiendo reservas para hablar de los saberes ancestrales y de los marapik en el
territorio Guambia; sin embargo, observamos expresiones actuales de la medicina tradicional en la Casa de
Plantas Medicinales Frailejon, en sus terapéuticas integran extractos de plantas para diversas afectaciones
de salud y un médico tradicional presta sus servicios principalmente a las personas de la comunidad.

La medicina tradicional Misak también da apertura a las relaciones interculturales, comparte sus saberes
para que estén al servicio de la vida en el planeta y acoge a los visitantes en la Casa de Plantas Medicinales.
Alli se aprende caminando con el mgrgpik por la Casa Payan, un escenario constituido por tres niveles y
comunicado por una escalera en espiral; en las paredes de cada uno de los niveles hay pinturas que
recuerdan la memoria de los hijos del agua. El primer nivel esta relacionado con el territorio y las lagunas de
origen Nimbe y Piendamd; en el segundo nivel, el de la autoridad, observamos a Nakchak, el fuego, el fogdn
y la vida cotidiana; el tercer nivel corresponde a la sabiduria ancestral y a las relaciones con los espiritus
(kansra).

El marapik es maestro de la sabiduria ancestral y es la persona autorizada para hacer el recorrido a
visitantes de la Casa Payan. Es un maestro que aprende de los espiritus, tiene relaciones cordiales con las
plantas y se comunica con seres de la naturaleza. El Taita Manuel Julio Tumifia dice que la medicina
tradicional llega en un “don” comunicado a través del suefio: “...el don le llega al que es maestro... por medio
del suefio. Es suefio por las noches, a veces vision por el dia. Entonces con eso es que tengo que ser un
Misak, un médico o un constructor artesano...” (Conversaciones, 2018). El “don” en el médico tradicional es
una de las fuentes principales de las voces de los ancestros y guia las vidas en el mundo Misak (Nupirau).

En el proceso de investigacion encontramos puntos de conexion entre este “don” y el “si mismo”:

(-..) que se quiere realizar se extiende en todas direcciones mas allé de la personalidad yoica; su
amplia naturaleza hace que sea mas luminoso y oscuro que la personalidad de yo, por lo que le
plantea al yo problemas que éste preferiria evitar. O fracasa el coraje moral o el conocimiento, o los
dos, hasta que finalmente decide el destino. Al yo nunca le faltan contrarrazones morales y



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 227-238
235

racionales que no se pueden ni deben dejar de lado mientras le sirvan de apoyo. Uno solo puede
sentirse seguro cuando la colisién de deberes se resuelve, por asi decir, por si misma y uno se
convierte en la victima de una decision tomada fuera de nuestra cabeza y nuestro corazén. Ahi se
manifiesta la fortaleza numinosa del si-mismo, que de otra manera apenas se puede experimentar.
Por eso, la vivencia del si-mismo significa una derrota del yo (Jung: 2002, pp. 521-2).

La derrota del yo en la relacion terapéutica de la medicina tradicional Misak, es una de las inquietudes
que quedan para préximas investigaciones, sin embargo, permite comprender la posicién de obediencia de
parte del marapik hacia las orientaciones que el “don” hace y que segun la expresion del médico Manuel
Julio, habla a través de suefios por las noches o como vision en el dia. El entramado entre los saberes Misak
y las reflexiones de Jung respecto al si-mismo, es trabajado a partir de las pinturas del marapik Juan Bautista
Ussa Ulluné.

Al estudiar las pinturas de Juan Bautista se identifican aportes en términos de la medicina tradicional y
la forma de gobierno, desde el relacionamiento entre los suefios, la sabiduria ancestral, la pintura, la piedra
de rayo y el yash (planta que representa el espiritu del paramo-laguna. En la botanica se clasifica en las
Brugmancias). EI merapik relata el momento en que el Pishimisak le da permiso de sofiar usando la “piedra
de rayo™:

(...) esa piedra es como la ensefianza, el consejo, ella ha sido mi maestra. Yo le consulto cualquier
problema, el que sea, y ella me habla. Yo antes no sabia lo que iba a ser y fue ella la que me hizo
pintor; por eso, cuando voy a pintar, siempre esta ahi juntico, porque sin ella es como si no tuviera
lapiz cuando esta a un lado, ahi si comienza a salir el dibujo que voy pensando (Vasco: s.f., p. 9).

El material onirico en la medicina tradicional Misak es fuente de saberes ancestrales y también las
visiones que en estado vigilia contempla el marapik. Suefios y visiones se entrelazan en el pensamiento
Misak, de alli que el médico utilice distintas estrategias para aprender las voces de los ancestros mientras
esta dormido o esta despierto. Esta manera de pensar fue grabada en piedras en la Vereda El Tranal en
forma de doble espiral (petroglifos) por los antiguos Wampias, puesto que es un pensamiento cuyo
movimiento camina del enrollar al desenrollar y vuelve a caminar.

La doble espiral la encontramos en el sombrero tradicional pgtekwari (plegado que se redondea desde
la memoria ancestral) que representa la forma del mundo Misak; en las pinturas de Juan Bautista Ussa la
observamos en el Kgsrapate (el aroiris), un ser de la naturaleza con la propiedad de fecundar las lagunas
Piendamé y Nimbe de las que “vienen” los piurek o hijos del agua.

El Kasrempate camina por el territorio redondeando la palabra, tejiendo el espacio-tiempo y dando
consejo en el Nakchak; esta presente al ensefiar las plantas medicinales en el paramo, en el tejido de la
indumentaria y al escuchar la palabra de mayoras y mayores alrededor del fogdn. En tiempos de Colonizacion
evangelizadora y de terrajeria, cuando ya quedaban pocas fuerzas para salvaguardar el pensamiento, se
tejia alrededor del fogon familiar la “Autonomia Plena Misak” (EI Derecho Mayor: 2014, p. 10).

El médico Manuel Julio dice que Nakchak es escenario de educacién propia porque alli se entierra el
ombligo y la placenta que quedan del parto, para enraizar la vida del ser Misak y asi poder caminar y
desenrollar la espiral; y cuando las raices llamen desde el fogdn, redondea y trabaja en enrollar la espiral
para volver a recibir consejo en territorio (Conversaciones: 2017). En el fogon pervive el pensamiento Misak
y se conduce en relacion a cuatro contenidos politicos que expone El Derecho Mayor.

El pensamiento Misak esta en los encuentros que los hijos del agua realizan alrededor del fogén, donde
se cultiva en memoria de los ancestros, saberes sobre 1. Nupirau que ensefian a vivir en armonia con el
territorio, con los seres de la naturaleza y con las personas; saberes sobre 2. Lata-Lata, que conducen los
comportamientos de las personas segun leyes de la naturaleza, utiles para la convivencia que ensefian las
autoridades y que potencian la circulacion de la vida en escenarios de pluralismos juridicos; saberes sobre



ARCIA
Medicina Tradicional y Gobierno Misak
236

3. Cumplir con el mayelg, que indica la importancia del trabajo colaborativo que se da en las Mingas, como
pensamiento que emerge en la conversa alrededor del fogén con mayoras y mayores Misak, mientras se
tejen anacos, chumbes, ruanas, sombreros y jigras; el cuarto contenido politico es “pensar Misak”, que hace
rizoma en la palabra, el fuego, el tejido, la autoridad, el consejo de mayoras y mayores para que la forma de
vida Misak se distinga por ser “Serena y Tranquila”, por “Ser Fresca”, porque “‘camina al paso de los
ancestros”. El pensamiento Misak enraiza la accion politica en un estado de animo comunitario donde las
voces de Pishimisak y Kallim, expresadas por medio del médico tradicional, refrescan el pensamiento de los
hijos del agua y potencian la determinacion de defender el territorio, conservar la lengua y la vida espiritual
(Derecho Mayor: 2014. pp. 14-5) “..lo comunal busca afirmarse como estrategia de recomposicion de fuerzas
para la defensa de la forma-Tierra de la vida. Podriamos decir que la forma-Tierra tiene como elemento
necesario, aunque no suficiente, la forma comunal de lo humano” (Escobar: 2018, p. 89).

La actitud que acompafia al “pensar Misak” es préxima a la descripcion de Foucault de la “indocilidad
reflexiva’, que examina los dispositivos de control gubernamentales y cultiva la pregunta “;como no ser
gobernado de esa forma, por ése, en nombre de esos principios, en vista de tales procedimientos, no de esa
forma, no para eso, no por ellos?” (Foucault: 2007, p. 7-8). El fildsofo considera estas formas de gobierno,
artes de la “inservidumbre voluntaria” que trabajan en virtud de la desujecién y la generacién politica de
verdades otras. En el pueblo Misak encontramos un fragmento que se relaciona con la “indocilidad reflexiva”

El enconchamiento y la lenta penetracion ideoldgica a que se vieron sometidos los antepasados por
el poder dominante no implicd en ningin momento arrasamiento de su vida interior ni de sus
esperanzas... Se aceptaba el estado de coexistencia por la fuerza con el poder extranjero porque no
se podia hacer méas en las condiciones que estaba. Pero se guardaban en las comunidades los usos,
costumbres y cosmovision tradicional... lo que muestra coherencia politica en su forma de
resistencia: Se consagraban anti-bélicos, como basicamente pacificos, justificando asi la
convivencia, pero manteniendo la esperanza de sobrevivir como Wampias (EI Derecho Mayor: 2014,
p. 15).

El hallazgo afectuoso en el proceso de investigacién consiste en las posibles relaciones que se
despliegan entre la medicina tradicional, la participacion politica del marapik y la indocilidad reflexiva en la
forma de gobierno Misak. La actitud que el pueblo asume ante formas de gobierno que quieren robarles las
tierras y borrar la memoria ancestral, es analogo a la propuesta que Foucault trae de la “llustracién”, la
diferencia esta en que esta actitud esta enraizada en el territorio porque alli esta el “ombligo”, el lugar donde
se conectan las voces de los espiritus con la vida de los hijos del agua. Es una actitud que ejercita el
pensamiento a pensar de modos otros y usa el corazén para cultivar el coraje de defender la vida.

La forma de gobierno en el pueblo Misak esta soportada en la defensa del territorio y el cuidado de la
vida en el planeta. La medicina tradicional contribuye con el refrescamiento para el cuidado del estado de
animo “Sereno y Tranquilo”, que distingue al tejido de relaciones pacificas en los juegos de poder € integra
emocionalmente a los hijos del agua. Estamos hablando de un gobierno que se implica en la formacién de
un estado de animo comunitario, expresado en la convivencia y la fortaleza para aprender a gobernar
“‘obedeciendo”; estado de &nimo que ayuda a tejer relaciones pacificas con el terrateniente y mostrarle que
de esa forma, a ese precio, bajo esas ideas hegemdnicas no se domina al Misak.

La medicina tradicional Misak expone la importancia que tiene en las diversas formas de gobierno la
orientacion de las emociones, porque conducen estados de animo acordes a formas de vida comunales,
comprometidas con el cuidado de la vida en el planeta y el respeto a las leyes de la naturaleza. También
expone la importancia del gobierno espiritual y la educacion propia en la salvaguarda de la memoria ancestral,
fuente importante del compromiso politico de los hijos del agua con Nupirau y del coraje para recuperar las
tierras:



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 227-238
237

(...) porque mientras se recuperaban las tierras invadidas se planteaba la necesidad de tener
sistemas de educacion, justicia, de desarrollo econémico y de gobierno interno. Ademas de avanzar
en la recuperacién de los patrimonios culturales que ya andaban en vias de extincién, como el
vestido, la mUsica, la lengua y otras manifestaciones. Y hasta comenzamos a cantar como nunca lo
habiamos hecho por cientos de afios (Derecho Mayor: 2014. p. 31).

CONCLUSIONES

El proceso de investigacion ensefia que el marapik en el pueblo Misak es un actor politico clave en el
gobierno espiritual y en las diversas formas de cuidado de la vida planetaria. Que la Medicina Tradicional es
un trabajado conducido por leyes de la naturaleza, las cuales indican al margpik las maneras de cultivar el
estado de animo Sereno y Tranquilo, fundamental en la indocilidad reflexiva que distingue la forma de
gobierno Misak.

Teniendo en cuenta que en la Relacion Terapéutica de la Medicina Tradicional Misak son varios los
“actores” en la cura, encontramos el fogén como herramienta de amplificacion simbélica que aviva la llama
de la vida comunitaria y otorga fuerzas en los momentos mas dificiles. Es el centro de memoria ancestral,
Nakchak, y el lugar donde se enraiza el cuerpo de los piurgk. Con mayoras y mayores se salvaguarda la
memoria de los ancestros, del Pishimisak y Kallim.

La medicina tradicional Misak expone la urgente necesidad de despertar del letargo que no deja ver al
pensamiento occidental, que la educacion ambiental actualmente no es una opcidn sino un compromiso
global; también sugiere que uno de los mayores riesgos en la salud mental es ignorar el cuidado de la vida
en el planeta. La vida esta excesivamente orientada por el razonar y pobre en “corazonar” practicas que
cultivan la revitalizacion de fuerzas primordiales y potencian las cosmovivencias -vidas compartidas y en
armonia con el territorio- (Guerrero: 2018, p. 26).

BIBLIOGRAFIA

BACHELARD, G. (2002). La llama de una vela. Caracas, Venezuela: Monte Avila Editores Latinoamericana
BACHELARD, G. (1966). Psicoanalisis del Fuego. Madrid, Espafia: Alianza Editorial

BRUNER, J. (1991). Actos de significado. Madrid, Espafia: Alianza Editorial

DAGUA, A., ARANDA, M. & VASCO, L. (2015). Guambianos: hijos del aroiris y del agua. Bogota, Colombia:
CEREC

EL DERECHO MAYOR (2014). Antiguo, preexitente y vigente de los Misak. Plan salvaguarda. Autoridad,
autonomia Nu Nachak. Guambia, Cauca

ESCOBAR, A. (2016). Cosmo/visiones del pacifico y sus implicaciones socioambientales: Elementos para un
didlogo de visiones. Foro Vision pacifico.: Territorios sostenibles. Revista semana. Recuperado de
http://www.semillas.org.co/apc-aa-files/353467686e6667686b6c676668f16c6¢/cosmovisiones-del-paci-769-
fico1.pdf

ESCOBAR, A. (2018). Otro posible es posible: caminando hacia las transicioes desde Abya-Yala/ Afro/Latino-
América. Bogota, Colombia: Ediciones desde abajo

FOUCAULT, M. (2007). Sobre la ilustracion. Madrid, Espafia: Tecnos



ARCIA
Medicina Tradicional y Gobierno Misak
238

GUERRERO, P. (2018). La chacana del corazonar. Quito, Ecuador: Abya-Yala
JUNG, C. (2002). Mysterium coniunctionis. Madrid, Espafia: Trotta

JUNG, C. (2008). La préctica de la psicoterapia. Madrid, Espafa: Trotta
JUNG, C. (2009). La vida simbélica. Madrid, Espafa: Trotta

MARTIN-BARO, 1. (1998). Psicologia de la Liberacién. Madrid, Espafia: Trotta

OBANDO VILLOTA, L (2016). Pensando y educando desde el corazén de la montafia: La historia de un
intelectual indigena Misak: Avelino Dagua Hurtado. Popayan, Colombia: Editorial Universidad del Cauca.
Coleccion Territorios del Saber.

QUIJANO, O. (2016). La conversacion o el ‘interaccionismo conversacional’ Pistas para comprender el lado
oprimido del(os) mundo(s). Calle14, 11 (20) [34-53]

RESTREPO, E. (2016), Etnografia: alcances, técnicas y éticas. Bogotd, Colombia: Envidn Editores.
Departamento de Estudios Culturales, Pontificia Universidad Javeriana

SCHWARZ, R. (2018). La Gente de Guambia: continuidad y cambio entre los Misak de Colombia. Popayan,
Colombia: Universidad del Cauca

VASCO, L. (s.f) Juan Bautista Ussa: Moropik y gran pintor guambiano. Luis Guillermo Vasco Uribe.
Recuperado de http://luguiva.net/cartillas/subIndice.aspx?id=9

FUENTES PRIMARIAS

Conversaciones con Manuel Julio Tumifia, Médico Tradicional, Michambe, Guambia, Cauca. (2017-
2018)

Diario de campo Misak. Registro de la asistencia a 1). Cambio de Varas, Acto de posesion del Gobierno
Misak. Santiago, Guambia, Cauca, enero 1 de 2017. 2). Participacién en el Encuentro Nacional de
Investigacion sobre el Pueblo Misak. “Haciendo memorias e historias desde el origen”. Octubre 26, 27 y
28 de 2018, La Maria — Piendamd, Cauca. 3). Participacion en la Semana de Fortalecimiento Cultural
Misak a cargo de la Institucion Educativa Campana. Octubre 30, 31 y noviembre 1, 2, 3 de 2018,
Guambia, Cauca.

BIODATA

John H. ARCIA G.: Estudiante del doctorado. Formacion en Diversidad en la Universidad de Manizales;
Magister en Educacion. Docencia; Psicélogo, de la misma universidad. Docente Tiempo completo en el
programa de psicologia de la Universidad Catélica Luis Amig6; coordino el semillero de investigacion
Psicologia y Diversidades y pertenezco al grupo de investigacion “Estudios de fenémenos psicosociales”.
Oriento en maestria, seminarios sobre “Etnoeducacion y comunalidad”, “Pedagogias Latinoamericanas”,
“Etnopsicologia”. En las memorias de la Il Bienal Latinoamericana y caribefia de infancias y juventudes, se
publica la ponencia “La doble espiral y el fogén en la formacién del Gobierno Misak” en 2018. Camino la
palabra con el pueblo Misak, en Guambia, Cauca y con el pueblo Embera Chami en Riosucio, Caldas.


http://luguiva.net/cartillas/subIndice.aspx?id=9

UNIVERSIDAD
DEL ZULIA

ISSN 1316-5216 / ISSN-e: 2477-9555

Serbiluz eca 1
tecaro Repositorio Académico

Biblioteca Digital

NOTAS Y DEBATES DE ACTUALIDAD

’ UTOPIA Y PRAXIS LATINOAMERICANA. ANO: 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 239-248
REVISTA INTERNACIONAL DE FILOSOFIA Y TEORIA SOCIAL
L CESA-FCES-UNIVERSIDAD DEL ZULIA. MARACAIBO-VENEZUELA.

La noviolencia en la formacion de psicélogos en Colombia: Una necesidad

en el contexto del posconflicto
Nonviolence in the training of psychologists in Colombia: A necessity in the context of the post-conflict

Jenny Andrea ROMERO GONZALEZ
https://orcid.org/0000-0001-5309-8847
jennyandrearomerogonzalez@gmail.com
Corporacion Universitaria Minuto de Dios, Colombia

RESUMEN

En Colombia se ha desarrollado uno de los conflictos
internos armados mas largos de la region. De forma
reciente, se ha logrado un acuerdo de paz con una de
las guerrillas mas relevantes de este pais (FARC-EP),
dando paso a un periodo de posconflicto. Esto
representa un reto para los psicdlogos quienes deben
estar preparados para atender las necesidades
sociales de cara a este proceso. En este articulo se
reflexiona acerca de la necesidad de integrar nuevos
elementos a su formacion, como la noviolencia en
articulacion con la psicologia critica de la paz que
pueden aportar significativamente al posconflicto.

Palabras clave: cultura de paz, formacion de
psicologos, noviolencia y posconflicto en Colombia.

Recibido: 15-01-2020 e Aceptado: 29-02-2020

Este trabajo esta depositado en Zenodo:
DOI: http://doi.org/10.5281/zenodo.3740127

ABSTRACT

In Colombia, one of the longest internal armed conflicts
in the region has developed. Recently, a peace
agreement has been reached with one of the most
important guerrillas (FARC-EP) in this country, giving
way to a post-conflict period. This represents a
challenge for psychologists who must be prepared to
meet the social needs of this process. This article
reflects on the need to integrate new elements into their
training, as nonviolence in articulation with the critical
psychology of peace that can contribute significantly to
the post-conflict.

Keywords: Peace culture, training of psychologists,
nonviolence and post-conflict in Colombia.

(CC BY-NC-SA 4.0). Mas informacion en https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es_ES

ROMERO
La noviolencia en la formacion de psicélogos en Colombia...
240

1. INTRODUCCION

Durante diversos periodos en la historia de la humanidad, los conflictos y las violencias han hecho parte
de la cotidianidad de muchos habitantes del mundo. Algunos de estos acontecimientos se han visibilizado
mas que otros, probablemente a razon de su gravedad, el tiempo de duracion, los actores involucrados y/o
la cantidad de victimas resultantes, como por ejemplo, la primera y segunda guerra mundial, la guerra en
Siria, en Irak, en Vietnam, entre otras.

Con relacion a lo anterior, Mufioz Mufioz (2010) indica que el conflicto y la violencia no son temas nuevos
en el mundo contemporaneo, si no que por el contrario han sido una inquietud permanente para la humanidad
en gran parte de su historia; los cuales se han hecho méas evidentes con las guerras del siglo XX y con la
expresion de las multiples formas de violencia en el siglo XXI. Es asi como gran parte de las sociedades en
el mundo han tenido que enfrentar de alguna forma los desafios que implican estos fendmenos.

De esta manera, uno de los grandes retos que se debe asumir frente a estos acontecimientos, es
comprender los factores y dinamicas de las diversas formas de violencia (guerras, destruccion del medio
ambiente, discriminacion, exclusion, pobreza, entre otras.), que suelen estar relacionadas con el modelo
hegemanico de desarrollo y su correspondiente formacion de ciudadanos (Fernandez Nifio, 2012). Es decir,
que las mdltiples expresiones y comprensiones acerca de la violencia tienen que ver con elementos de orden
social y cultural.

En este sentido, pese a que la violencia hace parte de la cotidianidad de las personas, esta no deja de
ser una realidad compleja con serias implicaciones éticas y morales; es un concepto de orden cultural, social
y colectivo, frente al cual han emergido multiples aproximaciones (Martin Morillas, 2004). Ante esto es
importante asumir la invitacion de Mufioz Mufioz (2010) quien indica que pese a su magnitud, la violencia es
un fenémeno evitable, por lo que los intelectuales de diversas disciplinas pueden y deben comprometerse en
trabajar y avanzar en pro de la paz.

2. DEL CONFLICTO AL POSCONFLICTO COLOMBIANO

La palabra violencia puede referirse a realidades sociales e historicas, como regimenes socio-politicos,
econdmicos, pautas y normas culturales, entre otras, que se materializan en fenémenos como la esclavitud,
la pobreza, el terrorismo, el conflicto armado, el desplazamiento forzado, etc. (Martin Morillas, 2004). Todos
estos fendmenos se han experimentado en Colombia dependiendo del periodo histérico con diferentes
intensidades y perpetrados por diversos actores.

Es asi como el conflicto armado en Colombia, no expresa una modalidad distintiva de violencia, sus
actores (grupos y organizaciones armadas) han utilizado y fusionado diversas formas de violencia,
practicadas con diferentes grados de intensidad y de sevicia hacia la poblacién civil, la cual se ha convertido
en su principal victima (Comision Nacional de Reparacién y Reconciliacion, 2013). Como se muestra en el
Registro Unico de victimas (datos actualizados al 1 de mayo de 2019) en el que se han reconocido 8.443.654
personas afectadas durante el conflicto armado interno; sin embargo, se considera que pueden ser muchas
mas.

Teniendo en cuenta lo anterior, el conflicto armado colombiano es uno de los mas sangrientos de la
historia contemporanea en Latinoamérica (Comision Nacional de Reparacién y Reconciliacion, 2013). Este
continente ha sido escenario de guerras civiles, dictaduras, golpes de estado, entre otras expresiones de
violencia. Sin embargo, Colombia ha sido el pais con el conflicto armado méas largo y cruento de la regién,
que ha pasado por diferentes etapas.

El desarrollo de cada uno de estos periodos se ha caracterizado por las particularidades que se derivan
de los marcos politicos del momento, las diversas intensidades, los lugares geograficos (usualmente en los
contextos rurales) y algunos procesos de orden social y econémico (Fajardo Montafia , 2015).



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 239-248
241

Se puede decir que Colombia desde su fundacién ha sido atravesada por la violencia a partir de las
guerras de independencia y las guerras civiles del siglo XIX (Moreno Parra, 2014). Posteriormente, se inicid
el siglo XX con la Guerra de los Mil Dias, donde se perdi6 parte del territorio colombiano, en el que hoy se
encuentra Panama; luego se dio pasd al conflicto partidista entre liberales y conservadores que se desarrollé
entre los afios 40 y 50 (Silva Prada , 2011). A partir de este momento, ha existido una relacién histérica entre
la violencia y el bipartidismo “que ha cumplido una funcién desestructurante, y que se ha expresado en el
desarrollo y ejercicio del poder politico por parte de las élites con miras a mantener el dominio paritario
bipartidista” (Moreno Parra, 2014, p. 203).

El siglo XX termind con la incursion de la guerra entre las nacientes guerrillas de izquierda, las de
ultraderecha o paramilitares (relacionadas con el Estado) y las mismas fuerzas del Estado, dentro de una
economia del narcotrafico que les ha permitido financiarse (Silva Prada , 2011). De esa forma, la violencia
de este periodo estuvo marcada por la expansion de las guerrillas, la incursion paramilitar, la extension del
narcotrafico, las reformas democraticas y la crisis del Estado, que presentd un punto critico entre los
afos1996 y 2002; que finalmente, fue sucedida por una etapa decreciente del conflicto, la cual se ha
relacionado con la recuperacion de la iniciativa militar del Estado y la desmovilizacién parcial de miembros
de las guerrillas y grupos paramilitares (Comision Nacional de Reparacion y Reconciliacién, 2013).

Sin embargo, a pesar de la disminucion en las confrontaciones, Colombia no ha logrado dar fin al conflicto
interno armado, manteniendo la presencia activa de diversos actores a lo largo de su territorio. De esta
manera, este se encuentra préximo a cumplir 60 afios, configurandose en uno de los conflictos activos mas
antiguos a nivel mundial.

Son diversas las causas y explicaciones que se han dado al origen y mantenimiento de este conflicto,
que segun Camargo Barrero (2018) contempla razones econdmicas, sociales y politicas, que han dado
cabida a la conformacion de grupos armados ilegales, los cuales han afectado principalmente a la poblacion
de los territorios mas vulnerables. Para Molano Bravo (2015) el conflicto armado se deriva de la violencia, la
cual se origina por dos causas interrelacionadas, por una parte, el control sobre la tierra y por el otro, el control
sobre el Estado. Por ultimo, Silva Prada (2011) indica que la complejidad social del conflicto colombiano
impide cualquier intento de reducir sus causas a hechos o situaciones Unicas y precisas, dado que esta forma
de violencia se ha conformado histéricamente a través de continuidades, rupturas y la emergencia de nuevos
elementos que le dan una forma singular.

Pese a la persistencia de esas situaciones que se han sefialado como causantes y mantenedoras del
conflicto, Colombia ha intentado en numerosas ocasiones dar fin al mismo. Muestra de eso son los
recurrentes escenarios que se han generado para la construccion de paz y superacién de la violencia en
medio de las confrontaciones (Moreno Parra, 2014). En total se han realizado 11 procesos de paz con
distintos grupos armados ilegales, si bien algunos de ellos han terminado en fracaso, estos han dejado una
serie de lecciones aprendidas para los posteriores intentos; el proceso mas reciente, fue el acuerdo de paz
desarrollado entre el gobierno colombiano en cabeza del presidente Juan Manuel Santos y las FARC
(Fuerzas Armadas Revolucionarias de Colombia - Ejército del Pueblo) una de las guerrillas mas antiguas del
pais (Vargas Castiblanco, et al., 2019).

Este proceso inici6 a principios del afio 2012 con unos dialogos en La Habana (Cuba) entre las dos
partes, que culminaron en el afio 2016 con la firma del denominado Acuerdo final para la terminacion del
conflicto y la construccion de una paz estable y duradera. El cual basicamente invita a todos los colombianos
a participar en su ejecucion, que contempla seis puntos centrales: 1) Reforma Rural Integral, que le apunta a
mejorar las condiciones en el campo; 2) Participacion politica en la apertura democratica para construir la
paz, que implica dar paso al pluralismo en el ambito politico; 3) Cese al fuego y de hostilidades bilateral y
definitivo y la dejacién de las Armas, que es la terminacién definitiva de las acciones ofensivas de las partes
y la reincorporacién de las FARC-EP a la vida civil; 4) Solucion al problema de las drogas ilicitas, con un
tratamiento distinto al consumo, a los cultivos de uso ilicito y a la produccion y comercializacién de drogas



ROMERO
La noviolencia en la formacion de psicélogos en Colombia...
242

ilicitas; 5) Resarcimiento de las victimas, que implica la creacion del Sistema Integral de Verdad, Justicia,
Reparacion y No Repeticion; y 6) Mecanismos de implementacion y verificacion, para los que se crea la
Comision de Seguimiento, Impulso y Verificacion a la Implementacion del Acuerdo Final (Gobierno Nacional
de Colombia y Fuerzas Revolucionarias de Colombia - Ejercito del Pueblo, 2016).

Estos seis puntos del acuerdo se enfocan en tres ideas basicas que abanderaron el proceso de paz: la
primera, la necesidad de superar las causas que suscitaron el conflicto; la segunda, que el conflicto es
fundamentalmente rural y no urbano, relacionado con una disputa agraria, por la propiedad de la tierra y la
expansion de la frontera agricola; y la tercera, que el conflicto ha creado una division entre lo urbano y lo
rural, puesto que quienes se han visto afectados por este han sido los sectores rurales (Patifio Villa , 2015).
De acuerdo con esto, la ejecucién de los puntos del acuerdo de paz se va a visibilizar en mayor medida en
los contextos rurales.

Segun Cubides Cardenas, et al. (2018) la implementacion del acuerdo es la fase méas importante para
garantizar el fin del conflicto, a la cual se le denomina Posconflicto, que a nivel simbdlico favorece en las
victimas y la sociedad en general la percepcion de transicion del conflicto armado a una nueva oportunidad
de construir un presente y consolidar un futuro estable. Este escenario claramente no ha sido ni sera perfecto,
por el contrario, representa una serie de altibajos y retos que implican el compromiso de diversas instituciones
estatales, de los actores que estuvieron involucrados de forma activa en el conflicto y de la sociedad
colombiana.

Con relacién a lo anterior, Prieto Botero (2015) indica que el principal desafio de esta etapa sera evitar
recaer en el conflicto y disminuir la reproduccién de la violencia, para lo cual se requiere impedir la
reincidencia de los excombatientes y prevenir que quienes no se desmovilizaron de estos grupos persistan
en la guerra y en las actividades criminales; De igual manera, esta etapa es muy sensible para las partes, de
ahi la importancia de trabajar en ella con sumo cuidado, evitando reactivar la disputa y/o generar
desconfianza. Frente a esto, Molano Rojas (2015) indica que el posconflicto siempre sera un momento critico
y de gran vulnerabilidad para cualquier sociedad, la cual requiere pasar esa pégina de su historia poniendo
en marcha la reconstruccion de su institucionalidad, restableciendo la convivencia civil, neutralizando las
causas de las disputas e impidiendo su reactivacion o transformacion.

En Colombia, el proceso del posconflicto ha sido bastante dificil, en especial por el cambio de gobierno,
puesto que el nuevo presidente (que se posesiond en el afio 2018) hace parte del partido politico que se
encontraba en desacuerdo con que se realizara el acuerdo de paz, lo cual ha generado una serie de
incertidumbres entre los actores involucrados y la sociedad en general. Muestra de ello, es que de forma
reciente este mandatario present6 unas objeciones a la Justicia Especial para la Paz.

Al respecto, el cuarto informe de verificacion de la implementacion del Acuerdo Final de Paz (noviembre
de 2018), menciona que los acuerdos se encuentran en un estado critico en su cumplimiento, por ejemplo:
en lo relacionado con el acceso y uso de la tierra, no se ha logrado avanzar en su implementacion, ni tampoco
en la aprobacion de las leyes faltantes; frente a la solucidn del problema de las drogas ilicitas, se ha avanzado
en los programas de sustitucion y erradicacion de cultivos de uso ilicito, pero no se presentan avances en
cuanto al consumo y la lucha contra el narcotréafico; por ultimo, en el tema que se relaciona con el sistema
integral de verdad, justicia, reparacién y garantias de no repeticion, es en el que mas dificultades se han
presentado, dado que si bien la JEP (Justicia Especial para la Paz) tiene los mayores adelantos en su
funcionamiento y avanza en el desarrollo de sus diligencias judiciales, es el ente que ha tenido que enfrentar
las mayores controversias, asi mismo, los componentes de reparacion y compromisos con la promocién de
los DDHH no ha presentado grandes avances sobre todo en lo que tiene que ver con la adecuacion de la
politica de reparacion a victimas y el Plan Nacional de Accion en Derechos Humanos (CINEP/PPP y CERAC,
2018).

Si bien la implementacion efectiva de este acuerdo de paz recae en gran medida en la voluntad politica
del actual gobierno, no se puede desconocer el importante papel de la sociedad colombiana y de sus
instituciones en su desarrollo, quienes deben aportar en la construccion de la paz.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 239-248
243

3. CONSTRUCCION DE UNA CULTURA DE PAZ

El Estado colombiano en el marco del posconflicto debe favorecer la resignificacion de la paz como un
derecho de todos, lo cual requiere de la adopcién de una cultura de paz, que comprende: la educacion
ciudadana democrética, la convivencia centrada en la mediacion, la resolucion alternativa de conflictos y el
respeto hacia todas las personas como principio de dignidad humana; asi mismo, debe fomentar el redisefio
institucional, en el que se adopten herramientas, didacticas y mecanismos pedagégicos que faciliten la
construccidn de una ciudadania con cultura de paz para la democracia y la convivencia social (Cubides
Cérdenas, et al., 2018).

La cultura de paz permite hacerle frente a la violencia desde la educacion, la socializacién y otros medios
(Lopez Martinez, 2004). Por ello, la educacion para la paz en Colombia se convierte en una necesidad, que
lleva a repensarse los modelos educativos, pedagégicos y |as estrategias didacticas; un primer acercamiento
a esto fue la implementacion de la catedra para la paz a nivel nacional (Aguirre Léon, 2016). La cual ha sido
un primer paso para reflexionar sobre esa construccion de paz en la cotidianidad, de esta forma, la cultura
de paz requiere de la puesta en marcha de la educacion para la paz en todos los niveles de formacion.

Mufioz Mufioz (2010) indica que Colombia en realidad es un pais pacifico, con mucha violencia, al que
los denominados violentélogos han aportado significativamente en la comprensién del conflicto, enfatizando
en sus causas, dinamicas y consecuencias; sin embargo, en estos momentos ante la necesidad de resolver
el conflicto y trascender la explicacion del mismo, se esta prestando mayor atencion al abordaje de los
pazoblogos, quienes se interesan en la construccién de la paz. De ahi la importancia de focalizar la atencién
actualmente en acciones que permitan promover la cultura de paz, la educacion para la paz, la pedagogia
para la paz, la psicologia de la paz, la noviolencia, entre otras.

4. LA NOVIOLENCIA Y SU ARTICULACION CON LA PSICOLOGIA DE LA PAZ EN COLOMBIA

El derecho humano a la paz conlleva y reclama la produccion de una cultura de paz, que se caracteriza
en gran parte por rechazar la violencia, prevenir los conflictos, promover el didlogo y la negociacion; lo cual
requiere de la preparacion de los ciudadanos para la noviolencia, es decir, en el pensamiento y practicas
noviolentas que invitan a nuevas formas de resolver los conflictos y de construir una paz basada en la justicia
(Tuvilla Rayo, 2004). Por lo tanto, una forma de construir y aportar a la cultura de paz es a través de la
noviolencia.

La noviolencia ha tenido multiples definiciones e interpretaciones, dado que se ha ido construyendo en
medio de un pluralismo epistemolégico, de saberes y de conocimientos (Lopez Martinez, 2004). Esta
inicialmente surgié de las ideas de Mahatma Gandhi, uno de sus maximos exponentes, a partir de la palabra
sanscrita ahimsa, que hace referencia a la privacion total del deseo de violencia (Urrego Mendoza & Escobar
Cordoba, 2015). Sin embargo, su conceptualizacion se ha ido ampliando con aportes de otros exponentes
relevantes como Nelson Mandela, Aldo Capitini, Martin Luther King, Henry David Thoreau, Leon Tolstoi,
Lanza de Vasto, entre otros.

En términos generales “la noviolencia puede ser definida como una metodologia, una doctrina ético-
politica, una manera de construir la paz que se orienta hacia una filosofia coherente que busca un amor por
el conocimiento, la experiencia y la vida” (Lopez Martinez , 2015, p. 63). Esta va mas all& de negar la violencia,
por eso para comprenderla de manera mas amplia, es importante tener en cuenta que integra una serie de
principios ético-politicos: no matar (la preservacion de la vida como principio rector), busqueda de la verdad
(tener una apertura al descubrimiento, no pretender tener la verdad sino buscarla, es decir, reconocer que se
cuenta con respuestas limitadas), didlogo y escucha activa (escuchar no sélo oir, comprender el significado



ROMERO
La noviolencia en la formacion de psicélogos en Colombia...
244

méas profundo de lo que se dice), y por Ultimo, pensar de manera alternativa y creativa (lo que implica
deslegitimar el uso y las razones de las violencias, construyendo nuevas soluciones) (Lopez Martinez, 2004)

Continuando con su caracterizacion, la noviolencia entre sus intenciones plantea construir sociedades
mas justas y regular pacificamente los conflictos a través de los principios anteriormente mencionados (Lopez
Martinez, 2004). Por lo que ante los escenarios socio-politicos violentos como el de Colombia, puede ser una
salida solidaria al conflicto, que permita una vision constructiva de futuro (Urrego Mendoza & Escobar
Cordoba, 2015). En este sentido, la noviolencia puede aportar significativamente al proceso de posconflicto
en Colombia.

Teniendo en cuenta lo anterior, Urrego Mendoza y Escobar Cérdoba (2015) indican que ante el escenario
de paz que se esta planteando en Colombia, es importante reflexionar sobre el foco de atencién que toman
las diferentes profesiones y/o disciplinas, en la construccién de conocimiento que contribuya de la mejor
manera a lograr un contexto futuro en el que sea posible para sus habitantes vivir en paz, con dignidad y
justicia social, evitando la reactivacion de nuevos ciclos de violencia. Por ello, articular la noviolencia con la
construccion de conocimiento y la formacion en diversas disciplinas/profesiones permitiria que ambas
(noviolencia y disciplinas) se enriquezcan y aporten al posconflicto.

La produccién académica colombiana publicada en revistas cientificas acerca de la noviolencia fue
escasa entre los afios 1985 y 2015, la formacion de los autores que mas predominan en estas publicaciones
son los psicdlogos, mostrando un interés particular por el tema (Urrego Mendoza & Escobar Cérdoba, 2015).
Dadas las caracteristicas de este tema, asi como sus posibles aportes a las disciplinas y a la transformacion
de contextos sociales, es posible articularla con el &rea de la psicologia denominada psicologia de la paz.

El 11 de agosto de 1990, la Asociacién Americana de Psicologia (APA) crea su divisién nimero 48 de
psicologia de la paz, a partir de la cual se la define como una especialidad que se centra en el abordaje de
las causas, implicaciones, teorias y resolucion de los fendmenos relacionados con la paz; y se le asigna al
psicologo de la paz la funcién de establecer las mejores estrategias para formar a las personas en las
maneras en que se debe afrontar una situacion de violencia (Corona Arias , 2017).

Pese a las intenciones tan loables de esta division, esta ha recibido algunas criticas relevantes asociadas
aque por un lado, asume una postura hegeménica y reduccionista ante la violencia, patologizando en algunos
casos a los sujetos que actuan con violencia sin tener en cuenta una lectura de contexto; y por otro lado, que
en su intencién de imparcialidad, puede llegar a favorecer la reproduccion del sistema de dominacion y
explotacion, al no tomar una postura critica al respecto (Corona Arias , 2017).

Considerando lo anterior, para poder articular la propuesta de la noviolencia (que contempla una postura
critica y activa ante las realidades sociales de sometimiento y dominacion) a esta especialidad de la
psicologia, se debe asumir una psicologia critica para la paz. La cual segun Corona Arias (2017) es una
psicologia situada y desideologizante, en la medida en que utiliza sus conocimientos para desenmascarar
discursos y teorias que de alguna manera legitiman la violencia estructural-institucional; esta postura
comprende la violencia como un sintoma derivado de dindmicas de orden social y/o politico.

En coherencia con estas criticas, el avance en la construccion de conocimientos desde posturas alternas
y los aportes de otras disciplinas, la division 48 de la APA se ha ido transformando, actualmente se denomina
Sociedad para el Estudio de la Paz, los Conflictos y la Violencia: Division de Psicologia de la Paz, la cual ha
centrado su atencién en promover la paz en el mundo, las comunidades y las familias, promoviendo
investigaciones psicoldgicas y multidisciplinares sobre la paz (American Psychological Association, 2019).
Esta area de la psicologia juega un papel muy importante en el actual contexto colombiano de cara al
posconflicto.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 239-248
245

5. LA FORMACION DE PSICOLOGOS EN COLOMBIA

Latinoamérica es un continente que ha sido marcado desde su proceso de colonizacion por distintas
problematicas, que han llevado a que sus paises sean definidos como ‘“subdesarrollados” y/o
“tercermundistas” por potencias que en parte han tenido responsabilidad del estado actual del continente y
son quienes definen las formas “correctas” de desarrollo.

Frente a este panorama, Murueta Reyes (2015) indica que la psicologia en América Latina tiene la gran
tarea de contribuir a la transformacién social, partiendo de la herencia de sus pueblos originarios, quienes
resaltan el sentido cosmico, la integracién con la naturaleza, el sentido de comunidad y la afectividad, los
cuales deben ser actualizados de cara a las necesidades contemporaneas.

Las condiciones particulares de los paises Latinoamericanos requieren de una contextualizacién de las
disciplinas para la aplicacion de sus conocimientos, sobre todo de las relacionadas con las ciencias sociales.
Por ello, no se puede esperar que las teorias, abordajes y metodologias que usen los psicélogos sean las
mismas que se utilizan en otros contextos que distan totalmente, como si fuera la aplicacion genérica de
estos recursos descontextualizados. Por lo tanto, la formacion de psicologos latinoamericanos debe ser
diferenciadora.

En consecuencia, Barrero Cuellar (2015) plantea que se deben formar psicdlogos que se encuentren
comprometidos con establecer relaciones de solidaridad, que cuestionen las injusticias y las desigualdades,
que tomen una postura critica ente las situaciones que se presentan en sus paises y que favorezcan las
transformaciones sociales. De esta manera, la propuesta de la noviolencia encaja adecuadamente en estos
propdsitos formativos.

Centrando la atencion en la formacion de psicologos en Colombia, es importante reconocer que de cara
a las situaciones conflictivas que se presentan en este pais, se configuran algunos retos para los psicélogos
y su formacion. Al respeto Robledo Gémez (2008) indica que quienes se forman en psicologia adquieren un
compromiso ético y politico, que implica contribuir a un proyecto de pais y de mundo basados en principios
de igualdad y libertad que promueven vidas dignas.

Esta autora manifiesta que algunas de estas situaciones conflictivas se convierten en campos
problémicos en los programas de psicologia, sobre los cuales se plantean investigaciones y propuestas de
intervencion, es decir, se construye conocimiento, que contribuyen a los procesos de transformacién en el
pais; estos conocimientos deben ser ubicados histérica y geograficamente, lo que trae consigo la indagacion
sobre lo que significa vivir en un territorio material y simbolico como lo es Colombia (Robledo Gémez , 2008).

El actual proceso de posconflicto en este pais ha generado numerosas reflexiones en diversos ambitos,
entre los que se encuentra la psicologia, la cual desde su praxis aporta en la construccion de paz.
Principalmente su contribucion ha girado en torno a la atencion de personas afectadas por el conflicto; sin
embargo, su labor representa retos que trascienden esta atencion, puesto que la sociedad se encuentra en
un proceso de movilizacion hacia la normalizacion de la convivencia y la gestion no violenta de los conflictos,
lo cual debe cuestionar el quehacer del psicélogo tanto en lo profesional como en lo investigativo (Molina
Valencia, 2017).

6. CONCLUSIONES

Los ciclos de violencia han hecho parte de la historia de la humanidad; sin embargo, esta no debe
naturalizarse, puesto que es un fendmeno que se puede detener con el aporte de distintos actores de la
sociedad y con el compromiso y responsabilidad de profesionales de diversas disciplinas.

En Colombia el conflicto armado ha dejado numerosas victimas, por lo cual actualmente se esta
atravesando por un momento historico, en el que se esta ejecutando un acuerdo de paz que se logré entre



ROMERO
La noviolencia en la formacion de psicélogos en Colombia...
246

el gobierno y la guerrilla mas antigua del mundo. Si bien este acuerdo se realiz6 solo con un grupo guerrillero
y se mantiene el conflicto con otros grupos armados, no se puede desconocer la importancia de este hecho,
dado que las FARC-EP era uno de los grupos ilegales méas grandes en Colombia. Ademas, el devenir positivo
de este posconflicto podria dar paso para iniciar las negociaciones con los otros grupos.

El proceso de posconflicto demanda de la puesta en marcha de diferentes estrategias que permitan evitar
la reactivacion del conflicto y cumplir los acuerdos establecidos. Esta situacién invita a replantearse varios
procesos o dimensiones, como la educacion, orientdndola hacia la construccion de paz. Con relacion a esto,
la noviolencia es una propuesta que, a pesar de nacer y desarrollarse en otras naciones, tiene un gran
potencial para situarse y contextualizarse en Colombia, dado que es una puesta que rescata la sabiduria de
los pueblos, ademas que se asemeja a la praxis de muchos de sus pueblos originarios, que establecen
relaciones solidarias y no hacen uso de la violencia para gestionar sus conflictos.

Es importante vincular este tema articulado con la psicologia critica de la paz en la propuesta curricular
de los programas de psicologia, a fin de preparar a sus profesionales para este escenario de posconflicto que
de seguro implicara numerosos afios.

BIBLIOGRAFIA

AGUIRRE LEON, C. A. (2016). Educacion para la paz y politicas educativas. Revista Inclusién & desarrollo,
1(3), pp. 17-22.

AMERICAN PSYCHOLOGICAL ASSOCIATION (2019). The society for the study of peace, conflict &
violence - APA Division 48. [En linea]

Available at: http:/peacepsychology.org/

[Ultimo acceso: 20 Mayo 2019].

BARRERO CUELLAR, E. (2015). Formacion de psicdlogas y psicélogos en America Latina: Hacia una nueva
razon ético-politica para la humanidad. En: E. Barrero Cuellar, ed. Formacion en psicologia:Reflexiones y
propuestas desde América Latina. Bogota: ALFEPSI Editorial, pp. 17-40.

CAMARGO BARRERQO, J. A. (2018). Teorias sobre la agresion humana y el conflicto armado colombiano.
En: J. G. Castafieda Polanco & J. A. Camargo Barrero, edits. Conflicto armado y salud mental. Bogota:
Corporacion Minuto de Dios, pp. 15-20.

CINEP/PPP y CERAC (2018). Cuarto informe de verificacién de la implementacién del acuerdo final de paz
en Colombia para los verificadores interacionales Felipe Gonzalez y José Mujica, Bogota: Fondo
multidonante de las Naciones Unidas para el posconflicto.

COMISION NACIONAL DE REPARACION Y RECONCILIACION (2013). jBasta ya! Colombia: memorias de
guerra y dignidad. Primera ed. Bogota: Centro Nacional de Memoria histdrica.

CORONA ARIAS , J. C. (2017). Psicologia de la paz: critica, violencia y el quehacer del psicélogo. Teoria y
critica de la psicologia, 1(9), pp. 69-81.

CUBIDES CARDENAS, J., CALDERA YNFANTE, J. & RAMIREZ BENITEZ, E. (2018). La implementacién
del Acuerdo de Paz y la Seguridad en Colombia en el posconflicto. Utopia y praxis latinoamericana , 2(23),
pp. 178-193.

FAJARDO MONTANA , D. A. (2015). Estudio sobre los origenes del conflicto social armado, razones de su
persistencia y sus efectos mas profundos en la sociedad colombiana. Primera ed. Bogota: Gentes del Comin.



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 239-248
247

FERNANDEZ NINO, C. H. (2012). Noviolencia, educacion para el desarrollo y formacion ciudadana. Aspectos
criticos y perspectivas.. En: L. M. Lépez Murcia & A. Orrego Echavarria , edits. Deconstruyendo la educacion
para el desarrollo, una mirada desde Latinoamérica.. Bogota: Corporacién Universitaria Minuto de Dios, pp.
199-223.

GOBIERNO NACIONAL DE COLOMBIA Y FUERZAS REVOLUCIONARIAS DE COLOMBIa - EJERCITO
DEL PUEBLO (2016). Acuerdo final para la terminacion del conflicto y la construccion de una paz estable y
duradera, La Habana : s.n.

LOPEZ MARTINEZ , M. (2015). Nonviolence in social sciences: towards a consensual definition. Revista de
Paz y Conflictos , 8(1), pp. 63-81.

LOPEZ MARTINEZ, M. (2004). Principios y argumentos de la Noviolencia. En: B. Molina Rueda & F. A. Mufioz
Mufioz, edits. Manual de paz y conflictos. Granada: Universidad de Granada, pp. 303-330.

MARTIN MORILLAS, J. M. (2004). ; Qué es la violencia?. En: B. Molina Rueda & F. A. Mufioz Mufioz, edits.
Manual de paz y conflictos. Granada: Universidad de Granada, pp. 226-247.

MOLANO BRAVO, A. (2015). Fragmentos de la historia del conflicto armado (1920-2010). En: Confiicto social
y rebelién armada en Colombia. Bogota: Gentes del comun .

MOLANO ROJAS, A. (2015). Justicia para el posconflicto: viejos y nuevos problemas en escenarios
complejos. En: A. Molano Rojas, ed. El posconflicto en Colombia: Reflexiones y propuestas para recorrer la
transicion.. Bogota: Instituto de Ciencia Politica Hernan Echavarria , pp. 15-24.

MOLINA VALENCIA, N. (2017). Retos de la psicologia en la construccion de paz en Colombia: ¢ fatalismo o
ingenuidad? Pensamiento Psicologico. Pensamiento psicolégico , 15(1), pp. 115-126.

MORENO PARRA, H. A. (2014). La paz imperfecta en el marco del conflicto politico armado en Colombia.
Entramado, 1(10), pp. 202-218.

MUNOZ MUNOZ, F. A. (2010). Conflictos, paz y violencia. Afinidades: revista de literatura y pensamiento,
Issue 3, pp. 139 - 144.

MURUETA REYES, M. E. (2015). Presentacién. En: E. Barrero Cuellar , ed. Formacién en psicologia:
reflexiones y propuestas desde América Latina. Bogota: ALFEPSI Editorial, pp. 9-16.

PATINO VILLA, C. A. (2015). Posconflicto en Colombia: retos complejos . En: A. M. Rojas, ed. El posconflicto
en Colombia: Reflexiones y propuestas para recorrer la transicién. Bogota: Instituto de Ciencia Politica
Hernan Echavarria Oldzaga: Fundacion Konrad Adenauer Colombia, pp. 25-34.

PRIETO BOTERO, M. (2015). Presentacion del ICP. En: A. Molano Rojas , ed. El posconflicto en Colombia:
Reflexiones y propuestas para recorrer la transicién / Andrés Molano Rojas, compilador académico. Bogota:
Instituto de Ciencia Politica Hernan Echavarria Olozaga: Fundacion Konrad Adenauer Colombia, pp. 7-10.

ROBLEDO GOMEZ , A. M. (2008). La formacién de psicologas y psicologos en Colombia. Universitas
Psychologica, 7(1), pp. 9-18.

SILVAPRADA, D. F. (2011). Asociaciones campesinas en resistencia civil: Construccion de paz y desarrollo
en el Magdalena Medio.. Primera ed. Bogota: Corporacion Universitaria Minuto de Dios.

TUVILLA RAYO, J. (2004). Cultura de paz y educacién. En: B. Molina Rueda & F. A. Mufioz Mufioz, edits.
Manual de paz y conflictos. Granada: Universidad de Granada, pp. 387-426.



ROMERO
La noviolencia en la formacion de psicélogos en Colombia...
248

URREGO MENDOZA, Z. C. & ESCOBAR CORDOBA, F. (2015). Investigacion en salud para la paz de
Colombia: ¢ Estudiar la noviolencia o la violencia?. Revista de la Facultad de Medicina, 63(3), pp. 351-353.

VARGAS CASTIBLANCO, N. E., VARGAS GUZMAN , A. & FAGUA GARCIA , S. C. (2019). Paz y convivencia
escolar: Una experiencia en Ciudad Bolivar. Inclusion & Desarrollo, 1(6), pp. 3-15.

BIODATA

Jenny Andrea ROMERO GONZALEZ: Psicologa de la Universidad Santo Tomas (Bogota - Colombia),
magister en investigacion social interdisciplinaria de la Universidad Distrital Francisco José de Caldas (Bogota
- Colombia), cuenta con formacién complementaria en docencia universitaria e investigacion del Consejo
Latinoamericano de Ciencias Sociales. Es docente de investigacion y lider editorial de la direccion de
investigacion de la Corporacion Universitaria Minuto de Dios - Sede Vicerrectoria Regional Bogota Sur. Sus
intereses investigativos se relacionan con las narrativas, las subjetividades, la construccién de paz, las
violencias, el género y la movilidad, frente a los cuales tiene produccion académica.



UNIVERSIDAD i Biblioteca Digital

= DEL ZULIA s vk et Repositorio Académico

CESA-FCES-UNIVERSIDAD DEL ZULIA. MARACAIBO-VENEZUELA.
ISSN 1316-5216 / ISSN-e: 2477-9555

| 2 4 5 r UTOPIA Y PRAXIS LATINOAMERICANA. ANO: 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 249-251
4 0 REVISTA INTERNACIONAL DE FILOSOFIA Y TEORIA SOCIAL

La verdad es de todos
El testamento cultural de Andrés Ortiz-Osés

José Angel BERGUA
jabergua@unizar.es
Universidad de Zaragoza, Espafia

Entrevistamos a continuacion al filosofo y antrop6logo aragonés Andrés Ortiz-Osés en el Seminario de
san Carlos de Zaragoza, desde donde ejerce una especie de sacerdocio cultural. Detras quedan sus estudios
en Europa y la jubilacion de su brillante catedra en la Universidad de Deusto en Bilbao, bajo una enfermedad
que aun no puede con su agudeza y creatividad. Acaba de presentar en la Biblioteca de Aragon, acompafiado
de Eloy Fernandez Clemente y Guillermo Fatas, dos nuevos libros, El secreto de existir (o sea, el amor
humano) y Lo deménico (o sea, la ambivalencia humana). Esta entrevista se ofrece a modo de testamento
cultural de nuestro ilustre pensador y escritor, reconocido internacionalmente por su aporte filoséfico-
antropoldgico pero también aforistico-poético.

JAB: -Profesor, esta recia tierra aragonesa ha sido su cuna y puede ser su tumba, qué ha recibido de
ellay qué le ha dado vitalmente:

AOO: He recibido de ella el gozo de nacer en Tardienta (Huesca), junto al gran canal, y el dolor de haber
sufrido las consecuencias de nuestra guerra incivil, asi que le devuelvo el amory el sufrimiento. Por lo demas,
pienso que Aragon es tierra de contrastes entre el norte y el sur, el frio y el calor, la expansion mediterranea
por Catalufia y la expansion atlantica por Castilla, la reciedumbre por fuera y la sentimentalidad por dentro,
cuyo arquetipo global es Goya. Yo mismo me considero tan ambivalente que he proyectado una filosofia de
la ambivalencia, asi pues de los contrastes.

JAB: - Podria condensarnos en qué consiste esta su filosofia de la ambivalencia o del contraste:

AOO: Consiste en comprender que toda nuestra existencia, incluida la realidad del universo, es
ambivalente: Dios y el diablo, vida y muerte, bueno y malo, positivo y negativo, fascinante y terrible. Asumir
la ambivalencia de todo es asumir flexiblemente la realidad en su urdimbre ambigua y oscilante, claroscura,
y no dejarse llevar por los extremos o extremismos, estar abierto al devenir de lo real en su evolucién evitando
su involucion regresiva, pero también su revolucion alocada. La ambivalencia nos salva de toda unilateralidad
parcial y de toda cerrazdn total o totalitaria (sea a la derecha o a la izquierda).

Utopia y Praxis Latinoamericana publica bajo licencia Creative Commons Atribucién-No Comercial-Compartir Igual 4.0 Internacional
(CC BY-NC-SA 4.0). Mas informacion en https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es_ES

BERGUA
La verdad es de todos...
250

JAB: -Por eso afirma que la verdad es de todos y todas...

AOO: En efecto, la verdad es de todos y todas y de nadie en particular, porque la verdad no es posesién
de nadie. La verdad es inter-verdad, verdad dialdgica y democréatica, verdad encarnada como sentido
existencial y no como una esencia o fundamento dogmaético. La verdad es humana, intersubjetiva y relacional,
y no absoluta o absolutista pero tampoco meramente relativista. La verdad es paraddjicamente implicacion
de contrarios, mediacién y remediacion de los opuestos, o que incluye una politica del consenso pragmatico
frente a la trinchera ideoldgica cerril. Esta mediacion hay que realizarla desde un centro descentrado y desde
un medio dindmico o remediador y no estatico ni obturador.

JAB-Quizas por ello propugna una creatividad cultural abierta al otro y su otredad radical:

AOO: Asi es, la procreacion es el modelo de toda creacion o creatividad humana, la cual consiste en
acceder al limite o frontera y transitarla culturalmente, o sea, en penetrar simbdlicamente en la otredad, lo
que es propio de la ciencia, o bien ser penetrado simbdlicamente por la otredad, lo que es propio de la
conciencia. Por eso en el fondo de toda pro-creacién esta agazapado el amor, ya que en el amor yo soy otro,
porque hay un proceso de otracién o transformacion radical. Crear es procrear simbdlicamente, es decir,
culturalmente.

JAB: -El tema del amor, junto al de la muerte, parece entrar con fuerza en esta su Ultima etapa de la
vida, inaugurada con su conocida obra Amor y sentido:

AOO: Bueno, el amor constituye el sentido trascendental de la vida humana, aunque esté atravesado de
esa ambivalencia que atraviesa todo el ser de lo real. Sélo el amor puede afrontar la muerte humanamente,
y en mi caso pondero especialmente el amor de amistad, como queria Montaigne. Pero también la propia
muerte es ambivalente, porque al tiempo que finiquita nuestra vida significa sin embargo el descanso eterno
y la paz perpetua para fieles e infieles, creyentes y no creyentes. El amor y la muerte tienen en comun que
representan la apertura radical al otro u otra (en el caso del amor), asi como a la otredad radical en el caso
de la muerte, por eso la literatura los concelebra conjuntamente.

JAB: -Su filosofia es conocida por ser antropoldgica, y usted se define por ser un hermeneuta o intérprete
de la cultura, autor del famoso Diccionario de hermenéutica (palabra que significa interpretacion): nos gustaria
conocer su interpretacion de las culturas:

AOO: Pues bien, he distinguido entre una vieja cultura matriarcal, en torno a la diosa Madre (la tierra o
naturaleza), una posterior cultura patriarcal en torno al dios Padre (simbolo de lo celeste), y una ultima cultura
fratriarcal que ya no diviniza verticalmente a la Madre ni al Padre, sino al hijo-hermano horizontalmente y, por
tanto, democraticamente. Asi que lo primero que privilegiamos es la nacién donde nacemos (la matria), luego
privilegiamos nuestra estancia en un estado (la patria), y finalmente privilegiamos civica o civilmente la fratria
o0 hermandad democratica, instaurada por una confluencia greco-cristiano-ilustrada.

JAB: -Usted ha descubierto esos rasgos en la gran tradicion del Pilar de Zaragoza.

AOQO: En el Pilar de Zaragoza puede observarse todavia un trasfondo pagano matriarcal, ya que el pilar
o columna era un arbol mineralizado que fungia de trono sobre el que se asentaba la vieja diosa madre
mediterranea, aunque luego en el cristianismo posterior el pilar o columna, asiento de la Virgen Madre,
adquiere cierta connotacion patriarcal de fundamento inmévil o inmutable. Pero yo interpretaria el Pilar
precisamente como el encuentro fratrial o fratriarcal de la religiosidad pagana naturalista y la religién cristiana



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 249-251
251

sobrenaturalista, de la vieja diosa madre y de la nueva Virgen Madre, de la naturaleza terrestre y de la
trascendencia celeste, en una especie de encuentro ecuménico intercultural.

JAB: -Todo ello parece llevarnos a una revision critica de viejas y nuevas actitudes ideoldgicas y cerradas
inculturalmente.

AOO: Efectivamente, se trata de criticar el viejo mito del héroe patriarcal que, lanza en mano, mata al
arcaico dragon matriarcal. Es la lucha a sangre y fuego entre Dios y el diablo, el arriba y el abajo, la derecha
y la izquierda, y también viceversa. Frente a semejante belicismo necesitamos un armisticio, ya que se trata
de contrarios complementarios, como decia Machado, representantes de aquella ambivalencia radical que
constituye la realidad del ser en su dialéctica o dualéctica generalizada, asi pues, en su coimplicacionismo
simbolico y real. Por lo demas, un auténtico Dios no puede tratar de aniquilar al diablo sino de transformarlo
o redimirlo, de modo que el bien se abra al mal para su asuncién, y que el mal se abra al bien para su
remediacion.

JAB: Aqui concluye la entrevista a Andrés Ortiz-Osés, mas ;,cémo definirlo finalmente? El mismo parece
definirse como una especie de ilustrado romantico, porque proyecta una razon simbolica o afectiva, calida y
latina. Acaso por ello, y por su familia y amigos, ha acabado retirindose en su tierra, hacia el sur,
abandonando el norte europeo o peninsular. Hay algo gracianesco en su vida y escritura que emula al jesuita
B.Gracian, lo mismo que hay algo ambivalente en su persona que lo hace cercano y diferente a un tiempo.
Quiza el secreto de su existir estribe en lo que describe como el amor de los contrarios: paradoja e ingenio
sagaz propio de la casa. El legado de Ortiz-Osés incluye aun varios libros inéditos, aunque acaba de aparecer
El amor y la muerte en la Universidad de Chile.



UNIVERSIDAD

Biblioteca Digital
Repositorio Académico

Serbiluz

Sistema dr iotecarios y
de Informacic

LIBRARIUS

ISSN 1316-5216 / ISSN-e: 2477-9555

La critica del eurocentrismo del llamado
“marxismo occidental”. A propdsito de la obra de:
LOSURDO Doménico. (2019). EI marxismo
occidental. Cémo naci6, como muri6 y cémo puede
resucitar», Madrid, Editorial Trotta, 207p.

Néstor KOHAN
teoriasocial.na@gmail.com
Universidad de Buenos Aires
IEALC, CONICET. Argentina

El mundo de la farandula intelectual esta
atravesado de estrellas fugaces que viven sus cinco
minutos de fama y se apagan, sin pena ni gloria. Al
poco tiempo todo el mundo se olvida de ellas. Sus
libros pasan inmediatamente a la mesa de saldos.
No permanecen en la historia del pensamiento ni
como bibliografia de apoyo o secundaria. No es éste
precisamente el caso de Doménico Losurdo, el
erudito pensador marxista italiano, comprometido
con las causas populares, agudo polemista,
perteneciente a la tradicion comunista, acidamente
impugnador del eurocentrismo de las academias en
las que él mismo se formé vy fildsofo critico hacia
“afuera” y hacia “adentro” del propio paradigma
marxista.

Su trabajo mas reciente, que corona una
extensa obra donde no hay un solo volumen “de
relleno”, estd centrado en la critica severa y
exhaustiva del denominado “marxismo occidental”.

Aunque esta Ultima expresion la volvié famosa
el historiador britnico Perry Anderson, antiguo
director de la prestigiosa revista New Left Review,

UTOPIA Y PRAXIS LATINOAMERICANA. ANO: 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 252-255
REVISTA INTERNACIONAL DE FILOSOFIA Y TEORIA SOCIAL
CESA-FCES-UNIVERSIDAD DEL ZULIA. MARACAIBO-VENEZUELA.

Este trabajo esta depositado en Zenodo:
DOI: http://doi.org/10.5281/zenodo.3740125

en su texto ampliamente conocido bajo el titulo
Consideraciones sobre el marxismo occidental
[1976], en realidad la dicotomia entre un marxismo
europeo y los demas marxismos (asiaticos,
africanos, latinoamericanos, etc.) viene de mucho
antes.

En el siglo XX, desde la segunda posguerra en
adelante, durante el auge de la denominada “guerra
fria” y quizas como una concesién (inconsciente) a
este singular clima cultural de bloques geopoliticos
en disputa y emergencia de la revolucién
anticolonialista a escala mundial, se instalé como un
axioma autoevidente la antinomia entre un
“marxismo occidental”, refinado, sutil, erudito,
humanista, etc. y un marxismo primitivo,
rudimentario, tosco, esquematico, propio de las
sociedades “atrasadas”, no occidentales, periféricas
y dependientes. A este segundo marxismo se lo

denomind de distintas maneras: “marxismo
soviético”, marxismo oriental, marxismo
tercermundista, marxismo africano, marxismo

latinoamericano, etc.

Quien introdujo semejante dicotomia, desde el
Collége de France [Colegio de Francia], es decir,
desde lo mas selecto de una Academia parisina
perteneciente a una Francia colonialista en guerra
por sus dominios ultramarinos de Argelia y Vietnam,
fue principalmente el pensador Maurice Merleau-
Ponty en su conocido libro Aventuras de la dialéctica
(Merleau-Ponty, M. [1955] (1957): 37 y ss.), donde
le dedicaba un capitulo completo a esta
problematica, titulado precisamente “El marxismo
«occidental»”.

Utopia y Praxis Latinoamericana publica bajo licencia Creative Commons Atribucién-No Comercial-Compartir Igual 4.0 Internacional
(CC BY-NC-SA 4.0). Mas informacion en https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es_ES

Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555

Luego de Merleau-Ponty, desde su exilio en los
Estados Unidos, le toco el turno a Herbert Marcuse
adoptar y reproducir la misma antinomia en su obra
de 1958 El marxismo soviético (Un andlisis critico),
publicada inicialmente en el corazdn de la Academia
estadounidense (Columbia University Press). En
ellainsistia con esta contraposicion, ya por entonces
asumida como un lugar incuestionable en el terreno
del debate ideoldgico de la guerra fria (Marcuse, H.
[1958] (1984): 43 y ss.; 200 y ss.).

(Es verdad que una década después de aquel
ensayo, durante la rebelion juvenil alemana, Herbert
Marcuse, sin abandonar la contraposicion central
que estructuraba el argumento de E/ marxismo
soviético, en sus debates publicos con Rudi
Dutschke —maéximo dirigente marxista  del
movimiento estudiantil en Berlin occidental— otorga
un lugar destacado a la guerra de Vietnam en las
discusiones (Marcuse, H. [1967] (1986)). Sin
embargo, tampoco deja de ser cierto que ese mismo
afio, y en forma totalmente contradictoria con sus
posiciones pro-Vietnam, Marcuse toma partido —
curiosamente apelando a su origen judio, a pesar de
que sabia perfectamente que judaismo y sionismo
no son de ninguna manera sinénimos ni términos
homologables— a favor del estado de Israel contra
los movimientos de liberacion  nacional
anticolonialistas de Oriente medio (Losurdo, D.
(2019): 93-94).

Tres afios mas tarde de que apareciera El
marxismo soviético de Marcuse en la Universidad de
Columbia (USA); en 1961 (el mismo afio de la
invasiéon a Cuba donde las tropas invasoras,
dirigidas y tuteladas por las Fuerzas Armadas
estadounidenses, son derrotadas y militarmente
humilladas  por las  Fuerzas  Armadas
Revolucionarias [FAR], cubanas, en Playa Girdn),
también desde su exilio en Estados Unidos y a
través de un prestigioso sello editorial
norteamericano, Erich Fromm volvia a girar
tercamente sobre el mismo eje, postulando una
hermenéutica del joven Marx, en cuya conclusion
ubicaba al autor de los Manuscritos econémico
filoséficos de 1844, por oposicidn al comunismo y
sin mayores matices, como un... “representante de
la tradicion occidental” (Fromm, E. [1961] (1973): 92-
93).

Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 252-255
253

Quince afios méas tarde, quien corond esta
prolongada construccién de la dicotomia, ahora con
mayor distanciamiento e incluso animandose a la
polémica, pero  dejando  intactas  las
sedimentaciones excluyentes de la antinomia
central, las caracteristicas y las peculiaridades
atribuidas a cada uno de los “marxismos” fue, como
es bien conocido, Perry Anderson, en su ya clasico
Consideraciones sobre el marxismo occidental
(Anderson, P. [1976] (1990): 35 y ss.). Si en 1955
Merleau-Ponty todavia vacilaba en utilizar comillas
para referirse al marxismo «occidentaly, dos
décadas después, en 1976, Anderson abandonaba
toda ambivalencia, asumiendo sin comillas, dudas ni
zigzagueos la occidentalizacion del marxismo
pretendidamente mas exquisito e intelectualmente
superior.

Cuatro autoridades de la teoria social mundial.
Dos filésofos: uno francés (Merleau-Ponty), el otro
aleman (Marcuse); un psicoanalista: (Fromm),
también aleman; y finalmente un historiador:
(Anderson),  britanico. Todos europeos Y
occidentales, que adoptaban como un dato
autoevidente esa supuesta disyuntiva, en la cual el
“marxismo occidental”, ain con sus limitaciones (por
ejemplo su academicismo, su lenguaje criptico y su
incapacidad para elaborar estrategias politicas,
como observara en su reconstruccion Perry
Anderson), se mostraba infinitamente superior
frente a su contracara supuestamente “primitiva” y
“subdesarrollada” (no es casual que en ninguna de
las cuatro obras, hoy canédnicas, apareciera, ni
siquiera mencionada en una simple nota al pie, ni
una sola personalidad ni una sola obra, ni un solo
articulo o creacion intelectual del marxismo de
América latina).

Sin embargo, recorriendo y reflexionando sobre
aquellas posiciones abiertamente occidentalistas,
nos interrogamos: ¢la emergencia del “marxismo
occidental” no es muy anterior, en su proceso de
gestacion y consolidacién, a los limitados criterios
cronolégicos  asumidos  por  Merleau-Ponty,
Marcuse, Fromm y Anderson? ¢EIl occidentalismo
no impregna y recorre, como una arteria vital, gran
parte de la produccién tedrica y de la circulacion de
saberes y perspectivas ya desde la Segunda
Internacional?



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555

Y continuamos con nuestras preguntas e
interrogaciones. ¢Era realmente superior dicho
“marxismo occidental” frente a los marxismos
revolucionarios del Tercer Mundo, creados,
elaborados y producidos desde los “eslabones mas
débiles” —segun la conocida expresion de Lenin—
de la cadena imperialista mundial?

En la practica, no obstante sus ornamentos
eruditos y sus barrocas citas de los clasicos, los
exponentes occidentalistas mas renombrados
desde los tiempos de la Segunda Internacional en
adelante, dejaban intactos e incluso legitimaban
muchos de los antiguos prejuicios de la supuesta
White  Supremacy [supremacia blanca] del
Occidente colonialista, desconociendo en sus
reflexiones y objetos de estudio las diversas
opresiones coloniales del régimen capitalista
entendido como sistema de explotacion y
dominacion a escala mundial.

Por contraposicidn con las elaboraciones hoy ya
canonizadas de Merleau-Ponty, Marcuse, Fromm y
Anderson, mucho mas cerca nuestro, en la obra que
estamos resefiando, el pensador marxista
Doménico Losurdo ha puesto en discusion aquella
pretendida superioridad tedrica e intelectual del
“marxismo occidental”. Lo ha hecho —esto es lo que
aqui mas nos interesa— cuestionando duramente
su sospechoso silencio frente a la opresion colonial
de la inmensa mayoria de la poblacién mundial,
conformada por pueblos, etnias y nacionalidades
enteras sometidas al colonialismo y al
neocolonialismo euro-norteamericano (Losurdo, D.
(2019): 46, 51-52, 59 y ss.).

Segun Losurdo, la impotencia politica de gran
parte de las obras y hermenéuticas de los marxistas
“occidentales” para dar cuenta de la opresion
colonial-nacional a escala mundial, incluyendo su
silencio sospechoso frente a gigantescas guerras de
liberacién de las que tercamente han hecho caso
omiso, expresa notables déficits y vacios teoricos
que inducen a poner en discusién su pretendida y
celebrada “superioridad intelectual” por sobre el
marxismo de los bolcheviques y otros marxismos
revolucionarios de las periferias del sistema
capitalista mundial.

Por mas que la reciente obra de Doménico
Losurdo aspire a ser una respuesta polémica frente
a la historiografia consagrada de Perry Anderson,

Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 252-255
254

por nuestra cuenta agregamos que esta sospecha
acertada y este solido cuestionamiento sobre la
pretendida e injustificada “superioridad intelectual
del marxismo occidental” se extiende en realidad, no
solo a partir desde la década de 1930 en adelante
—como postulaba Perry Anderson (mucho mas
preciso que Merleau-Ponty, Marcuse y Fromm)
guiandose por un doble criterio geografico y
generacional (Anderson, P. [1976] (1990): 10-15)—
sino desde mucho antes, esto es, desde los tiempos
del eurocentrismo occidentalista-colonialista de la
Segunda Internacional (organizacién donde se
destacaron por su defensa acritica del colonialismo
pensadores y politicos como Eduard Bernstein,
Hendrikus Hubertus (Henri) Van Kol, Emile
Vandervelde y muchos ofros reformistas como
Terwagne, Rouanet, etc., ademas del afamado Karl
Kautsky, entre tantos otros).

Ubicando en ese horizonte polémico la
perspectiva reciente de Losurdo, debemos advertir
que su autor elude las medias tintas y los
eufemismos. Filosofando e historiando con el
martillo, Losurdo no se cansa de demoler idolos,
pero no para quedarse en un cémodo nihilismo ni en
una inofensiva pose de provocador ‘“terrible”, sino
proponiendo un descentramiento del marxismo
eurocéntrico e invitando a la intelectualidad
occidental a abrirse al marxismo del Sur Global.

La critica global ensayada por Losurdo se
mueve en dos niveles epistemologicos: (a) la critica
hermenéutica de obras y autores, incluyendo desde
autoridades ya canonizadas hasta “estrellas” de la
farandula intelectual hoy a la moda, (b) la critica
historico-social de procesos politicos frente a los
cuales el llamado “marxismo occidental” se ha
mostrado impotente, mudo, atado de pies y manos,
postergando su “espiritu critico” para un lejano
futuro mesianico

En este Ultimo rubro, Losurdo nos propone una
novedosa relectura del siglo XX (notablemente
distinta a la propuesta por el historiador Eric
Hobsbawm) que no sélo destroza el anticomunismo
convencional, los denominados “revisionismos” filo-
fascistas o nostalgicos del nazismo y de la
pretendida supremacia blanca, sino que al mismo
tiempo descentra los relatos tradicionales sobre las
dos guerras mundiales, en la primera mitad del siglo
XXy sobre toda la lucha de los pueblos periféricos,



Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555

dependientes, subdesarrollados y sus procesos
anticolonialistas, en la segunda mitad de dicho siglo.

Para Losurdo todo el siglo XX esta marcado por
el despertar de guerras nacionales (Rusia
liberandose de la invasién neocolonial de la
Alemania nazi, China de la invasién japonesa) y
luchas anticolonialistas (donde se ubicaria la guerra
de Vietnam frente a Francia y Estados Unidos, las
liberaciones africanas frente a los racismos
europeos, las rebeldias latinoamericanas, etc).

En definitiva, el intento de Doménico Losurdo
ensayado en este libro no constituye una “mosca
blanca” sino que corona una meditada y prolongada
reflexién —volcada en numerosos volumenes, uno
mas critico que el otro, todos elaborados desde la
perspectiva de un marxismo renovado y
contemporaneo—  sobre el racismo, el
occidentalismo, la defensa de la esclavitud y el
desprecio, pretensiosamente erudito pero en relidad
profundamente ignorante, que han atravesado
diversos autores consagrados y no pocas

Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 252-255
255

tradiciones filosoficas canonizadas durante los dos
Ultimos siglos.

BIBLIOGRAFIA

ANDERSON, PERRY [1976] (1990).
Consideraciones sobre el marxismo occidental.
México, Siglo XXI.

FROMM, ERICH [1961] (1973). Marx y su concepto
del hombre. México, Fondo de Cultura Econdmica.

LOSURDO, DOMENICO (2019). El marxismo
occidental. Cémo nacio, como murié y cémo puede
resucitar. Madrid, Editorial Trotta.

MARCUSE, HERBERT [1958] (1984): EI marxismo
soviético (Un andlisis critico). Barcelona, Alianza.

MARCUSE, HERBERT [1967] (1986): El final de la
utopia. Barcelona, Planeta.



Biblioteca Digital

Repositorio Académico

DIRECTORIO DE AUTORES Y AUTORAS

UTOPIA Y PRAXIS LATINOAMERICANA. ANO: 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 256-257
_ REVISTA INTERNACIONAL DE FILOSOFIA Y TEORIA SOCIAL

rsar CESA-FCES-UNIVERSIDAD DEL ZULIA. MARACAIBO-VENEZUELA.

— \ ISSN 1316-5216 / ISSN-e: 2477-9555

Adrian SOTELO VALENCIA
(UNAM - CELA). México
adriansotelo@politicas.unam.mx

Alba Lucia CRUZ CASTILLO
Universidad de La Salle, Colombia
albaluciacruzcastillo@unisalle.edu.co

Alex IBARRA PENA
Universidad Catdlica Silva Henriquez. Chile.
alexibarra2013@gmail.com

Alexia MASSHOLDER
Universidad de Buenos Aires. Argentina
fmalexia@hotmail.com

Alvaro ACEVEDO-MERLANO
Universidad de la Costa, Colombia
alvaroacevedomerlano@gmail.com

Diana Vanessa VIVARES PORRAS
Fundacion Universitaria Maria Cano. Colombia
dianavanessavivaresporras@fumc.edu.co

Diego Fernando BARRAGAN GIRALDO
Universidad de La Salle, Colombia
dibarragan@unisalle.edu.co

Edwin Alexander HERNANDEZ ZAPATA
Universidad Cooperativa de Colombia. Colombia
edwin.hernandezz@campusucc.edu.co

Francisco TIAPA
Universidad de Los Andes, Venezuela
francisco.tiapa@gmail.com

Jenny Andrea ROMERO GONZALEZ.
Corporacion Universitaria Minuto de Dios, Colombia.
jennyandrearomerogonzalez@gmail.com

John Harvy ARCIA GRAJALES
Universidad Catdlica Luis Amig6, Colombia

arciajohn@gmail.com


mailto:albaluciacruzcastillo@unisalle.edu.co
mailto:alexibarra2013@gmail.com
mailto:fmalexia@hotmail.com
mailto:alvaroacevedomerlano@gmail.com
mailto:dianavanessavivaresporras@fumc.edu.co
mailto:dibarragan@unisalle.edu.co
mailto:edwin.hernandezz@campusucc.edu.co
mailto:francisco.tiapa@gmail.com
mailto:jennyandrearomerogonzalez@gmail.com
mailto:arciajohn@gmail.com

Utopia y Praxis Latinoamericana; ISSN 1316-5216; ISSN-e 2477-9555
Afio 25, n° 89 (abril-junio), 2020, pp. 256-257
257

José Angel BERGUA
Universidad de Zaragoza. Espafia

jabequa@unizar.es

Juan Carlos RAMIREZ SIERRA
Universidad de Sancti Spiritus José Marti Pérez, Cuba
jcramirez@uniss.edu.cu

Lida Esperanza VILLA CASTANO
Universidad Cooperativa de Colombia, sede Bogota
Lida.villacas@campusucc.edu.co

Marc PALLARES PIQUER
Universidad Jaume | de Castellén. Espafia

pallarem@edu.uiji.es

Mario Ivan URUENA SANCHEZ
Universidad del Rosario. Colombia.
mario.uruena@urosario.ed

Michael LOWY

Director emérito de investigaciones del Centro
Nacional de Investigaciones Cientificas de Francia.
michael.lowy1@gmail.com

Miguel Angel ROSSI

Universidad de Buenos Aires. Argentina
CONICET, IES y PPaat
mrossi@lorien-sistemas.com

Natalia SANCHEZ CORRALES
Universidad de La Salle, Colombia
nasanchez@unisalle.edu.co

Nayar LOPEZ CASTELLANOS
Universidad Nacional Auténoma de México. México.

nayarlp@hotmail.com

Néstor KOHAN

Universidad de Buenos Aires
IEALC, CONICET. Argentina
teoriasocial.na@gmail.com

Pablo GUADARRAMA GONZALEZ
Universidad Catdlica de Colombia. Colombia.
pabloguadarramag@gmail.com



mailto:jabegua@unizar.es
mailto:jcramirez@uniss.edu.cu
mailto:Lida.villacas@campusucc.edu.co
mailto:pallarem@edu.uji.es
mailto:mario.uruena@urosario.ed
mailto:michael.lowy1@gmail.com
mailto:nasanchez@unisalle.edu.co
mailto:nayarlp@hotmail.com
mailto:teoriasocial.na@gmail.com
mailto:pabloguadarramag@gmail.com

UNIVERSIDAD Se Biblioteca Digital

Repositorio Académico

Urtopria Y PRAXIS LATINOAMERICANA
Revista Internacional de Filosofia

® 'C I
Iberoamericana y Teoria Social

Centro de Estudios Socioldgicos y Antropoldgicos (CESA)
Facultad de Ciencias Econdmicas y Sociales
Universidad del Zulia. Maracaibo-Venezuela

Normas de Publicacion

Utopia y Praxis Latinoamericana: Es una revista periodica, trimestral, arbitrada e indexada a nivel nacional
e internacional como la Web of Science o Scopus. Editada por la Universidad del Zulia (Maracaibo,
Venezuela), adscrita al Centro de Estudios Socioldgicos y Antropolégicos (CESA) de la Facultad de Ciencias
Economicas y Sociales, y financiada por el Consejo de Desarrollo Cientifico y Humanistico (CONDES) de
esta misma Universidad. Todos los trabajos que se solicitan o reciben, deben ser originales e inéditos. No se
admitira ninguno que esté en curso de ser ofrecido simultineamente a otra revista para su publicacion. Las
areas tematicas que definen el perfil de la revista estan insertas en las siguientes lineas genéricas del
pensamiento iberoamericano y latinoamericano: Filosofia Politica Latinoamericana, Historia de las Ideas,
Filosofia de la Historia, Epistemologia, Teorias y metodologias de las Ciencias Sociales, Antropologia social,
politica y filoséfica, Etica y pragmatica, Filosofia y dialogo intercultural, Filosofia de la Liberacion, Filosofia
Contemporanea, Estudios de Género, Teorias de la Modernidad. Las sub-areas respectivas a cada area
general seran definidas por el Comité Editorial, con la ayuda de sus respectivos asesores nacionales e
internacionales, a fin de establecer las pertinencias de los trabajos presentados.

Presentacion de originales: Se destacan los siguientes aspectos. En la primera pagina: Titulo: conciso y en
referencia directa con el tema estudiado. No se aceptan sub-titulos. Resumen: debe describir la idea central
de la investigacion y considerar su relacion con el objeto y la metodologia que le sirve de soporte, con una
cantidad maxima de 100 palabras. Afiadir cuatro o cinco palabras clave, en orden alfabético. Se redacta en
castellano y en inglés. No se aceptaran notas al pie en titulos, resumen, palabras clave, nombre de autor/a
ni_cualquier otra informacion que no corresponda a la primera pagina. Estructura de contenido (desde la
segunda pagina): Introduccion o Presentacion, desarrollo seccionado por titulos e intertitulos (apartados),
conclusiones generales y bibliografia de actualidad y especializada. Los titulos del cuerpo del trabajo deben
ir en mayusculas, cursivas y negritas. Los intertitulos (apartados) deben estar escritos como oraciones
normales, sin cursiva y con negrita. Todas las referencias hemero-bibliograficas y notas, deben hacerse a pie
de pagina, en numeracion continua, de acuerdo a las indicaciones que se recogen en la seccion que mas
adelante se indica. Utilice una hoja del siguiente tamafio A5 (15,03 x 22,5 cm), margen estrecho. La fuente
Arial Narrow 9, a espacio 1,08. Se dispondra una hoja de modelo para descargar. Ademas de la lengua
castellana, los Estudios, Articulos, Ensayos, Notas y Debates, Entrevistas, Resefias Bibliograficas; pueden
ser presentados en portugués, francés, italiano e inglés. Se deben enviar en soporte electronico (formatos
“.doc”, “.docx” o “rtf”) al correo utopraxislat@gmail.com.




Secciones de la revista

Aparicion regular

Estudios: es una investigacion exhaustiva de caracter monografico, orientada a uno o varios objetos de areas
tematicas tratados inter y/o transdiciplinarmente, desarrollada desde un paradigma epistemolégico. Se hace
énfasis en el andlisis critico y la interpretacion. Su extension no debera exceder las 40 paginas.

Articulos: es una investigacion puntual de caracter monografico, preferiblemente resultado parcial o final de
una investigacion donde se destaca la argumentacion reflexiva y critica sobre problemas tedricos ylo
practicos, metodoldgicos y/o epistemoldgicos del tema'y el area de estudio explorado. Su extensién no debera
exceder las 20 péginas.

Notas y debates de Actualidad: es una colaboracién de caracter relativamente monografico, se presentan las
opiniones y juicios criticos acerca de los problemas y las dificultades que pueden encerrar los procesos de
investigacion y sus resultados. Su extension no debera exceder las 10 paginas.

Resefias bibliogréficas: es una colaboracién que pone al dia la actualidad bibliografica, se recogen los
principales resultados de las investigaciones nacionales e internacionales en forma de libro individual o
colectivo. Resalta el analisis critico sobre los diversos niveles (tedricos, metodologicos, epistémicos, politicos,
sociales, etc.,) donde se puede demostrar el impacto de las investigaciones. Su extensién no debera exceder
las 5 paginas. Son publicadas en la seccién “Librarius”.

Aparicion eventual

Ensayos: es una interpretacion original y personal, prescinde del rigor de la formalidad de una monografia, le
permite a un investigador consolidado presentar sus posturas tedricas sobre la actualidad y trascendencia de
las formas de pensamientos o los paradigmas, en los que se desarrolla su disciplina y temas afines. Su
extension no deberé exceder las 15 paginas.

Entrevistas: es una colaboracion donde se interroga a un pensador o investigador con- sagrado, sobre las
particularidades de sus investigaciones y los resultados que ésta le provee a la comunidad de estudiosos de
su area de conocimiento y afines.

Formato de citaciones hemero-bibliograficas

Estas referencias se reducen Unicamente a las citas de articulos, libros y capitulos de libros, especializados
y arbitrados por un Comité Editor o avalados por un Comité Redactor de sellos editoriales (universitarios o
empresariales) de reconocido prestigio en el campo tematico de la investigacion. Se deben evitar referencias
de caracter general como: Enciclopedias, Diccionarios, Historias, Memorias, Actas, Compendios, etc.

Citas
Deben seguir el formato (Apellido: afio, p. pagina). Ejemplo: (Freire: 1970, p. 11).

En tabla de referencias: articulos de revistas, segun el siguiente modelo
VAN DIJK, T. A. (2005). “Ideclogia y anélisis del discurso”, Utopia y Praxis Latinoamericana. Afio:10, n°. 29,
Abril-Junio, CESA, Universidad del Zulia, Maracaibo, pp. 9-36.

En tabla de referencias: Libros de i) libros y ii) capitulos de libros, segtin el siguiente modelo

i) PEREZ-ESTEVEZ, A. (1998). La materia, de Avicena a la Escuela Franciscana. EdiLUZ, Maracaibo.

ii) BERNARD, B. (2001). “El eterno retorno de una Filosofia Antihegeménica”, en: Estudios de Filosofia del
Derecho y de Filosofia Social. Vol. II. Libro Homenaje a José Manuel Delgado Ocando. Tribunal Supremo
de Justicia. Coleccién Libros Homenajes, n°.4. Caracas. pp. 211-251.



NOTA: En caso de haber varios autores, se nombran todos en el orden de aparicion. Cualquier otro tipo de
citaciones, el Comité Editorial se reserva el derecho de adaptarla a esta normativa general. No se publican
investigaciones o colaboraciones con anexos, cuadros, graficos, etc. Cualquier excepcion sera deliberada y
aprobada por el Comité Editorial.

Evaluacion de las colaboraciones

Todos los Estudios, Articulos, Ensayos, Notas y Debates, Entrevistas, que se reciban en la revista seran
arbitrados por miembros del Comité de arbitros nacionales y/o internacionales de reconocida trayectoria
profesional en sus respectivos campos de investigacion. Su dictamen no seré del conocimiento publico. La
publicacion de los trabajos esta sujeta a la aprobacién de por lo menos dos arbitros. Segun las normas de
evaluacion estos deberan tomar en consideracion los siguientes aspectos: originalidad, novedad, relevancia,
calidad tedrica-metodoldgica, estructura formal y de contenido del trabajo, competencias gramaticales, estilo
y comprension en la redaccion, resultados, analisis, criticas, interpretaciones.

Presentacion y derechos de los autores y coautores

Los Estudios y Articulos pueden ser de autoria individual o colectiva. El autor/a principal debe suscribir un
Email dirigido al Editor solicitando la evaluacién de su trabajo para una posible publicacién. Se debe agregar
al final del cuerpo del trabajo un titulo llamado “Biodata” con un CV abreviado (igual para los co-autores/as),
donde se sefialen datos personales, institucionales y publicaciones mas recientes. El Copyright es propiedad
de la Universidad del Zulia. Para cualquier reproduccion, reimpresion, reedicion, por cualquier medio
mecanico o electronico, de los articulos debe solicitarse el permiso respectivo. Los autores/as recibiran una
copia electrénica de la revista mas las respectivas certificaciones de publicacion.



Serbiluz Biblioteca Digital

P e e Repositoric Académico

U'ropia Y PRAXIS LATINOAMERICANA
Revista Internacional de Filosofia
Iberoamericana y Teoria Social

o‘a

Centro de Estudios Socioldgicos y Antropoldgicos (CESA)
Facultad de Ciencias Econdmicas y Sociales
Universidad del Zulia. Maracaibo-Venezuela

Guidelines for Publication

Utopia y Praxis Lationoamericana (Latin American Utopia and Praxis): Is a periodic, tri-monthly,
arbitrated journal which is indexed on a national and international level, and edited by the University of Zulia
(Maracaibo, Venezuela) in the Center for Sociological and Anthropological Studies (CESA) ascribed to the
Faculty of Economic and Social Sciences, and financed by The Scientific and Humanistic Studies Council
(CONDES) at the same University. All contributions requested and/or received must be original unedited
papers. No contributions will be accepted that are simultaneously being offered for publication in another
journal. The thematic areas that define the profile of the journal are included in the following generic areas of
Spanish American and Latin American thought: Latin American political philosophy, the history of ideas, the
philosophy of history, epistemology, social science theories and methodology, social, political and
philosophical anthropology, ethics and pragmatics, philosophy and inter-cultural dialogue, the philosophy of
liberation, contemporary philosophy, gender studies, and post-modern theories. The sub-categories in each
area will be defined by the Editorial Committee with the help of its respective national and international
advisors in order to establish the pertinence of the papers presented for publication.

Presentation of original texts: The following aspects are considered to be especially important: The title
must be concise and directly relevant to the theme studies. Sub-tities are not acceptable. The abstract must
describe the central idea of the research and consider its relationship with the objectives and methodology
that support it, and be no longer that 100 words. Four key words in alphabetical order must accompany the
abstract. The abstract must be written in both Spanish and English. The abstract must be structured in the
following manner: Introduction or presentation, general explanation with titles and subtitles, general
conclusions and up-dated and specialized bibliography. All of the bibliographical references and notations
must be included in footnotes, and numbered in sequence, according to the indications in the section that
follows. The recommended lettering font is Arial Narrow 12, spaced 1,5. In addition to Spanish, studies,
articles, essays, notes, debates, interviews and bibliographical reviews can be presented in Portuguese,
French, Italian and English. An electronic support copy (*.doc’, “.docx” o “rtf") e-mail: utopraxislat@gmail.com.

Journal sections

Normal features

Studies: exhaustive research of a monographic nature oriented towards one or several objectives treated in
an inter- or trans-disciplinary manner, and developed from an epistemological paradigm. Emphasis is made
on critical analysis and interpretation. The article must not to exceed 40 pages.

Articles: precise research of a monographic nature, preferably the result of partial or final research where a
reflexive and critical argument in relation to certain theoretical or practical, methodological or epistemological
problems is raised and the area of study is explored. The length should not to exceed 20 pages.



Up-dated notes and debates: this is a relatively monographic paper, in which opinions and critical judgements
are made in reference to problems and difficulties encountered in re- search processes and results. The length
should not to exceed 10 pages.

Bibliographical Reviews: these are collaborative articles that update bibliography, gathering the principle
results of national and international research in the form of an individual or collective publication. They
emphasize critical analysis on diverse levels (theoretical, methodological, epistemological, political, social,
etc.) where the impact of this research can be demonstrated. These papers should not to exceed 5 pages.

Occasional features

Essays: original and personal interpretations, which do not follow the rigid formalities of a monograph, and
allow an experienced researcher to present theoretical up-dated postures and to transcend the normal forms
of thought and paradigms that are developed in the respective discipline or thematic area. The paper should
not to exceed 15 pages.

Interviews: these are the results of interrogative conversations with recognized theorists and researchers in
relation to particular aspects of their research and the results of the same which provide the interested
community with new information and knowledge in their fields.

Format for bibliographical quotations

These references refer only to quotations from articles, books and chapters of books that are specialized and
arbitrated by an editorial committee or evaluated by an editorial text re- view committee (university or
publishing house), of recognized prestige in the thematic area of the research topic. General references from
encyclopedia, dictionaries, historical texts, remembrances, proceedings, compendiums, etc. should be
avoided.

Citations:
They must follow the format (Surname: year, p. number page). Example: (Freire: 1970, p. 11).

Quotations from journal articles should follow the model below:
VAN DIJK, T.A. (2005). “Ideologia y anélisis del discurso”, Utopia y Praxis Latinoamericana. Afio:10, n°. 29,
Abril-Junio, CESA, Universidad del Zulia, Maracaibo, pp. 9-36.

Quotations from i) books and ii) book chapters, should follow the model below:

i) PEREZ-ESTEVEZ, A. (1998). La materia, de Avicena a la Escuela Franciscana. EdiLUZ, Maracaibo.

ii) BERNARD, B (2001). “El eterno retorno de una Filosofia Antihegemonica”, en: Estudios de Filosofia del
Derecho y de Filosofia Social. Vol. Il. Libro Homenaje a José Manuel Delgado Ocando. Tribunal Supremo de
Justicia. Coleccion Libros Homenajes, n°.4. Caracas. pp. 211-251.

NOTE: In the case of various authors, name them all in order of appearance. If there is any other type of
quotation, the Editorial Committee reserves the right to adapt it to this gen- eral norm. Research publications
and collaborative research efforts including appendices, tables, graphs, etc. will not be published. Any
exception to this ruling must be discussed and approved by the Editorial Committee.



Evaluation of Collaborative Efforts

All studies, articles, essays, notes, debates and interviews received by the journal will be arbitrated by
members of national and international arbitration committees who are well known internationally for their
professionalism and knowledge in their respective fields of learning. Their decisions will not be made public.
Publication of articles requires the approval of at least two arbitrators. According to the evaluation norms, the
following aspects will be taken into consideration: originality, novelty, relevance, theoretical and
methodological quality, formal structure and content, grammatical competence, style and comprehension,
results, analysis, criticism, and interpretations.

Presentation of and rights of authors and co-authors

Studies and Articles can be presented by one author or two co-authors. The principal author must sign the
letter of presentation and direct it to the Editorial Committee, requesting the evaluation of the article for
possible publication. A brief curriculum vitae should accompany the request (one for each author in the case
of co-authors), and indicate personal and institutional information, as well as most recent publications. The
copyright becomes the property of the University of Zulia. For reproduction, re-prints and re-editions of the
article by any mechanical or electronic means, permission must be requested from the University of Zulia. The
authors will receive an electronic copy of the journal plus the respective publication certifications.



| UNIVERSIDAD Serbiluz Biblioteca Digital

=) DEL ZULIA : Repositorio Académico

Urtopria Y PRAXIS LATINOAMERICANA
Revista Internacional de Filosofia

® 'C I
Iberoamericana y Teoria Social

Centro de Estudios Socioldgicos y Antropoldgicos (CESA)
Facultad de Ciencias Econdmicas y Sociales
Universidad del Zulia. Maracaibo-Venezuela

Instrucciones para los Arbitros

Se parte del supuesto de que el/a arbitro es “un par” del arbitrado/a. Eso quiere decir que ambos se
desenvuelven en el contexto de una cultura cientifica que le es familiar; es decir, que se presume que ambos
“dominan el tema”, que conocen sus tendencias y contratendencias. Eso es de innegable valor a la hora de
que un arbitraje responda de acuerdo a los objetivos en los que se basa: la suficiente neutralidad y el minimo
de subjetividad, como para hacer un juicio a conciencia. De esto dependera el éxito de esa “mision” que sin
lugar a dudas redundara en beneficio de la publicacion.

Los especialistas encargados del arbitraje deben tomar con especial consideracion, sin que esto menoscabe
su libertad para evaluar, los siguientes aspectos que se enuncian, al momento de realizar la lectura, con el
fin de lograr la mayor objetividad posible en su dictamen. Se trata pues de confirmar la calidad del articulo
cientifico que esta en consideracion.

1. El nivel tedrico del trabajo

Se considerara el dominio conceptual y argumentativo de la propuesta del trabajo. Especialmente, hacer
evidente en el articulo presentado contextos tedricos pertinentes que permitan situar el tema y su
problematica. Esto anula el grado de especulacién que pueda sufrir el objeto de estudio.

2. El nivel metodoldgico del trabajo

Se considerara la coherencia metodoldgica del trabajo entre la problematica propuesta y la estructura légica
de la investigacion. Sélo un buen soporte metodolégico puede determinar si hay suficiente coherencia en
torno a las hipétesis, los objetivos y las categorias utilizadas. Esto anula cualquier rasgo de asistematicidad
de la investigacion.

3. Nivel de interpretacion del trabajo

Se considerara el grado interpretativo de la investigacion, sobre todo en las de caracter social 0 humanistico.
Esto cancela cualquier discurso o andlisis descriptivo en la investigacién, y permite poner en evidencia si el
trabajo presenta un buen nivel reflexivo y critico. Ademas, el trabajo deberia generar nuevos postulados,
propuestas.

4. El nivel bibliogréfico de la investigacion

Se considerara el uso adecuado de la bibliografia. Lo que significa que la misma debe ser lo mas
especializada posible y de actualidad. Las referencias y/o citas deben ajustarse y responder a la estructura
argumentativa de la investigacion, sin caer en contradicciones o sin sentidos. Este es uno de los niveles de
probar la rigurosidad del trabajo. No se debe subestimar la fuente bibliografica.



5. El nivel de la gramatica

Se considerara el adecuado uso del lenguaje y la claridad de expresion, en la medida en que esto esta
directamente relacionado con el nivel comunicativo que se le debe a la investigacion. Imprecisiones
sintacticas, retéricas superfluas, errores de puntuacion, parrafos engorrosos, entre otros aspectos, son
elementos que confunden al lector y puede ser sindnimo de graves faltas en la comunicacion escrita.

6. El nivel de las objeciones u observaciones

Se debera razonar por escrito los argumentos que tiene el arbitro para corregir parcial o totalmente un articulo,
a fin de proceder a su publicacion. Esto es muy importante pues de lo contrario el autor del articulo no puede
llevar a cabo los correctivos solicitados por el arbitro. Sus desacuerdos, si no estan dentro de los limites de
la investigacion, no de- ben privar sobre la evaluacion. Si por alguna razon el arbitro considera que no esta
en capacidad de lograr su dictamen con imparcialidad y objetividad, debe comunicar su renuncia a fin de
proceder a su reemplazo.

7. La pronta respuesta del arbitro

Es conveniente que el arbitro respete y cumpla debidamente, evitando demoras innecesarias, las fechas
previstas para el arbitraje. Lo contrario genera serios, y a veces graves, problemas en el cronograma de
edicion. Si el arbitro no puede cumplir con los lapsos de- terminados para la evaluacion, debe notificarlo
enseguida.

8. La presentacion formal
Se considerara la presentacion formal del trabajo de acuerdo a las Normas de Publicacion de la revista que
aparecen al final de la misma.



	1-2.pdf (p.1-2)
	indizaciones.pdf (p.3-6)
	7-9.pdf (p.7-9)
	presentación.pdf (p.10-12)
	1 LÖWY.pdf (p.13-21)
	2 GUADARRAMA.pdf (p.22-37)
	3 TIAPA.pdf (p.38-54)
	1 KOHAN.pdf (p.55-69)
	2 MASSHOLDER.pdf (p.70-82)
	3 SOTELO.pdf (p.83-97)
	4 LÓPEZ.pdf (p.98-107)
	5 ROSSI.pdf (p.108-124)
	6 IBARRA PEÑA.pdf (p.125-136)
	7 URUEÑA.pdf (p.137-143)
	8 RAMÍREZ.pdf (p.144-163)
	9 HERNÁNDEZ.pdf (p.164-178)
	10 BARRAGÁN.pdf (p.179-198)
	11 VILLA.pdf (p.199-210)
	1 ACEVEDO-MERLANO.pdf (p.211-226)
	2 ARCIA.pdf (p.227-238)
	1 ROMERO.pdf (p.239-248)
	ENTREVISTA.pdf (p.249-251)
	librarius.pdf (p.252-255)
	DIRECTORIO.pdf (p.256-257)
	directrices_1.pdf (p.258-260)
	directrices_2.pdf (p.261-263)
	directrices_3.pdf (p.264-265)

