
Cecilia Olivares 
- GLOSARIO DE TÉRMINOS 

DE CRÍTICA LITERARIA · ) . 
~ 

FEMINISTA 

.. ... 1 ••• ... . ,..,. ... .,.. 



EL COLEGIO DE MEXICO 

11~1111~11111~ ~~~~~~~~~11 ~111111111111111~1111 
*3 905 0633016 J* 



.-. -;~··.-: . :-





GLOSARIO DE TÉRMINOS 
DE CRÍTICA UTERARIA FEMINISTA 



PROGRAMA INTERDISCIPUNARIO DE ESTUDIOS 
DE LA MUJER 

PROGRAMA PARA LA FORMACIÓN DE TRADUCTORES 



GLOSARIO DE TÉRMINOS 
DE CRÍTICA LITERARIA 

FEMINISTA 

Cecilial9livares 

EL COLEGIO DE MÉXICO 

Open access edition funded by the National Endowment for the Humanities/
Andrew W. Mellon Foundation Humanities Open Book Program.

The text of this book is licensed under a Creative Commons Attribution-Non 
Commercial-No Derivatives 4.0 International License:
https://creativecommons.org/licences/by-nc-nd/4.0/



801.9 
0148g 

Olivares Mansuy, Cecilia. 
Glosario de términos de crítica literaria feminista/ Cecilia Olivares.­

México : El Colegio de México, Programa lnterdisciplinario de Estudios 
de la Mujer: Programa para la Formación de 'lhlductores, 1997. 

108 p. ; 21 cm. 

ISBN 968-12-0724-ó 

l. Crítica literaria feminista. 2. Crítica literaria. !1. Literatura- Mujeres 
como autoras. !1. Feminismo y literatura. 

Portada de Mónica Diez-Martínez 
Composición digitalizada 
de una fotografía de 
Daniel Correa Rojo 

Primera edición 1997 

D.R. © El Colegio de México 
Camino al Ajusco 20 
Pedregal de Santa Teresa 
10740 México, D. F. 

ISBN 968-12-0724-6 

Impreso en México/ Printed in Mexico 



ÍNDICE GENERAL 

Presentación 

Introducción 

Un glosario 
El reciclamientos de las teorías "dominantes" 
Límites y criterios de este glosario 

androginia 

angustia ante la autoría 

aracnología( s) 

bisexualidad (otra) 

crítica fálica 

crítica (lectura) feminista 

diferencia 

doble vínculo 

escritura femenina 

esencialismo 

falogocentrismo 

género 

ginandria 

ginocrítica 

hablar - mujer 

7 

9 

11 

12 
12 
13 

15 

19 

23 

25 

28 

30 

32 

40 

42 

45 

48 

51 

55 

56 

60 



8 GLOSARIO DE TÉRMINOS DE CRÍTICA UTERARIA FEMINISTA 

heterosexualidad obligatoria 

hipótesis dispersiva 

imágenes de la mujer 

imaginación femenina 

lectura feminista 

matrofobia 

pensamiento alineado* 

política sexual 

semiótico (lo) 

sistema de sexo/ género 

Bibliografía 

Índice analítico 

Índice de autores 

62 

65 

67 

69 

71 

74 

76 

78 

80 

84 

89 

103 

105 



PRESENTACIÓN 

A medida que se desarrolla el pensamiento feminista y la teoría 
literaria feminista gana espacios en América Latina y en México, en 
particular, brota la apremiante necesidad de realizar un acercamiento 
a los textos de las teóricas y las críticas anglosajonas y francesas, que 
han ampliado el dominio conceptual en estas áreas del conocimiento. 

Con el objeto de tender un puente lingüístico entre los términos 
que revisten estas categorías de análisis y su traducción al español, 
Cecilia Olivares ha logrado reunir, con éxito, en este Glosario de 
términos de crítica literaria feminista un conjunto de veinticinco térmi­
nos, que sirven como fundamento a.numerosas reflexiones feministas 
sobre la escritura y la producción textual. Sin embargo, su afán al 
articular este glosario no se detuvo ante la mera traduccón de los 
términos, sino que consiguió abarcar también la historia de estas 
categorías analíticas. De manera que el libro se ofrece tanto como un 
instrumento imprescindible para el trabajo de la crítica literaria, 
como una ágil historia de muchas de las discusiones teóricas surgidas 
entre las pensadoras feministas contemporáneas. 

Ciertamente, Cecilia Olivares ejerce también una mirada crítica 
sobre estos debates y da cuenta de los procesos en torno a la renova­
ción y la adaptación de conceptos en la teoría literaria feminista, 
signados por una voluntad de no estabilización, lo que permite una 
apertura crítica y problematiza toda prescriptividad. Por ello, confia­
mos en que este glosario representa una excelente selección de neolo­
gismos surgidos en el seno de la teoría literaria feminista y una 
revisión de las acepciones otorgadas a los términos tomados en 
préstamo de otras disciplinas, para enriquecer el caudal del pensa­
mientb feminista. Asmimismo, sabemos que con sus planteamientos 
hará una importante contribución a los trabajos de investigación 
sobre la literatura escrita por las mujeres y dará pie a futuras reflexio­
nes sobre estos términos y los debates que ellos concitan. 

Luz ELENA GuntRREZ DE VELASco 

9 





INTRODUCCIÓN 

Si lo "personal" es en realidad "político", está ahí no 
sólo por sí mismo: está ahí por la teoría, de cuya 
"revisión" es un vehículo. 

SHOSHANA FILMAN, 
What túJes a woman want~ 

Lo personal, lo político y lo teórico constituyen los tres puntos 
centrales alrededor de los cuales gira y se construye el pensamiento 
feminista. Los tres ámbitos se entrecruzan y se nutren unos a otros de 
manera constante, y ello se hace manifiesto en la revisión continua 
de conceptos, teorías y perspectivas propuestos por las diversas co­
rrientes de la teoría feminista desde sus primeras producciones a ímes 
de la década de los sesenta. 

Las discusiones a que han dado lugar las propuestas teóricas, en 
cuanto al uso de conceptos y en cuanto a las diferentes tomas de posición 
representadas por diferentes enfoques sobre, en última instancia, 
la razón de ser del feminismo, así como los trabajos dedicados a escri­
toras, obras o periodos concretos, constituyen ya una enorme y 
heterogénea masa de crítica literaria feminista. 

La idea de realizar este glosario surgió a partir de la constata­
ción de que, a mediados de los años ochenta, la crítica y la teoría 
feminista sobre literatura escrita por mujeres se hacía y se publicaba 
sobre todo en inglés y en francés. En esos años los términos, concep­
tos y caminos seguidos por esta disciplina eran nuevos para nosotras 
en el Taller de Narrativa Femenina Mexicana del PIEM-El Colegio de 
México. El interés y la necesidad de conocer lo que se había hecho 
y se estaba haciendo en este campo nos condujo a la traducción de 
algunos textos. Durante este proceso, y en vista de las dificultades 
para comprender con cierta exactitud lo que tales documentos que­
rían decir, me di cuenta de que faltaban las referencias; ésas que un 
diccionario de lengua no contiene. La oportunidad de trabajar en el 
Programa para la Formación de Traductores me permitió comenzar 

11 



12 GLOSARIO DE TÉRMINOS DE CRÍTICA UTERARIA FEMINISTA 

la investigación dirigida a elaborar y hacer una primera versión de 
este glosario; la beca para investigación del PIEM me permitió darle fin. 

Si menciono las estaciones del camino es porque ayudan a expli­
car el objetivo y el contenido del trabajo. 

UN GLOSARIO 

Mi objetivo no era elaborar un compendio de la crítica literaria 
feminista, sino intentar una presentación de las problemáticas centra­
les de esta disciplina. El formato de glosario permite hacer esta 
presentación en forma de inventario, reunir términos y propuestas 
que han alcanzado diversos niveles de elaboración o importancia. 
Permite al lector, por otro lado, acercarse con facilidad al término de 
su interés. El glosario pretende, además, ofrecer propuestas de tra­
ducción para algunos términos o recoge en otros casos las traduccio­
nes cuyo uso se ha extendido. 

Este último fue, en realidad, el objetivo "motor" de la investiga­
ción. Como la traducción sola de un término no dice mucho sobre su 
uso -sin un contexto es difícil saber a qué se refiere la terminología 
de una disciplina tan nueva y cambiante como ésta-, el proyecto 
creció para abarcar la historia de los términos y sus contextos de uso. 
Salvo en ciertos casos, los términos no tienen una definición precisa, 
estable, o si la tuvieron en un principio, su uso a través del tiempo y 
los cuestionamientos en los que se han visto involucrados, les han 
prestado nuevas cargas de significado. En este caso están los términos 
"género" y "diferencia". Otros, como "lectura feminista", incluyen 
diversas modalidades y enfoques, y seguramente no llegarán a esta­
bilizarse nunca. De hecho, muchas críticas -entre ellas Teresa de 
Lauretis (1986b) y Sandra Harding (1986)- sostienen que la homoge­
nización de la teoría feminista no es deseable, pues ello implicaría 
renunciar al cuestionamiento, y por lo tanto al crecimiento. 

En cuanto al objetivo original, éste definió parcialmente el corpus 
del que se tomaron los términos: los trabajos de las críticas estadu­
nidenses y francesas. 

EL RECICLAMIENTO DE LAS TEORÍAS "DOMINANTES" 

Dentro del pensamiento feminista, la discusión sobre la existencia de 
una esencia femenina llevó a plantearse, entre otras cosas, la pertinen-



INTRODUCCIÓN 13 

da de la categoría "mujer" como fundamento tanto para la teorización 
como para la acción. Hoy se habla de "las mujeres" y no de una 
"mujer" con rasgos universalizables. Sin embargo, la simple pluraliza­
ción del término no ha soluCionado el asunto, así como tampoco lo 
ha hecho el que se afirme que, además del género, se debe tomar en 
cuenta en cualquier análisis la clase, la raza, la nacionalidad. 

Cuando se trata de demandas concretas se vuelve necesario 
apelar a la situación de "la mujer", pero las demandas y el peso que se 
les da puede variar de región en región, de país en país, de momento 
en momento. Cuando se trata de analizar obras literarias de escrito­
ras, ubicar el lugar desde donde se produjeron también debe llevar a la 
elección cuidadosa del peso que se dará a Ciertas categorías y varia­
bles, así como a la creación de renovados instrumentos de análisis. 

Este señalamiento viene al caso, porque en el glosario se incluyen 
pocas menciones a la producción de críticas latinoamericanas. No 
deseo entrar en la discusión sobre si en América Latina se produce 
teoría o no -no es el lugar adecuado, aunque sí quiero decir que creo 
saber que en ciertos campos se encuentra en la vanguardia.;_, pero en 
el ámbito de la crítica literaria feminista el desarrollo -por decirlo 
así- de las estadunidenses y las francesas es fácilmente comprobable. 
Ello no quiere decir que todo lo que proviene del "primer mundo" sea 
útil, necesario o incluso rescatable, pero una parte importante sí lo es. 

Nelly Richard -crítica chilena de la cultura- habla de cómo "la 
periferia ha tenido que perfeccionarse en el manejo de una 'cultura 
de la resignificación', supliendo la falta de un repertorio 'propio' con 
la agilidad táctica del gesto de 'apropiación': gesto que consiste en la 
reconversión de lo aj~o a través de una manipulación de códigos 
que, por un lado, cuestiona lo impuesto al desviar su prescriptividad 
de origen y que, por otro, readecua los préstamos a la funcionalidad 
local de un nuevo diseño crítico" (Richard, 1989). Creo que su plan­
teamiento, que da el mismo peso al cuestionamiento y a la readecua­
ción, permite aceptar este fenómeno, desideologizándolo, al constatar 
su presencia. 

LiMITES Y CRITERIOS DE ESTE GLOSARIO 

Los significados de los términos presentados en este glosario han sido 
objeto de redefiniciones (como "género" y "diferencia"), de puntos de 
partida para reflexiones sobre su pertinencia, implicaciones y las 
consecuencias de su uso (como "escritura femenina" e "imaginación 



14 GLOSARIO DE 1ÉRMINOS DE CRÍTICA UTERARIA FEMINISTA 

femenina"), de análisis de instancias hasta entonces consideradas 
como dadas ("heterosexualidad obligatoria", "matrofobia"). Algunos 
de ellos son propuestas teóricas tan amplias que han dejado fuera 
especificidades ("ginocrítica", "angustia ante la autoría"), o se inscri­
ben en sistemas de pensamiento más complejos que sólo pudieron ser 
esbozados aquí ("lo semiótico" y "hablar-mujer"). Otros no han tenido 
mucho alcance, como "hipótesis dispersiva", pero se incluyen porque 
plantean conflictos ineludibles. Faltan muchos más para completar el 
mapa de la crítica literaria feminista. Sin embargo, espero que esta 
"re-visión" funcione para las lectoras, los lectores, interesadas/ os 
como un primer acercamiento a la riqueza interpretativa del pensa­
miento feminista. 

Cada entrada consiste en una pequeña historia del término, dos 
contextos de uso, los equivalentes en inglés y en francés, y una lista 
de referencias, citadas o no, para aquellas/ os que quieran profundi­
zar en el tema. Aparece además, en cursivas, el término al que se hace 
referencia en la entrada, y en negritas los términos que tienen entrada 
en el glosario. Los términos marcados con un asterisco son traduccio­
nes para las cuales no se encontró un contexto. Las traducciones de 
los textos, a menos que se indique lo contrario, son mías. 



androginia 

Virginia Woolf desarrolla en el último capítulo de Un cuarto propio 
(1929) el concepto del escritor andr6gino, en el que no domina ni la 
parte femenina ni la masculina, sino que "están en armonía l[a]s dos, 
colaborando espiritualmente". Se remonta a la afinnaci6n de Colerid­
ge, "toda gran inteligencia es andr6gina", e interpreta esta frase como 
que "la inteligencia andr6gina es resonante y porosa; [ ... ] transmite sin 
dificultad la enioci6n; [ ... ]es naturalmente creadora, indivisa e incan­
descente" (Woolf, 1984: 88). Pero se trata, sobre todo, de una mente 
creadora que no se ocupa ni piensa en su sexo ("es fatal para el que 
escribe pensar en su sexo"), no defiende la causa de la mujer ni la del 
hombre. Para Woolfhan sido escritores andr6ginos aquellos que han 
logrado transmitir emociones tanto a la mujer como al hombre: 
Shakespeare, Keats, Sterne, Cowper, Lamb, Coleridge y Proust. 
(Woolf, 1984: 87-92). 

Woolf no menciona a ninguna escritora que haya logrado el 
"enlace de contrarios" y merecido, entonces, ser considerada "andró­
gina". La raz6n es que cuando las mujeres comenzaron a escribir no 
tenían derecho a la libertad y, así, la ira contra su situaci6n "deforma­
ba" sus escritos; las escritoras contemporáneas (representadas por 
una imaginaria Mary Carmichael) ya escribían como mujeres que no 
son conscientes de su sexo, sin embargo, todavía tenían muchos 
obstáculos que vencer; Woolf suponía que se requerían unos cien años 
para que estas escritoras lograran "edificar con lo personal y lo 
efímero el edificio duradero que queda inconmovible" (Woolf, 1984; 
82). Por lo tanto,la androginia que permitiría a la escritora comunicar 
"su experiencia con plenitud perfecta" es un ideal que Virginia Woolf 
recomienda a las mujeres. 

En cuanto a la aplicaci6n del concepto a la práctica de la escritura, 
Rosario Ferré, sin mencionar el término, narra su fallido intento de 
escribir como quería Woolf que escribieran las mujeres: "Hoy sé por 
experiencia que [ ... ] de nada vale intentar escribir en un estilo neutro, 
armonioso, distante[ ... ]. Al escribir sobre sus personajes, un escritor 
escribe siempre sobre sí mismo, o sobre posibles vertientes de sí 

15 



16 GLOSARIO DE TÉRMINOS DE CRÍTICA LITERARIA FEMINISTA 

mismo, ya que, como a todo ser humano, ninguna virtud o pecado le 
es ajeno". Ferré está hablando aquí de la imposibilidad de seguir 
ciertos modelos de escritura, pero independientemente de ello su plan­
teamiento es una muestra de la dificultad que representa el intento 
de sintetizar el concepto de Virginia Woolf. Al hablar de su ideal de 
escritura -andrógina- Woolf no exhorta a las escritoras a olvidar­
se de sí mismas, sino sólo a no mostrarse de manera exagerada y 
constante; así le aconseja a Mary Carmichael: "Sobre todo, deberás 
iluminar tu propia alma con sus profundidades y trivialidades y sus 
vanidades y sus larguezas, y decir el sentido que tu belleza o fealdad 
tiene para ti, y qué relación tienes con el mundo vertiginoso [ ... ]" 
(Woolf, 1984: 80). 

Para algunas críticas feministas, como Mary Jacobus (1986c) y Toril 
Moi ( 1988), el concepto de androginia en Woolf busca,· mediante "un 
gesto de armonización", romper la oposición binaria femenino /mascu­
lino y plantear una "visión utópica" de una conciencia no dividida, 
aunque más femenina que masculina -según Elizabeth Abel ( 1989: 
88-89). 

Elaine Showalter relaciona la creación del concepto con ciertos 
aspectos de la biografía de Woolf (los modelos de feminidad y mascu­
linidad que representaron su madre y su padre, sus colapsos nervio­
sos, la decisión de su marido de no tener hijos, su supuesta "frigidez", 
su incapacidad para hablar de la sexualidad femenina), y plantea 
que esta escritora no encontró la liberación, sino que se "refugió" en 
la androginia, "mito que la ayudó a evadir el enfrentamiento con su 
propia y dolorosa feminidad y le permitió reprimir su rabia y ambi­
ción" (Showalter, 1977: 264). Según Showalter, la búsqueda de una voz 
propia condujo a Woolf a interesarse en las condiciones externas 
que obstaculizan la escritura de las mujeres: la inexistencia de una 
tradición femenina, así como de libertad de pensamiento y experien­
cia. La propuesta de una escritura andrógina habría sido "la extensión 
psicológica y teórica de la reforma material implicada por el cuar­
to propio" (en realidad Woolfno se refería sólo al cuarto físico sino a 
la posibilidad social, inexistente para las mujeres hasta hacía pocos 
años, de tener el derecho a estar solas, a aislarse, a dedicarse a acti­
vidades consideradas masculinas, V. Woolf, 1984: 48). Sin embargo, 
aduce Showalter, la androginia defendía una "negación de los senti­
mientos y no un dominio sobre éstos" (Showalter, 1977: 285). 

El ideal andrógino de Woolf respondería, además, a otro ideal 
(propio de la clase media y del grupo de Bloomsbury al cual pertene­
ció), según el cual la política y el arte deben mantenerse separados; 
de ahí el llamado a no dejarse llevar por la ira ni por la defensa de 



ANDROGINIA 17 

ninguna causa y de buscar la serenidad, la suavidad, la ecuanimidad 
(Showalter, 1977: 286). 

Toril Moi censura a Showalter no haber sabido apreciar la moder­
nidad de la escritura de Woolf; no comprender que Woolf se negaba 
a aceptar una identidad fija y en cambio propugnaba por "una ne­
gación de la dicotomía metafísica [engañosa] entre lo masculino y lo 
femenino", posición, esta última, de Julia Kristeva quien retomaría de 
esta manera la propuesta de Virginia Woolf (Moi, 1988: 24-26). 

Sobre el concepto utilizado en forma más amplia para analizar la cons­
trucción de personajes de escritoras y escritores, Carolyn Heilbrun 
(1982) concluye que son andróginas las obras deJane Austen, Emily 
Bronte, George Eliot, Hardy, Dostoyevsky, Colette. Lo que distinguiría 
a la novela andrógina, según Heilbrun, es que "en ella eljla lector/a 
se identifican de igual modo con los personajes masculinos y femeni­
nos" (Heilbrun, 1982: 58). 

El concepto, según la misma Carolyn G. Heilbrun, ya utilizado 
fuera de la crítica literaria, fue muy fructífero para el feminismo 
durante la década de los sesenta, pues hizo posible cuestionar la 
veracidad e inmutabilidad de las diferencias sexuales. En los años 
ochenta cayó en desuso y fue aun rechazado por algunas feministas 
ya que, al ser adoptado incluso por los medios masivos de comunica­
ción, perdió su carácter político y contestatario (Heilbrun, 1980). 

CONI'EXTO 1: Como es sabido, Virginia Woolf es partidaria de la androgi· 
nia en la obra de arte. [ ... ]Es muy posible que este primige­
nio deseo de conservar la integridad andrógina en su obra 
literaria obstaculice el impulso feminista que en ella se 
observa. Quienes nos hemos familiarizado con las polémi­
cas explícitamente feministas, en lo tocante a la literatura 
de creación, difícilmente podremos sentir simpatía hacia 
esta actitud de Virginia Woolf, pero, a pesar de todo, su 
tesis sigue siendo un aspecto importante de su parecer 
crítico (Barrett, 1981: 29). 

CONI'EXTO 2: [ ... ]el concepto de androginia de Woolfparecería invalidar 
el supuesto de Cixous sobre una escritura marcada por el 
género. Sin embargo, la mente "masculino femenina" y la 
"femenino masrulina" se asemejan mucho a la "bisexualidad" 
de Cixous, en la que los dos componentes de la psique se 
reúnen en una armonía imaginaria (Méndez, 1989: 48). 

OBSERVACIONES: Véase bisexualidad, ginandria. 



18 GLOSARIO DE TÚ.MINOS DE CIÚTICA UTERARIA FEMINISTA 

EQUIVALENTES: In. androgyny, androgynous. 
Fr. l'androgynie, androgyne. 

REFERENciAS: Woolf, 1984 / Jacobus, 1986c/ Moi, 1988 / Showalter, 
1977 / Showalter, 1975 / Barrett, 1981 / Heilbrun, 1982 / 
Heilbrun, 19801 Ferré, 19861 Méndez, 1990. 



angustia ante la autoría 

Término creado por Sandra M. Gilbert y Susan Gubar (Gilbert y 
Gubar, 1979) a partir de la noción de Harold Bloom sobre la "angustia 
de la influencia" .1 Gilbert y Gubar, con el término angustia ante la 
autoria, se refieren a la dificultad de la mujer escritora, sobre todo del 
siglo XIX, para asumirse como autora y creadora dentro de una 
tradición literaria que considera la energía, la vitalidad y la fuerza 
necesarias para el acto creativo y creador como características inhe­
rentes al hombre y de las que la mujer carece. 

Como estrategias para sobreponerse a la angustia ante la autoria, 
Gilbert y Gubar señalan que las escritoras del siglo XIX, revisaron los 
géneros masculinos (creando la novela gótica femenina) y los utiliza­
ron para dar cuenta de sus propios sueños e historias, aunque de 
manera encubierta. Crearon personajes monstruos, locas o brujas, 
que escenificaron la propia ira de las autoras y sus impulsos subver­
sivos, y les permitieron dramatizar su división interna: su deseo de 
aceptar y a la vez de rechazar las restricciones de la "sociedad patriar­
cal". Ejemplos de estos personajes son Bertha Mason de ]ane Eyre y el 
monstruo de Frankenstein (Gilbert y Gubar, 1979: 59-78). 

En comparación con la manera en que se trasmite la tradición 
masculina, mediante la lucha entre padre e hijo, la angustia ante la 
autoría no llega a las mujeres a través de sus "madres", sino de los 
"severos 'padres' literarios del patriarcado", convirtiéndose en el "ori­
gen de un malestar[ ... ] que se esparce como una mancha a través del 
estilo y la estructura de gran parte de la literatura escrita por mujeres 
[ ... ]antes del siglo xx" (Gilbert y Gubar, 1979: 51). 

1 "Anxiety ofinfluence•: según la teoría de Bloom (The an:ciety ofinjl'l.lef&U: a th8ory 
of poetry, 1973, traducido como La angustia de ltJs influencias, Monte Ávila, Caracas, 
1977), el poeta al escribir responde -malinterpretándolos- a un poema o a la poesía 
precedente. La creación debe entenderse, entonces, como una lucha contra sus precur­
sores. Se trata de una especie de conflicto edfpico, entre padre e rujo, cuya resolución 
le permitirá afirmar su autoridad como creador-escritor. En esta teoría no hay espacio 
para las escritoras mujeres. (Cfr. Kolodny, 1980a.) 

19 



20 GLOSARIO DE TÉRMINOS DE CRÍTICA UTERARIA FEMINISTA 

Mary Jacobus cuestiona la validez del concepto de angustia ante la 
autoría, en tanto implica la aceptación de la "'falacia' autobiográfica, 
según la cual la escritura de las mujeres es más cercana a la propia 
experiencia que la de los hombres y el texto femenino es su autora". 
ParaJacobus el análisis que parte de la angustia ante la autoría en las 
mujeres no puede más que ser "esquematizador", "esencialista" y 
negar la "diversidad y lo multiforme" de la literatura escrita por 
mujeres (Jacobus, 1981). 

En lo que se refiere a la validez del concepto para el análisis de la 
literatura escrita por mujeres latinoamericanas, Sara Castro Klaren 
(Castro, 1985) argumenta que el problema de la autoría no es ex­
clusivo de las mujeres, sino de todos los escritores marginales, es 
decir, de todos los escritores latinoamericanos. Destaca la situación 
de los escritores indígenas de la Colonia, que debieron aprender la 
lengua del conquistador para escribir, además de aclarar el lugar 
desde el que se apropiaban de la lengua y la escritura, así como va­
lidar su propósito de contar la historia que los españoles contaban 
incompleta. Castro Klaren comienza por cuestionar el concepto de 
la identidad femenina tal y com<,> ha sido abordado por la crítica 
estadunidense: "ambos términos [imaginación e identidad femeni­
nas] responden al sentido idealista y tradicional de identidad como 
algo visible, fijo, constante y siempre igual a sí mismo" (Castro, 
1985: 35). A continuación apela a lo que llama "el nuevo feminismo 
francés", a Julia Kristeva y Luce Irigaray específicamente, para 
oponerse a la búsqueda de la identidad y proponer que la búsqueda 
debe ser de "un espacio desde el cual podamos hablar", lo que im­
plica "la subversión de los sistemas masculinos de representación 
que hemos heredado" (Castro, 1985: 37). 

Su crítica al concepto, entonces, se asienta en dos aspectos; el pri­
mero se refiere a la afirmación de que la angustia ante la autoría carac­
teriza exclusivamente a la literatura femenina, cuando en realidad 
los problemas de autor, autoría y autoridad preocupan a todos los 
escritores marginales (Castro, 1985: 41). De hecho, Castro Klaren 
no rechaza el concepto totalmente, pero puntualiza -apoyándose en 
el pensamiento de Foucault- que los escritores de las sociedades 
coloniales que no pertenecían al grupo dominante sufrieron la mis­
ma sujeción y emplearon las mismas estrategias disimuladoras que 
Gilbert y Gubar describen como femeninas. Las escritoras latino­
americanas se enfrentarían actualmente a un conflicto doble, pues 
su angustia tendrá como origen su ser mujeres y a la vez mestizas 
(Castro, 1985: 42-3). 



ANGUSTIA ANTE LA AUTORÍA 21 

Por otra parte, Gilbert y Gubar afirman, según Castro Klaren, que 
la "escritura de las mujeres[ ... ] es una búsqueda de la mujer por su 
propia historia, por su autodefinición" (Castro, 1985: 35) y es uno de 
los aspectos que las definirían: "uno de los lazos que vinculan a las 
mujeres en lo que podríamos llamar la sororidad2 secreta de su sub­
cultura literaria [ ... ] una marca crucial de esa subcultura" (Gilbert y 
Gubar, 1979: 51). Castro Klaren objeta esta caracterización generali­
zadora de las escritoras y su literatura (aunque Gilbert y Gubar 
aclaran que su descripición se refiere a las escritoras del siglo XIX), 
tanto porque supone una identidad femenina inmutable, como por­
que es tautológica: busca la identidad de las mujeres en un espacio que 
de antemano se ha definido como espacio (actividad, ámbito) en el 
que las mujeres buscan encontrar su identidad (Castro, 1985: 35). 

CONTEXTO 1: Por ejemplo, en una reseña de The New York Times sobre 
Invented Lives de Washington, Gates plantea convincente­
mente los contornos de una tradición feminista negra. 
Gobernada no por la angustia de la influencia de Bloom, 
ni por la respuesta feminista de Gilbert y Gubar, una angus· 
tia ante la autoría, esta tradición, argumenta Gates, revela 
sus propias características específicas (Smith, 1989: 66). 

CONTEXTO 2: Como han demostrado Gilbert y Gubar, la asociación de la 
pluma y el pincel con el falo en las metáforas de la creativi­
dad ha dado como resultado que las mujeres que aspiran a 
ser escritoras sufran de una "angustia ante la autoría": mane­
jar la pluma es un acto masculino que coloca a la mujer 
escritora en lucha con su cuerpo y su cultura (Friedman, 
1989: 73). 

SINÓNIMOS: "ansiedad de la autoría", trad. en Moi, 1988: 69. 

EQUIVALENTES: In. anxiety of authorship, anxiety about authorship. 
Fr. l'angoisse face au fait d'etre auteur. * 

REFERENCIAS: Gilbert y Gubar, 1979: esp. cap. 2 "Infection in the senten­
ce: the woman writer and the anxiety about authorship", 
pp.45-92 1 Gubar, 1981 1 Jacobus, 1981 1 Milis, 1989 (el 
cap. 2, de Sue Spaull y Elaine Millard, se titula justamente 

2 Neologismo creado a partir de "sómr", "sor", para hablar de una "fraternidad" 
de o entre mujeres. 



22 GLOSARIO DE TÉRMINOS DE CRÍTICA UTERARIA FEMINISTA 

"The anxiety about authorship" y está dedicado a analizar 
dos novelas contemporáneas a partir de la teoría de Gilbert 
y Gubar) 1 Abrams, 1988: 210. 

Para el análisis crítico del concepto de Gilbert y Gubar, 
véase Baym, 19871 Castro, 19851 Jehlen, 1981: 583-5851 
Moi, 1988: 67-791 Draine, 1989: 149-153. 



aracnología( s) 

Propuesta de Nancy K. Miller (1986a) para referirse a una lectura de tex­
tos escritos por mujeres que privilegiaría al sujeto creador femenino 
por sobre el objeto produádo. Miller parte de la teorización de Barthes, 
en El placer del texto, sobre la desaparición del autor, la predominan­
cia en el análisis del texto sobre el sujeto creador, y su sugerencia 
de denominar a dicho análisis "hifología" (estudio del tejido). 

En respuesta al neologismo de Barthes y a la tendencia a relegar 
en el análisis (desde el estructuralismo hasta el posmodernismo) al 
autor y a las condiciones de producción del texto, Miller propone el 
término aracnología -ya existente para denominar el estudio de las 
arañas- partiendo de la recuperación de Aracné, la mujer que, según 
el mito recogido por Ovidio, tejía historias y fue castigada por Atenea 
-después de una competencia en la que se definiría cuál de las dos 
bordaba los tapices más bellos- al no aceptar conformarse a la visión 
teocéntrica dominante ni aceptar la superioridad de la diosa. 

Miller define aracnología como "una toma de posición crítica que 
busca leer a contrapelo de la trama (tejido) de indiferenciación para 
descubrir en la escritura la encarnación de una subjetividad sexuada 
(genérica) para recuperar dentro de la representación los emblemas 
de su propia construcción.[ ... ]. Las aracnologías comprenden, enton­
ces, [ ... ] la interpretación y reapropiación de una historia, como 
muchas de las historias de la literatura occidental, que desplegaría las 
estructuras entretejidas del poder, género e identidad inherentes a la 
producción del arte mil!lético" (Miller, 1986a: 272). 

CONI"EXTO 1: Las aracnologías son lecturas de la escritura de mujeres 
centradas en la impronta femenina, atentas a las repre­
sentaciones de la escritura de mujeres dentro del texto de 
las escritoras. Así, estas lecturas colocarían en una posición 
central al sujeto y al sistema sr:xo/ género en el cual se lleva 
a cabo la producción textual: podría decirse que insistirían 
en no perder de vista las conexiones entre el cuerp[ o] 
genérico y la realidad social de la tejedora y de la tela que 
produce (Hirsch, 1989: 68-69). 

23 



24 GLOSARIO DE TIRMINOS DE CRÍTICA LITERARIA FEMINISTA 

CONTEXTO 2: Concuerdo con Nancy Miller cuando afirma que la crítica 
feminista tiene que oponerse a las tentativas de los decons­
truccionistas para borrar las particularidades del sujeto 
que escribe, efectos de la posición diferencial que ocupa en 
una sociedad concreta gracias a su género, su clase y su 
nacionalidad. En lugar de ello, Miller aboga por una prác­
tica que denomina "aracnología"[ ... ] (Nichols, 1991: 7). 

OBSERVACIONES: Véase lectura feminista, sistema de sexo/género. 

EQUIVALENTES: In. arachnology, arachnologies. 
Fr. arachnologie( s ). * 

REFERENCIAS: Miller, 1986a/ Miller, 1988: 77-101. Para el mito de Arac­
né; cf., Ovidio, Metamorfosis, versión de Rubén Bonifaz 
Nuño, UNAM, México, 1979, lib. VI, pp. 121-125. 



bisexualidad (otra) 

El término ha sido propuesto por Hélene Cixous (1976/1991a) -en 
contraposición a la "bisexualidad" tal y como fue concebida por Freud. 
Cixous cree firmemente en "la naturaleza inherentemente bisexual de 
todo ser humano" y en que en las mujeres (y en su escritura) existe 
una tendencia mayor que en los hombres hacia la bisexualidad (Moi, 
1988: 118-120). 

Al hablar de una "práctica femenina de la escritura", Cixous 
afirma que nunca será posible definirla, lo que no significa que no 
sea pertinente una distinción entre la escritura femenina y la mascu­
lina. La escritura femenina será "concebida únicamente por sujetos 
que son rompedores de automatismos, por figuras periféricas a las 
cuales no podrá jamás subyugar ninguna autoridad". Considera que 
escribir es "precisamente trabajar (en) un espacio intermedio, inspec­
cionando el proceso de lo mismo y lo otro sin lo cual nada puede vivir 
[ ... ] no atrapado en secuencias de lucha y expulsión o algún otro tipo 
de muerte, sino infinitamente dinamizado por un proceso incesan­
te de intercambio desde un sujeto hacia el otro" (Cixous, 1976: 
882-3). A partir de esta descripción de una escritura ideal (femeni­
na), propone Cixous una otra bisexualidad que se opone a la bisexua­
lidad clásica, "y por lo tanto neutra", "aplastada bajo el emblema del 
miedo a la castración y vinculada con la fantasía de un ser 'total"', 
concepción según la cual dos mitades formarían un ser unificado 
(Cixous, 1976: 884). 

"Todo sujeto no encerrado en el falso teatro de la representati­
vidad falocéntrica ha fundado su universo erótico" sobre esta otra 
bisexualidad, que no excluye las diferencias, sino que al contrario las 
promueve y multiplica. 

Preocupada por caracterizar -nunca definir-la escritura femeni· 
na Cixous afirma que las mujeres hoy se benefician de esta "profética 
bisexualidad", y aunque no habla expresamente de una escritura bise­
xual, sus descripciones de la escritura femenina y de la bisexualidad 
son bastante similares, como acota Moi: "Por lo tanto el modo de 
escribir bisexual es muy probablemente un modo de escribir de muje-

25 



26 GLOSARIO DE TÉRMINOS DE CRÍTICA UTERARIA FEMINISTA 

res, aunque excepcionalmente algunos hombres consiguen romper su 
'gloriosa unisexualidad' y alcanzar asimismo la bisexualidad" (Moi, 
1988: 120). 

La idea de la bisexualidad fue una de las más firmes convicciones 
de Freud, y según Mitchell se trata de una concepción que se fue 
transformando desde sus primeras apariciones en Tres ensayos para 
una teoría sexual (1903) hasta "Algunas lecciones elementales de psi­
coanálisis" (1938) -pasando por "La feminidad" (1933) en donde 
asienta: "parte de aquello que los hombres llamamos 'el enigma de la 
mujer' se deriva, quizá, de esa manifestación de la bisexualidad en 
la vida femenina" (Freud, 1973a: 3175), para "convertirse, de noción 
sencilla, de postulado de una especie de unisex infantil, en una no­
ción compleja de las oscilaciones y el desequilibrio del androginismo 
psíquico de la persona" (Mitchell, 1976: 67). 

Mary Jacobus (1986a), al hablar de la importancia del psicoaná­
lisis para explicar "la relación de las mujeres con el discurso y su 
construcción mediante éste" y a la vez de "la importancia de la crítica 
feminista en cualquier explicación del discurso psicoanalítico", consi­
dera la problemática tesis de la bisexualidad propuesta por Freud en 
"La feminidad". Cita a Stephen Heath (The sexual fix, 1984) quien 
advierte que la bisexualidad puede funcionar en una u otra dirección: 
"como el comienzo de una representación alternativa, como insisten­
cia en contra de una sola posición, el orden sexual fyo, hombre y mujer", 
pero también "como una confirmación de esa rigidez, una estrategia 
en la cual las diferencias [ ... ] son neutralizadas en el sistema dado de 
identidad". Jacobus considera que si la teoría psicoanalítica permite 
esta inversión, se puede rescatar de ella la idea de que "la misma bise­
xualidad propuesta para las mujeres las convierte, no en entes deriva­
dos de los hombres, sino, dentro de toda su complejidad, en un modelo 
para la sexualidad, en general" (Jacobus, 1986a: 20-21). Esta interpreta­
ción de un concepto del psicoanálisis, rechazado por otras feministas 
como Cixous, le sirve aJacobus para hacer hincapié en que el térmi­
no importante en una crítica feminista no es la "mujer" sino la "lectura". 

Cixous en cambio vincula bisexualidad, y la sexualidad en general, 
con la producción de la escritura: "escribir es para ella siempre y de 
alguna manera un acto [libidinal]", concepción que "inaugura un 
campo totalmente nuevo de investigación feminista sobre las expre­
siones del deseo en el lenguaje, no sólo en textos escritos por mt.Ye­
res, sino también en textos escritos por hombres" (Moi, 1988: 135). 

Para Cixous y también para Kristeva, la bisexualidad sería un obje­
tivo que las nuevas mujeres deberían tener siempre en mente. Así, dice 
Kristeva, al hablar sobre las dificultades de la pareja: "A condición de 



BISEXUAIIDAD 27 

asegurar su propia bisexualidad, se puede jugar una especie de parti­
da a cuatro en donde la mujer, al mismo tiempo que conserve esta 
parte de masculinidad y de autoridad conquistada, acepte a veces el 
papel secundario sin vivirlo como un sacrificio[ ... ]" (Kristeva, 1992). 
Afirmación ésta que parece aceptar el orden sexual de identidades 
masculina y femenina fijas. 

Por otro lado, críticas estadunidenses como Carolyn Heilbrun ex­
presan su desconcierto ante la preferencia de este concepto por sobre 
el de androginia, adjudicando la defensa que de él hacen las france­
sas a que bisexualidad "no sólo conserva las definiciones de masculi­
nidad y femineidad, sino que refuerza su carácter binario, subrayando, 
en vez de desvanecer la sagrada 'dicotomía'" (Heilbrun, 1980: 260). 

CONTEXTO 1: Esta "otra bisexualidad", central en la poética de Cixous, 
enfatiza no el equilibrio entre los extremos sexuales sino, 
al contrario, una afirmación e intercambio estridente de las 
polaridades del género (Méndez, 1989: 4 7). 

CONTEXTO 2: La "nueva bisexualidad" en particular parece, en el fondo, 
una limitación imaginaria que permite al sujeto desplazar­
se de posiciones masculinas a posiciones femeninas fácil­
mente (Moi, 1988: 129). 

OBSERVACIONES: Véase "escritura femenina". 

EQUIVALENTES: In. bisexuality. 
Fr. bisexualité. 

REFERENCIAS: Cixous, 1976/ Moi, 1988/ Mitchell, 1976/ Freud, 1973a 
/Freud, 1989/ Jacobus, 1986a/ Kristeva, 1992/ Heilbrun, 
1980. 



crítica fálica 

Lectura (generalmente de críticos hombres) que distorsiona un texto 
(generalmente escrito por mujeres), pues parte de un concepto de 
mujer que responde a los estereotipos seculares. 

Mary Ellman titula "crítica fálica" al segundo capítulo de su 
Thinking about women (1968), libro en cuyo primer capítulo ha desa­
rrollado su tesis sobre el pensamiento por "analogía sexual": "Común­
mente no sólo los términos sexuales, sino las opiniones sexuales se 
imponen al mundo externo. Todas las formas se subsumen en nues­
tros conceptos de temperamento masculino y femenino[ ... ]. El caza­
dor es siempre masculino, la presa femenina[ ... ]" (Ellman, 1968: 8). 

Al aplicar este modo de pensamiento a la literatura, Ellman 
desarrolla el concepto de crítica fálica, modalidad de análisis de obras 
literarias de mujeres, pero también de hombres, en las que los críticos 
encontrarán siempre alguna falta (es superficial, está escrita por 
mujeres, habla sobre mujeres o se dirige a las mujeres, es demasiado 
agresiva, o la escritora misma tiene características personales que se 
reflejan negativamente en su obra) o cuyas virtudes dependerán 
siempre de su acomodo a los modelos tradicionales de feminidad (es 
pudorosa, coqueta, juguetona, encantadora ... ) o de su similitud con 
ciertas características consideradas masculinas ("un hombre se senti­
ría orgulloso de haber escrito tal texto"). 

Jonathan Culler en un subcapítulo que titula "Leer como una 
mujer" (Culler, 1982) recoge la definición de Peggy Kamuf sobre 
lectura o crítica feminista como "una manera de leer textos que apun­
ta hacia las máscaras de la verdad con que el falocentrismo esconde 
sus ficciones" (Culler, 1982:56) y plantea que la práctica de leer como 
mujer sería una manera de responder, desplazándola y desviándola 
-desenmascarándola-, a la crítica fálica. 

La crítica a la crítica fálica, una de las primeras formas adoptadas 
por la crítica literaria feminista en Estados Unidos, dio paso a aná­
lisis más sofisticados -menos viscerales- sobre las concepciones de 
la mujer y la feminidad en la teoría, tanto en la literaria, como en la 
filosofía y el psicoanálisis. 

28 



CRÍTICA FÁLICA 29 

CONTEXTO 1: Inmersas todavía en las instituciones literarias dominantes, 
algunas críticas como Mary Ellman (Thinking about women, 
1968) y Margaret Atwood ("Paradoxes and dilemas: the 
woman as writer", 1975) describen el criterio doble que 
funciona tanto en la literatura como en la vida, y denuncian 
la crítica y la escritura "fálicas" que han provocado la mar­
ginación de las mujeres del ámbito literario [ ... ] (Godard, 
1985: 171). 

CONTEXTO 2: [ ... ]Culler construye una historia de la crítica feminista, 
clasificándola en tres etapas o momentos. El primer mo­
mento, según Culler, apela a una noción de "la experiencia 
femenina" como fuente de autoridad para las respuestas de 
las mujeres como lectoras. El segundo momento se ejem­
plifica con la estrategia de resistencia de Judith Fetterley 
ante la literatura masculina [ ... ]. En esta etapa la crítica 
feminista es un enjuiciamiento de lo que Mary Ellman [ ... ] 
llamó crítica fálica. En el tercer momento también se con­
dena la crítica fálica, pero a diferencia del segundo [ ... ] se 
pone al descubierto la manera en que "las concepciones 
sobre lo racional están vinculadas a o son cómplices de los 
intereses masculinos" (Modleski, 1986: 132). 

SINÓNIMOS: crítica androcéntrica, crítica falocentrista o falocéntrica. 

OBSERVACIONES: Véase sistema de sexo/género, falogocentrismo. 

EQUIVALENCIAS: In. phallic criticism. 
Fr. critique phallique. * 

REFERENCIAS: Ellman, 1968/ Culler, 1982: 43-61/ Moi, 1988: 44-53. 



crítica (lectura) feminista 

El término se utiliza, en general, para referirse a todos los estudios de 
obras realizados desde una perspectiva feminista, y como tal se 
opondría a lo que se ha llamado crítica androcéntrica, fálica (v. crítica 
fálica) o a una crítica pretendidamente neutra. 

Sin embargo, Elaine Showalter al proponer la ginocrítica como 
la nueva modalidad de estudios literarios sobre la mujer, definió la 
crítica o lectura feminista como un modo de lectura específico y de 
menor interés que la ginocrítica. Según Showalter esta modalidad "es 
ideológica; se ocupa de la feminista como lectora, y ofrece lecturas 
feministas de los textos que analizan las imágenes y estereotipos de las 
mujeres presentes en la literatura, las omisiones y las nociones erró­
neas sobre las mujeres en la crítica, y a la mujer como signo en los 
sistemas semióticos" (Showalter, 1982: 12). 

Lo que Showalter objeta a este tipo de crítica es su falta de "co­
herencia teórica", su eclecticismo y el que esté construida sobre 
"modelos existentes". Este "pluralismo" le parece a Showalter que no 
conduce a una teoría que pudiera estudiar el "proceso y los contex­
tos de la escritura", sobre todo porque tiene como base la "teoría 
crítica de hombres" es decir, se trata de "un concepto de creatividad, 
historia literaria o interpretación literaria fundamentado enteramen­
te en la experiencia masculina y presentado como universal". Dedicar­
se a desmitificar y decodificar, corregir y modificar "e incluso atacar 
la crítica teórica masculina nos mantiene dependientes de ésta y 
obstaculiza el camino en el que debemos avanzar para resolver nues­
tros propios problemas teóricos" (Showalter, 1982: 13). 

La ginocrítica, en cambio, tendría como punto de partida y 
como fundamentación para el análisis, la experiencia de las mujeres; 
se ubicaría asimismo, más allá de la ideología, en contraposición a la 
crítica feminista que es ideológica. Esta última afirmación se basa en el 
supuesto de que puede existir una crítica feminista no ideológica (ya 
sea que se entienda ideología como falsa conciencia o como discursos 
sociales), posición que podría llevar a la teoría feminista a un callejón 
sin salida (v. Golubov, 1993: 29-35; Lauretis, 1987: 10). 

30 



CIÚTICA (LECTURA) FEMINISfA 31 

CONTEXTO 1: El mayor problema de la critica feminista, según Showalter, 
es que con base en modelos patriarcales, obsesivamente 
modifica, humaniza, corrige y revisa la crítica masculina y no 
contnbuye a la solución de los problemas teóricos pro­
piarilente feministas porque es teoría basada en la crítica 
masculina que postula su experiencia de lectura/ escritura 
como universal (Golubov, 1993: 29). 

CONTEXTO 2: Esto lo lleva a concluir: "Sería una lástima que la crítica 
feminista, que ha logrado con tanto éxito identificar el sesgo 
androcéntrico en contra de las mujeres escritoras y permi­
tido un discurso crítico liberado de tales prejuicios, fuera 
traicionado por una ginoc:rítica fundada en el separatis­
mo" (Schor, 1986: 96, cita a K.K. Ruthven, Feminist Literory 
Studies, p.128). 

OBSERVACIONES: Véase ginocrítica, crítica fálica. 

EQUIVALENTES: In. feminist critique, feminist reading. 
Fr. critique feministe. * 

REFERENCIAS: Showalter, 19821 Para un análisis crítico de las modalida­
des propuestas por Showalter, véase Moi, 1988: 85-89 y 
Carolyn G. Allen en Abel, 1982: 299-3031 Los textos de 
Annette K.olodny representan para Showalter un ejemplo 
de "crítica feminista": v. Kolodny, 1976 1 Kolodny, 1980a 
1 Kolodny, 1980b y · Turning the lens on 'Tiu panther capti· 
vity': a feminist exercise in practical criticism, en Abel, 1982: 
159-175, y para un análisis de este análisis v. Modleski, 1986. 



diferencia 

Una especificidad femenina, asentada para algunas feministas bien en 
lo biológico o condiciones que proceden de ello, siempre moldeadas 
por patrones culturales, como la maternidad, bien en la experiencia, 
bien en las estructuras socioeconómicas y políticas "patriarcales" que 
han marginado a la mujer de la cultura equiparándola a la naturaleza, 
bien en el orden simbólico -el orden de la comunicación verbal­
respaldado por la ciencia y cultura masculinas que sitúan a la mujer 
en el lugar del "otro", necesario para el apuntalamiento de la identi­
dad masculina a la vez que opuesto a ésta. En su sentido más amplio 
y elemental, la diferencia es sexual y ge funda en una oposición entre 
hombre y mujer, o lo masculino y lo femenino; cuando se habla de 
diferencia, el objetivo político -también en términos amplios- acepta­
do por diferentes feminismos es lograr que la diferencia entre hombres 
y m~eres no tenga que implicar inferioridad o subordinación de la 
mujer (de sus producciones artísticas, su estatus social, su posición 
ante los sistemas legales, etc.), que exista un equilibrio de poderes 
entre hombres y mujeres. 

Sin embargo, a partir de la introducción de la diferencia como 
categoría de análisis y de lo que se ha llamado feminismo de la diferen­
cia -que en realidad son varios feminismos de la/ s diferencia/ s- se ha 
comenzado a hablar, además, de diferencias entre las mujeres -de 
raza, clase, preferencia sexual, edad-, al interior de cada mujer y 
respecto de la Mujer. Se ha cuestionado la utilidad del concepto de 
diferencia sexual proveniente del psicoanálisis lacaniano -que define 
lo femenino como falta, a la mujer como incompleta en relación con 
el "significante trascendental", es decir el falo- porque presupone 
una "inmutabilidad" que no tiene lugar en una teoría para "la trans­
formación social y cultural" (Butler, 1990a: 329), y como fundamento 
para la teorización implica seguir pensando dentro de las estructuras 
de pensamiento masculinas, dentro de un sistema de oposiciones 
binarias, excluyentes, que es justamente lo que el feminismo quiere 
hacer desaparecer (Lauretis, 1986b / 1991). 

32 



DIFERENCIA 33 

El concepto tal y como proviene de la teoría francesa contempo­
ránea ha sido igualmente cuestionado porque aquí la diferencia sexual 
subsume todo tipo de diferencias -"lo femenino como metáfora 
principal de la diferencia" lo llama Domna Stanton- que se abstraen 
de tal modo que promueven más bien una indiferencia en donde la 
mujer es lo marginal, lo incognoscible, compañera de los locos, los 
homosexuales, los países del tercer mundo (Stanton, 1986; Stefano, 
1990; Richard, 1989). Estas teorías, reconocidas como descontruccio­
nistas, postestructuralistas o posmodernistas, que proponen una 
"fragmentación sociopolítica de las identidades" no pueden definirse 
como feministas, argumenta por otro lado la historiadora Karen 
Offen, pues pretender que "la mujer no existe" -como han afirmado 
Kristeva e Irigaray- significa dejar sin sujeto al proyecto feminista. 
Por otro lado, el dualismo o binarismo es, podría decirse, inherente 
al pensamiento humano, y de una u otra manera sus oponentes 
vuelven a caer en él (Offen, 1990: 14-15). La diferencia, con mayúscula, 
subrayada, adjetivada, pluralizada, enarbolada como bandera o des­
construida, debe ser el concepto más polémico de la teoría feminista 
de los últimos diez años. 

Dentro de la crítica literaria estadunidense el concepto de dife­
rencia, diferencia sexual o diferencia genérica, guarda una relación es­
trecha con el concepto de género, con el que se confunde a menudo, 
y con el problema de la identidad femenina. Como punto de partida 
para establecer la importancia del estudio, por separado, de la literatura 
escrita por mujeres, era necesario defender las diferencias entre hom­
bres y mujeres como una "perspectiva legítima e incluso crucial". Esas 
diferencias, que en los años sesenta y primeros de la década de los 
setenta, se habían considerado el "origen de la opresión", comenzaron 
a verse como "una fuente de enriquecimiento" (Eisenstein y Jardine, 
1980: xviii), y como una prueba de que la literatura creada por 
mujeres, su historia, lectura, análisis y crítica debía realizarse de un 
modo diferente -era necesario cuestionar tanto el canon literario 
como las lecturas que los hombres habían hecho de las mujeres, sacar 
a relucir las "diferencias de punto de vista" (el difference of view de 
Virginia Woolf) de las mttieres y rescatar las condiciones específicas 
en las que han escrito. Todo ello ha llevado a la búsqueda de una 
"literatura femenina", de un "lenguaje femenino", bajo la influencia 
de las "teorías francesas sobre lo femenino" (Stanton, 1986: 159) o en 
concreto de la concepción de una escritura femenina "que proporcio­
na una manera de hablar acerca de la escritura de las mujeres que 
reafirma el valor de lo femenino e identifica el proyecto teórico de la 
crítica feminista como el análisis de la diferencia" (Showalter, 1982: 16, 



34 GLOSARIO DE TÉRMINOS DE CRÍTICA UTERARIA FEMINISTA 

véase ginocrítica). La crítica a esta construcción de una literatura 
femenina o "femenil" destaca su presuposición de una homogeneidad 
basada en una "experiencia común a todas las mujeres", que implica 
que, por un lado, la experiencia es un producto y no un proceso, y por 
otro que la diferencia es sólo una -la que se da entre literatura feme­
nina y masculina- borrando las diferencias "en y entre las mujeres" 
(Golubov, 1993: 7). 

Mientras que la crítica estadunidense parte de una preocupación 
por la experiencia, la identidad y las relaciones entre mujeres de 
distintas clases y razas, la crítica francesa -o más exactamente tres 
de sus representantes más estudiadas, Julia Kristeva, Luce Irigaray y 
HéU:ne Cixous, quienes por otra parte niegan ser feministas- se sitúa 
en el ámbito del lenguaje, de lo simbólico y lo imaginario, lo repri­
mido y la necesidad de hablar y escribir como mujeres subvirtiendo 
los sistemas dominantes-falocéntricos (véase falogocentrismo). 

Para Kristeva, la idea de diferencia sexual, el concepto de "mujer", 
debe conservarse en cuanto las mujeres todavía tienen muchos dere­
chos que conseguir (Kristeva, 1974b: 20}. Sin embargo, hay que 
descartar la noción de una identidad propia de lo femenino, y pensar­
lo como aquello que permite acercarse al "no ser", a aquello que es 
imposible decir y que sin embargo existe, pero "fuera de las nomen­
claturas y las ideologías", aunque se necesita hacer uso del lenguaje 
simbólico para describirlo, lenguaje que a su vez será presionado, 
desarreglado, fracturado por las "pulsiones no conceptualizables" de 
"lo femenino reprimido" (Jardine, 1981: 101 Kristeva, 1974b: 211 Nye, 
1987: 680}. Al hablar de los sucesivos momentos del movimiento fe­
minista, Kristeva plantea el surgimiento de una nueva actitud del femi­
nismo -paralela o entretejida con las dos anteriores: la de la igualdad 
entre hombres y mujeres, y la de la diferencia que exalta la feminidad­
que partiría de la necesidad de dejar de lado la "lucha a muerte" entre 
los sexos, de que las mujeres se liberen "de su creencia en la Mujer, Su 
poder, Su escritura, para canalizar esta demanda de diferencia hacia 
cada uno de los elementos del todo femenino, y finalmente hacer 
emerger la singularidad de cada mujer, y más allá de eso, sus multi­
plicidades, sus lenguajes plurales[ ... ]", de modo que se considere la 
lucha, "la implacable diferencia" situada en "el lugar en el que opera 
con la máxima intransigencia... en la identidad personal y sexual" 
(Kristeva, 1981: 33-35}. El espacio para realizar esta nueva actitud 
tendría que ser el de las "prácticas estéticas", entre ellas la literatura, 
pues tanto lo poético como lo femenino cumplen, para Kristeva, una 
función de disidencia, de acto revolucionario (véase semiótico, lo). 



DIFERENCIA 35 

Luce Irigaray, como Kristeva, niega la existencia de un ser mujer 
y de un ser hombre: a la pregunta "¿Es usted una mujer?", Irigaray 
dirá que si contestara que "es evidente que soy una mujer, recaería en 
el discurso de cierta 'verdad' y de su poder. Y si yo pretendiera que lo 
que quiero intentar articular, decir o escribir, parte de esa certeza: soy 
una mujer, entonces me encontraría de nuevo dentro del discurso 
'falocrático"' (lrigaray, 1977:121). Y, sin embargo, Irigaray habla de 
un parlerfemme que se diferencia de un parler-homme (véase hablar­
mujer); pero esta mujer no es la que el discurso falocrático ha des­
crito, sino justamente la que pretende explorar otro discurso, uno no 
sujeto a la lógica. Porque el sujeto mujer no puede ser entendido 
"dentro de los sistemas de representación convencionales de la cultu­
ra occidental" ya que ahí representa lo excluido, lo silenciado: ni la 
negación de lo masculino ni su otro, sino la diferencia, que ha sido 
utilizada para definir la identidad de "hombres" y "mujeres" siempre 
(desde Platón hasta Lacan) a partir de la "mismidad": el falo mascu­
lino. Irigaray ha propuesto, sin embargo, la creación de una "ética de 
la diferencia sexual" que reconociera la "irreductibilidad" de la diferen­
cia, a la vez que recupera la admiración de un sexo por el otro. 

Como con Kristeva, sucede con Irigaray que sus propuestas prác­
ticas están como dice Spivak, a favor del feminismo y en contra de un 
sexismo invertido (Spivak, 1981); pero cuando se trata de sus propias 
prácticas (de escritura) parece casi imposible no caer en la trampa del 
sexismo o de la diferencia sexual como oposición, como intenta demos­
trar Stanton al analizar las metáforas maternas de estas dos teóricas 
francesas -y de Cixous- para terminar subrayando "la necesidad de 
enfrentar el hecho ineludible de que cualquier inscripción de la 
diferencia está (sobre)determinada por el discurso dominante indife­
rente" (Stanton, 1986: 173). 

La diferencia en el pensamiento de Cixous será tratada en el 
concepto escritUra femenina. 

Puesto que es difícil pensar en la diferencia sin remitirse a una oposi­
ción y a una asimetría, y puesto que, a la vez, si se la niega explícitamente 
tiende a reaparecer de manera velada en las metáforas, cuyo uso, al 
hablar sobre este tema y los relacionados con él. está bastante extendido 
entre las críticas feministas tanto estadunidenses y francesas como lati­
noamericanas, el problema teórico se plantea una y otra vez. Las vías 
propuestas para enfrentarlo se refieren a la adopción de un modo de 
pensamiento que rompa con los moldes rígidos que incluso las mismas 
feministas han utilizado. 

Dos teóricas, Teresa de Lauretis, italoestadunidense y Nelly Richard, 
chilena, ilustran esta nueva tendencia. Sus propuestas tal vez respon-



36 GLOSARIO DE TÉRMINOS DE CRÍTICA UTERARIA FEMINISTA 

dan a la que Alice Jardine en su "Preludio" al libro colectivo The future 
oftlifference (1980) considera la pregunta para la que habrá que buscar 
respuesta, ante la infinidad de enfoques sobre la diferencia: "¿Existe 
una manera de pensar desde fuera de las dicotomías patriarcalmen­
te determinadas, Mismo/Otro, Sujeto/Objeto, que Simone de Beau­
voir diagnosticó como el hecho de la cultura hace 30 años y, en el 
proceso, incluir aún a las mujeres como presencia? En otras palabras, 
¿queremos continuar reorganizando la relación entre diferencia y mis­
midad, o existe algún modo de quebrantar las metáforas sobredeter­
minadas que siguen organizando nuestras percepciones sobre la 
realidad?" (Eisenstein y Jardine, 1980: xxvi). 

Para Teresa de Lauretis, el significado de la diferencia sexual, "ex­
presado como una oposición -naturaleza o cultura, biología o socializa­
ción-" es tan conservador como la idea de que la anatomía es destino, 
puesto que "aseverar que la diferencia sexual es 'cultural' no permite una 
mejor comprensión de la subjetividad femenina, ni de las diferen­
cias reales y concretas de las mujeres[ ... ]" (Lauretis, 1986b: 12). Por 
otra parte, plantea Lauretis, al basarse en este concepto, "el feminis­
mo pierde su potencial epistemológico radical", entendido este último 
como "la posibilidad [ ... ] de concebir el sujeto social y las relaciones 
de la subjetividad con la sociabilidad de una manera distinta: [como] 
un sujeto constituido por el género, por supuesto, pero no sólo por la 
diferencia sexual, sino más bien [como ] un sujeto generado en su 
experimentar relaciones de raza, clase y también sexuales; un sujeto, 
por lo tanto, no unificado, sino múltiple, y no tanto dividido como en 
contradicción" (Lauretis, 1987: 2). Esta contradicción se refiere no 
sólo a la de una "identidad fragmentada", sino al sujeto del feminis­
mo siempre en proceso de formación. Este sujeto está tanto adentro 
como afuera de la "ideología del género", sabe que las relaciones de 
género son imaginarias, que las mujeres son "sujetos históricos gober­
nadas por relaciones sociales reales", y que entre ellas se halla. 
inevitablemente, la del género. El concepto de diferencia sexual cons­
tituye, entonces, una limitante para el pensamiento feminista -obscu­
reciendo los procesos de dominación al implicar una "asimetría 
neutral" (Gordon, 1986: 25)-, y por ello de Lauretis propone ver el 
género como una construcción, ya no como equivalente de 4iferencia 
sexual, sino como producto de varias tecnologías sociales (Lauretis, 
1987; véase género). 

De Lauretis parte de la relación tácita e implícita entre diferencia 
y género, para terminar descartando la primera como categoría funda­
cional de la teoría feminista, pero sin descartar que esa diferencia es 
una de las tantas que construye nuestra subjetividad. 



DIFERENCIA 37 

Nelly Richard -aunque su propuesta coincide en muchos mo­
mentos con la de Lauretis- parte de uno de los temas del "discurso 
posmoderno" y su utilidad para la teoría feminista latinoamericana: 
el tema del descentramiento y la alteridad. La puesta en crisis de las 
nociones de totalidad, centralidad y unidad trae consigo la interven­
ción de "identidades y prácticas" anteriormente marginadas. Así, 
Richard se adscribe al feminismo de la diferencia -el caracterizado 
como "antiesencialista y desconstructivo"- para el cual ésta se definiría 
"en cuanto significado relacional y posicional de la identidad, que nos 
indica que la masculinidad y la feminidad son modos de construcción 
subjetiva y estrategias de manipulación crítica de los códigos de iden­
tificación y representación simbólicos y culturales" (Richard, 1993: 
84). Coincide con de Lauretis en que lo femenino como identidad 
cambiante debe ser abordado como una "problemática de la subjetivi­
dad", aunque su insistencia en que esta nueva perspectiva se centraría 
ya no en la interioridad femenina sino en la "exterioridad social y 
cultural" (Richard 1989: 65/ Richard 1993: 84), no reconocería la con­
tradicción a la que alude de Lauretis como central para la formación 
del sujeto del feminismo, es decir, reconocer que se está a la vez dentro 
y fuera de la ideología, o de dicho entramado sociocultural. 

Pero Richard habla desde su posición como crítica latinoamericana 
y, por lo tanto, su perspectiva de la/s diferenciajs se sitúa en el ámbito 
concreto de los países latinoamericanos en donde "la subyugación de 
la mujer" debe estudiarse "en términos de relaciones globales de po­
der" (Richard, 1993: 88). Advierte contra la estabilización de lo feme­
nino en la literatura o la literatura femenina como manifestaciones de 
la escritura de las mujeres (cualquier escrito de alguien del sexo fe­
menino). En el contexto latinoamericano, en el que "varias lógicas de 
dominación se refuerzan y potencian unas a otras", se corre el riesgo 
de que al defender la identidad femenina (o la latinoamericana) éstas 
sean absorbidas como simples "manifestaciones de la diversidad" 
(Richard, 1989: 67). Por ello, las teóricas feministas latinoamericanas 
deben tener en cuenta que "la doble colonización del sujeto mujer 
latinoamericana refuerza la urgencia de probar modelos de análisis 
culturales que potencien lo femenino como interrogante lanzada 
contra el derecho de las culturas dominantes a falsificar universales" 
(Richard, 1990: 51-52), incluyendo la noción de la diferencia sexual en 
términos de poder mediante los que se define a la mujer del tercer 
mundo como siempre desde ya subordinada (Mohanty, 1991: 64). 

CONTEXTO 1: El significado siempre es político. De ahí que privilegiar la 
diferencia genérica sobre la diferencia de clase o de etnia 



38 GLOSARIO DE TÉRMINOS DE CRÍTICA liTERARIA FEMINISTA 

tenga implicaciones políticas. Me parece que a diferencia 
de la crítica feminista esencialista, es necesario evitar la 
exclusión de estas otras diferencias para nutrir y fortalecer 
la crítica con el análisis de cómo se relacionan todas ellas 
(Golubov, 1994: 125-126). 

CONTEXTO 2: Podremos abordar así de forma más conveniente los proble­
mas de canon, de juicio, de valor, de autoridad, de poder, 
de institución, de interpretación y de lectura. Todo ello 
ajustado al problema central de la diferencia sexual y de los 
constructos culturales que le dan apoyo. Pero insisto en que 
no debemos pensar en la diferencia como una reimplanta­
ción de la lógica de las oposiciones binarias (lo femenino de­
finido en oposición a lo masculino), sino como una lectura 
anatrópica que consiste en ver cómo se inscribe, representa 
o proyecta esa diferencia, así como las formas de desplazar 
el significado (Zavala, 1993: 40-41). 

SINÓNIMOS: diferencia genérica, diferencia sexual, diferencia femenina. 

OBSERVACIONES: Véase género, sistema de sexo/ género, escritura femenina. 

EQUIVALENTES: In. difference, generic difference, sexual difference. 
Fr. la différence, la différence féminine, la différence se­
xuelle. 

REFERENCIAS: Dos antologías fundamentales reúnen una serie de puntos 
de vista sobre el tema, en la literatura Writing and sexual 
difference (Abel, 1982) y en psicoanálisis, literatura y estu­
dios de la cultura The future of difference (Eisenstein, 1980). 
Una antología de ensayos sobre la diferencia en distintas 
disciplinas es Theoretical Perspectives on Sexual Difference (Rho­
de, 1990). 

Para una crítica a los "nuevos feminismos franceses", su 
relación con la teoría de Derrida y su (in)utilidad para los 
estudios de la mujer del tercer mundo v. Spivak., 1981. Para 
una crítica al concepto de diferencia (materna) en Cixous, 
Irigaray y Kristeva v. Stanton, 1986. Para una revisión 
crítica de "la diferencia" en la obra de Lacan v. Heath, 
1978, Butler, 1990a. Para una defensa de lo materno como 
definitorio de la(s) diferencias(s) v. Hirsch, 1989. Para un 
análisis de la visión de VIrginia Woolf sobre la "diferencia del 



DIFERENCIA 39 

punto de vista" de las mujeres escritoras v. Jacobus, 1986c 
y Stimpson, 1989. 

Literatura en español: para una visión del concepto 
derridiano de diferencia en Luce Irigaray v. Cámara, 1992. 
Para un cuestionamiento de la diferencia lacaniana y el 
feminismo de la diferencia v. Dio-Bleichmer, 1992. Para 
una revisión de las diferencias desde la teoría psicoanalítica 
v. Lamas y Saal, 1991. Para un estudio de las diferencias en 
la literatura de novelistas latinoamericanas v. López, 1985. 
Para dos enfoques literarios distintos (masculino y feme­
nino) de un mismo tema v. Domenella, 1991. Para el 
análisis de "lo femenino" en las obras de escritoras españo­
las contemporáneas v. Nichols, 1992. Para el análisis de "el 
silencio y la imaginación" como metáforas de la diferencia 
de escritoras chilenas, v. Agosín, 1986. Para textos teóricos 
y análisis de las especificidades de escritoras latinoameri­
canas v. Berenguer, 1990. Para un análisis de las expresio­
nes de la diferencia en los discursos de feministas y 
escritoras latinoamericanas v. Guerra, 1994b. 



doble vínculo 

Término procedente de la antipsiquiatría creado por Gregory Ba­
teson en 1956 ("Toward a theory of schizophrenia"). La teoría del 
doble vínculo explicaba los orígenes de la esquizofrenia situándolos en 
una familia patológica en la que el individuo recibe dos tipos opuestos 
de mensajes y órdenes, por lo que "tiende a marginarse de la interac­
ción social y pierde la confianza en la fidelidad de sus percepciones 
sobre las demás personas" (Sedgwick, 1975: 26). 

Suzanne Juhasz (en Naked and fiery forms. Modern American poetry 
by women: a new tradition, 1976) retoma el término para describir la si­
tuación de la mujer poeta cuya "vida" está separada del "arte" (Sparks, 
1989: 54). Gilbert y Gubar, por su parte, explican que la poesía lírica, 
a diferencia de la novela, presupone un "yo" fuerte y afirmativo, un 
ser cuyo centro está definido con fuertes trazos, no importa que sea 
real o imaginario; sin embargo, a esa misma poetisa se le exigirá que 
actúe en su vida cotidiana como un ser pasivo, que debe borrar sus 
propios intereses y deseos (Gilbert y Gubar, 1979: 548). 

Es decir, para crear -sobre todo poesía- la mujer debe "adoptar 
la libertad del sujeto", y ello supone adoptar un rol activo que tanto la 
sociedad como la poesía (sobre todo romántica) escrita por hombres 
tradicionalmente le han negado; la premisa a la que se alude con el 
concepto del doble vínculo es que si es una "mujer" fracasará como 
"poeta", y si es "poeta" fracasará como "mujer" (Sparks, 1989: 54). 

Susan Kirkpatrick estudia una de las formas en que actúa este 
doble vínculo en la escritora española Cecilia Bohl, quien firmó sus 
novelas con el seudónimo de Fernán Caballero, en la segunda mitad 
del siglo XIX. Por un lado, la escritora consideraba que "la pluma como 
la espada se hizo para la fuerte mano del hombre", y no quiso jamás 
aceptar abiertamente su identidad de escritora; por el otro atacó viru­
lentamente al liberalismo en sus obras, demostrando que no era la 
mujer subordinada y confinada al hogar que defendería en sus pro­
pias novelas. Dice Kirkpatrick: "para negar el haber transgredido 
las fronteras de su género, se dividió en dos" (Kirkpatrick, 1989: 247). 

40 



DOBLE VÍNCULO 41 

El término se aplica no sólo a autoras "reales", sino que, también, 
se ha utilizado para referirse a los personajes femeninos de una obra 
literaria, al analizar su situación ficticia. 

CONTEXTO 1: [ ... ] la pose adoptada por Dickinson no fue un accidente 
causado por su autorrealización poética sino parte esencial 
de ésta, específicamente porque [ ... ] el drama en verso en 
el que transformó su vida le permitió trascender los que 
Suzanne Juhasz ha llamado el "doble vínculo" de la mujer 
poeta: por un lado, la imposibilidad de autoafirmación de 
una mujer, por el otro, la necesidad de autoafirmación 
de una poeta (Gilbert y Gubar, 1979: 584). 

CONTEXTO 2: Se puede postular asimismo que el doble vínculo que sub­
yace a la estructura del Bildungsroman, derivado de las 
fuerzas opuestas del deseo de autenticidad de una joven y 
el deseo de su sociedad de que sea femenina, también 
"imita" el tipo de "desdoblamiento" de la personalidad de­
finido clínicamente como "esquizofrénico" (Pratt, 1981: 
34-35). 

OBSERVACIONES: Véase angustia ante la autoría. 

SINÓNIMOS: atadura doble, traducción de "double-bind" en Kirkpa­
trick, 1991: 229. 

EQUIVALENTES: In. double bind. 

REFERENCIAS: 

Fr. double contrainte. * 

Sparks, 19891 Gilbert y Gubar, 19791 Kirkpatrick, 1989: 
244-2551 Kirkpatrick, 1991: 227-237. 



escritura femenina 

Término utilizado por HéU:ne Cixous para referirse a un modo de 
escribir que "afirma la diferencia", una "aventura, una exploración 
de los poderes de la mujer". Un "cuerpo textual femenino" se recono­
ce porque "no cierra, no se detiene". 

No todos los textos escritos por mujeres son escritura femenina, 
así como algunos textos escritos por hombres sí lo son, es decir, se 
puede encontrar feminidad en los textos de ambos, pues, no es el 
"sexo socialmente determinado" (Cixous, 1991a: 81) del autor lo que en 
última instancia define la forma en que escribe. Sin embargo, es la 
mujer -y aquí se ubica para Cixous la diferencia sexual- quien hoy 
en día se halla más cerca de una economía pulsional o libidinal feme­
nina: economía que no teme a la carencia, que da sin esperar utili­
dad( es), que se niega a internalizar las leyes y las dicotomías y tiene la 
capacidad de incorporar al Otro. Dicha economía femenina se tradu­
ce en una escritura que no puede definirse, ni teorizarse: en "Sorties" 
(1975), "Le rire de la Méduse" (1975) y "La Venue a l'écriture" (1977) 
Cixous habla de las restricciones que la cultura ha impuesto a la mujer 
impidiéndole sentirse con derecho a escribir, a la vez que hace un lla­
mado a las mujeres a descreer de todos los mitos que las han mante­
nido alejadas del placer, de su cuerpo, de la escritura. 

Más tarde, la obra de la escritora brasileña Clarice Lispector 
encarnará para Cixous la escritura femenina que en sus textos ante­
riores a 1979 podía ejemplificar sobre todo con textos dejean Genet: 
"Clarice nombra a través del amor. Dicta la ley del amor, pero no cae 
en una indiferenciación caótica. Distingue, ve las diferencias, no pasa 
por alto la necesidad de regular. La suya no es una ley que reprima las 
diferencias, sino una que formaliza, que da forma. Nombrar es uno 
de los miles de gestos que se pueden hacer hacia el otro. Es como 
acariciar, mirar, llamar en silencio" (Cixous, 1990: 12). 

Para caracterizar la escritura femenina Cixous recurrió, en un prin­
cipio, a una serie de metáforas que vinculaban a la mujer y a su escri­
tura, con la voz arcaica de la madre anterior a las leyes, con el acto de 
dar a luz, con la inscripción del cuerpo en el texto. Aunque también 

42 



ESCRITURA FEMENINA 43 

hablaba ya de una economía femenina que iría más allá de la "oposi­
ción sexual", del "falocentrismo", del temor a la castración, a la 
carencia, la crítica se centró en las metáforas que apuntaban hacia una 
posición esencialista en Cixous. Para M. Shiach, Cixous habría inten­
tado adelantarse a la calificación de esencialista, mediante un movi­
miento estratégico al situar la diferencia sexual en el plano del goce 
sexual, de la jousissance, de este modo "descarta cualquier posibilidad 
de identificar la feminidad y la masculinidad con las certezas de la 
diferencia anatómica. Ello coloca, además, la diferencia sexual en el 
ámbito de lo incognoscible ... " (Shiach, 1991: 18). Por otro lado, Cixous 
insiste en que "No debemos equivocarnos: hombres y mujeres se en­
cuentran atrapados en una maraña de determinaciones culturales de 
siglos cuya complejidad los hace casi imposibles de analizar. No se 
puede hablar ni de la 'mujer' ni del hombre sin quedar atrapado en 
un teatro ideológico en donde la proliferación de representaciones, 
imágenes, reflexiones, mitos, identificaciones, transforman, defor­
man, cambian constantemente el Imaginario de todos e invalidan de 
por sí cualquier conceptualización" (Cixous, 1991a: 83}. 

En sus textos posteriores de crítica literaria, Cixous d<ja de hablar de 
una escritura femenina y se refiere más bien a una economía libidinal 
"alternativa" o "femenina" o "así llamada femenina", desarrollando con 
mayor profundidad sus implicaciones en los textos literarios de Clari­
ce Uspector. 

La escritura femenina de Cixous ha sido asimilada, por algunas 
críticas estadunidenses, al hablar-mujer de lrigaray, y a veces a la 
"escritura lesbiana" de Monique Wittig e incluso a las propuestas de 
Kristeva (Crowder, 1984/ Jones, 1981}, quien se ha referido con de­
saprobación a la "etiqueta feminista" detrás de la que escriben Cixous 
e Irigaray {Kristeva, 1981: 32). Wittig y Kristeva, en realidad, conside­
ran que el concepto de escritura femenina con su énfasis en el cuerpo 
de la mujer y sus metáforas no son la vía para la liberación. 

El concepto de Cixous parece partir de una contradicción irre­
soluble: por un lado proclama que debe descartarse la oposición se­
xual, por otro, y a la vez, afirma que las mujeres son quienes están más 
capacitadas para realizar este proyecto de una escritura femenina, cuya 
realización traería consigo cambios en el inconsciente, en las relacio­
nes, en la vida social y política. Tal vez la explicación para esta apa­
rente contradicción se encuentre en la pertenencia de Cixous como 
pensadora a la teoría francesa contemporánea y a su tendencia a 
conceptualizar "lo femenino" como lo no cognoscible, lo reprimido 
de la cultura dominante y masculina. Así, lo femenino no se refiere 
necesariamente a las mujeres "reales", sino a espacios, procesos, 



44 GLOSARIO DE TÉRMINOS DE CRÍTICA UTERARIA FEMINISTA 

modos de producir que cuestionan "los aparatos conceptuales here­
dados del siglo XIX" Uardine, 1985: 24). 

CONTEXTO 1: [ ... ] la "escritura femenina" debe ser una inscripción en el 
lenguaje del cuerpo femenino en toda su diferencia me­
diante la liberación del inconsciente femenino reprimido. 
[ ... )La voz desempeña un papel importante en la "escritura 
femenina". Cixous equipara lo vocal con el inconsciente y lo 
físico[ ... ] (Crowder, 1984: 141). 

CONTEXTO 2: Y sin embargo, en su demanda de que las mujeres escriban 
el cuerpo, de que sólo la erupción del goce femenino 
puede instaurar una revolución en el discurso y desafiar la 
Ley del Padre, la escritura femenina parece -aun cuando sea 
metafóricamente- acercarse no tanto a un esencialismo 
(como a menudo se le acusa de hacer) sino a las condicio­
nes que harían posible la representación (Jacobus, 1986a: 
109). 

SINÓNIMOS: Es. escritura del cuerpo. 
In. writing the body. 

OBSERVACIONES: Véase hablar-mujer, diferencia. 

EQUIVALENCIAS: In. women's writing, woman's writing, écriture féminine. 
Fr. écriture féminine. 

REFERENCIAS: Stanton, 1980 1 Jones, 19811 Crowder, 19841 Allen, 19871 
Moi, 1988: 112-135. 

Dos estudios de la obra de Hélene Cixous que tratan su 
concepto de escritura femenina a profundidad son Shiach, 
1991 y Andermatt, 1992. Una antología crítica de sus textos 
es The Hélene Cixous Reader, 1994. Para una crítica de la 
metáfora materna en Cixous v. Stanton, 1986; para un 
panorama de la crítica feminista en donde se considera la 
escritura femenina como "prescriptiva", v. Gilbert y Gubar, 
1989. Para el análisis del sujeto femenino en el concepto de 
escritura femenina, v. Smith, 1988. 



esencialismo 

Discurso feminista que presupone o defiende una esencia común a las 
mujeres, perceptible en su psique, su fisiología, sus actos, sus produc­
ciones. Una posición que asentaría la existencia de una naturaleza 
femenina diferente/ opuesta a una naturaleza masculina. 

En términos prácticos, dice Naomi Schor, ser esencialista, en el 
contexto del feminismo implica que "en vez de mantener cuidadosa­
mente separados los polos de sexo y género se subsume lo femenino 
en el ser mujer, [implica que] el cuerpo, es decir el cuerpo de la mujer, 
es, sigue siendo, aunque sea de manera problemática y compleja, el 
fundamento del feminismo" (Schor, 1989: 40). 

El debate sobre el esencialismo, desde posiciones antiesencialistas, 
se ha convertido en los últimos años en el centro de las discusiones de 
la crítica feminista; llevadas a sus extremos las posiciones antiesencia­
listas desacreditan sin mayor análisis, diferentes teorías y posturas. 
Mary Russo advierte: "Los peligros del esencialismo al colocar al 
cuerpo, ya sea en relación con la representación o en relación con la 
'historia de las mujeres', han sido bien delineados, tan bien delinea­
dos, de hecho, que 'el antiesencialismo' bien puede ser la mayor 
inhibición para trabajar en teoría y política cultural en este momento, 
y debe ser desplazado" (Russo, 1986: 228 n. 17). 

Como Diana Fuss (v.lectura feminista), otras críticas han hablado 
de la necesidad de "tomarse en serio el riesgo del esencialismo", como 
una cuestión de política feminista. De Lauretis señala que existe una 
diferencia esencial en el centro de toda la teoría feminista, y es lo 
que distingue a un pensamiento feminista de uno que no lo es (Lau­
retis, 1989). Gayatri Spivak, por su parte, ha propuesto el esencialismo 
como un concepto estratégico, y más tarde como una postura que 
debe ser criticada reconociendo que significa un peligro, pero que a 
la vez resulta muy útil (Spivak, 1989). 

Las discrepancias más comunes con las pósturas esencialistas, que 
se adoptaron acríticamente entre las primeras críticas feministas para 
intentar demostrar la existencia de una literatura, lengu;¡Je e imagina­
ción femeninos, señalan que la literatura "no es cuestión de sexo, ni 

45 



46 GLOSARIO DE TÉRMINOS DE CRÍTICA UTERARIA FEMINISTA 

siquiera de temas o lenguaje[ ... ] la especificidad consiste en un modo 
particular de apropiación y transformación de la realidad" (Sefcho­
vich, 1985 1: 15) o "que hablar de literatura femenina implica trabajar 
en un campo simbólico que no conserva sino lejanos nexos con la rea­
lidad social de la emancipación femenina" (Bradu, 1987: 9). Afir­
mación, esta última, que pareciera proponer una esencia literaria 
inmutable. 

La crítica feminista que cuestiona el esencialismo rechaza la exis­
tencia de una naturaleza femenina y también la subordinación de la 
mujer como definitoria de su relación con la literatura. En este sen­
tido, Judith Newton plantea que la "tendencia de la crítica feminista 
hacia un esencialismo trágico con respecto a la dominación masculina 
forma parte de una tendencia más amplia en la teoría y la política 
feminista [que] ha contribuido en ciertos momentos a evadir el análi­
sis para privilegiar las relaciones de dominación". Su crítica se dirige 
a la esencialización de las relaciones y la ideología de género. Deben 
analizarse éstas en su devenir histórico, en sus desplazamientos de 
sentido, de modo que la mujer y su subordinación dejen de ser vistas 
como monolíticas (Newton, 1987: 125). 

CONTEXTO 1: La oposición entre el esencialismo, que sostiene la existencia 
de una identidad común a toda la literatura escrita por 
mujeres, y la noción de diferencia, que sostiene que toda 
diferencia es construida, es una oposición binaria que hay 
que debilitar para que la teoría literaria feminista prosiga 
con su labor crítica (Golubov, 1994: 117). 

CONTEXTO 2: Gayatri Spivak ha argumentado que las feministas necesi­
tan apoyarse en un esencialismo operativo, una falsa ontolo­
gía de las mujeres como un universal para poder llevar 
adelante un programa político feminista. Acepta que la 
categoría de mujeres no es completamente expresiva, que 
la multiplicidad y discontinuidad del significante se rebela 
contra la univocidad del signo, pero sugiere que necesita­
mos usarla con propósitos estratégicos (Butler, 1990a: 325). 

OBSERVACIONES: Véase diferencia, género, lectura feminista, escritura feme­
nina. 

EQUIVALENTES: In. essentialism. 
Fr. essentialisme. 



REFERENCIAS: 

ESENCIALISMO 47 

Schor, 1989/ Russo, 1986/ Fuss, 1989/ de Lauretis 1989/ 
Spivak, 1989/ Sefchovich, 1985/ Bradu, 1987/ Newton, 
1987. 

Para una discusión sobre la categoría "mujer" en el femi­
nismo v. Butler, 1990a, 1990b. Para un análisis de "la mujer" 
en Derrida, v. Scholes, 1989. Para una propuesta de defini­
ción de "identidad femenina", v. Riquer, 1992. Para una 
propuesta de un "esencialismo estratégico" en la crítica 
literaria feminista, v. Golubov, 1994. Para una primera 
crítica a las implicaciones del esencialismo, por parte de 
escritoras y críticas mexicanas, v. Morales, 1992, por parte 
de una crítica venezolana, v. Russotto, 1993, pp. 45-61. 



falogocentrismo 

Término creado por Jacques Derrida en su ensayo "Le facteur de la 
verité" (Derrida, 1975), análisis crítico de Lacan, mediante la fusión 
de los términos falocentrismo y logocentrismo. Falocentrismo es un 
término utilizado por Lacan (en realidad en su forma adjetiva, como 
en "dialéctica falocéntrica" [Lacan, 1988b: 711]), pero sobre todo por 
algunas/ os críticas/ os de su teoría que conceden al falo la posición 
de "significante del deseo". El falo es, para Lacan, el elemento primor­
dial en la construcción de las relaciones entre hombres y mujeres, y 
de la relación de ambos con el lenguaje, estructurado por la ley pa­
terna (Lacan, 1988a y b). 

El falo, no equiparable al pene, del cual es, sin embargo, el sím­
bolo, es visible y su presencia se contrapone a la carencia de él en la 
mujer, lo que se percibe y denomina castración. Sin embargo, para­
dójicamente, el falo, al ser significante del deseo, es significante de 
la falta: de la imposibilidad de la integración de hombre y mujer, 
de la imposibilidad de recuperar la unidad madre/infante. "El hom­
bre y la mujer no están juntos en una relación sexual, sino separados 
en su relación con el goce fálico: el hombre considera que la mujer es 
el falo, da lo que no tiene, niega la castración; la mujer considera que el 
hombre tiene el falo, desea ser el falo para él, desea su castración" 
(Heath, 1978: 67). Mediante esta paradoja es que el orden Simbólico 
-del lenguaje- crea la estructura cultural en la que estamos inevita­
blemente inmersos (Butler, 1990a: 43-45). 

El logocentrismo "es el rasgo característico de las teorías idealis­
tas del lenguaje y la literatura propias de la cultura occidental desde 
la filosofía clásica. Uno de sus presupuestos es la oposición de materia 
y signo. En efecto, el logocentrismo separa al lenguaje de lo real para 
convertirlo en su pantalla, en una entidad ideal que da a conocer, 
reflejándolo, un exterior. Ignorando el carácter mediador del sim­
bolismo, la hipótesis logocéntrica afirma la autonomía del lenguaje 
y, por extensión, la del sujeto hablante. Es así como éste vive la ilu­
sión de hallarse en el origen de su discurso, de ser la causa de su 
palabra" (Picado, 1991: n. 5, p. 157). 

48 



FALOGOCENTRISMO 49 

En su ensayo, Derrida, al analizar la afirmación de Lacan de que 
~~El falo es el significante privilegiado.de esa marca en la que la par­
te dellogos se une al advenimiento del deseo", deriva la afirmación de 
que el lugar privilegiado de ese significante privilegiado es la voz. 
"De ahí la complicidad estructural entre [ ... ] la verdad y el fonocen­
trismo, el falocentrismo y el logocentrismo" (Derrida, 1975: 132; 
Lacan, 1988a: 672). Para Derrida la centralidad de la "presencia" y el 
"fonocentrismo" asumidos por el pensamiento occidental desde siem­
pre es indicadora de "la necesidad de buscar y alcanzar un significado 
definitivo trascendental (toda vez que el lagos es un significado puro 
que no necesita del cuerpo y en el que el concepto de verdad y de sen­
tido están ya constituidos antes del signo); [de] la irreprimible com­
pulsión de reducir lo otro a lo propio, a lo próximo, a lo familiar, de 
reducir la diferencia a la identidad[ ... ]" (Peretti, 1989: 31). 

Aunque se podría decir que el falocentrismo se funda en la visión, 
en algo que se ve (Heath, 1978: 55), o que no se ve (Butler, 1990b), el 
hecho es que tanto el falo como el logocentrismo se fundamentan en 
"la presencia", es decir, en algo dado que no se considera construido 
ni susceptible de ser desconstruido; por eso, para Lacan, el Jalogo­
centrismo, dice Derrida "es una cosa. Y lo que llamamos hombre y lo 
que llamamos mujer no pueden librarse de ello". Elfalogocentrismo 
se transforma en androcentrismo y da como resultado el que la mu­
jer sea considerada el "Otro absoluto" (Derrida, 1975: 133 / Lacan, 
1988b: 711). 

El término, retomado por las feministas, primero por las france- ' 
sas, ha venido a significar todo lo que de represivo y opresivo tiene la , 
cultura (entendida en su sentido más amplio) tradicional (entendida , 
en su sentido más tradicional) o patriarcal (término que a falta de otro 
mejor se utiliza con muchísima amplitud). 

CONTEXTO 1: El primer centrismo implica la prescripción psicoanalítica 
según la cual el falo es la marca del deseo y de la diferen­
cia sexual.( ... ] La intención de Cixous en "Le sexe ou la tete?" 
es renegar de la conceptualización lacaniana de la mujer 
como un doble vacío[ ... ] y buscar una feminidad fuera del 
"viejo aparato" del falocentrismo. Como pilares de un 
Simbólico masculino, tanto el signo como el falo son erec­
ciones conceptuales que unidas edifican la noción de un 
Significante Privilegiado. La adaptación que hace Cixous 
del falogocentrismo derridiano hace virtualmente transpa­
rentes las implicaciones mutuas de los términos logos y falo. 
Sólo la abstracción del signo lingüístico puede permitir la 



50 GLOSARIO DE TÉRMINOS DE CRÍTICA UTERARIA FEMINISTA 

CONTEXT02: 

'concepción' de una letra o un significante absolutos, iden­
tificados con el falo en el psicoanálisis lacaniano. El segun­
do centrismo [ ... ] es, entonces, el dominio del Logos como 
Palabra, Presencia absoluta, principio de origen e instru­
mento para gobernar el mundo (Méndez, 1989: 38). 

Los nuevos planteamientos feministas proponen que la 
mujer creadora se salga de las imágenes encuadradas por 
la cultura Jalogocéntrica y realice la representación desde los 
bordes e intersticios de dicho cuadro. De esta manera se 
produciría un proceso de constante renegociación [ ... ] 
(Guerra, 1994: 188). 

EQUIVALENTES: In. phallogocentrism, phallogocentric. 
Fr. phallogocentrisme, phallogocentrique. 

REFERENCIAS: Derrida, 1975 / Derrida, 1981 / Peretti, 1990 / Marks, 
1978/ Heath, 1978/ Butler, 1990b/ Duby, 1992:260-262 
/ Spivak, 1994. 



género 

Construcción social, cultural e histórica que asigna ciertas caracterís­
ticas llamadas femeninas y masculinas con base en el sexo biológico. 
Al considerar la feminidad y la masculinidad como identidades im­
puestas, y no naturales ni necesariamente ligadas a las características 
anatómicas, el género permitiría estudiar las desigualdades entre 
mujeres y hombres, es decir, los significados últimos de la subordi­
nación de la mujer y del carácter menor adscrito, en la mayoría de las 
sociedades, a sus actividades de producción y reproducción. En cuan­
to a su uso generalizado en los estudios de la mujer, dice Joan Scott: 
"El término género forma parte de una tentativa de las feministas 
contemporáneas para reivindicar un territorio definidor específico, 
de insistir en la insuficiencia de los cuerpos teóricos existentes para 
explicar la persistente desigualdad entre mujeres y hombres" (Scott, 
1990: 43). 

En cuanto al origen del uso del término con este sentido, Marta 
Lamas señala que según HA. Katchadourian ("La terminología del 
género y del sexo", en La sexualidad humana: un estudio comparativo de 
su evolución, FCE, 1983) John Money fue el primero en utilizar el 
término "rol genérico" (gender role) y Robert Stoller "el primero en 
usar formalmente la expresión 'identidad genérica' (gender identity )" 
en su libro Sex and gender: on the development of masculinity and Jeminity 
de 1968 (Lamas, 1986: ns.24, 25, 187). 

Stoller define género como "ciertos aspectos esenciales de la con­
ducta -a saber, los afectos, los pensamientos y la fantasía- que aun 
hallándose ligados al sexo, no dependen de factores biológicos". Su 
objetivo era demostrar que "no existe una dependencia biunívoca e 
ineluctable entre ambas dimensiones (el sexo y el género)" (Millet, 
1975: 39). 

Las antropólogas y las historiadoras feministas estaduniden­
ses fueron las primeras en utilizar el concepto, en los primeros años de 
la década de los setenta (Lamas, 19861 Lamphere, 19911 Scott, 1990); 
de ahí se extendió a otras disciplinas como la teoría y crítica literarias. 

51 



52 GLOSARIO DE TÉRMINOS DE CRÍTICA UTERARIA FEMINISTA 

En la crítica literaria feminista el término comenzó a utilizarse en 
los años ochenta (Showalter, 1989b: 2}, como fundamento para la idea 
de que tanto la literatura escrita por m4ieres como sus interpretacio­
nes se encontraban inevitablemente marcadas por la pertenencia de 
la autora al sexo femenino. Aunque volver al sexo para definir un 
corpus literario, puede resultar contradictorio con la misma defini­
ción de género, la intención era jus·tamente validar un corpus y subrayar 
que independientemente de su valor artístico, la literatura escrita por 
mujeres había sido menospreciada, silenciada o pasada por alto, y 
excluida del canon, por el hecho primordial de que sus autoras eran 
mujeres. Al mismo tiempo el género se introducía como una categoría 
relacional: es decir, tanto las mujeres como los hombres han sido 
definidos en función del otro, "todos los sujetos tienen un género y 
todo discurso literario está genéricamente determinado" (Showalter, 
1989b: 5). A pesar de que esta afirmación es aceptada ampliamente, 
cuando se habla de género generalmente se está haciendo alusión al 
género femenino (v. Lamas, 1994). Por ello, su utilización como cate­
goría para el análisis ha implicado el intento de describir y caracterizar 
un lenguaje femenino, la literatura femenina o feminista, y la lectura 
femenina, de mujer o feminista. 

El conceptO presenta problemas similares a los de diferencia, 
comenzando porque a veces se usan género y diferencia sexual para 
referirse a lo mismo. Aunque Elaine Showalter argumenta que la 
utilización de género presupone, en la críticas feministas marxistas, un 
marco social, político e ideológico que moldea el género; mientras que 
la diferencia sexual se concibe como determinada por lo psíquico y el 
lenguaje. No obstante, para otras críticas el "lenguaje y la identidad 
psicosexual [el género] están profundamente interconectados" (Berg, 
1989: xix). 

La dificultad para introducir la categoría de género en la crítica 
literaria -"el género no es un aspecto reconocido de la literatura" 
argumenta, por ejemplo, Messer-Davidow (1989}-, reside en que no 
basta con afirmar que la literatura está marcada por el género, es decir 
que las mujeres escriben como mujeres porque son mujeres (v. Scott, 
1990: 41 ), sino que habría que buscar la manera de articular todos 
estos elementos, lo social, lo político, lo ideológico, la identidad psi­
cosexual y el lenguaje, en su relación con la literatura como práctica 
discursiva que hace uso de estrategias específicas, pero también con 
la literatura como institución actual y a lo largo de la historia. Consi­
derar todas estas variables, partiendo del género como una noción no 
estable, ni fija, pero activa y actuante, es decir, como "producto y 
como proceso de la representación y de la autorepresentación" (Lau-



GÉNERO 53 

retis, 1987) que son modificados por la escritura, por los textos 
literarios y los críticos, es una tarea de la crítica literaria feminista. 

En cuanto al uso del término en español, tomado y traducido del 
inglés "gender" se ha argumentado que en las lenguas romances no 
corresponde con la acepción de "clasificación según el sexo" del 
término inglés (Lauretis, 1991 / Kaminsky, 1993). Por eso, dice Ka­
minsky, entre las feministas latinoamericanas, sobre todo las críticas 
literarias -para quienes el género tiene valor gramatical o literario- el 
término no ha sido aceptado del todo (Kaminsky, 1993:4). Sin embar­
go, aunque el sustantivo "gender" sólo tiene la acepción gramatical 
mencionada arriba, en español una de sus acepciones es la misma: 
"Accidente gramatical que sirve para indicar el sexo de las personas o 
de los animales y el que se atribuye a las cosas" (Casares, 1959: 418). 
Por otro lado, se trata simplemente de un término de la teoría 
feminista cuyo significado -y resignificaciones- no corresponde 
tampoco al uso original del inglés. Su uso se ha generalizado en la 
crítica literaria feminista, aunque a veces por razones de claridad se habla 
de género sexual (véase Zavala, 1993) y para adjetivar se utiliza genéri­
co-sexual (véase Richard, 1993) o génerico sexuado (Zavala, 1993). 

CONTEXTO 1: En la crítica literaria feminista, el género, como elaboración 
histórica y cultural de las diferencias sexuales, se propone 
como un factor de desigualdad que, al articularse con otros 
factores, determina y caracteriza una especificidad femeni­
na en los textos escritos por mujeres (López, 1991: 3). 

CONTEXTO 2: Si la literatura reproduce las fuerzas que la producen es 
posible que el género femenino o masculino se revele en el 
lenguaje. La teoría literaria, en su acepción más práctica, 
podría, por tanto, develar la ideología sexual de los textos 
literarios Qofré, 1990: 57). 

SINÓNIMOS: género sexual. 

OBSERVACIONES: Véase diferencia, sistema de sexo/ género. 

EQUIVALENTES: In. gender. 
Fr. genre. 

REFERENCIAS: Para el concepto en la antropología feminista v. Lamas, 
1986/ Lamphere, 1991. 



54 GLOSARIO DE TÉRMINOS DE CRÍTICA UTERARIA FEMINISfA 

Para nuevas perspectivas del género v. Lamas, 1993 y 
1994/Scott, 1990. 

Tres antologías cuyos ensayos parten de la problemati­
zación del concepto género en el análisis literario, v. Showal­
ter, 1989a/ Miller, 1986b / Berg, 1989. 

Para una propuesta del género como una tecnología 
que subsume su misma reproducción, v. Lauretis, 1987. 

Para una presentación de las "relaciones de género" 
como el concepto más importante de la crítica feminista 
posmodernista, v. Flax, 1987. 



ginandria 

Término propuesto por Sandra Gilbert y Susan Gubar (1979) para 
referirse a "una especie de identidad bisexual primaria dominada por 
lo femenino" (Kavanagh, 1985: 14). 

Gilbert y Gubar proponen el término en su análisis de Cumbres 
Borrascosas, en particular al referirse al personaje de Catherine Earn­
shaw, puesto que el concepto de androginia "como han señalado 
algunas críticas feministas[ ... ] 'inserta' lo femenino dentro de lo 
masculino, pero la visión de Emily Bronre es sobre todo ginandra, 
pues inserta a lo masculino, por así decirlo, dentro de lo femenino" 
(Gilbert y Gubar, 1979: n.60, p.677). 

CONTEXTO 1: De acuerdo con esta lectura, entonces, todos estos persona­
jes se vuelven no tanto figuras de la construcción exitosa 
de una unidad idílica andrógina o 'ginandria', sino actores de 
un ciclo imaginario de liberación y repetición edípica (Ka­
vanagh, 1985: 43). 

CONTEXTO 2: ¿Es la androginia (o laginandria) una meta sin valor, puesto 
que[ ... ] continúa siendo def'mida por, y entonces limitada 
a, justamente la polaridad "masculino"-"femenino" de la 
que tratamos de escapar? (Eisenstein, 1980: xxiii). 

OBSERVACIONES: Véase androginia, bisexualidad 

EQUIVALENTES: In. gynandry. 
Fr. gynandrie. 

REFERENCIAS: Gilbert y Gubar, 1979 /Kavanagh, 1985. 

55 



ginocrítica 

El "estudio de las mujeres como escritoras" que se propone la crea­
ción de nuevos modelos de análisis, una nueva teoría y una voz propia, 
basados en la experiencia de las mujeres, rechazando teorías y mode­
los masculinos (Showalter, 1985b: 131). 

Elaine Showalter acuña el término "ginocrítica" en su ensayo de 
1979, "Toward a feminist poetics", para oponer esta modalidad crítica 
a lo que ella llama la crítica feminista. Según Showalter la etapa 
revisionista que se dedicó a analizar "los estereotipos de mujeres, el 
sexismo de los críticos, y los papeles limitados desempeñados por las 
mujeres en la historia literaria" estaba, en realidad, trabajando de cara 
a lo masculino. A mediados de la década de los setenta se vuelve 
necesario estudiar "lo que las mujeres han sentido y experimentado" 
(Showalter, 1985b: 130) y a esta última tendencia Showalter la deno­
mina ginocrítica. 

En su ensayo de 1981, "Feminist criticism in the wilderness", 
define más detalladamente este tipo de crítica literaria, y enuncia sus 
objetivos y un modelo teórico, aunque no una metodología. Los asun­
tos de los que se ocupa la ginocrítica son "la historia, los estilos, temas, 
géneros literarios y estructuras de la escritura de mujeres; la psicodi­
námica de la creatividad femenina; la trayectoria individual o colecti­
va, y la evolución de las leyes de una tradición literaria femenina". El 
objetivo de la ginocrítica es encontrar "la diferencia de la escritura de 
mujeres" (Showalter, 1982: 14-15), en los textos que se han llamado 
ginocéntricos. Para ello Showalter partiría de una teoría cultural que, 
por un lado, abarcaría tres tipos anteriores de ginocrítica -biológica, 
lingüística y psicoanalítica- y, por otro, se basaría en la idea de la 
existencia de una cultura femenina y un modelo de la misma. 

La cultura femenina, según Showalter, "forma una experiencia 
colectiva dentro del todo cultural, una experiencia que liga a las 
mujeres escritoras entre sí, más allá de límites espaciales o tempora­
les", es decir, más allá de la pertenencia a una clase social, raza, 
nacionalidad o momento histórico (Showalter, 1982: 27). 

56 



GINOCRÍTICA 57 

Las características de esta cultura podrían explicarse de acuerdo 
con el modelo teórico del antropólogo Edwin Ardener ("Belief and 
the problem ofwomen", 1972 y "The problem revisited", 1975), según 
el cual "las mujeres constituyen un grupo silenciado, los límites de cuya 
cultura se superponen, pero no están totalmente contenidos por el 
grupo dominante (masculino)" (Showalter, 1982: 30). 

La zona, en términos de espacio, experiencia o metafísica, de la 
cultura de las mujeres que queda fuera de la zona de la cultura mascu­
lina, es denominada por Ardener "salvaje". La zona salvaje o "espacio 
femenino" debería ser "el tema central de la crítica, teoría y el arte 
genuinamente centrados en las mujeres", ya que es la expresión que 
ha sido silenciada y ha permanecido invisible, pues los hombres nun­
ca han comprendido su valor. Entre las críticas feministas francesas 
la zona salvaje "es el lugar donde se sitúa el lenguaje revolucionario 
de las mujeres", "el continente oscuro" (Showalter, 1982: 30-31). Showal­
ter considera que la crítica francesa (en realidad Hélene Cixous) con 
su énfasis en la escritura femenina "reafirma el valor de lo femenino 
e identifica el proyecto teórico de la crítica feminista como el análisis 
de la diferencia (Showalter, 1982: 16); se inscribe, por lo tanto, dentro 
de la ginocrítica. 

A pesar de que Showalter menciona que existiría un espacio en 
su teoría para otras variables además del género, raza, clase, naciona­
lidad, y también modalidades de la producción, recepción e inserción 
de la obra particular en el contexto general de la literatura culta y 
popular, el concepto de cultura femenina es demasiado esquematiza­
dar, pues difícilmente podría abarcar las diferentes culturas femeni­
nas. La anterior es una objeción de Carolyn J. Allen, quien señala, 
además, que la ginocrítica propuesta por Showalter que incluiría 
"argumentos sobre diferencias sexuales basados en la biología, el 
lenguaje y la psicología" es tan amplia que no tendría fuerza; por otro 
lado, Allen cuestiona la necesidad de adoptar un solo modelo de 
crítica (Allen, 1982: 299). 

Toril Moi cuestiona los planteamientos y la propuesta de Showal­
ter centrándose en lo que considera su punto débil, situado en el 
centro mismo de la teoría. Según Showalter, al estudiar los textos de 
mujeres se encontrará en ellos "lo que las mujeres han sentido o 
experimentado". Es decir, objeta Moi, que "el texto ha desaparecido, 
o se ha convertido en un medio transparente a través del cual se pue­
de alcanzar la 'experiencia"' (Moi, 1988: 86). El rechazo a la teoría, 
sobre todo la de algunos hombres -Lacan, Macherey, Engels- y la 
utilización de las teorías de otros -Ardener y Geertz- es una incon­
sistencia derivada, dice Moi, del temor de Showalter "al texto y a los 



58 GLOSARIO DE TÉRMINOS DE CIÚTICA UTERARIA FEMINISTA 

problemas que plantea,[ ... ]". Laginocritica elude tratar al texto como 
"proceso de significación" (Moi, 1988: 87). 

El término se usa hoy en día para referirse a los estudios de 
literatura escrita por mujeres, sin referencia a los planteamientos 
(polémicos en su momento) de Showalter; es decir, que el término se 
ha simplificado y generalizado. Así, por ejemplo, Geraldine Nichols 
aclara "si bien utilizo la palabraginocritica, difundida en España, sobre 
todo por la prensa, lo hago con ciertas reservas. Me parece un 
eufemismo empleado para soslayar o menguar la vertiente política 
de una crítica mejor llamada 'feminista' por el hecho de que aspi­
ra a cambiar la situación de la mt.ger, no sólo a analizarla" (Nichols, 
1992: 1). 

La difusión -promovida por la misma Showalter en su elabora­
ción de historias de la crítica literaria feminista (v. Showalter 1987, 
Showalter 1990 y también Gilbert y Gubar, 1989)- del término como 
un modelo teórico aceptado, asumido por las críticas feministas, ha 
sido causa de que se englobe con el término a una serie de estudios y 
propuestas que nunca se llamaron a sí mismos ginocríticos. 

CONTEXTO 1: La girwcrltica no constituye un sistema teórico acabado, 
abarca así todos los estudios que centran sus análisis en la 
mujer -ya sea como autora, como lectora o personaje­
desde un enfoque que problematiza el ser mujer en una 
sociedad que siempre la ha silenciado o ignorado (Dome­
nella, 1991: 47). 

CONTEXTO 2: Una de las preocupaciones de la girwcritica es definir un 
tema específicamente femenino -el mundo de la domesti­
cidad, por ejemplo, o las experiencias especiales de la 
gestación, el parto y la crianza, o las relaciones entre madre 
e hija o entre mujeres en el que los asuntos personales y 
emocionales, y no el activismo externo, constituyan el 
interés principal[ ... ] (Abrams, 1988: 210). 

SINÓNIMOS: "gynocriticismo" aparece en Culler, 1982: 49, obviamente 
es una mala traducción del inglés "gyrwcriticism" sinónimo 
de gyrwcritics. "Ginecocrítica", en Lauretis, en "La esencia 
del triángulo o tomarse en serio el riesgo del esencialismo: 
teoría feminista en Italia, los EUA y Gran Bretaña" trad. 
Salvador Mendiola, debate feminista, núm. 2, 1990:84. 

OBSERVACIONES: Véase aracnología, crítica feminista, escritura femenina. 



GINOCRÍTICA 59 

EQUIVALENTES: In. gynocritics. 
Fr. gynocritique. 

REFERENCIAS: Showalter, 1985b / Showalter, 1982/Nichols, 1992. 
Para un análisis crítico de las teorías de Elaine Showal­

ter v. Moi, 1988: passim / CarolynJ. Allen en Abel, 1982: 
299-303 /Gilbert y Gubar, 1989. 

Para una aplicación de la ginocrítica, sus posibilidades 
y deficiencias, v. el capítulo titulado "Gynocriticism" de 
Sue Spaul en Mills, 1989: 83-121 y Frith, 1993: 154-6. Para 
una utilización de la teoría cultural de Showalter en el 
análisis cinematográfico, v. Williams, 1990. Para una pre­
sentación de las "condiciones estructurales" que formarían 
la "cultura femenina", v. Donovan, 1987. 



hablar - mujer 

Término creado por Luce Irigaray que se refiere a un tipo de discurso 
producido por las mujeres, sin "censura", sin "represión". Para poder 
hablar-mujer habría que "volver a atravesar el discurso dominante. 
Interrogar la maestría de los hombres. Hablar a las mujeres. Y entre 
mujeres" (Irigaray, 1977:119). No se trataría de que la mujer fuera ni 
el objeto ni el sujeto del discurso, sino de "procurar un espacio al 
'otro' como femenino" (Irigaray, 1977: 133). 

Algunos textos de Irigaray, como "Quand nos U:vres se parlent" 
(Irigaray, 1977: 203-217 o Irigaray, 1980), son la realización de su 
propuesta. Carolyn Burke puntualiza los objetivos e implicaciones de 
este hablar que puede escribirse:"[ ... ] su objetivo es una interrogación 
radical del 'significado', lo que implica abrir el discurso hacia el 
sentido del 'sinsentido', dar nueva forma a la sintaxis para suspender 
sus patrones teleológicos, adoptando la fragmentación y arriesgán­
dose a la 'incoherencia' para debilitar la resistencia del lenguaje ante 
lo femenino" (Burke, 1980: 66). 

El fundamento de la propuesta de Irigaray parte de un cuestiona­
miento de las afirmaciones de la teoría psicoanalítica sobre la sexua­
lidad de la mujer, explicada, siempre, a partir del modelo masculino: 
"la valorización del solo sexo masculino, el imperio del falo y su lógica 
del sentido y sistema de representaciones" (Irigaray, 1977: 131) han 
privado a la mujer de la posibilidad de "auto afecto" separándola de 
su sexo -sexualidad. La expresión, mediante el lenguaje verbal, de su 
deseo, de sus placeres, es difícil de lograr porque el discurso dominan­
te o la sintaxis masculina no le conceden un lugar, y porque si "como 
mujer y en público, usted tiene la audacia de decir cualquier cosa 
sobre su deseo propio, se producirá el escándalo, la represión. Usted 
altera el orden -particularmente el del discurso" (lrigaray, 1977: 142). 
El hablar-mujer sería, entonces, también un espacio en el que las 
mujeres se permitirían hablar como ellas hablan, "sin dejarse distraer 
por la norma o por el hábito", para no recaer en el mismo "lenguaje 
que reproduce las mismas historias" (Irigaray, 1980: 69). 

60 



HABLAR- MUJER 61 

La alteración del orden del discurso como condición para que "los 
cuerpos de sexos diferentes tengan derechos subjetivos y objetivos 
equivalentes" se ha convertido en la continuación de la propuesta de 
Irigaray de un hablar- mujer. En ese sentido, sus textos e investigacio­
nes más recientes tienen como objetivo demostrar que "dentro de la 
lengua el género lingüístico no valora por igual a hombres y mujeres", 
que mujeres y hombres utilizan de maneras diferentes el lenguaje, 
y que para incidir en el logro de una igualdad no material, sino subjetiva 
-en el nivel de la lengua y de las imágenes- hay que intentar modificar 
la predominancia del género masculino en la lengua (Irigaray, 1990). 

Aunque el cambio de objetivo de Irigaray podría verse como el 
paso de una estrategia separatista a una de integración, existe una 
preocupación constante a lo largo de toda su obra: el desmantela­
miento del pensamiento de la mismidad, que es la descripción de 
hombres y mujeres siempre a partir del hombre, y por lo tanto el 
desmantelamiento de la "ficción opresiva de un sujeto universal" 
(Schor, 1989: 45). 

CONTEXTO 1: Este ha~lar-mujer consistirá en encontrar una posible conti­
nuidad entre la gestualidad o la palabra del deseo de la mu­
jer -que actualmente sólo pueden percibirse bajo la forma 
de síntomas y patología [de la histeria] (Tubert, 1988: 138). 

CONTEXTO 2: En vez de expresar afirmaciones definitivas acerca de un 
lenguaje o crear un metalenguaje [Irigaray] elige explorar 
el hablar-mujer en un diálogo imaginario entre dos amantes 
mujeres (Burke, 1980: 67). 

SINóNIMOS: "El habla mujer", trad. en Moi, 1988: 151,153. 

OBSERVACIONES: Véase escritura femenina, diferencia sexual, lo semiótico. 

EQUIVALENTES: In. speak-female, parlerfemme, woman language. 
Fr. parler-femme. 

REFERENCIAS: Irigaray, 1974 /Irigaray, 1977 /Irigaray, 1980 /Irigaray, 
1990 /Burke, 1980 /Burke, 1978 /Tubert, 1988 /Schor, 
1989. 



heterosexualidad obligatoria 

Heterosexualidad obligatoria es el término con que se denominó uno 
de los crímenes que se cometen contra las mujeres en el Tribunal 
sobre Crímenes contra las Mujeres, en Bruselas en 1976: la perse­
cución o "rehabilitación" por la fuerza de mujeres homosexuales 
(Rich, 1980: 653). Adrienne Rich rescata el término para hablar sobre 
un aspecto de la vida de las mujeres que la teoría y crítica feministas 
dan por supuesto, es decir, el carácter heterosexual de la orientación 
sexual femenina. La "existencia lesbiana", mientras tanto, es conside­
rada por gran parte de la teoría y crítica feministas como "marginal", 
un "fenómeno menos natural", una "mera preferencia sexual", o "la 
imagen especular de relaciones heterosexuales u homosexuales mas­
culinas" (Rich, 1980: 632-3). 

Según Linda Abbandonato (Abbandonato, 1991: n.2) el término 
fue creado por Gayle Rubin, "El tráfico de mujeres" (1975); de hecho 
Rubin, al resumir su lectura de Freud y Lévi-Strauss (v. sistema de 
sexo/género), concluye, entre otras cosas, que "la heterosexualidad 
obligatoria es resultado de [los sistemas de] parentesco" (Rubin, 1986: 
130), pero no hace ninguna aclaración en cuanto al origen de este 
término. 

En todo caso Rich toma el término de Proceedings of the Internatio· 
nal Tribunal on Crimes Against Women (Diana Russell y Nicole van de 
Ven (eds.), Millbrae CA, Les Femmes, 1976) para intentar demostrar 
que, por un lado, la heterosexualidad debe ser reconocida y estudiada 
como una "institución política", cuya ideología permea todas las 
relaciones sociales y es reforzada por las atribuciones de poder de los 
hombres sobre las mujeres; y, por otro, que existe un continuum 
lesbiana, que atraviesa la vida de todas las mujeres, así como la 
historia. Estas experiencias de mujeres que se identifican con otras 
mujeres, son borradas o estigmatizadas con el objetivo de conservar 
la obligatoriedad de la heterosexualidad para las mujeres (Rich, 1980: 
648-9). 

En la literatura escrita por mujeres es posible descubrir, afirma 
Rich, lo que ella llama la "doble-vida" de muchas mujeres cuyas 

62 



HETEROSEXUALIDAD OBUGATORIA 63 

relaciones de supervivencia -afectivas, de solidaridad- se establecen 
con otras personas de su mismo sexo, a pesar de su aparente hetero­
sexualidad; es posible vislumbrar cómo la vinculación entre las muje­
res, si adoptara una forma consciente, "podría integrar amor y poder" 
(Rich, 1980: 654-6). Aquí Rich parte de una visión "realista" de la 
literatura, trasladando sin mediaciones, la experiencia de los persona­
jes de dos novelas (Meridel Le Sueur, The Girl, 1978 y Toni Morrison, 
Sula, 1973) a la experiencia de la vida real, a la vez que parece 
proponer que toda amistad estrecha entre mujeres debe ser conside­
rada como una "existencia lesbiana" no asumida. 

La defensa de la "existencia lesbiana" como forma privilegiada de 
resistencia ante la heterosexualidad institucionalizada y como con­
dición para una conciencia feminista es un punto débil de la propues­
ta de Rich, argumenta Martha E. Thompson. Primero porque las 
instituciones políticas (o sociales}, considerando que la heterosexuali­
dad obligatoria fuera una de ellas, no son monolíticas, se encuentran 
en ellas contradicciones e inconsistencias. Por otro lado, el mismo 
análisis de Rich comprueba que la simple existencia de la heterosexua­
lidad obligatoria no impide la identificación consciente entre mujeres, 
así como ésta tampoco se da automáticamente aun cuando exista una 
unión sexual entre dos mujeres (Thompson, 1981). 

Alice Echols, por su parte, denuncia los supuestos que sirven 
como fundamentos para el concepto de heterosexualidad obligatoria. 
Incluye a Adrienne Rich en el llamado feminismo cultural, tendencia 
que considera que "la participación de las mujeres en la hetero­
sexualidad es más aparente que real, y sugiere que se fuerza y soborna 
a las mujeres para que acepten las normas heterosexuales". La valida­
ción del lesbianismo -término al cual Rich sustituye por "existencia 
lesbiana"-, concluye Echols, se realiza mediante la "satanización de la 
masculinidad y la heterosexualidad" (Echols, 1984: 60-2). 

El término, con todas las inconsistencias derivadas del desarrollo 
que hace Rich para validarlo y de su posición dentro de la polémica, 
al interior del feminismo, sobre sexualidad, homosexualidad, violen­
cia y pornografía, ha sido utilizado de manera productiva por Linda 
Abbandonato para analizar The color purple de Alice Walker. Abban­
donato apunta que la protagonista de la novela está racial, sexual y 
heterosexualmente oprimida. La relación amorosa que tiene con 
otra mujer le permite reconocerse y apropiarse de su vida (Abban­
donato, 1991). 

CONTEXTO 1: El "contrato heterosexual" según su término [de Monique 
Wittig], o lo que Adrienne Rich ha llamado la "heterosexua· 



64 GLOSARIO DE lÍRMINOS DE CRÍTICA UTEitARIA FEMINISTA 

lidad obligatoria", no es sólo una cuestión de quién duerme 
con quién, sino del supuesto firme y profundamente enrai­
zado de que los "cimientos de una sociedad, cualquier 
sociedad, son la heterosexualidad" (Lauretis, 1986b:13). 

CONTEXTO 2: ¿si la "identidad" es un efecto de las prácticas discursivas, 
hasta qué grado la identidad de género, construida como 
una relación entre el sexo, el género, la práctica sexual y el 
deseo, es efecto de una práctica normativa que puede 
identificarse como una heterosexualidad obligatoria? Esa ex­
plicación ¿nos llevaría de vuelta a otro marco totalizador en 
el que la heterosexualidad obligatoria, simplemente, toma el 
lugar del falogocentrismo como la causa monolítica de la 
opresión de género? (Butler, 1990b: 18). 

OBSERVACIONES: Véase pensamiento alineado. 

SINÓNIMOS: heterosexualidad compulsiva, en Lauretis, 1991:183, trad. 
de "Feminist Studies/Critical Studies: Issues, Terms, and 
Contexts" de Teresa de Lauretis en Lauretis, 1986b: 1-19. 
Sin embargo, el acljetivo "compulsiva", a pesar de que tiene 
el significado de "obligatoria" en español, puede confun­
dirse con el sentido común que se le da en frases como 
"comer de manera compulsiva", es decir, con apremio y por 
una necesidad emocional, por razones internas y persona­
les, no provenientes de fuera, connotación esta última que 
sí presenta el adjetivo "obligatoria". 

EQUIVALENTES: In. compulsory heterosexuality. 
Fr.heterosexualité obligatoire. * 

REFERENCIAS: Rich, 1980 / Thompson, 1981 / Lauretis, 1987: n. 12 p. 
106, 144/ Echols, 1984/ Abbandonato, 1991. 



hipótesis dispersiva 

Propuesta para estudiar la literatura femenina que partiría de la 
idea de que "el verdadero acto político de la literatura llamada feme­
nina no radica tanto en la denuncia de una represión o en la recupe­
ración de una identidad sexual, como se ha pensado, sino en la 
dramatización del cuestionamiento de la identidad misma como fuen­
te de autoridad, sea ésta textual o política". 

Enrico Mario Santí plantea su hipótesis (surgida, explica él, de la 
lectura de Derrida, Espolones. Los estilos de Nietzsche) como contrapro­
puesta a la tendencia generalizada de estudiar los textos escritos por 
mujeres como la expresión de la realidad de una identidad femenina. 
A esta hipótesis la llama "represiva (término de Foucault, La historia 
de la sexualidad 1: La voluntad de saber) porque "esconde[ ... ] una 
estrategia de poder que reprime ella misma el escándalo de la dife­
rencia -aquello que es impensable porque cae entre los dos sexos, lo 
que cae más allá del signo y de la representación, la posibilidad de que 
la escritura no tenga sexo, o quizá, de que tenga más de uno". 

Según Santí, la hipótesis dispersiva permitiría acercarse "a textos 
que plantean una lectura plural" y a textos, no escritos por mujeres, 
en los que la "ambigüedad de los personajes impide que su identifi­
cación sexual sirva de fuente para la interpretación del texto", como 
en las obras de Severo Sarduy, Manuel Puig y Reinaldo Arenas. 

Santí plantea una problemática central para la crítica literaria fe­
minista, pues, si ésta parte del hecho de que un texto escrito por mujer 
es diferente y, por lo tanto, especial, sólo porque quien lo escribió es 
una mujer, introduce de antemano un presupuesto que la hará con­
cebir la "literatura femenina" como creada en un mundo separado del 
mundo de la tradición literaria que incluye obras escritas por indivi­
duos que no responden a la categorización "hombre" o "mujer". 

CONTEXTO: Guardo la impresión, no obstante, que mi hipótesis dispersi­
va no es muy nueva. Aun en los planteamientos críticos más 
idealistas, aquellos que invocan la "universalidad" o el 
"humanismo" de la obra, por ejemplo, aparece implícito 

65 



66 GLOSARIO DE ltRMINOS DE CIÚTICA UTERARIA FEMINISTA 

este germen dispersivo, sólo que nunca es reconocido por 
lo que verdaderamente significa -la radical negación de 
toda determinación genética que el texto realiza sobre sí 
mismo (Santí, 1987: 195). 

EQUIVALENTES: In. dispersive hypothesis. * 
Fr. hypothése dispersive.* 

REFERENCIAS: Santí, 1987. 



imágenes de la mujer 

Procedimiento, el primero, de la crítica literaria feminista que analiza 
y denuncia los estereotipos de personajes femeninos en las obras de 
escritores masculinos o en las críticas de hombres a libros escritos por 
mujeres. Dos libros paradigmáticos de este tipo de análisis son Think­
ing about women de Mary Ellman (1968) y Sexual politics de Kate Millet 
(1969). 

La búsqueda de imágenes de la mujer se amplió más adelante a la 
literatura escrita por mujeres, ejemplo de ello es The Madwoman in the 
Attic de Gilbert y Gubar (1979), quienes analizan los estereotipos 
contra los que las escritoras tuvieron que luchar para sobrepasar la 
angustia ante la autoría, por un lado, y la imagen de la loca en el ático 
como un personaje en que se volcarían los sentimientos reprimidos 
de las propias autoras. El objetivo de este análisis es trazar una línea de 
continuidad que respondería a una tradición literaria femenina, en la 
que las imágenes de encierro, huida, locura, "metáforas de malestar 
físico manifestado en paisajes helados e interiores ardientes [ ... ]junto 
con descripciones obsesivas de enfermedades como anorexia, agora­
fobia y claustrofobia" formarían un patrón recurrente e importante 
para caracterizar esta tradición (Gilbert y Gubar, 1979: xi). 

Se le ha reprochado a la crítica de imágenes de la mujer, a la de Gil­
bert y Gubar como representativa de ella, el intento de configurar una 
tradición femenina contrapuesta a la tradición dominante, pero una sola. 
En segundo lugar se ha cuestionado su estudio temático de las obras 
literarias, que presupone "una concepción fuertemente repre­
sentacional de la literatura" según la cual las obras de mujeres retra­
tan con autenticidad la identidad femenina (Richard, 1990: 43). 

Esta práctica crítica se basa, según Sally Minogue, 61lla teoría de 
que "las maneras en que las mujeres se ven a sí mismas están inscritas 
(entre otras cosas) en la literatura que leen, por lo que las repre­
sentaciones literarias misóginas causan mucho daño a las mujeres, 
tanto es así que debemos revaluar a los autores que presentan tales 
representaciones y modificar nuestro enfoque crítico para tomar en 
cuenta su misoginia" (Minogue, 1990:7). Sin embargo, continúa Mi-

67 



68 GLOSARIO DE ltRMINOS DE CRÍTICA UTERARIA FEMINISTA 

nogue, ésta es una visión simplista de la socialización de hombres y 
mujeres, así como del significado de la literatura (Minogue, 1990: 
1 0-1). No toma en cuenta la mediación del lenguaje, del discurso o del 
aparato literario (Allen, 1987: 281). 

La crítica de imágenes de la mujer llevada a su extremo produjo afir­
maciones como la siguiente:"[ ... ] en el caso de la novela de Faulkner 
[Light in August], si bien como estudiosa y 'lectora informada' puedo 
apreciar la técnica y la sofisticación estética de la obra; como mujer y 
feminista no puedo aceptar sus premisas morales ni, por lo tanto, en 
última instancia, su resolución estética" (Donovan, 1976-77: 608). 

El señalamiento de las deficiencias de este procedimiento crítico, 
permitió una reformulación que propone el análisis de los mitos sobre 
la mujer escenificados en las obras literarias, los procesos psíquicos y 
sociales implicados y "las ideologías políticas y sexuales de las obras 
canónicas" como un acercamiento más, sobre todo, a la literatura 
realista del siglo XIX (Zavala, 1993: 44-5). 

CONTEXTO 1: Al leer Images of Women in Fiction nos damos cuenta en 
seguida de que estudiar las "imágenes de la mujer en la 
novela" equivale a estudiar las falsas imágenes de la mujer en 
la novela. La imagen de la mujer en la literatura viene 
definida por oposición a la "persona real" que, de un modo 
u otro, la literatura nunca consigue trasmitir al lector (Moi, 
1988: 56). 

CONTEXTO 2: No son entonces, tarea mediocre el estudio de las imágenes 
de la mujer, o el estudio temático así reformulado; sirven 
como formas de iniciar y ensanchar el análisis a fondo de 
las estructuras culturales y sociales que han servido para 
excluir y silenciar; sirven para polemizar con lo normativo 
y autorizado como verdad única. Una vez, claro está, que se 
recontextualicen las figuraciones y las imágenes, y que 
se sitúen las categorías organizadoras con las formas de 
producción (Zavala, 1993: 67). 

EQUIVALENTES: In. images of women. 
Fr. images des femmes. * 

REFERENCIAS: Allen, 1987 /Moi, 1998: 54-60 /Minogue 1990 /Donovan 
1976-77 /Gilbert y Gubar, 1979 /Zavala, 1993 /Richard 
1990, 1993: 3142. 



imaginación femenina 

La imaginación femenina, uno de los primeros acercamientos a la 
búsqueda de una especificidad de la literatura escrita por mujeres 
(Patricia M. Spacks, Thefemale imagination, 1975), es también uno de 
los primeros conceptos en ser cuestionados por gran parte de la 
crítica literaria feminista. 

El presupuesto para la existencia de una imaginación femenina es 
que es posible encontrar una continuidad a lo largo de la historia, en 
la percepción que de sí mismas expresan las mujeres en su literatura. 
Spacks habla así de "sentimientos", "formas de reaccionar" y "esque­
mas característicos de percepción": la imaginación -definida por ella 
como "la fuerza que penetra en el sentido interno de la realidad, pero 
también, la capacidad de crear sustitutos de la realidad" (Spacks, 1980: 
12)- femenina sería una característica inherente, y por lo tanto cons­
tante, de la mujer escritora. Puesto que la mujer ha estado "siempre" 
subordinada, sus obras "refractan los efectos de esa subordinación de 
una forma que el hombre difícilmente podría reproducir" (Spacks, 
1980: 11). 

La lectura de obras de escritoras de habla inglesa -siglos XVITI al 
xx- lleva a Spacks a afirmar, por un lado, que los temas que han 
preocupado a las mujeres han sido "asuntos más o menos periféricos 
a los problemas masculinos" (Spacks, 1980: 13) y, por otro, a concluir 
que el sentimiento que permea las obras de mujeres y resuena en ellas 
una y otra vez es la "ira" como "una respuesta al engaño, a los callejo­
nes sin salida con los que tropiezan y al hecho de que la sociedad no 
garantice las necesidades de la mujer" (Spacks, 1980: 358). 

La crítica que se le hizo al concepto de imaginación femenina tal y 
como fue propuesto por Spacks se refiere a su sesgo esencialista. 
Elaine Showalter considera que la tesis de Spacks termina "reiterando 
los estereotipos comunes" y que "la imaginación femenina no puede ser 
tratada por los historiadores literarios como una abstracción romántica 
o freudiana. Es producto de una delicada red de influencias que ope­
ran a través del tiempo, y debe ser analizada en su modo de expresión, 
en el lenguaje y en la disposición de las palabras en una página, forma 

69 



70 GLOSARIO DE TÉRMINOS DE ClÚTICA UTERARIA FEMINISTA 

que está ella misma sujeta a una red de influencias y convenciones, que 
incluyen las operaciones del mercado" (Showalter, 1977: 12). 

Peggy Kamuf censura su "determinismo biológico", considerando el 
concepto antifeminista (Castro, 1985: 31); mientras que Mary Eagleton 
advierte que las teorías esencialistas de este tipo pueden "volverse 
ahistóricas y apolíticas, dando por supuesta una unidad libre de 
conflictos entre mujeres de diferentes culturas, clases y momentos 
históricos" (Eagleton, 1986: 2). 

El concepto de "imaginación femenina" permitió reflexionar sobre 
las dificultades a las que se enfrentaría la crítica literaria feminista en 
sus intentos por "atrapar" y defmir su objeto de estudio; permitió 
percibir lo sencillo que resulta caer en una postura similar aunque 
opuesta a la "patriarcal" que se critica. 

Actualmente cuando el término se utiliza se pasa por alto su carga 
esencialista, o se acepta implícitamente, para referirse, en abstracto, 
a la creatividad de las mujeres escritoras. 

CONTEXTO 1: ¿será posible construir una tradición alternativa, un labe­
rinto de obras producidas por la Imaginación femenina en 
los momentos claves de la historia y en contextos lingüísti­
cos específicos? ¿o, dentro de los límites de la diferencia, 
debe la literatura escrita por mujeres ser evaluada e inter­
pretada de acuerdo con el canon literario dominante? 
(Méndez, 1989: 30). 

CONTEXTO 2: Una "diferencia" importante de la escritura de mujeres es 
que para muchas de ellas la imaginación constituye una 
dimensión significativa de la realidad. En lo que se refiere 
a sus escritos, Spacks considera esto como un resultado 
positivo de la alienación social de las mujeres, lo que 
estimula a expresarse de maneras originales. La descrip­
ción que hace Spacks de la "imaginación femenina" es muy 
similar a la noción de "zona salvaJe" de Elaine Showalter, 
central para su teoría de la ginocrítica (Mills, 1989: 88). 

EQUIVALENTES: In. female imagination. 
Fr. imagination feminine. * 

REFERENCIAS: Spacks, 19801 Showalter, 1977: 9-131 Eagleton, 1986: 21 
Kamuf Peggy, "Writing like a woman", en Women and lan­
guage in literature, McConnel, Sally et al. (eds.), Praeger, 
Nueva York, 1980, pp. 284-298, cit. en Castro, 1985. 



lectura feminista 

Interpretación y análisis de textos desde una perspectiva feminista, es 
decir, desde un enfoque que considera cierta especificidad en la 
literatura escrita por mujeres. Puede referirse asimismo al análisis de 
la recepción de obras escritas por hombres o a propuestas de recep­
ción de estas obras, desde una posición "renuente" o suspicaz, por 
parte de las mujeres. 

Se trata de un término utilizado con liberalidad; en este sentido 
a veces se presenta como un término que no necesita explicación, y la 
mayoría de las veces se da por sobrentendido. Pero varias críticas 
feministas han intentado definir prácticas de lectura específicas: 
sobrelectura (Miller, 1986), lectora renuente (Fetterley, 1978) leer 
como mujer (Culler, 1982); o bien, partiendo de características comu­
nes a cierto número de obras de m4ieres, han generalizado y designa­
do como particularidad de la escritura de mujeres una duplicidad 
(Gilbert y Gubar, 1979), una doble conciencia (Hirsch, 1989), una 
bivocalidad (Showalter, 1982). Esta última propuesta podría resumirse 
en la concepción -de Gilbert y Gubar- de la literatura escrita por 
mujeres como "palimpséstica": oculta bajo una trama ortodoxa existe 
una trama subterránea en la cual se encontraría un subtexto subversi­
vo. Inaccesible para la mayoría de los escritores y críticos hombres, 
este es el nivel de signficado al que debe intentar llegar la crítica 
literaria feminista (Gilbert y Gubar, 1979: 73). 

Una lectora renuente (resisting reader) se define como una lectora 
que no acepta las imágenes de la mujer representadas en la literatu­
ra escrita por hombres.1 Implica la introducción de lo personal y lo 
subjetivo en el fenómeno artístico y su interpretación; implica asimis­
mo cuestionar la literatura masculina como representación de lo 
universal y por tanto rechazar identificarse con los "héroes" involucra­
dos en situaciones que presentan a las mujeres como obstáculos para 
la libertad y felicidad de los hombres (Fetterley, 1978). 

1 Fetterley estudió textos narrativos de Washington Irving, Sherwood Andenon, 
Nathaniel Hawthorne, William Faulkner, Ernest Hemingway, Scott Fitzgerald, Henry 
James, Norman Mailer. 

71 



72 GLOSARIO DE TÉRMINOS DE CRÍTICA UTERARIA FEMINISfA 

Leer como mujer (reading as a woman) es para Jonathan Culler 
una práctica, que él plantea como "una hipótesis" de la crítica literaria 
feminista, anclada en la problemática de la experiencia como fuente 
de autoridad que legitima la respuesta de las/ os lectoras/ es. Pueden 
discernirse, según Culler, tres momentos de la crítica literaria feminis­
ta en relación con la mujer como lectora. En el primero se buscan las 
imágenes de la mujer en la obras literarias de hombres (un ejemplo 
es Política sexual de Millet); en el segundo se cuestionan "los supuestos 
literarios o políticos" a partir de los cuales se ha leído siempre (por 
ejemplo, The Resisting Reader de Fetterley); en un tercer momento se 
cuestiona el modo racional, lógico de la crítica al uso, no para 
proponer la irracionalidad, sino la validez de modos alternativos que 
tomen en cuenta las diferencias entre los géneros (ilustrado por el 
análisis de un cuento de Balzac por Shoshana Felman, "Women and 
Madness: The Critica} Phallacy", Diacritics, 4[1975]). 

Una propuesta teórica que podría ilustrar un cuarto momento es 
la de Nancy Miller; aquí se trata de la lectura de textos de mujeres, 
mientras que Culler sólo habla de las mujeres como lectoras de hom­
bres. La sobrelectura (overreading), implicada en la "toma de posición 
crítica" denominada "aracnología" por Nancy K. Miller -como res­
puesta a su interpretación de las teorías de Roland Barthes, esta vez 
sobre la inexistencia de una "primera lectura" y la propuesta de que 
todo ha sido "ya leído"- tiene un objetivo doble: "Busca, primero, 
desestabilizar el modelo interpretativo que cree que sabe cuándo está 
releyendo y qué existe en la biblioteca. En un segundo gesto, paralelo 
al anterior, esta práctica[ ... ] construye un nuevo objeto de lectura, la 
escritura de mujeres. En concreto el segundo objetivo implica leer 
la escritura de mujeres no como ya de antemano leída sino como si 
nunca hubiera sido leída; como si se leyera por primera vez" (Miller, 
1986: 274). La práctica de la sobrelectura se plantea como una 
respuesta a la práctica de lo "subleído", es decir de las obras que están 
fuera del canon literario o se consideran ya leídas (Miller, 1988: 77). 
Miller, a diferencia, de las posturas anteriores, no coloca la experien­
cia como condición para la lectura, se centra más bien en el texto y en 
la búsqueda de los momentos en los que en éste se representa el acto 
de la escritura, para encontrar ahí la "impronta femenina". 

Diana Fuss revisa el debate sobre "el género y la lectura", centrán­
dose en el lugar desde el que se lee. El debate, señala, supone discutir 
el uso de conceptos como "experiencia", "hombre", "mujer", "esen­
cia", pues adoptarlos sin problematización implica olvidar las diferen­
cias materiales entre las personas de ambos géneros, de diferentes 
nacionalidades, clases sociales. Fuss propone que "la política es la 



LECTURA FEMINISTA 73 

esencia del feminismo", "la base para una posible coalición de las 
mujeres", y un término no definible, pero privilegiado del feminismo. 
Así, las categorías de mujer y hombre serían "nada más y nada menos 
que construcciones sociales, posiciones de sujeto sujetas al cambio y 
la evolución histórica". En la lectura entran en conflicto las posiciones 
de sujeto construidas y las que se van construyendo durante la lectura, 
es decir, el sujeto se concibe como el ámbito en que conviven y 
compiten "diferencias múltiples y heterogéneas". De su postura se 
desprende que una lectura feminista o "leer como feminista" significa 
leer desde una posición de sujeto que se asume como feminista, ya sea 
esencialista, desconstruccionista, tercer mundista, ya sea mujer u 
hombre (Fuss, 1989). 

El término lectura feminista es, se podría decir, un término genérico 
que comprende posturas diversas sobre la interpretación de textos desde 
una perspectiva feminista. Es representativo, en ese sentido, de la diver­
sidad de enfoques dentro de la crítica literaria feminista y de la comple­
jización creciente de sus posiciones teóricas. Por ello me parece más 
útil presentar contextos de algunas posturas de lectura discutidas. 

CONTEXTO 1: [Borges] perfeccionó el arte de la paradoja de tal manera 
que incluso cuando subvierte teleologías, preserva el mis­
terio (o su equivalente formal, la ambigüedad). Pero a 
medida que el énfasis de la crítica moderna se ha desplazado 
gradualmente -desde la localización del significado en un 
autor que lo origina hasta un texto formalista hasta un( a) 
lector(a) colaborador(a), en algunos casos un(a) lector(a) 
renuenter-los efectos de tales gestos retóricos pueden resul­
tar menos ambiguos de lo que nos han hecho creer algunos 
de los expositores teóricos de Borges (Brodzki, 1985). 

CONTEXTO 2: Leer como mujer significa romper la indiferencia, la no dife­
rencia genérica e indagar en modos de lectura que revelen 
las distintas identidades de lector( a) y productor( a) en una com­
plicidad que haga visible distintas percepciones de lo real; 
distintos modos de sentir, de hablar, de escribir (Olea, 1990). 

EQUIVALENTES: In. feminist reading. 
Fr. lecture féministe. 

REFERENCIAS: Miller, 1986a 1 Fetterley, 1978 1 Culler, 1982: 50-52 1 Gil­
bert y Gubar, 19891 Hirsch, 19891 Showalter, 1982/ Fuss, 
19891 Abrams, 1988:209. 



matrofobia 

Término creado por Lynn Sukenick, en su ensayo sobre la obra de 
Doris Lessing (1974) que designa el rechazo hacia la madre, expre­
sado por mujeres y que Adrienne Rich (1978), Elaine Showalter (1979) 
y Marianne Hirsch (1989) consideran una actitud o sentimiento pre­
sente en las obras de muchas escritoras. 

Showalter recupera el análisis hecho por Rich, quien responsa­
biliza al sistema patriarcal del distanciamiento negativo que se da 
entre madres e hijas. Para Showalter "odiar a la madre significaba 
alcanzar la lucidez feminista en los años cincuenta y sesenta; pero en 
realidad es sólo una metáfora del odio hacia una misma. La literatu­
ra escrita por mujeres en los años setenta va más allá de la matrofobia 
para buscar valientemente y sin titubeos a la madre[ ... ]" (Showalter, 
1985b: 135). 

Hirsch en The motherjdaughter plot rastrea el tema de las relacio­
nes madre hija en la obra de escritoras de habla inglesa desde la segun­
da mitad del siglo XIX hasta la década de los ochenta. Para Hirsch la 
matrofobia, su ausencia, presencia o su revisión y análisis, sería uno de 
los elementos que permitiría tipificar las obras escritas por mujeres. 
Aunque ella realmente utiliza el concepto al caracterizar textos teóricos 
de los años setenta y ochenta -"novelas familiares feministas"- sugi­
riendo que la matrofobia podría verse como el lado oculto de algunos 
textos escritos por mujeres, en los que la madre con respecto a la hija 
sigue siendo otra, y en los que se celebran las relaciones con otras 
mujeres, relaciones fuera de las instituciones patriarcales de las que 
se considera parte a la madre. Ejemplo claro de esta posición, para 
Hirsch, son los textos de Luce Irigaray, "Et le une ne bouge pas sans 
l'autre" (Irigaray, 1981) y "Quand nos lt:vres se parlent" (lrigaray, 
1980/ Hirsch, 1989: 136). 

CONTEXTO 1: El rechazo de Martha Quest [ Children of violence de Doris 
Lessing] a las emociones es resultado, en gran parte, de su 
matrofobia. Tanto Martha como la heroína de El cuaderno 
dorado, Anna Wulf, se resisten con tanta fuerza a los llama-

74 



MATROFOBIA 75 

dos de la emoción a la vez que deploran el entumecimiento 
de la sociedad que las rodea, que nos vemos forzadas a 
considerar este tema no como secundario ni de apoyo, sino 
como el asunto dominante (Sukenick, 1974: 519). 

CONTEXTO 2: La matrofobia se puede considerar la escisión femenina del 
yo, el deseo de expiar de una vez por todas la esclavitud de 
nuestras madres, y convertirnos en individuos libres. La ma­
dre representa a la víctima que hay en nosotras, a la mujer 
sin libertad, a la mártir (Rich, 1978: 233). 

EQUIVALENTES: In. matrophobia. 
Fr. phobie de la mere.* 

REFERENCIAS: Sukenick, 19741 Showalter, 1985b 1 Hirsch, 19891 Rich, 
1978. 



pensamiento alineado* 

Conglomerado de diversas disciplinas, teorías e ideas comunes que 
trabajan con conceptos que tienen un efecto inmediato -una opre­
sión material- sobre las personas y que son utilizados sin cuestiona­
miento. Estos conceptos son: "mujer", "hombre", "sexo", "diferencia" 
e incluso "historia", "cultura" y "real". 

Como parte central de estos sistemas -considera Wittig que 
acuña el término pensamiento alineado "parafraseando" a Lévi-Strauss 
y su "pensamiento salvaje"- se encuentra una relación que por con­
siderarse natural no se analiza, se considera ineluctable: la relación 
heterosexual, que Wittig denomina "la relación social obligatoria entre 
el 'hombre' y la 'mujer'. El carácter opresivo del pensamiento alineado se 
revela en su tendencia "a universalizar sus conceptos y convertirlos en 
leyes generales que pretenden ser ciertas para todas las sociedades, 
épocas e individuos. Así se habla de el intercambio de mujeres, la 
diferencia entre los sexos, el orden simbólico, el inconsciente, deseo, 
goce (jouissance), cultura, historia, dándole un sentido absoluto a estos 
conceptos, cuando sólo son categorías fundadas sobre la hetero­
sexualidad o sobre un pensamiento que produce la diferencia entre 
los sexos como un dogma político o filosófico" (Wittig, 1980). 

CONTEXTO 1: 

CONTEXTO 2: 

La consecuencia de esta tendencia hacia la universalidad es 
que el pensamiento alineado no puede concebir que exista 
una cultura[ ... ] en la que no sea la heterosexualidad la 
que ordena no sólo todas las relaciones humanas, sino 
también su misma producción de conceptos y asimismo 
todos los procesos que escapan a la conciencia (Wittig, 
1980: 107). 

Por lo tanto, el marco de referencia feminista[ ... ] no puede 
ser ni "el hombre" ni "la mujer", pues ambos son construc­
ciones de un discurso centrado en lo masculino, ambos son 
producto del "pensamiento alineado" (Lauretis, 1986b: 13). 

76 



PENSAMIENTO AliNEADO 77 

SINÓNIMOS: "Mentalidad lineal" trad. en Lauretis, 1991. El primer ele­
mento del término en inglés, que en la versión en francés 
se conserva (Questions Féministes, núm. 7 [1980]),juega con 
el significado coloquial de "straight": conservador, por un 
lado y no homosexual, por otro (cf. Spears, 1989: 371). "Men­
talidad lineal" no conserva ninguna de las connotaciones del 
inglés, a la vez que se pierde la relación con el término 
"pensamiento salv.Ye" de Lévi.Strauss que Wittig subraya. Por 
ello propongo "Pensamiento alineado" que por lo menos hace 
alusión a la acepción de "conservador" que posee "straight". 

OBSERVACIONES: Véase heterosexualidad obligatoria. 

EQUIVALENCIAS: In~ straight mind. 
Fr. la pensée straight. 

REFERENCIAS: Wittig, 1980 1 Lauretis, 1987: 17-18, 25, 1441 Lauretis, 
1991: 258. 

Sobre la obra y el pensamiento de Monique Wittig, v. 
Crowder, 1984 1 Jones, 1981 1 Stanton, 1980 1 Butler, 
1990a. Los ensayos de Wittig están reunidos en The straight 
mind and othertmays, Beacon Press, Boston, 1992. 



política sexual 

Kate Millet crea el término en su obra Sexual politics (1969) a partir de 
la afirmación de que las relaciones sexuales entre hombres y mujeres 
no se llevan a cabo en el vacío sino que "El coito [ ... ] se halla tan 
firmemente arraigado en la amplia esfera de las relaciones humanas 
que se convierte en un microcosmos representativo de las actitudes y 
valores aprobados por la cultura" (Millet, 1975: 31). 

Millet define "política" como "el co:ryunto de relaciones y compro­
misos estructurados de acuerdo con el poder, en virtud de los cuales 
un grupo de personas queda bajo el control de otro grupo". En lo que 
se refiere al segundo elemento del término, Millet considera que las 
relaciones de poder deben estudiarse "en función del contacto y de 
la interacción personal que surge entre los miembros de determina­
dos grupos coherentes y claramente delimitados", estos grupos serían 
los delimitados por la pertenencia a una raza, casta, clase o sexo 
(Millet, 1975: 32). Así la política sexual sería la dominación que ejerce 
el grupo de los hombres sobre el grupo de las mujeres, los grupos 
delimitados por el sexo. La política sexual gozaría de aprobación 
universal debido al "carácter patriarcal de nuestra sociedad y de todas 
las civilizaciones históricas" (Millet, 1975: 33). Es necesario aclarar 
que el concepto de Millet pretende describir una situación, no plan­
tear la inmutabilidad de la política sexual: "Para que el sexo pueda 
retirarse del áspero terreno de la política es imprescindible que 
creemos un mundo algo más llevadero que el desierto que habita­
mos hoy en día" (Millet, 1975: 475). 

Millet utilizó su concepto para el análisis de obras literarias, 
considerando, primero, que la literatura es reflejo de la vida real y, 
segundo, que la posición política de un texto puede "determinarse 
legítimamente" a partir de la intención implícita del autor (Mills, 
1989: 46). Estos serían los puntos débiles de su metodología, y una de 
las razones por las que se ha criticado tanto su concepto como su 
análisis. 

El reduccionismo de Millet al considerar al patriarcado como una 
institución monolítica y a la ideología sexual una especie de "complot 

78 



POÚTICA SEXUAL 79 

consciente" cuyo objetivo es la opresión -en todos los niveles- de las 
mujeres, junto con los puntos débiles mencionados arriba llevan a 
Toril Moi a decir que política sexual no debe tomarse como modelo 
"por posteriores generaciones de críticas feministas" (Moi, 1988: 44). 

Lynne Pearce, en cambio, propone "redefinir la crítica política 
sexual como un método feminista de lectura positivo", que podría 
utilizarse para analizar los textos que han "desafiado la opresión 
patriarcal". Dentro de una posición marxista-feminista, Pearce consi­
dera que para salvar los escollos a los que Millet no pudo escapar, 
bastaría con trasladar la responsabilidad de una lectura política sexual 
al lector en vez de hablar de intención del autor y, en segundo lugar, 
reconocer que el texto "produce, reproduce y transforma" la ideología 
en vez de afirmar que simplemente la refleja (Milis, 1989: 48). 

CONTEXTO 1: El dedicar gran parte de su libro a analizar los modelos de 
subversión en las obras de otras escritoras peljudicaría 
inconscientemente sus propias tesis sobre la naturaleza 
despiadada, envolvente y monolítica de la política sexual 
(Moi, 1988: 40). 

CoNTEXTo 2: En los últimos años, la crítica literaria que se ocupa de la 
mujer ha ido mucho más allá de la política sexual para 
incluir la resurrección de escritoras "perdidas"; la reinter­
pretación de escritoras reconocidas [ ... ] y la incorporación 
de metodologías provenientes de la crítica marxista y es­
tructuralista (Showalter, 1975: 436). 

EQUIVALENTES: In. sexual politics. 
Fr. politique sexuelle. 

REFERENCIAS: Millet, 1975 / Milis, 1989: 16-50/ Moi, 1988: 38-44 / 
Spacks, 1980: 36-43. 



semiótico (lo) 

Concepto creado por Julia Kristeva en La Revolution du langage 
poétique (1974), a partir del significado etimológico del griegosemeion, 
marca distintiva. Para el desarrollo de este concepto Kristeva recreó 
otros, como chora, acuñó genotexto y fenotexto, y tomó algunas 
conceptualizaciones de las teorías de Freud, Lacan y Melanie 
Klein. 

Lo semiótico es un estadio anterior a la adquisición de cualquier 
tipo de lenguaje -en este sentido equivalente al Imaginario de Lacan, 
excepto porque lo semiótico funciona en la etapa anterior a la etapa del 
espejo (cuando la/ el niña/ o reconoce su imagen en un espejo). La 
segunda es lo simbólico, equivalente a lo Simbólico de Lacan, estadio 
en el que se adquiere el lenguaje, que ordena la experiencia, excepto 
porque entre lo semiótico y lo simbólico Kristeva ubica otra etapa, la 
tética, como precondición para la instauración del lenguaje, para 
la constitución de la significación. Al acceder al Orden Simbólico, 
según Lacan, se reprimen las experiencias del Imaginario no articu­
lables por el lenguaje. Para Kristeva la fase tética, en la que se 
resolvería el complejo de Edipo, implica no una represión sino una 
posición por la que se pasa, como problema, trauma, drama, y que 
permitirá que lo semiótico vuelva para articularse a través de lo simbó­
lico. Todo proceso de significación producido por un sujeto está 
constituido a la vez por lo semiótico y lo simbólico. 

La modalidad semiótica es organizada por los "procesos prima­
rios" descritos por Freud, que "desplazan y condensan energías y sus 
inscripciones, pero también por las relaciones que conectan las zonas 
del cuerpo fragmentado entre sí y con 'objetos' y 'sujetos' 'externos' 
todavía no constituidos como tales". Las pulsiones, cargas de energía 
así como marcas psíquicas, articulan lo que Kristeva llama chora 
(término del Timeo de Platón). La chora semiótica es una articulación, 
no una posición, aunque es generada para alcanzar una posición de 
significancia. La chora es maternal y nutrida, no unificada, es anterior 
a la evidencia, la verosimilitud, la espacialidad y la temporalidad, es 
ruptura y articulaciones: ritmo. La chora se ordena por la mediación 

80 



SEMIÓTICO 81 

de lo semiótico, etapa preedípica que precede al signo y a la sintaxis, 
dominada por las pulsiones y mediada por el cuerpo de la madre 
(Kristeva, 1986c: 91-95). 

Kristeva aclara que sólo con fines teóricos plantea la anterioridad 
de lo semiótico a lo simbólico, puesto que de hecho "lo semiótico funcio­
na dentro de las prácticas de significación como resultado de una 
transgresión de lo simbólico" y sin lo simbólico no obtendría "Ja arti­
culación compleja con la que lo asociamos en las prácticas musical y 
poética". 

Para analizar el funcionamiento de los textos, Kristeva propone 
los conceptos de "genotexto" y "fenotexto". El genotexto incluye pro­
cesos semióticos, pero también el advenimiento de lo simbólico; no es 
lingüístico, es más bien "un proceso que tiende a articular estructuras que 
son etéreas (inestables, amenazadas por cargas pulsionales, 'quanta' más 
que marcas) y no significantes (elementos que no poseen una doble 
articulación)". El fenotexto, por su parte, "es una estructura (que puede 
ser generada, en el sentido de la gramática generativa); obedece las reglas 
de la comunicación y presupone un sujeto de la enunciación y un 
receptor" (Kristeva, 1986c: 121). 

Todo proceso de significación comprende tanto al genotexto 
como al fenotexto, pero no toda práctica de significación abarca la 
totalidad de dicho proceso: "sólo ciertos textos literarios de la van­
guardia (Mallarmé,Joyce) alcanzan a cubrir[lo], es decir llegan hasta 
la chora semiótica, que modifica las estructuras lingüísticas" (Kristeva, 
1986c: 122). 

Terry Eagleton presenta la aplicación del concepto al análisis 
literario del siguiente modo: 'julia Kristeva considera este 'lenguaje' 
de lo semiótico como un medio para socavar el [O]rden simbólico. En 
los escritos de algunos de los poetas simbolistas franceses y de otros 
escritores de vanguardia, los significados relativamente estables del 
lenguaje 'ordinario' se ven acosados y [quebrantados] por esta co­
rriente de significación [que] establece un juego de impulsos incons­
cientes en el texto [y] amenaza con hacer naufragar los significados 
sociales aceptados. Lo semiótico es fluido y plural[ ... ] esta literatura se 
convierte en una especie de equivalente en el reino del lenguaje de lo 
que la revolución representa en la esfera política. [ ... ] Lo semiótico 
trastoca todas las divisiones estrictas entre masculino y femenino (en 
una manera 'bisexual' de escribir), y promete desconstruir todas las 
oposiciones escrupulosamente binarias -propio/impropio, norma/ 
desviación, cuerdo/loco, mío/tuyo, autoridad/obediencia- mediante 
las cuales sobreviven las sociedades como la nuestra" (Eagleton, 
1988: 223-224). 



82 GLOSARIO DE TÉRMINOS DE ClÚTICA UTERARIA FEMINISTA 

La modalidad semiótica ha sido ligada al modo en que escriben 
las mujeres, pues ambos son procesos marginales o reprimidos por lo 
simbólico, que representa a lo paterno, al reino del Nombre-del-Padre 
de Lacan. Se relaciona asimismo a la mujer con lo semiótico porque éste 
equivale al "estado de desarrollo psíquico en que el infante percibe al 
mundo a través de los ritmos, melodías y gestos del cuerpo de la ma­
dre" (Eisenstein, 1980: 112). Por otro lado, "las mujeres, para Kristeva, 
hablan y escriben como 'histéricas', como desde fuera del discurso 
dominado por el hombre, por dos razones: la predominancia en ellas 
de pulsiones relacionadas con la analidad y el parto, y su posición 
marginal con respecto de la cultura masculina" Gones, 1981: 249). 

La resistencia a aceptar este concepto de Kristeva en relación con 
la escritura de mujeres, se refiere a que el sinsentido y balbuceo 
onomatopéyico (la repetición de fonemas que produce una semántica 
polimorfa [Kristeva, 1974a: 222]) característico de lo semiótico les 
parece a muchas críticas una negación de la posibilidad de las muje­
res de expresarse en un lenguaje teórico o simplemente sensato. Así, 
por ejemplo, Mary Jacobus, interpreta lo semiótico y su relación con lo 
femenino como un rechazo a acceder al discurso, lo que "reinscribiría 
lo femenino como [ .. ] locura marginal o simplemente como un sin­
sentido" Gacobus, 1986c: 29). Sin embargo, Kristeva aclara que lo 
semiótico no existe sino por intermediación del proceso significati­
vo que incluye lo simbólico. Es decir, no se presenta nunca "puro", 
sino que es una presencia indefinible, imposible de atrapar, que 
moviliza a un texto hacia un resquebrajamiento de las reglas, de las 
oposiciones binarias y de la oposición hombre/mujer. 

Algunas críticas, como Andrea Nye, recuperan el potencial "revo­
lucionario" del concepto de lo semiótico, como una propuesta creativa 
y móvil. Así, dice Nye: "El poeta transgrede las reglas de la gramática 
y de la realidad. [Esto] es necesario, argumenta Kristeva, para revita­
lizar un discurso siempre tendiente al automatis-mo y al efecto embru­
tecedor de un ordenamiento que define las vidas de las mujeres de 
maneras rígidamente predecibles: como madres, amas de casa, obje­
tos sexuales. Al mismo tiempo, el o la poeta, una vez que rompe las 
fronteras del lenguaje normal, no puede permanecer en la región 
salvaje semiótica sin arriesgarse a una regresión, hacia la psicosis o el 
infantilismo. Incluso el o la poeta debe volver a las estructuras simbó­
licas" (Nye, 1987: 673). 

CONTEXTO 1: Habría que aclarar que aunque Kristeva aprueba a los 
escritores modernistas como Joyce por proyectar lo semióti· 
co hasta la superficie del texto, no recomienda que se 



SEMIÓTICO 83 

debería abandonar el ámbito de lo simbólico. La inmersión 
total en lo semi6tico es la locura. Juan Cariño, [personaje 
de] Garro [en Los recuerdos del porvenir], quien vive en el 
ámbito materno/ sexual (degradado) del prostíbulo, y para 
quien el lenguaje no "significa" sino que "es", representa 
un buen ejemplo (Kaminsky, 1993: 151, n. 16). 

CoNTEXTO 2: Josefina Ludmer afirma que "la escritura femenina no 
existe como categoría porque toda escritura es asexual, 
bisexual, omnisexual". Como mejor entiendo esta afirma­
ción, es relacionándola con las teorizaciones de Julia Kris­
teva: acordando con ellas que -más allá de los condiciona­
mientos biológico sexuales y psicosociales que definen el 
sujeto autor e [influyen sobre] ciertas modalidades de 
comportamiento cultural y público- la escritura pone 
en movimiento el cruce interdialéctico de varias fuerzas 
de subjetivación. [ ... ] Ciertas experiencias límite de la 
escritura que se aventuran en el borde más explosivo de 
los códigos, como sucede con las vanguardias y neovan­
guardias literarias, desatan dentro del lenguaje la pul­
sión heterogénea de lo semiótico-femenino que revienta 
el signo y transgrede la clausura paterna de las significacio­
nes monológicas, abriendo la palabra a una multiplicidad 
de flujos contradictorios que ritman el quiebre sintáctico 
(Richard, 1993: 35). 

OBSERVACIONES: Véase escritura femenina. 

EQUIVALENTES: In. the semiotic. 

REFERENCIAS: 

Fr. le sémiotique. 

Kristeva, 197 4a / Kristeva, 1986c / Marks, 1978 / Stanton, 
1980/ Jones, 1981 / Moi, 1988: 168 ss. / Eagleton, 1988: 
222-226/ Jardine, 1986/ Richard, 1993. Para una aplica­
ción de lo semi6tico al análisis de Cumbres Borrascosas, v. 
Milis, 1989: cap. 6. 



sistema de sexo/ género 

"[C]onjunto de disposiciones por el que una sociedad transforma la se­
xualidad biológica en productos de la actividad humana, y en el cual 
se satisfacen esas necesidades humanas transformadas" de maneras 
impuestas por convenciones que son específicas para cada sociedad, 
pero que siempre implican una estratificación por géneros (Rubin, 
1986: 97, 102, 105). 

Gayle Rubin crea el término ("The traffic in women: notes on the 
'political economy' of sex", 1975) para hablar de un "aparato social 
sistemático" que produce y reproduce la opresión y subordinación de 
las mujeres. Rubin encuentra las claves del funcionamiento de este 
aparato social en su lectura "idiosincrática y exégetica de Lévi-Strauss 
y Freud" (lectura durante la que se centra en el intercambio de 
mujeres esencial para el establecimiento de sistemas de parentesco 
de Lévi Strauss, y en la resolución del complejo de Edipo en la niña, de 
Freud, Lampl de Groot, Deutsch y Lacan). Encuentra que en sus obras 
se describen -sin que ninguno de los teóricos los cuestione- "los 
tipos de relaciones de sexualidad establecidos en el remoto pasado 
humano [que] todavía dominan nuestras vidas sexuales, nuestras ideas 
sobre los hombres y las mujeres y los modos [en que] educamos a 
nuestros hijos" (Rubin, 1986:131). Las implicaciones de los procesos 
que describen no son examinados por Lévi-Strauss y Freud, pero 
"proporcionan los instrumentos conceptuales con que podemos cons­
tituir descripciones de la parte de la vida social que es la sede de la 
opresión de las mujeres, las minorías sexuales y algunos aspectos de 
la personalidad humana en los individuos" (Rubin, 1986: 97). 

El sistema de sexo/género estaría conformado por ideas, normas y 
convenciones que han llegado a alcanzar el estatuto de leyes naturales 
sobre la sexualidad y el desarrollo y comportamiento de hombres y 
mujeres. Leyes que fuerzan a éstas, pero también a los hombres, a 
cumplir con papeles que según Rubin no cumplen ya, en este momen­
to histórico y cultural, con ninguna otra función que no sea la de 
reproducir al mismo sistema de sexo/género. Si en cierto momento 
histórico este sistema de sexo/género desempeñaba la función de orga-

84 



SISTEMA DE SEXO/GÉNERO 85 

nizar la sociedad, hoy en día sería necesario que el feminismo intentara 
"resolver la crisis edípica de la cultura reorganizando el campo del sexo 
y el género de modo que la experiencia edípica de cada individuo sea 
menos destructiva" (Rubin, 1986: 130). Rubín enumera los aspectos 
sociales y culturales que deberían modificarse para que "el drama 
edípico" pase a ser una reliquia: 1) el cuidado de los hijos debería estar 
a cargo del padre y la madre para que la elección de objeto primaria 
sea bisexual; 2) la heterosexualidad obligatoria debería desaparecer 
para que no sea necesario que la niña suprima su primer amor por 
una mujer (la madre) y de modo que el pene deje de ser sobrevalora­
do; 3) habría que emprender la reorganización del sistema de propie­
dad sexual de modo que los hombres no tengan derechos superiores 
a los de las mujeres; 4) habría que luchar por la desaparición del 
"chaleco de fuerza del género" (Rubin, 1986: 131). 

El sistema de sexo/ género no se "marchitará" por sí solo; para Rubin, 
únicamente la acción política podrá promover su reorganización. El 
objetivo sería una sociedad sin división sexual y sin géneros: "el movi­
miento feminista tiene que soñar con algo más que la eliminación de 
la opresión de las mujeres: tiene que soñar con la eliminación de las 
sexualidades y los papeles sexuales obligatorios" (Rubin, 1986: 135). 

La propuesta de Rubin de un concepto analítico que intenta des­
mantelar los mecanismos mediante los cuales la sociedad mantiene 
oprimidas a las mujeres, incluye un llamado a la acción para "reorga­
nizar" el sistema de sexo/género y de este modo, trasladando el objetivo 
del marxismo al feminismo propone una sociedad "sin géneros", es decir 
una sociedad en la que las diferencias no conduzcan inevitablemente 
a la instauración de desigualdades. La desaparición del género como 
proyecto del feminismo, o de la imposición de comportamientos y 
actitudes considerados los adecuados para el sexo masculino y feme­
nino -que, por otra parte, deja fuera la posibilidad de otros sexos/se­
xualidades- debería dar paso al diseño de maneras en las que el 
género pudiera construirse de modo que hombres y m~eres indivi­
duales puedan gozar de un espectro más amplio de elecciones (véase 
Offen, 1990). 

En un trabajo posterior Rubin (1984) revisa su conceptualización 
de sexo-sexualidad; considera que sexo y género no deben entenderse 
como términos equivalentes, puesto que a pesar de estar relacionados 
son independientes. Una teoría sobre la sexualidad como "deseo 
erótico" no se deriva de una teoría del género, de hecho "es esencial 
separar analíticamente sexualidad y género para poder reflejar más 
cabalmente su existencia social separada". Aquí tampoco habla ya de 
su deseo de que desaparezcan los géneros; le parece que tiene mayor 



86 GLOSARIO DE ÚRMINOS DE CRíTICA UTERARIA FEMINISTA 

importancia cuestionar los supuestos sociales sobre la sexualidad 
-sobre homosexualidad, heterosexualidad, prostitución-, denunciar 
la "injusticia erótica y la opresión sexual", crear un "cuerpo de 
pensamiento preciso, humano y genuinamente liberador sobre la 
sexualidad". A pesar de que ella rechace su anterior conceptualiza­
ción, se podría ver su contribución a "una teoría radical de la política 
de la sexualidad" como una extensión del análisis primero de las 
implicaciones del sistema de sexo/género como "la sede de la opresión 
de las mujeres, las minorías sexuales y algunos aspectos de la perso­
nalidad humana en los individuos" (Rubín, 1986: 97). 

En cuanto al traslapamiento semántico de ciertos términos, vale 
la pena señalar que Rubin utiliza sexo y sexualidad como sinónimos, 
lo que por momentos puede producir confusión, ya que "sexo" gene­
ralmente se entiende como "sexo biológico", hembra o macho, y así 
lo utiliza a veces Rubín, mientras que en otros momentos, como en el 
mismo término "sistema de sexo/género" se refiere a la sexualidad 
entendida en su sentido más amplio, como una práctica -regulada por 
convenciones culturales- y como una estructura psíquica -simbólica. 

CONTEXTO 1: 

CONTEXT02: 

El pensamiento crítico feminista utiliza diversos métodos, 
pero tiene como fundamento por los menos cuatro supues­
tos: l. que el sistema de sexo/género es una categoría primor­
dial para el análisis de textos; 2. que todo acto de produc­
ción y recepción cultural se .lleva a cabo en un contexto 
social, histórico y económico; 3. que dentro de estos con­
textos los individuos de los grupos dominantes marcados 
por sexo, clase y raza tienen mayor control sobre sus vidas 
que aquellos que pertenecen a los grupos dominados, y 
4. que puesto que los actos de crítica ocurren en el contex­
to de estas diferencias de poder, nunca son desinteresados 
(Allen, 1987: 280). 

· En el feminismo de Rich la feminista busca continuidad 
entre su propia experiencia vivida dentro de las estructuras 
opresivas del patriarcado (marcadamente occidental} y la 
experiencia de otras m~eres, ya sean lesbianas o negras, 
sufragistas o lavanderas, mexicanas o anglosajonas ( omitien­
do que el sistema de sexo/género se conforma de muchas 
maneras distintas[ ... ]) porque esencialmente somos mujeres 
sometidas al silencio [ .. ]y es, precisamente, este ser mujer, 
esa esencia femenina universal lo que ha permanecido 
mudo y por lo tanto es inefable (Golubov, 1993: 27). 



SISTEMA DE SEXO/GÉNERO 87 

OBSERVACIONES: Véase género, diferencia sexual. 

SINóNIMOS: Sistema sexo-género, sistema sexo/género. 

EQUIVALENTES: In. sexjgender system. 
Fr. systeme de sexe/genre.* 

REFERENCIAS: Rubin, 1986 y 1984/ Izquierdo, 1983/ Offen, 1990. 
Para un análisis histórico literario de la relación entre 

género y clase, v. Newton, 1987. 





BIBLIOGRAFÍA 

Abbandonato, Linda (1991), "A View From Elsewhere: The Color Purple", en 
PMLA, núm. 5, pp. 1106-115. 

Abel, Elizabeth (1981), "(E)Merging Identities: The Dynamics of Female 
Friendship in Contemporary Fiction by Women", Signs, vol. 6, núm. 3, 
pp. 413-435. 

-- (e d.) ( 1982), Writingand Sexual Difference, The University ofChicago Press, 
Chicago. 

-- (1989), Virginia Woolf and the Fictions of Psychoanalysis, The University of 
Chicago Press, Chicago-Londres. 

Abrams Meyer, Howard (1988), A Glossary of Literary Terms, 5a. ed., Holt, 
Rinehart and Winston, Forth Worth-Chicago. 

Agosín, Marjorie ( 1986 ), Silencio e imaginación. Metáforas de la escritura femeni­
na, Katún, México. 

Alcoff, Linda (1988), "Cultural Feminism Versus Post-Structuralism: The 
ldentity Crisis in Feminist Theory", Signs, vol. 13, núm. 3, pp. 405-436. 

Allen, CarolynJ. (1987), "Feminist Criticism and Posmodernism", enJoseph 
Natoli (ed.), Tracing Literary Theory, University of Illinois Press, Urbana­
Chicago. 

Andermatt Conley, Vera (1992), Hélene Cixous, University of Toronto Press, 
Toronto-Buffalo. 

Atwood, Margaret (1982), "On Being a 'Woman Writer': Paradoxes and 
Dilemmas" (1976), en Atwood Margaret, Second Word5. Selected Critica[ 
Prose, Anansi, Toronto, pp. 190-204. 

Barrett, Michele (1981), "Prólogo", en Virginia Woolf, Las mujeres y la literatu­
ra, Lumen, Barcelona, trad. Andrés Bosch, pp. 9-48. 

Baym, Nina (1987), "The Madwoman and Her Languages. Why 1 Don't Do Femi­
nist Literary Theory", en Benstock Shari (ed.), Feminist Issues in Literary 
Scholarship, Indiana University Press, Bloomington-Indianapolis, pp. 45-61. 

Benería, Lourdes y Martha Roldán 1992, Las encrucijadas de clase y género. Tra­
bajo a domicilio, subcontratación y dinámica de la unidad doméstica en la ciudad 
de México, El Colegio de México-FCE, México, trad. Julio Colón Gómez. 

Berenguer, Carmen et al. (comps.) (1990), Escribir en los bordes. Congreso 
internacional de literatura femenina latinoamericana, 1987, Editorial Cuarto 
Propio, Santiago de Chile. 

Berg, Tema F. et al. (eds.) (1989), Engendering the Word. Feminist Essays in 
Psychosexual Poetics, University of Illinois Press, Urbana-Chicago. 

89 



90 GLOSARIO DE TÉRMINOS DE CRÍTICA UTERARIA FEMINISTA 

Bjorhovde, Gerd (1987), Rebellious Structures. Women Writer.s and the Crisis of 
the Novel1880-1900, Norwegian University Press. 

Bonner, Francis et al. (eds.) (1992), Imagining Women. Cultural Representations 
and Gender, Polity Press-The Open University, Cambridge-Oxford. 

Bradu, Fabienne (1987), Señas particulares: escritora, FCE, México. 
Brodzki, Bella (1985), "'She Was Unable Not To Think': Borges 'Emma Sunz' 

and the Female Subject", MLN, vol. 100, núm. 2, pp. 330-347. 
Bulkin, Elly (1981), "Introduction: A Look at Lesbian Short Fiction", en Bulkin, 

Elly ( ed.) Lesbian Fiction: An Anthology, Persephone Press, Watertown, MA. 
Burke, Carolyn (1978), "Report From Paris: Women's Writing and the Women's 

Movement", Signs, vol. 3, núm. 41, pp. 844-855. 
-(1980), "Introduction to Luce Irigaray's 'When Our Lips Speak Together'", 

Signs, vol. 6, núm. 1, pp. 66-79. 
Butler ,J udith ( 1990a), "Gender Trouble, Feminist Theory, and Psychoanalytic 

Discourse", en Linda Nicholson (ed.), Feminism/Posmodemism, Routledge, 
Nueva York-Londres, pp. 324-340 (hay traducción al español: "Problemas 
de los géneros, teoría feminista y discurso psicoanalítico", en Linda 
Nicholson (comp.), Feminismo/ Posmodernismo, Feminaria Editora, Bue­
nos Aires, 1992, trad. Márgara Averbach, pp. 78-95). 

-- ( 1990b ), Gender Trouble. Feminism and the Subver.sion of /dentity, Routledge, 
Nueva York-Londres. 

Cámara, Madeline ( 1992), "Luce Irigaray, desde Derrida", La Jornada Semanal, 
núm. 166, 16 de agosto, pp. 43-46. · 

Casares, Julio (1959), Diccionario ideológico de la lengua española, Gustavo Gili, 
Barcelona. 

Castro Klarén, Sara (1985), "La crítica literaria feminista y la escritora en 
América Latina", en González Patricia Elena y Eliana Ortega (eds.), La 
sartén por el mango. Encuentro de escritoras latinoamericanas, Eds. Huracán, 
Río Piedras, pp. 27-46. 

Ciplijauskaité, Birute (1988), La novela femenina contemporánea ( 1970-1985). 
Hacia una tipología de lo, narración en primera per.sona, Anthropos, Barcelona 

Cixous, Hélene (1976), "The Laugh of the Medusa" ["Le rire de la Méduse", 
1975], Signs, vol. 1, núm. 4, pp. 875-881, trad. Keith Cohen y Paula Cohen. 

Cixous, Hélene (1981), "Castration or Decapitation?" ["Le sexe ou la tete?", 
1976], Signs, vol. 7, núm 1, pp. 41-55, trad. A. Kuhn. 

-- (1990), Reading with Clarice Lispector, ed., trad. e introd. Verena Ander­
matt Conley, University of Minnesota Press, Minneapolis. 

-yCatherineClément(1991a), TheNewlyBom Woman[La]euneNée, 1975], 
introd. Sandra Gilbert, trad. Betsy Wing, University of Minnesota Press, 
Minneapolis, Oxford (Fragmento de "Sorties", d cap. de Cixous, en Elaine 
Marks e Isabelle de Courtivron ( eds.), New French Feminisms. An Anthology, 
The University ofMassachusetts Press, Amherst, 1980, pp. 90-98). 

-(199lb), Comingto Writingand Other Essays, ed. DeborahJenson, introd. 
Susan R. Suleiman, trad. Sarah Comell et al., Harvard University Press, 
Cambridge-Londres. 



BffiUOGRAFíA 91 

- (1993}, Three Steps on the Ladder of Writing, Columbia University Press, 
Nueva York, trad. Sarah Comell y S usan Sellers. 

Crowder, Diane (1984}, "Amazons and Mothers? Monique Wittig, Hélene 
Cixous and Theories ofWomen's Writing", ContemporaryLiterature, vol. 
24, núm. 2, pp. 117-144. 

Culler,Jonathan 1982, Sobre la deconstrucción. Teoría y crítica después del estruc­
turalismo, Cátedra, Madrid, trad. Luis Cremades. 

Derrida,Jacques (1975}, "Lefacteur de la verité", Poetique, núm. 21, pp. 96-147. 
--(1981}, Espolones. Los estilos de Niet'1.5che, Pre-textos, Valencia, trad. M. 

Arranz Lázaro. 
Dio-Bleichmer, Emilce (1992}, "Los pies de la ley en el deseo femenino", en 

Ana María Femández (comp.}, Las mujeres en la imaginación colectiva. Una 
historia de discriminación y resistencias, Paidós, Buenos Aires, pp. 136-146. 

Domenella, Ana Rosa (1991}, "Una doble mirada, masculina y femenina, en 
dos casos de novias devueltas", Casa de las Américas, vol. 31, núm. 183, pp. 
46-50. 

Donovan,Josephine ( 1976-77}, "Feminism and Aesthetics", en Critica[ Inquiry, 
núm. 3, pp. 605-608. 

--(1987}, "Toward a Woman's Poetics", en Benstock Shari (ed.}, Feminist 
Issues in Literary Scholarship, Indiana University Press, Bloornington-Indiana­
polis, pp. 98-109. 

Draine, Betsy (1989}, "Refusing the Wisdom of Solomon: Sorne Recent 
FeministLiteraryTheory",Signs,vol.15,núm.1,pp.144-170. 

Duby, Georges y Michelle Perrot (eds.) (1992), Histoire des femmes en Occident, 
t. 1: Le XXe siecle, Plon, París. 

Durham, Carolyn A. (1992}, The Contexture of Feminism. Marie Cardinal and 
Multicultural Literacy, University of Illinois Press, Urbana y Chicago. 

Eagleton, Mary ( ed.) ( 1986}, Feminist Literary Theory. A Reader, Basil Blackwell, 
Gran Bretaña. 

Eagleton, Terry (1988}, Una introducción a la teoría literaria, FCE, México, trad. 
José Esteban Calderón. 

Echols, Alice ( 1984}, "The Taming of the Id: Feminist Sexual Politics, 1968-83", 
en Carole Vanee (ed.}, Pleasure and Danger: Exploring Female Sexuality, 
Routledge & Kegan Paul, Boston, pp. 50-72. 

Ecker, Gisela (ed.) (1985), Feminist Aesthetics, Beacon Press, Boston, trad. 
Harriet Anderson. 

Eisenstein, Hes ter y Alice Jardine (eds.) (1980}, The Future of Difference, G.K. 
Hall, Boston. 

Ellman, Mary (1968), Thinking About Women, Harcourt, Brace and World, 
Nueva York. 

Felman, Shoshana (1993}, What Does a Woman Want? Reading and Sexual 
Difference, Thejohns Hopkins University Press, Baltimore-Londres. 

Ferré, Rosario (1986}, Sitio a Eros, 2a. ed.,Joaquín Mortiz, México. 
Fetterley,Judith (1978}, The Resisting Reader. A Feminist Approach to American 

Fiction, Indiana University Press, Bloomington-Londres. 



92 GLOSARIO DE 1ÍRMINOS DE CRÍTICA liTERARIA FEMINISTA 

Flax,Jane (1987), "Postmodernism and Gender Relations in Feminist Theory", 
Sigru, vol. 12, núm. 4, pp. 621-643. 

Freud, Sigmund (1973a), "La feminidad", Nuevas lecciones introductorias al 
psicoanálisis, en Obras completas, Biblioteca nueva, Madrid, trad. Luis 
López-Ballesteros, t. 2, pp. 3164-3178. 

-- ( 1973b ), "Sobre la psicogénesis de un caso de homosexualidad femenina" 
( 1920), en Obras completas, Biblioteca Nueva, Madrid, trad. Luis López-Ba­
llesteros, t. 2 pp. 3077-3089. 

--(1973c), "La cabeza de Medusa", en Obras completas, Biblioteca Nueva, 
Madrid, trad. de Luis López-Ballesteros, t. 2, p. 2697. 

--(1989), Tres ensayos sobre teoría sexual, Alianza Ed., México, trad. Luis 
López-Ballesteros 

Friedman, Susan (1989), "Creativity and the Childbirth Metaphor: Gender 
Difference in Literary Discourse", en Elaine Showalter (ed.), Speaking of 
Gender, Routledge, Nueva York, pp. 73-100. 

Frith, Gill (1993), "Writing and Language: Making the Silences Speak", en 
Diane Richardson y Victoria Robinson ( eds. ), Thinking Feminist. Key 
Concepts in Women ~ Studies, The Guilford Press, Nueva York, pp. 151-176. 

Fuss, Diana (1989), "Reading Like a Feminist", Differences, núm. 2, pp. 77-92. 
Garret, Stephanie (1987), Gender, Tavistock Publications, Londres. 
Gilbert, Sandra y Susan Gubar (1979), The Madwoman in the Attic. The Woman 

Writer and the Nineteenth-Century Literary Imagination, Yale University 
Press, New Haven-Londres. 

-(1988), "Sexchanges", CollegeEnglish, vol. 50, núm. 7, pp. 768-785. 
--(1989), "The Mirror and the Vamp: Reflections on Feminist Criticism", 

en Ralph Cohen (ed.), The Future of Literary Theory, Routledge, Nueva 
York-Londres, pp. 144-166. 

Godard, Barbara (1985), "Redrawing the Circle. Power, Poetics, Language", 
Canadianjournal of Political and Social Theory, núm. 1-2, pp. 165-181. 

Golubov, Nattie (1993), De lo colectivo a lo individual. La crisis de identidad de la 
teoría literaria feminista, Universidad Pedagógica Nacional, México (Los 
Cuadernos del Acordeón, núm. 24). 

--(1994), "La crítica literaria feminista contemporánea: entre el esencialismo y 
la diferencia", en Debate feminista, núm. 9, pp. 116-126. 

( ;onzález, Patricia E. y Eliana Ortega ( eds.) ( 1985 ), La sartén por el mango. En­
cuentro de escritoras latinoamericanas, Eds. Huracán, Río Piedras (Puerto Rico). 

Gordon, Linda (1986), "What's New in Women's History", en Teresa de 
Lauretis (ed.) Feminist Studies/Critical Studies, Indiana University Press, 
Bloomington, pp. 20-30. 

Green, Gayle (1991), "Feminist Fiction and the Uses of Memory", Sigru, vol. 16, 
núm 2, pp. 290-321. 

Gubar, Susan (1981), "'The Blank Page' and the Issues ofFemale Creativity", 
Critica[ Inquiry, núm. 8, pp. 243-264. 

Guerra Cunningham, Lucía ( 1987), "Visión de lo femenino en la narrativa de 
María Luisa Bombal: una dualidad contradictoria del ser y el deber-ser", 



BffiUOGRAFÍA 93 

en Lucía Guerra C., Texto e ideología en la narrativa chilena, The Prisma 
Institute, Mineápolis, pp. 151-167. 

--( 1990), "Silencios, disidencias y claudicaciones: los problemas teóricos de 
la nueva crítica feminista", en Carmen Berenguer et al. (comps.), Escribir 
en los bordes. Congreso Internacional de Literatura Femenina Latinoamericana, 
1987, Editorial Cuarto Propio, Santiago de Chile, pp. 73-83. 

-(1994a), "La problemática de la representación en la escritura de la 
mujer", en Debate Feminista, núm. 9, pp. 183-192. 

-- ( 1994b ), La mujer frar;mentada: historias de un signo, Casa de las Américas­
Instituto Colombiano de Cultura, La Habana-Bogotá. 

Harding, Sandra (1986), "The Instability of the Analytical Categories of 
Feminist Theory", Signs, vol. i1, núm. 4, pp. 645-664. 

Heath, Stephen (1978), "Difference", en Screen, núm. 3, pp. 51-112. 
Heilbrun, Carolyn G. ( 1980), "Androgyny and the Psychology of Sex Differen­

ces", en Eisenstein, Hester y Alicejardine (eds.), The Future of Difference, 
G.K. Hall, Boston. 

- (1982), Taward a Recognition of Arulrog¡ny (1973), Norton, Nueva York-Londres. 
Hirsch, Marianne (1989), The MotherjDaughter Plot. Narrative, Psychoanalysis, 

Feminism, Indiana Univesity Press, Bloomington-Indianapolis. 
Humm, Maggie (1990), The Dictionary ofFeminist Theory, Ohio S tate University 

Press, Columbus. 
Husserl-Kapit, Susan (1975), "An Interview With Marguerite Duras", Signs, vol. 

1, núm. 2, pp. 423-434. 
Irigaray, Luce (1974), Speculum de l'autrefemme, Minuit, París (hay traducción 

al español: Speculum. Espéculo de la otra mujer, Saltés, Madrid, 1978, trad. 
Baralides Alberdi). 

--( 1977), Ce sexe quin 'en est pas un, Minuit, París (hay traducción al español: 
Ese sexo que no es uno, Saltés, Madrid, 1982, trad. Silvia Tubert). 

-- (1980), "When Our Lips Speak Together" ["Quand nos levres se parlent", 
1977], Signs, vol. 6, núm 1, pp. 69-79, trad. Carolyn Burke. 

-(1981), "And the One Doesn'tStirWithout the Other" [Et le une ne bouge 
sans l'autre, 1979], Signs, vol. 7, núm. 1, trad. Hélene Vivienne Wenzel, 
pp. 60-67. 

- ( 1984), Ethique de la différence sexuelle, Minuit, París. 
-- ( ed.) ( 1990), Sexes et genres a travers les langues. Eléments de Communication 

Sexuée, Bemard Grasset, París. 
--(1992), Yo, tú, nosotras, Cátedra-Universidad de Valencia-Instituto de la 

Mujer, Madrid, trad. Pepa Linares. 
Izquierdo, Ma. Jesús ( 1983 ), Las, los, les (lis, lus ). El sistema sexo/género y la mujer 

como sujeto de transformación social, la Sal Edicions de les Dones, Barcelona. 
Jacobus, Mary (ed.) (1979), Women Writingand Writing About Women, Barnes 

and Noble, Nueva York. 
--(1981), Reseña de The Madwoman in the Attic y Shakespeare's Sisters de 

Gilbert y Gubar, Signs, vol. 6, núm 3, pp. 517-523. 



94 GLOSARIO DE TÉRMINOS DE CRÍTICA UTERARIA FEMINI5rA 

--(1986a), "ls There a Woman in This Text?", en Mary Jacobus, Reading 
Woman. Essays on Feminist Criticism, Columbia University Press, Nueva 
York. 

-- ( 1986b ), Reading Woman. Essays on Feminist Criticism, Columbia University 
Press, Nueva York. 

--(1986c), "The Difference of View", en Mary Jacobus, Reading Woman. 
Essays on Feminist Criticism, Columbia University Press, Nueva York, pp. 
2740. 

Jardine, Alice (1981), "Introduction toJuliaKristeva's 'Women's Time'", Signs, 
vol. 7, núm. 1, pp. 5-12. 

--(1985), Gynesis. Configurations oJWoman and Modernity, Cornell University 
Press, Ithaca-Londres. 

-- ( 1986), "Opaque Texts and Transparent Contexts: The Political Differen­
ce 6fJuliaKristeva", en NancyMiller(ed.), ThePoeticsoJGender, Columbia 
University Press, Nueva York, pp. 96-116. 

Jehlen, Myra (1981), "Archimedes and the Paradox of Feminist Criticism", 
Signs, vol. 6, núm. 4, pp. 575-601. 

Jofré, Manuel Alcides (1990), "El estilo de la mujer", en Carmen Berenguer et 
al. ( 1990 ), Escribir en los bordes, Congreso Latinoamericano de Literatura 
Femenina Latinoamericana, Cuarto Propio, Santiago de Chile, pp. 53-71. 

Jones, Ann Rosalind ( 1981 ), "Writing the Body: Toward an Understanding of 
l'ecriture féminine", Feminist Studies, vol. 7, núm. 2, pp. 247-263. 

Kaminsky, Amy ( 1993 ), Reading the Body Politic. Feminist Criticism and Latín Ame­
rican Women Writers, University ofMinnesotaPress, Minneapolis-Londres. 

Kavanagh,James (1985), Emily Brontif, Basil Blackwell. 
Kirkpatrick, Susan (1989), Las Románticas. Women Writers and Subjectivity in 

Spain, 1835-1850, University of California Press, Berkeley-Los Ángeles­
Londres (hay traducción al español: Las románticas. Escritoras y subjetividad 
en España, 1835-1850, Cátedra-Universidad de Valencia-Instituto de la 
Mujer, Madrid, 1991, trad. Amaia Bárcena). 

Kolodny, Annette (1980a), "A Map for Rereading: Or Gender and the Interpreta­
tion ofLiterary Texts", New Literary History, vol. 11, núm 3, pp. 451468. 

--(1980b), "Reply to Commentaries: Women Writers, Literary Historians 
and Martian Readers", New Literary History, vol. 11, núm. 3, pp. 587-592. 

--(1975-1976), "Sorne Notes on Defining a 'Feminist Literary' Criticism", 
Critica! Inquiry, núm. 2, pp. 75-92. 

Kristeva,Julia (1974a), La révolution du langage poétique. L'avant-garde a la fin 
du XIXe siecle: Lautremont et Mallarmé, Editions du Seuil, París. 

--(1974b), "La femme, ce n'estjamais {:a", en Tel (¿Jlel, vol. 59, (automne), 
pp. 18-29. 

--(1981), "Women's Time" ["Le temps des femmes", 1979], Signs, vol. 7, 
núm. 1, pp. 13-35, trad. AliceJardine y Harry Blake. 

-- ( 1986a), Al comienzo era el amor. Psicoanálisis y fe, Gedisa, Buenos Aires, 
trad. Graciela Klein. 



BffiLIOGRAFÍA 95 

-(1986b), "AboutChineseWomen",en TheKristevaReader, Toril Moi(ed.), 
Columbia University Press, Nueva York, trad. Seán Hand, pp. 138-159. 

--(1986c), "Revolution in Poetic Language", en The Kristeva Reader, Toril 
Moi (ed.), Columbia University Press, Nueva York, trad. Margaret Waller, 
pp. 89-136. 

-- (1992), "¿Cómo vivir con los hombres? Entrevista de Yves Roucaute", El 
Nacional, 24 de septiembre (tomado de L'Evenement dejeudi, agosto de 
1992, trad. deJan Patula). 

Kuhn, Annete (1981), "Introduction to Hélene Cixous's 'Castration or Deca­
pitation?"', Signs, vol. 7, núm. 1, pp. 36-40. 

Lacan,Jacques (1988a), "La significación del falo" (1958), en Escritos 2, Siglo 
XXI, México, trad. Tomás Segovia, pp. 665-675. 

(1988b), "Ideas directivas para un congreso sobre sexualidad femenina" 
(d958?), en Escritos 2, Siglo XXI, México, trad. Tomás Segovia, pp. 
704-715. 

Lamas, Marta (1986), "La antropología feminista y la categoría 'género'", 
Nueva Antropología, núm. 30, pp. 173-198. 

--(1993), "Algunas dificultades en el uso de la categoría género", ponencia 
presentada en el XIII Congreso Internacional de Ciencias Antropológicas 
y Etnológicas, julio-agosto. 

-- (1994), "Cuerpo: diferencia sexual y género", Debate feminista, núm. 10. 
-y Frida Saal (1991), La bella (in)diferencia, Siglo XXI, México. 
Lamphere, Louise (1991), "Feminismo y antropología", en Carmen Ramos 

Escandón (comp.), El género en perspectiva: tk la dominación universal a la repre­
sentación múltiple, UAM-1, México, trad. Gloria Elena Bernal, pp. 279-309. 

Lauretis, Teresa de (ed.) (1986a), Feminist StudiesjCritical Studies, Indiana 
University Press, Bloomington. 

-- ( 1986b ), "Feminist Studies. Critical Studies: Issues, Terms, and Contexts", 
en Feminist Studies/CriticalStudies, Indiana University Press, Bloomington, 
pp. 1-19 (hay traducción al español: "Estudios feministas/ estudios críti­
cos: problemas, conceptos y contextos", en Carmen Ramos Escandón 
(comp.) El género en perspectiva: de la dominación universal a la representación 
múltiple, UAM-1, México, 1991, trad. Gloria Elena Bernal, pp. 165-193). 

-- ( 1987), Technologies of Gender. Essays on Theory, Film and Fiction, Indiana 
University Press, Bloomington-Indianapolis. 

--(1989), "The Essence ofthe Triangle Or, Taking the Risk ofEssentialism 
Seriously: Feminist Theory in Italy, the U.S. and Britain", Dijferences, núm. 
2, pp. 3-37 (hay traducción al español: "La esencia del triángulo o tomarse 
en serio el riesgo del esencialismo: teoría feminista en Italia, los Estados 
Unidos y Gran Bretaña", trad. Salvador Mendiola, Debate feminista, núm. 
2 (1990), pp. 77-115). 

-(1991), "La tecnología del género", en El género en perspectiva: de la 
dominación universal a la representación múltiple, Carmen Ramos Escandón 
(comp.), UAM-1, México, trad. Gloria Elena Bernal, pp. 231-278. 



96 GLOSARIO DE TÉRMINOS DE CRÍTICA UTERARIA FEMINISTA 

López González, Aralia (1985), De la intimidad a la acción. La narrativa de 
escritoras latinoamericanas y su desarrollo, UAM-I, México, (Cuadernos uni­
versitarios, 23). 

-- (1990a), "Dos tendencias en la evolución de la narrativa contemporánea 
de escritoras mexicanas", en Aralia López González et al. ( coords. ), Mujer 
y literatura mexicana y chicana. Culturas en contacto 2, El Colegio de México­
El Colegio de la Frontera Norte, pp. 21-24. 

--Amelia Malagamba y Elena Urrutia (coords.) (1990b), Mujer y literatura 
mexicana y chicana. Culturas en contacto 2, El Colegio de México-El Colegio 
de la Frontera Norte. 

--(1991), "Nuevas formas de ser mujer en la narrativa contemporánea de 
escritoras mexicanas", Casa de las Américas, vol. 31, núm. 183, pp. 3-8. 

Marks, Elaine (1978), "Women and Literature in France", en Sigru, vol. 3, núm. 4, 
pp. 832-842. 

--e Isabelle de Courtivran ( ed. e introds.) ( 1990), Nf!W French Feminisms. An 
Anthology, The University of Massachusetts Press, Amherst. 

Méndez Rodenas, Adriana (1989), "Tradition and Women's Writing: Toward 
a Poetics ofDifference", en Temma F. Berg et al. (eds.), Engendering the 
Word. Feminist Essays in Psychose~al Poetics, University of Illinois Press, 
Urbana-Chicago, pp. 29-50. 

--(1990), "Tradición y escritura femenina", en Carmen Berenguer et al. 
(comps.), Escribir en los bordes, Cuarto Propio, Santiago de Chile, pp. 
85-102. 

Menton, Seymour (1990), "Las cuentistas mexicanas en la época feminista, 
1970-1988", Hispania, vol. 73, núm. 2, pp. 366-370. 

Messer-Davidow, Ellen (1989), "The Philosophical Bases ofFeminist Literary 
Criticisms", en Linda Kauffman (ed.), Gender and Theory: Dialogues on 
Feminist Criticism, Basil Blackwell, Oxford. 

Meyer, Doris (1990), "'Parenting the Text': Female Creativity and Dialogic 
Relationships in Isabel Allende's La casa de los espíritus", Hispania, vol. 73, 
núm. 2, pp. 360-365. 

Millet, Kate (1975), Política sexual (1969), Aguilar, México, trad. Ana María 
Bravo García. 

Miller, Nancy (1986a), "Arachnologies: The Woman, the Text and the Critic", 
en Miller Nancy K. (ed.), The Poetics oJGender, Columbia University Press, 
Nueva York, pp. 270-295 (publicado también en Miller, Subject to Change). 

--( 1986b ), The Poetics of Gender, Columbia University Press. 
--(1986c), "Changing the Subject: Authorship, Writing, and the Reader", 

en Teresa de Lauretis ( ed. ), Feminist Studies. Critical Studies, Indiana University 
Press, Bloomington (publicado también en Miller, Subject to Change). 

-- (1988), Subject to Change. Reading Feminists Writing, Columbia University 
Press. 

Milis, Sara et al. (1989), Feminist Readings/Feminist Reading, University Press of 
Virginia, Charlottesville. 



BIBUOGRAFíA 97 

Minich Brewer, Maria (1984), "A Loosening of Tongues: From Narrative 
Economy to Women Writing", MLN, vol. 99, núm. 5, pp. 1141-1161. 

Minogue, Sally ( ed.) ( 1990), Problems for Feminist Criticism, Routledge, Londres-
Nueva York. · 

Miranda,Julio(1992), "Larebelióndelasmusas",Lllsunivmitarias,junio,pp.12-14. 
Mitchell,Juliet(1976), Psicoanálisis y feminismo. Freud, Reich, Laingy las mujeres, 

Anagrama, Barcelona, trad. Horacio González Trejo. 
Modleski, Tania (1986), "Feminism and the Power of Interpretation: Sorne 

Critii:al Readings", en Teresa de Lauretis (ed.), Feminist Studies. Critical 
Studies, Indiana University Press, Bloomington, pp. 121-138. 

Moers, Ellen (1985), Literary Women. The Great Write?l, Oxford University 
Press, Nueva York. 

MohantyT., Chandra (1991), "Under Westem Eyes: Feminist Scholarship and 
Colonial Discourse", en Chandra T. Mohanty, Ann Russo y Lourdes 
Torres, Tkird World Women and the Politics ofFeminism, Indiana University 
Press, Bloomington-Indianapolis, pp. 51-80. 

Moi, Toril ( ed.) (1986), The Kristeva Reader, Columbia University Press, Nueva 
York. 

- (1988), Teoría literaria feminista ( 1985),Cátedra, Madrid, trad. Amaia Bárcena. 
Morales, Mariano (comp.) ( 1992), P01" la literatura. Mujeres y escritura en México, 

Universidad Autónoma de Puebla, México. 
Newton,Judith 1987, "Making-and Remaking- History", en Shari Benstock 

( ed. ), Feminist Issues in Literary Scholarship, Indiana University Press, 
Bloomington-Indianapolis, pp. 124-140. 

Nichols, Geraldine C. (1991), "Aquí el que no corre, ni vuela ni entra en el 
canon", Mester, vol. 20, núm. 2, pp. 1-8. 

- (1992), Des/cifrar la diferencia. Narrativa femenina de la España contemporá­
nea, Siglo XXI, Madrid. 

Nye, Andrea (1987), "Woman Clothed with the Sun: Julia Kristeva and the 
Escape FromjTo Language", Signs, vol. 12, núm. 4, pp. 664-686. 

Offen, Karen (1990), "Feminism and Sexual Difference in Historical Perspec­
tive", en Deborah Rhode (ed.), Tkeoretical Perspective on Sexual Difference, 
Y ale University Press, New Haven-Londres, pp.13-20. 

Olea, Raquel (1990), "Dos escritoras alemanas. Una propuesta de lectura 
feminista", en Oiga Grau ( ed. ), Ver desde la mujer, Ediciones La Morada-Ed. 
Cuarto Propio, Santiago de Chile. 

Peretti, Cristina de (1989),jacques Derrida: texto y deconstrucción, prólogo de 
Jacques Derrida, Anthropos, Barcelona. 

-(1990), "Entrevista aJacques Derrida", Debate feminista, vol. 2, núm. 2, 
pp. 281-291. 

Picado, Manuel ( 1991 ), "La literatura femenina", en Marta Lamas y Frida Saal 
(eds.) La bella (in)diferencia, Siglo XXI, México, pp. 153-162. 

Prado, Gloria ( 1991 ), "Reflexiones sobre hermenéutica literaria y teoría de la 
recepción desde una perspectiva de mujer", Casa de las Américas, vol. 31, 
núm. 183, pp. 26-30. 



98 GWSARIO DE TÉRMINOS DE CIÚTICA liTERARIA FEMINISTA 

Pratt, Annis (1981), Archetypal Patterns in Women~ Fiction, Indiana University 
Press, Bloomington. 

Rabine, Leslie (1989), "Essentialism and Its Contexts: Saint-Simonian and 
Post-Structuralist Feminists", Di.lferences, núm. 2, pp. 105-123. 

Rhode, Deborah (ed.) (1990}, Theoretical Perspectives on Sexual Difference, Vale 
University Press, New Haven-Londres. 

Rich, Adrienne ( 1978), Nacida de mujer: la crisis de la maternidad como institución 
y como experiencia, Noguer, Barcelona, trad. Ana Becciu. 

--(1980}, "Compulsory heterosexuality and lesbian existence", Signs, vol. 5, 
núm 4, pp. 631-660. 

Richard, Nelly (1989), La estratificación de los márgenes. Sobre arte, cultura y 
poUticas, Francisco Zegers Editor, Santiago de Chile. 

--(1990}, "De laliteraturade mujeres ala textualidad femenina", en Carmen 
Berenguer et al. ( comps. }, Escribir en los bordes, Congreso Internacional de 
Literatura Femenina Latinoamericana 1987, Ed. Cuarto Propio, Santiago 
de Chile, pp. 39-52. 

-- ( 1993 }, Masculino/Femenino: prácticas de la diferencia y cultura democrática, 
Francisco Zegers Editor, Santiago de Chile (el capítulo titulado "¿Tiene 
sexo la escritura?" aparece en Debate feminista, núm. 9, pp. 127-139). 

Riquer, Florinda (1992}, "La identidad femenina en la frontera entre la 
conciencia y la interacción social", en María Luisa Tarrés, La voluntad de 
ser. Mujeres en los noventa, El Colegio de México, pp. 51-64. 

Rojas, Mar~ta, Flora Ovares y Sonia Mora (1989}, Las poetas del buen amor, 
Monte Ávila Editores, Caracas. 

Rubín, Gayle (1984), "Thinking Sex: Notes For a Radical Theory ofthe Politics 
of Sexuality", en Carole Vanee ( ed. }, Pleasure and Danger: Exploring Female 
Sexuality, ·Routledge and Kegan Paul, Boston-Londres, pp. 267-319. 

--(1986), "El tráfico de mujeres: notas sobre la 'economía política' delsexo", 
Nueua Antropolog(a, vol. 8, núm. 30, pp. 95-145. 

Russ,Joanna (1972), "What Can a Heroine Do? Or Why Women Can't Write?", 
en S usan Kuppelman Comillon (ed. ), Images ofWomen inFiction, Bowling 
Green University Popular Press, Bowling Green, Ohio. 

Russo, Mary (1986), "Female Grotesques: Camival and Theory", en Teresa de 
Lauretis (ed.), Feminist Studies/Critical Studies, Indiana University Press, 
Bloomington, pp. 213-229. 

Russotto, Márgara (1993), Tópicos de retórica femenina, Monte Ávila-cELARG, 
Caracas. 

Santí, Enrico Mario (1987), "El sexo de la escritura", en Escritura y tradición. 
Texto, crítica y poética en la literatura hispanoamericana, Barcelona, 
Laia, pp. 191-195 (reproducido en Debate feminista, núm. 9 (1994), pp. 
193-198). 

Scholes, Robert (1989), "Eperon Strings", en Di.lferences, núm. 2, pp. 93-104. 
Schor, Naomi (1986), "lntroducing Feminism", Paragraph, vol. 8, pp. 94-101. 
--(1989), "This Essentialism Which Is Not One: Coming to Grips With 

Irigaray", Di.lferences, núm. 2, pp. 38-58. 



BmUOGRAFíA 99 

Scott,Joan (1990), "El género: una categoría útil para el análisis histórico", en 
James Amelany y Mary Nash, Historia y género: las mujeres en la Europa 
moderna y contemporánea, Ediciones Alfons el Magnanimo. 

Sedgwick, Peter et al. (1975), Laing: antipsiquiatria y contracultura, Fundamen­
tos, Madrid, trad. Nicolás Caparrós. 

Sefchovich, Sara ( 1985 ), "Introducción" en Mujeres en espejo, vol. 1: Narradoras 
latinoamericanas siglo XX, Folios Ediciones. 

Shiach, Morag ( 1991 ), Hélene Cixous. A Politics of Writing, Routledge, Londres-
Nueva York. 

Showalter, Elaine ( 1975 ), "LiteraryCriticism", Signs, vol. 1, núm 2, pp. 435-460. 
--( 1977), A Literature of Their Own, Princeton University Press. 
-(1982), "Feminist Criticsm in the Wilderness", en Elizabeth Abel (ed.), 

Writing and Sexual Difference, University of Chicago Press, pp. 9-35. 
-(ed.) (1985a), The New Feminist Criticism. Essays on Women, Literature, and 

Theory, Pantheon Books, Nueva York. 
- (1985b ), "Toward a Feminist Poetics" en Showalter ( ed.) The New Feminist 

Criticism. Essays on Women, Literature, and Theory, Pantheon Books, Nueva 
York, pp. 125-143 (apareció anteriormente enjacobus, Mary ( ed.) Women 
Writing and Writing About Women, Barnes and Noble, Nueva York, 1979, 
pp. 22-41). 

-(1987), "Women'sTime, Women'sSpace. WritingtheHistoryofFeminist 
Criticism", en Shari 8enstock (ed.) Feminist Issues in Literary Scholarship, 
Indiana University Press, Bloomington, pp. 31-44. 

-(ed.) (1989a), SpeakingofGender, Routledge, Nueva York. 
- (1989b ), "Introduction: The Rise ofGender", en Showalter ( ed. ), Speaking 

ofGender, Routledge, Nueva York. 
-(1990), "Feminism and Literature", en Peter Collier y Helga Geyer-Ryan 

( eds. ), Literary Theory Today, Cornell University Press, Ithaca, Nueva York, 
pp. 179-202. 

Smith, Paul ( 1988), "Feminism", en Paul Smith, Disceming the Subject, Univer­
sity ofMinnesota Press, Minneapolis, pp. 132-151. 

Smith, Valerie (1989), "Gender and Afro-Americanist Literary Theory and 
Criticism", en Elaine Showalter (ed.), Speaking of Gender, Routledge, 
Nueva York, pp. 56-70. . 

Spacks, Patricia M. (1980), La imaginaci6nfemenina, Debate-Pluma, Madrid­
Bogotá, trad. Paloma Albarca y Soledad Puértolas. 

Sparks, Elisa Kay (1989), "Old Father Nile: T.S. Eliot and Harold Bloom on 
the Creative Process As Spontaneous Generation", en Temma F. Berg et 
al., Engendering the Word, University oflllinois Press, Urbana-Chicago, pp. 
51-80. 

Spears, Richard (1989), NTC's Dictionary of American Slang and Colloquial 
Expressions, National Textbook Company, Chicago. · 

Spelman, Elizabeth (1988), Inessential Woman. Problems ofExclusion inFeminist 
Thought, Beacon Press, Boston. 



100 GLOSARIO DE 1ÍRMINOS DE CRÍTICA UTERARIA FEMINISTA 

Spivak, Gayatri (1980), "Translator's Preface", enjacques Derrida, OJGram­
matology,Johns Hopkins University Press, Baltimore, trad. Gayatri Chak­
ravorty Spivak, pp. ix-lxxxvii. 

--(1981), "French Feminism in an Intemational Frame", en Yale French 
Studies, vol. 62, pp. 154-184. 

-y Ellen Rooney (1989), "In a Word. Interview", Differences, núm. 2, pp. 
124-156. 

-- ( 1994 ), "El desplazamiento y el discurso de la mujer", en Debate feminista, 
núm. 9, pp. 150-182. 

Stanton, Domna C. (1980), "Language and Revolution: The Franco-American 
Dis-connection", en Hester Eisenstein y Alicejardine (eds.), The Future of 
Difference, G.K. Hall, Boston, pp. 73-87. 

--(1986), "Difference.on Trial: A Critique of the M¡¡temal Metaphor in 
Cixous, Irigaray, and Kristeva", en Nancy Miller ( ed. ), The Poetics ofGender, 
Columbia University Press, Nueva York, pp. 157-182. 

Stefano, Christine di (1990), "Dilemmas ofDifference: Feminism, Modemity, 
and Posmodemism", en Linda Nicholson (ed.), Feminism/ Posmodemism, 
Routledge, Nueva York-Londres, pp. 63-82. . 

Stimpson, Catherine (1989), "Woolfs Room, Our Project: the Building of 
Feminist Criticism", en Ralph Cohen (ed.), The Future of LiteTary Theory, 
Routledge, Nueva York-Londres, pp. 129-143. 

Sukenick, Lynn (1974), "Feeling and Reason in Doris Lessing's Fiction", 
ContemporaryLiterature, vol. 14, núm. 4, pp. 515-535. 

Suleiman, Susan (1986), "(Re)writing the Body: the Politics and Poetics of 
Female Eroticism", en Susan Suleiman (ed.) The Female Body in Western 
Culture. Contemporary Perspectives, Harvard University Press, Cambridge 
Ma.-Londres, pp. 7-29. 

The Hélene Cixous Reader ( 1994 ), S usan Sellers ( ed. ), pref. Hélene Cixous; pról. 
Jacques Derrida, Routledge, Londres. 

Thompson, Martha E. (1981), "Comment on Rich's' Compulsory Heterosexuality 
and Lesbian Existence'", en Signs (Summer), pp. 790-794. 

Tiemey, Helen ( ed.) ( 1990), Women 's Studies Encyclopedia, vol 2: Literature, Arts 
and Learning, Greenwood Press, Nueva York. 

Tubert, Silvia (1988), La sexualidad femenina y su construcción imaginaria, El 
Arquero, Madrid. 

- (1991}, "Psicoanálisis y feminidad", en Marta Lamas y Frida Saal (eds.), La 
bella (in)diferencia, Siglo XXI, México, pp. 135-152. 

Vemon,John (1973}, The Garden and the Map. Schizophrenia in Twentieth-Cen­
tury Literature and Culture, University of Illinois Press, Urbana-Chicago­
Londres. 

Williams, Linda (1990), "AJury ofTheir Peers: Marlene Gorris's A Question 
of Silence", en Ann Kaplan ( ed. ), Postmodernism and its Discontents, Verso, 
Londres-Nueva York, pp. 107-115. 

Wittig, Monique (1980), "The Straight Mind", Feminist Issues, vol. 1, núm. 1, 
pp. 103-112. 



BIBliOGRAFÍA 101 

Woolf, Virginia (1984), Un cuarto propio, Colofón, México, trad. Jorge Luis 
Borges. 

Zavala, Iris (1993), "Las formas y funciones de una teoría crítica feminista 
Feminismo dialógico", en Breve historia feminista de la literatura española 
(en lengua castellana), t. 1: Teoría feminista: discursos y diferencia, Anthropos­
Comunidad de Madrid, Madrid, pp. 27-76. 





ÍNDICE ANALÍTICO 

androcéntrica, 45 
andro~ia, 15, 16, 17,18,27,55 
angustia ante la autoría, 14, 19, 20, 

21,40,41 
aracnología, 23, 24, 58, 72 
bisexualidad, 17, 25, 26, 27 
crítica fálica, 28, 29, 30 
crítica feminista, 24, 29, 30, 31, 56, 58 
cultura femenina, 56 
chora,81,82 
diferencia, 12, 13, 32, 33, 34, 35, 36, 

37, 38,39, 42,43,44,46,49, 56, 
61,65,70,73,77,88 

doble vínculo, 40, 41 
economía libidinal, 26, 42, 43 
escritura femenina, 13, 25, 27, 33, 35, 

38,40,42,43,44,57,58,61,84 
esencialismo, 44, 45, 46, 4 7 
esencialista, 45 
experiencia, 31 
falocentrismo,43,48,49 
falogocentrismo,29,34,48,50,64 
fenotexto, 81, 82 
género, 12, 13, 17, 23,24,27,33,36, 

38,40,45,46,51,57,64,86 
genotexto, 81, 82 

ginandria, 17, 55 
ginocrítica, 14, 30, 34, 56, 57, 58 
hablar-mujer, 14, 35, 43, 60, 61 
heterosexualidad obligatoria, 14, 62, 

63,64,78,86 
hipótesis dispersiva, 14, 65, 66 
ideología, 37 
imágenes de la mujer, 67, 68 
imaginación femenina, 13, 69, 70 
imaginario, 40, 42, 55, 57, 85 
lectora renuente, 71, 73 
lectura feminista, 12, 24, 46, 71, 72, 

73 
leer como mujer, 74 
literatura femenina, 33, 52, 65 
logocentrismo, 48, 49 
matrofobia, 14, 75, 76 
pensamiento alineado, 64, 77, 78 
política, 43, 62, 72, 79, 80, 82 
política sexual, 72, 79, 80 
semiótico (lo), 14, 34, 61, 81, 82, 83, 

84 
simbólico (lo), 81, 82, 83, 84 
sistema de sexo/género, 23, 29, 38, 

53,62,85,86,87,88 
sobrelectura, 72 

103 





ÍNDICE DE AUTORES 

Abbandonato, Linda, 62, 63, 64 
Abel, Elizabeth, 16, 31, 38, 59 
Abrams, M.H., 22, 58, 74 
Allen, CarolynJ., 31, 44, 57, 59, 68, 

87 
Anderson, Sherwood, 7ln 
Ardener, Edwin, 57 
Arenas, Reinaldo, 65 
Austen,Jane, 17 
Barthes, Roland, 23, 72 
Berg, Tema, 22, 54 
Bloom, Harold, 19, 21 
Bradu, Fabienne, 46,47 
Bronte, Emily, 17, 55 
Burke, Carolyn, 60, 61 
Butler,Judith, 32, 38, 46, 47, 48, 49, 

50,64, 78 
Caballero, Fernán (Cecilia Bohl}, 40 
Castro Klaren, Sara, 20, 21, 69, 70 
Cixous, Hélene, 25, 26, 27, 34, 35, 37, 

42,43,44,57 
Crowder, Diane, 43, 44, 78 
Culler,Jonathan, 28, 29, 58, 70, 72,74 
Derrida, Jacques, 38, 47, 48, 49, 50, 

65 
Domenella, Ana Rosa, 39, 58 
Dostoyevski, Fedor Mikailovich, 17 
Eagleton, Mary, 70 
Eagleton, Terry, 82, 84 
Echols, Alice, 63, 64 
Eisenstein, Hester, 33, 35, 38, 55, 89 
Eliot, George, 17 
Ellman, Mary, 28, 29, 67 
Faulkner, William, 68, 7ln 
Felman, Shoshana, 11, 71 
Fetterley,Judith, 29, 71, 72, 74 
Ferré, Rosario, 15, 16, 18 

Fitzgerald, Scott, 71n 
Foucault, Michel, 20, 65 
Freud, Sigmund, 25, 26, 27, 62, 81,85 
Friedman, Susan, 21 
Fuss, Diana, 45, 47, 72, 73, 74 
Genet,Jean, 42 
Gilbert, Sandra y Gubar, Susan, 19, 

20, 21, 22, 40, 41, 44, 55, 58, 59, 
67,68, 71,74 

Godard, Barbara, 29 
Golubov, Nattie, 31, 34, 38, 46, 47, 

88 
Gordon, Linda, 36 
Harding, Sandra, 12 
Hawthorne, Nathaniel, 7ln 
Heath, Stephen, 26, 38, 48, 49, 50 
Heilbtun, Carolyn, 17, 18,26 
Hemingway, Ernest, 71n 
Hirsch, Marianne, 22, 38, 71, 74, 75, 

76 
Irigaray, Luce, 20, 33, 34, 35, 39, 43, 

60,61,75 
lrving, Washington, 7ln 
Jacobus, Mary, 16, 18, 19, 20, 21, 26, 

27,39,44,83 
James, Henry, 71n 
Jardine, Alice, 33, 34, 35, 44, 84 
Jofré, Manuel Alcides, 53 
Juhasz, Suzanne, 40 
Joyce,James, 82 
Kaminsky, Amy, 53, 84 
Katchadourian, H. A., 51 
Kavanagh,James, 54 
Kristeva,Julia, 17, 20, 26, 27, 33, 34, 

35,38,43,81,82,83,84 
Kamuf,Peggy, 28,70 
Kirkpatrick, Susan, 40, 41 

105 



106 GLOSARIO DE TÉRMINOS DE CRÍTICA liTERARIA FEMINISrA 

Klein, Melanie, 81 
Kolodny, Annette, 20, 31 
Lacan,Jacques,35,38,48,49,57,81, 

83,85 
Lamas, Marta, 39, 51, 52, 54 
Lauretis, Teresa de, 12, 31, 35, 36, 37, 

45,47,53,54,58,64,77,78 
Lévi-Strauss, Claude, 62, 77, 78, 85 
Lessing, Doris, 75 
Lispector, Clarice, 42, 43 
López González, Aralia, 39 
Mailer, Norman, 71n 
Mallarmé, Stéphane, 82 
Méndez Rodena, Adriana, 18, 27, 50, 

70 
Millard, Elaine, 22 
Miller, Nancy K., 23, 24, 54, 71, 72, 74 
Millet, Kate, 51, 67, 72, 79, 80 
Milis, Sara, 21, 59, 70, 79, 80, 84 
Mitchell,Juliet, 26, 27 
Modleski, Tania, 29, 31 
Moi, Toril, 16, 17, 18, 21, 25, 26, 27, 

29,31,44,57,59,61,68,80,84 
Money,John, 51 
Newton,Judith, 46, 47, 88 
Nichols, Geraldine, 39, 58, 59 
Nye, Andrea, 33, 83 
Offen, Karen, 33, 86, 88 
Pearce, Lynne, 80 
Picado, Manuel, 48 

Peretti, Cristina de, 49, 50 
Pratt, Annie, 41 
Puig, Manuel, 65 
Rich,Adrienne,62,63,75,76,87 
Richard, Nelly, 13, 33, 35, 37, 53, 67, 

68,84 
Rubín, Gayle, 62, 85, 86, 87,88 
Russo, Mary, 45, 4 7 
Santí, Enrico Mario, 65, 66 
Sardu~Seveno,65 
Schor, Naomi, 31, 45, 47, 61 
Scott, J oan, 51 
Sefchovich, Sara, 46, 4 7 
Shiach,Morag,43,44 
Showalter, Elaine, 16, 17, 18, 30, 33, 

54, 56, 57, 58, 59, 70, 71, 73, 75, 
76,80 

Smith, Paul, 44 
Smith, Valerie, 21 
Spacks, Patricia M., 40, 69, 70, 80 
Spivak, Gayatri, 35, 38, 45, 46, 47, 50 
Stanton, Domna, 33, 35, 44, 78, 84 
Stoller, Robert, 51 
Sukenick, Lynn, 75, 76 
Thompson, Martha E., 63, 64 
Tubert, Silvia, 61 
Walker, Alice, 63 
Wittig, Monique, 43, 63, 77 
Woolf, Virginia, 15, 16, 17, 18, 32, 38 
Zavala, Iris, 38, 53, 68 



Glosario de términos de critica literaria feminisra 
se terminó de imprimir en marzo de 1997 

en los talleres de Corporación Industrial Gráfica, S. A. de C. V., 
Cerro Tres Marias 354, colonia Campestre Churubusco, 04200 México, D. F. 

Se tiraron 1 000 c:jemplares más sobrantes para reposición. 
Tipografía y formación a cargo de Ana María Hernández, 

Ángdes Chávez y Patricia Alfaro. 
Cuidó la edición d Departamento de Publicaciones 

de El Colegio de México. 



1-..... BIBLIOTECA 

INVfNTAAIO 2015 

..,U~"SQ.SIO VILLEGAS 

EL COLEGIO DE MEXICO 

*3 905 0633016 J* 





Programa 
Interdisciplinario 

de Estudios 
de la Mujer 

) ' 

A medida que se desarrolla el peruamiento ft:minista, y la te<> 

ría literaria consiguiente gana espacios en América Latina y en 

México, en panicular, brota la apremümte necesidad de realizar 

un acercamiento a los textos teóricos y críticos de anglosajonas 

y francesas, que han ampliado el dominio conceptual en estas 

áreas del conocimiento . 

Cecilia Olivares ejerce una mirada critica sobre estos de­

bates y da cuenta de los procesos en tomo a la renovación y 

adaptación de conceptos en la teoría literaria feminista, signa­

dos por una voluntad de no estabilización, lo que permite una 

apertura critica. 

Con el objeto de tender un puente lingüístico entre los tér­

minos que revisten estas categorías de análisis y su traducción 

al español, Cecilia Olivares reúne y examina en este Glosario 
de términos de critica literaria feminista veinticinco vo~ablos 

que sirven como fundamento a numerosas reflexiones feminis­

tas sobre la escritura y la producción textual. 

[6 
EL COLEGIO DE MÉXICO 

>, 


	00010001
	00010002
	00010003
	00010004
	00010005
	00010006
	00010007
	00010008
	00010009
	00010010
	00010011
	00010012
	00010013
	00010014
	00010015
	00010016
	00010017
	00010018
	00010019
	00010020
	00010021
	00010022
	00010023
	00010024
	00010025
	00010026
	00010027
	00010028
	00010029
	00010030
	00010031
	00010032
	00010033
	00010034
	00010035
	00010036
	00010037
	00010038
	00010039
	00010040
	00010041
	00010042
	00010043
	00010044
	00010045
	00010046
	00010047
	00010048
	00010049
	00010050
	00010051
	00010052
	00010053
	00010054
	00010055
	00010056
	00010057
	00010058
	00010059
	00010060
	00010061
	00010062
	00010063
	00010064
	00010065
	00010066
	00010067
	00010068
	00010069
	00010070
	00010071
	00010072
	00010073
	00010074
	00010075
	00010076
	00010077
	00010078
	00010079
	00010080
	00010081
	00010082
	00010083
	00010084
	00010085
	00010086
	00010087
	00010088
	00010089
	00010090
	00010091
	00010092
	00010093
	00010094
	00010095
	00010096
	00010097
	00010098
	00010099
	00010100
	00010101
	00010102
	00010103
	00010104
	00010105
	00010106
	00010107
	00010108
	00010109
	00010110
	00010111
	00010112

