
FAMILIA, MUJERES Y VIOLENCIA: EL LUGAR DE LA 

RESISTENCIA Y LAS ASPIRACIONES A UNA VIDA BUENA 

 

 

 

 

 

 

 

 

YANINE GONZALEZ GOMEZ 

 

 

 

 

 

 

 

 

CENTRO DE ESTUDIOS AVANZADOS EN NIÑEZ Y JUVENTUD 

UNIVERSIDAD DE MANIZALES – CINDE 

FACULTAD DE CIENCIAS SOCIALES Y HUMANAS 

DOCTORADO EN CIENCIAS SOCIALES NIÑEZ Y JUVENTUD 

 

ENTIDADES COOPERANTES: 

UNIVERSIDAD AUTONOMA DE MANIZALES, UNIVERSIDAD DE CALDAS, 

UNIVERSIDAD DE ANTIOQUIA, UNIVERSIDAD PEDAGOGICA NACIONAL, 

UNIVERSIDAD CENTRAL, UNIVERSIDAD DISTRITAL, UNIVERSIDAD 

NACIONALDE COLOMBIA, PONTIFICIA UNIVERSIDAD JAVERIANA 

MANIZALES 

2016 



2 
 

FAMILIA, MUJERS Y VIOLECIA: EL LUGAR DE LA RESISTENCIA Y LAS 

ASPIRACIONES A UNA VIDA BUENA 

 

 

 

 

YANINE GONZALEZ GOMEZ 

 

 

Tutora: 

María Teresa Luna Carmona 

Doctora en Ciencias Sociales, Niñez y Juventud 

Postdoctora en Ciencias Sociales, Niñez y Juventud 

 

 

Tesis presentada como requisito parcial para optar el título de 

Doctora en Ciencias Sociales, Niñez y Juventud 

 

 

CENTRO DE ESTUDIOS AVANZADOS EN NIÑEZ Y JUVENTUD 

UNIVERSIDAD DE MANIZALES – CINDE 

FACULTAD DE CIENCIAS SOCIALES Y HUMANAS 

DOCTORADO EN CIENCIAS SOCIALES, NIÑEZ Y JUVENTUD 

 

ENTIDADES COOPERANTES: 

UNIVERSIDAD AUTONOMA DE MANIZALES, UNIVERSIDAD DE CALDAS, 

UNIVERSIDAD DE ANTIOQUIA, UNIVERSIDAD PEDAGOGICA NACIONAL, 

UNIVERSIDAD CENTRAL, UNIVERSIDAD DISTRITAL, UNIVERSIDAD 

NACIONALDE COLOMBIA, PONTIFICIA UNIVERSIDAD JAVERIANA 

MANIZALES  

2016 



3 
 

                                       

                                                                                     Nota de Aceptación  

 

 

      ___________________________________ 

 

      ___________________________________ 

 

      ___________________________________ 

 

      ___________________________________ 

      Presidente del Jurado 

 

      ___________________________________ 

      Jurado 

 

      ___________________________________ 

      Jurado 

 

 

 

 Manizales, Octubre de 2016  



4 
 

DOCTORADO EN CIENCIAS SOCIALES, NIÑEZ Y JUVENTUD 

CINDE-UNIVERSIDAD DE MANIZALES 

LÍNEA DE INVESTIGACIÓN SOCIALIZACIÓN POLÍTICA Y CONTRUCCIÓN DE 

SUBJETIVIDADES 

PROCESO DE SISTEMATIZACIÓN DEL CONOCIMIENTO PRODUCIDO EN LA LÍNEA. 

1. Datos de Identificación de la ficha 

Fecha de Elaboración:   

Agosto 16 de 2016 

Responsable de Elaboración: 

Yanine González Gómez 

  

Tipo de documento 

Ficha descriptiva de la 

tesis 

2. Información general  

Título 
Familia mujeres y violencia: El lugar de la resistencia y las aspiraciones a una vida 

buena  

Autora Yanine González Gómez  

Tutora   María Teresa Luna Carmona  

Año de 

finalización / 

publicación  

 2016 

Temas abordados 

 Violencia Intrafamiliar 

 Resistencia 

 Vida buena  

 Mujeres 

 Subjetivación  

 Feminismo  

 

Palabras clave  
  
 Mujeres, violencia, resistencia, subjetivación, vida buena  

Preguntas que 

guían el proceso de 

la investigación  

¿Qué entienden por vida buena las mujeres que tienen experiencias de violencias en 

el espacio familiar?  

¿Existen acciones de resistencia tácitas o explicitas como respuesta a dichas 

violencias? 

¿Qué aspiraciones de vida buena han configurado las mujeres desde sus prácticas de 

resistencia? 

¿ Cuál es el significado de las experiencias de vida buena y el lugar que ocupan las 

prácticas de resistencia en la configuración de esta experiencias, a partir de la lectura 

de narrativas autobiográficas construidas con jóvenes mujeres, entre 12 y 16 años, 

que viven violencias en el espacio familiar? 

 

Identificación y definición de categorías 

( máximo 500 palabras por cada categoría) Debe extraer las ideas principales y párrafos 

señalando el número de página  

MUJER EN EL DESARROLLO (MED): predominó en la década del 70; en este, se plantea la 

necesidad de equiparar los derechos de mujeres y hombres, centrándose en las desigualdades 

presentes entre unos y otras, que limitan el actuar de las mujeres en escenarios económicos, 

políticos y sociales (pág. 9)  

 



5 
 

GÉNERO EN EL DESARROLLO (GED), allí defienden que las diferencias biológicas no se 

constituyen en argumentos para basar la exclusión y la discriminación de la que son objeto las 

mujeres. Ya en la década de los 90, refiere Ruiz (2011) se implementan las Políticas Públicas de 

Equidad y Género en Colombia. Diversos movimientos de mujeres, fueron en esta época 

convocadas para el proceso pre-constituyente y en la Constituyente. (pág. 9) 

 

VIOLENCIA CONTRA LAS MUJERES: Esta situación constante y sostenida incluye el 

maltrato físico explicito (violaciones, golpes, incluso la muerte), verbal explicito (insultos, gritos), 

psicológico (amedrentamiento, desconfirmación, descalificación, minusvaloración) y, en general, 

inequidad, discriminación y segregación. Incluso un balance apresurado muestra niveles generales 

de maltrato, crueldad y penalización social de las mujeres que no reconocen fronteras, culturas, 

posiciones económicas o identitarias y que, además se pueden registrar históricamente desde 

tiempos remotos. (pág. 13)(…) Destaca Lagarde (2009), que las acciones inconclusas, la 

negligencia o el desinterés de las autoridades encargadas de proteger la integridad de las mujeres, 

operan como cómplices tácitos o explícitos en estas violencias, desprotegiendo a las mujeres 

dejándolas expuestas en los diversos escenarios por los que transitan a la desigualdad estructural, a 

la dominación masculina, a la muerte; muertes y violencias producidas por la opresión de género, 

entendiéndose así, que son muertes y violencia evitables… (pág.17) Es posible identificar que las 

violencias dirigidas a las mujeres, son un fenómeno que desde el Estado se ha intentado atender y 

erradicar, a través de la formulación de diversas políticas públicas y la creación de consejerías, 

observatorios, departamentos, entre otros, con los cuales se espera generar controles, 

acompañamientos e informes que doten de insumos para su manejo. Sin embargo, es claro que estas 

estrategias no son contundentes, son débiles y además desarticuladas con los escenarios familiares y 

educativos en los que aún las acciones de violencias que se ejercen contras las mujeres jóvenes, no 

son leídas dentro del marco de la violación de los derechos humanos.(pág.17)  

 

VIOLENCIA GENÉRICA: La violencia contra las mujeres se define como el conjunto de 

agresiones de las que éstas son objeto en variados contextos que generan lesiones de diverso orden; 

en esa misma línea, la Organización Mundial de la Salud, referencia la definición aportada por las 

Naciones Unidas frente a la violencia contra la mujer entendida como: “todo acto de violencia de 

género que resulte o pueda tener como resultado un daño físico, sexual o psicológico para la mujer, 

inclusive las amenazas de tales actos, la coacción o la privación arbitraria de libertad, tanto si se 

producen en la vida pública como en la privada” (OMS, 2012). (22) 

 

GÉNERO: Se identifica el género, en la propuesta de Scott, como un elemento que distingue las 

diferencias de los sexos y constituye las relaciones sociales; además, posibilita las formas primarias 

de relación enmarcadas en estructuras de poder y un conjunto de creencias, prácticas, discursos e 

instituciones que delimitan los saberes y diferencias de los sexos. La dimensión Social del género 

alude a las normas y a las prohibiciones que se convierten en tabú en el contexto donde emergen 

para cada sociedad. Las atribuciones o asignaciones que se hacen a los géneros, también implican 

deberes de género y constituyen una de las formas más eficaces de las sociedades para que las 

personas cumplan con el orden social que se les asigna. Es posible ver que las relaciones de género 

están en todas las dimensiones sociales: en las relaciones de parentesco, las económicas, las 

institucionales, entre otras. Algunas instituciones de género lo constituyen la pareja, la familia, las 

instituciones médicas, las iglesias, las escuelas, los medios de comunicación, la sociedad civil y los 

partidos políticos; se trata de instituciones de género en tanto se encargan de reproducirnos como 



6 
 

mujeres y como hombres. Lo político para Lagarde (1996) hace alusión a un conjunto de relaciones 

de poder en todos los ámbitos de la vida y de la sociedad. En esta dimensión convergen todas las 

anteriores; las teorías de género que lo contemplan desde lo político entienden que es una manera en 

que la sociedad organiza a los sujetos para monopolizar y distribuir los poderes; así, el género como 

principio de organización social no opera de forma neutra en las relaciones mujeres-hombres, sino 

como resultado de orden simbólico o como resultado de la propiedad privada. 

 

La organización social en base al género suele atribuir una posición jerárquica superior a los 

hombres en la mayor parte de las sociedades conocidas, el patriarcado responde a ese orden 

histórico. Se entiende entonces que el concepto Género incluye a Mujeres y Hombres, cada uno con 

los elementos de masculinidad y feminidad adjudicados en sus procesos de socialización, pero que a 

la vez han ido reconstruyendo y agenciando de acuerdo a sus experiencias. 

 

Para Badinter (1993) la masculinidad está constituida por factores psicológicos, sociales y 

culturales, al margen de la genética, pero que suelen ser tan determinantes como la genética misma. 

Se ha llegado a considerar de acuerdo a la autora, a la masculinidad como un principio universal y 

permanente, que sobrevive al tiempo y los diferentes ciclos de vida de los sujetos, haciendo que el 

hecho de ser "hombre", se deba demostrar y construir permanentemente. 

 

Frente a la feminidad, se encuentra que también se ha construido el "ideal de feminidad", 

refiriéndose esto a patrones o modelos deseables de mujer en cada contexto cultural o social. Se 

entiende entonces, que la Feminidad y la Masculinidad son términos relacionales, que sólo tienen 

sentido en referencia a la diferencia entre los sexos. La oposición entre masculinidad y feminidad es 

entonces tributaria de estereotipos fenomenológicos y comportamentales de carácter ideológico 

(Braidotti, 2000).  (pág.45-46-47) 

Actores 

(Población, muestra, unidad de análisis, unidad de trabajo, comunidad objetivo) 

(caracterizar cada una de ellas)  

El trabajo se realizó en dos hogares, que cuentan con el apoyo del Instituto Colombiano de 

Bienestar Familiar (ICBF), Para construir las narrativas autobiográficas se entrevistaron nueve (09) 

mujeres jóvenes.  

Identificación y definición de los escenarios y contextos sociales en los que se desarrolla 

la investigación 

(máximo 200 palabras) 

Se realizaron varios acercamientos a las instituciones estatales encargadas de proteger a las y los 

menores cuando están expuestos a violencia intrafamiliar, pero por las dinámicas internas de dichas 

instituciones, se dilataba cada vez más la posibilidad de obtener los avales para acercarme a las 

menores que se encontraban en proceso de restitución de sus derechos.   Es así como una de las 

funcionarias me presenta en dos hogares, que cuentan con el apoyo del Instituto de Bienestar 

Familiar (ICBF), pero son autónomas en su manejo. La dirección de los hogares está a cargo de una 



7 
 

congregación de religiosas, las niñas acogidas allí están “desamparadas” o en situación irregular o 

de riesgo y cuentan con edades entre los 5 y 16 años.  

 

      Se presenta el proyecto ante las directivas de los mencionados hogares y posteriormente el 

proyecto es presentado a las jóvenes que se encuentran allí y se les invita a participar. Se aplican 

todos los protocolos relacionados con las disposiciones éticas del proyecto y se inicia el trabajo. 

Identificación de supuestos epistemológicos que respaldan la investigación ( máximo 500 

palabras)  

EPISTEMOLOGÍAS FEMINISTAS: Los movimientos feministas y su instrumento, la teoría de 

género, a pesar de reconocerse diversos entre sí, se unen en un cuestionamiento a las llamadas 

epistemologías tradicionales, por su constante exclusión de las mujeres como sujetos agentes del 

conocimiento; en el interior de esta forma tradicional de hacer ciencia existe una voz masculina que 

es la que detenta el poder de contar la historia, una historia de hombres y para hombres,  que se 

presupone abstracto y universal, un hombre blanco y occidental. Los movimientos feministas 

buscan elaborar teorías epistemológicas alternativas en las que se puedan incluir y validar a las 

mujeres, así como a otros, sujetos excluidos y subalternizados en el proceso de producción del 

conocimiento (Zalaquett, 2012). 

Los llamados estudios feministas centran su accionar de acuerdo a lo planteado por Harding (1996) 

en “analizar a las mujeres, los hombres y las relaciones sociales entre los géneros dentro de los 

marcos conceptuales de las disciplinas” (p. 15); una de las fuertes críticas de estos estudios 

feministas, ha sido al conocimiento científico, dado que  han identificado que éste, lleva consigo la 

marca de sus creadores, que aunque se pretendan objetivos, también están influenciados por su 

género, clase social, raza, religión, cultura, entre otros. Así, para Harding, “…la ciencia no es sólo 

un conjunto determinado de enunciados ni un método único, sino un conjunto global de prácticas 

significativas” (p. 81).   

 

Zalaquett (2012) citando a García Sainz (2002) refiere que desde el pensamiento cartesiano, se ha 

nombrado ciencia a una forma de conocimiento que basado en la observación y la experimentación, 

logra ser objetivo, neutro, exacto, universal, olvidando por momentos que la ciencia también es una 

construcción social, que la cientificidad o no de un conocimiento, surge de unos acuerdos entre 

científicos inmersos en unas fuertes relaciones de poder.  En esa misma línea, Cruz, Reyes y 

Cornejo (2012) citando a Aguado y Rogel mencionan que “… el conocimiento se entiende como 

una relación social atravesada por relaciones de poder, lo que supone pasar de entenderlo como una 

verdad externa y aprehensible de manera aséptica, a verdades heterogéneas, “necesariamente 

polisémicas” y localizadas según contextos socio-históricos y geopolíticos” (p. 8).   

Harding (1996) menciona que los colectivos feministas no fueron el primer grupo en cuestionar la 

ciencia moderna, considera que esta labor se ha adelantado desde las luchas contra el racismo, el 

colonialismo, el capitalismo y la homofobia; por otra parte ubica al movimiento contracultural de 

los años sesenta y los movimientos ecologistas y antimilitaristas como otros que han evidenciado y 

cuestionado los usos y abusos de la ciencia; sin embargo para ella son las feministas quienes 

recogen los puntos centrales de estos movimientos y cuestionan las formas de nombrar y percibir lo 

“natural” y lo social, por ejemplo  la división del trabajo por géneros (p. 16). Para Harding es 

importante identificar el género como una categoría de análisis que pone límites y organiza la 

actividad social de los seres humanos, no es una consecuencia connatural, biológica, ni una variable 

social asignada individualmente en el marco de una cultura.  Menciona la autora que la vida social 

generizada se origina a través de tres procesos distintos: el primero lo llama simbolismos del 



8 
 

género, éste resulta de signar metáforas dualistas de genero a diversas dicotomías percibidas que 

suelen tener mucho que ver con las diferencias de sexo; es una forma de asignar significados a las 

cosas en el mundo; el siguiente proceso es denominado  estructura de género o división de trabajo 

que posibilita la organización de las relaciones sociales  y por último se encuentra el género 

individual  que configura la identidad personal (pp. 17-18). 

Harding (1996) presenta lo que para ella resultan ser tres tendencias surgidas al interior de las 

epistemologías feministas como respuesta a los procesos tradicionales de hacer ciencia: empirismo 

feminista, punto de vista feminista y postmodernismo feminista. Para el empirismo feminista el 

sexismo y el androcentrismo son sesgos sociales que pueden ser superados si en las investigaciones 

existe una utilización firme e inamovible de las metodologías tradicionales de hacer ciencia. En el 

empirismo feminista la “mala ciencia” surge por la utilización inadecuada de las metodologías 

tradicionales en investigación; de seguirse el método científico de una manera adecuada, la 

identidad del investigador es irrelevante para los resultados; sin embargo Harding considera que la 

historia muestra da cuenta de otros resultados. Para ella son los movimientos de liberación social lo 

que más han aumentado la objetividad de la ciencia y no las normas de la ciencia misma cuando se 

han puesto en práctica ni cuando los filósofos las han reconstruido racionalmente; siendo necesario 

que las mujeres participen mayormente en la producción de la ciencia (p. 24).  

El punto de vista feminista tiene su origen en el pensamiento de Hegel sobre la relación entre el 

amo y el esclavo. Sostiene que la posición dominante de los hombres en la vida social se traduce en 

un conocimiento parcial y perverso, mientras que la posición subyugada de las mujeres abre la 

posibilidad de un conocimiento más completo y menos perverso. Así, el feminismo y los 

movimientos de mujeres nutren la teoría y el deseo para generar investigaciones y luchas de carácter 

político que puedan transformar la perspectiva de las mujeres en un “punto de vista”. Para Harding 

(1996) el compromiso con los valores y proyectos antiautoritarios, antielitistas, particiativos y 

emancipadores aumentan la objetividad de la ciencia (pp. 24-25). Consideran González y Pérez 

(2002) que la teoría feminista del punto de vista reconoce el carácter socialmente situado de las 

creencias, así, las mujeres al estar en un mundo dominado por los hombres contarían con un 

privilegio epistemológico, dada su situación de marginalidad, desde ese lugar, ellas tendrían acceso 

a otros puntos de vista a los cuales los hombres no pueden acceder. Como cuestionamiento a esta 

postura, las autoras se preguntan acerca de cuál sería el punto de vista privilegiado, dado que 

existen muchas formas de opresión y muchos tipos de experiencias femeninas siendo difícil 

compararlas e igualarlas.  

Así, las epistemologías feministas del punto de vista, constituyen una teoría de la actividad 

generizada y de la experiencia social de las mujeres, buscan dar un lugar de privilegio epistémico a 

las mujeres, trascienden las dicotomías tradicionales de la visión del mundo planteadas en la 

ilustración. Rose (1983) citada por Harding, menciona que las epistemologías feministas no pueden 

tener su origen en reflexiones sobre el trabajo de las mujeres en laboratorios, ya que en esos 

escenarios, ocupados tradicionalmente en su mayoría por hombres, no pueden ser mujeres si quieren 

sobrevivir; “…se les prohíbe convertirse en sujetos conocedores científicos (masculinos) y, al 

mismo tiempo, no se admite que sean lo que son ante todo: mujeres” (p. 124); para esta autora una 

epistemología feminista debe basarse en las prácticas del movimiento de la mujer. Se deben 

considerar problemas que competen biológica y medicamente a las mujeres (menstruación, aborto) 

y aquellos cuidados que les interesan a las mujeres, referidos a su cuerpo y salud; el movimiento de 

la mujer funde “el conocimiento subjetivo y el objetivo de tal modo que crea un nuevo saber” (p. 

125).  La producción de la ciencia en el marco de los movimientos de la mujer, debe oponerse a la 

división y asignación a distintas clases de personas de actividades, cognitivas, manuales y de 



9 
 

cuidado asistencial, su proyecto debe centrarse en generar los saberes que necesitan las mujeres para 

comprender y manejar sus propios cuerpos: “el sujeto y el objeto de investigación son uno sólo” (p. 

126). 

El punto de vista epistemológico feminista, desde la postura de Harding es una perspectiva social 

comprometida, que logra captar los lugares de subordinación concretos relacionales de las mujeres 

en la vida social, que no se evidencian en las investigaciones basadas en las actividades 

características de los hombres. Citando a Hartsock (1970), la autora plantea que la visión que tienen 

las mujeres “merece que se luche por ella y representa un logro que requiere tanto una ciencia que 

pueda mirar bajo la superficie de las relaciones sociales en las que se ven obligadas a participar, 

como una educación que sólo puede surgir de la lucha para cambiar esas relaciones” (p. 130). Así, 

la perspectiva del punto de vista feminista, se convierte en un compromiso social, político e 

intelectual; en un acto moral de acercarse y comprender el mundo desde la mirada de las y los 

subordinados socialmente hablando.  

Identificación del enfoque teórico ( máximo 500 palabras)  

Vida Buena: El ser humano aspira al bienestar y a la felicidad. Desde la antigüedad hay 

preocupación por saber qué es una vida buena o de calidad y de qué depende; sin embargo, no hay 

respuestas concluyentes (Gómez, Villegas, Barrera y Cruz, 2007); para iniciar, se puede decir que 

en la Ética Nicomaquea, Aristóteles (2005) argumenta una concepción de la vida buena objetivista y 

naturalista. Para el autor, tener una vida buena dependerá de la particularidad de las personas, en 

razón de su humanidad; anhelar una vida buena no se relaciona directamente con la voluntad, con 

los deseos y ansias ni por las inclinaciones de los sujetos, ya que estos operan de una manera 

diferente en cada persona y no dependen, en principio, de cuáles sean las fuentes de sus creencias y 

de sus experiencias.  Menciona Bravo (2009), que las éticas de la vida buena, se centran en el bien 

supremo; también llamadas eudaimonologías se las puede identificar con los planteamientos 

socrático-platónicos y los ya mencionados aristotélicos.  De esta última señala el autor, se ha 

considerado que se centra por un lado, en el bien colectivo, en el pluralismo inter-subjetivo (p. 240), 

pero por otro, al considerar por ejemplo la amistad como la más social de las virtudes, se dirige al 

bienestar del individuo.  

 

El pensamiento Aristotélico permite poner en el terreno de la discusión situaciones éticas y políticas 

relacionadas con la felicidad, las virtudes, los sentimientos morales, el carácter, entre otros 

(González, 2007); para esta autora, estos son los intereses centrales que persigue la filósofa 

Nussbaum, para quien es necesario realizar una lectura contemporánea de Aristóteles,  examinando 

la actividad política centrada en el bien, pero “buscando en ella aquellas virtudes no-relativas, y por 

tanto universales, a las que todas las comunidades tienden o deberían tender para alcanzar unas 

sociedades más humanas, independientemente de su historia y tradición” (p. 93) lo que posibilita 

unas sociedades y relaciones  más justas y equitativas.  Nussbaum (1995), invita a dirigir una 

mirada hacia los valores y a preguntarnos por la cercanía de la formación institucionalizada con los 

valores y la ética como eje articulador de formación.  En principio, es importante identificar con 

claridad el lugar que los sujetos ocupan en el mundo y establecer las posibilidades de elección y 

deliberación que se presentan diariamente. Refiere la autora que  “… probablemente, el estilo en 

que se refieren los asuntos relativos a la elección humana no es neutral, sino que expresa ya una 



10 
 

idea de qué es el conocimiento y cómo lo alcanza el alma”. Cita Nussbaum, que Píndaro considera 

que “la excelencia de la persona buena es como la planta joven: crece en un mundo débil y 

quebradiza, en necesidad constante de alimento exterior” (p. 27); entonces, no es suficiente tener en 

nuestro interior los parámetros de lo que constituye una forma de vida buena y unas acciones 

marcadas por la excelencia, es indispensable que los seres humanos cuenten además, con unos 

entornos, sociales, políticos y por qué no religiosos que permitan reestructurar y fortalecer poco a 

poco, aquellos elementos intrínsecos necesarios para afrontar cuando así lo requiera cualquier 

situación que se presente. Esto nos llevaría a pensar de la mano con la autora que “…cuanto más 

rico sea nuestro universo valorativo, más difícil resultará lograr la armonía en su interior. Cuanto 

más receptivos seamos a la presencia del valor o de la divinidad en el mundo, más probablemente 

brotará el conflicto dentro de nosotros” (p. 120) . 

 

Deliberar, planear, asumir una postura y una decisión permiten que los seres humanos lleven una 

vida activa, que actúen desde la autosuficiencia, enmarcados en el bien, esto alejará de la 

incertidumbre y evitará que se dejen las cosas al azar,  lejos de la fortuna; en el marco de la 

propuesta de Nussbaum  la fortuna se refiriere a las situaciones que le  ocurren a una persona, en las 

cuales no tuvo una injerencia activa.  Sacar la fortuna de la explicación sobre las situaciones de la 

vida humana, es dejar a los hombres y mujeres total control sobre ella, es constituirse en agentes 

libres de la dependencia. Nussbaum, parte de la realidad planteada por Píndaro de que se está 

siempre eligiendo entre “bienes opuestos” que en algunas ocasiones es probable se tomen buenas 

decisiones, en otras sea necesario traicionar nuestras propias creencias y actuar mal y en otras  ni se 

interviene, ni se consiente, pero igual se modifica el curso de la existencia.  

 

La posibilidad de vivir una vida buena, puede estar limitada de acuerdo a Nussbaum (2000) por 

algunas privaciones que impidan la actividad, referidas a amigos,  familiares  o a medios que en su 

ausencia impedirán totalmente la actividad excelente.  “Una esclavitud que dure toda la vida, una 

enfermedad grave o crónica, la pobreza extrema, la muerte de todos los seres queridos, pueden 

imposibilitar el ejercicio de una o varias excelencias, incluso menciona Aristóteles que la fealdad 

extrema impide la posibilidad de formar amistades profundas”(p. 414); aquellos que se encuentran 

en una condición social desfavorecida,  cuentan con situaciones que dificultan sus posibilidades de 

adelantar actividades políticas que podrían mejorar las condiciones de vida de muchos. De esta 

manera es claro, cómo la vida de las personas se encuentra rodeada de un sinnúmero de vicisitudes 

que amenazan su devenir, y para que una vida se dé enmarcada en la excelencia necesita contar con 

recursos no solo internos sino externos, propicios para crear fugas, rupturas, resistencias que abren 

lugar a la apropiación de la vida. (pág.54-66) 

 

Resistencia: Menciona Giraldo (2008) que la resistencia es un interés y preocupación permanente 

en las investigaciones de Foucault  que aparece al final de su obra como estética de la existencia; de 

la mano del cuidado de sí, la estética de la existencia es una estilo de vida que abre al sujeto la 

posibilidad de resistir a las relaciones de poder que buscan dominarlo.  Revisando profundamente la 

cultura griega y grecolatina Foucault encuentra las técnicas de sí mismo como posibilidad de 

constitución de la subjetividad, nombrándolas como artes de la existencia.  Ahora bien, es 

importante precisar que el sujeto en Foucault  tiene dos acepciones, por un lado el sujeto sujetado a 

un poder externo y el sujeto como sujetación a la identidad propia (Dra. María Teresa Luna; 

comunicación personal, Diciembre 05 de 2014,). De acuerdo a Castro, la noción de subjetivación en 

Foucault (2004), posibilita distinguir las formas de sujeción o las tecnologías de poder (por ejemplo: 



11 
 

la disciplina y la sexualidad), de las formas de autoconstitución de uno mismo o tecnologías del yo 

(p. 440).  

 

Foucault reconoce la existencia de cuatro tipos de técnicas, las cuales representan una centralidad de 

la razón práctica. Se encuentran las técnicas relacionadas con la manipulación, producción y 

trasformación de objetos; las técnicas que utilizan símbolos, signos, sentidos; las técnicas  de poder 

que operan en la conducta de los individuos determinándola, sometiéndola objetivando al sujeto; 

por último las técnicas de sí, “…las cuales  permiten a los individuos efectuar, solos o con la ayuda 

de otros, algunas operaciones sobre su cuerpo y su alma, sus pensamientos, sus conductas y su 

modo de ser, así como transformarse, a fin alcanzar ciertos estado de felicidad, de fuerza…” (1999, 

p. 445). 

 

El sí mismo Foucault hace referencia a la singularidad, a la posibilidad de cambio, transformación, 

variación, una producción de subjetividad, una línea de fuga, unas formas otras de ser, formas estas 

que no responden a la noción universalista de sujeto (Castro, 2004). Lo anterior nos lleva 

necesariamente a preguntarnos acerca de la libertad y el poder o las relaciones de poder, como las 

nombra Foucault. Para Castro, Foucault considera que la libertad  es un lugar de disputa, un lugar 

en donde cada sujeto busca abandonar y desligarse de la identidad que le ha sido impuesta para 

llegar a ser lo que somos y advierte Castro, que no se puede desde la perspectiva de Foucault 

comprender la  libertad sin comprender el poder: 

 

…a la hora de hablar de libertad es preciso recordar que Foucault más que referirse a «el» poder, 

habla de «relaciones de poder» que se despliegan en un campo estratégico de interacciones. Ese 

contexto, no excluye la libertad, sino que la exige. De modo que ella no puede ser localizada en un 

afuera del poder. Hay que situarla necesariamente dentro del espacio de las relaciones de sujeción 

(p. 235).  

       

Desde los planteamientos de Foucault es importante precisar que lo que identificaría las relaciones 

de poder es reconocer que son operaciones que  se aplican a las acciones de los  individuos libres. 

Una relación en que una de las partes está completamente a disposición de la otra, es una relación 

en que no existe ningún espacio de resistencia (Castro, 2004, p. 356). Dicho de otra forma, no son 

relaciones inamovibles, estáticas, por el contrario, se constituyen cambiantes y peligrosas. Como lo 

afirma Foucault, donde hay poder hay resistencia.  Así, las resistencias que emergen en las 

relaciones ponen puntos límites al poder, lo contra atacan, generando esto una nueva forma de poder 

una reconfiguración del mismo; “(…) los puntos de resistencia tienen su tope en los mecanismos de 

sujeción, en el enfrentamiento se reinventan y bajo el lenguaje del poder escriben su diferencia” 

(Castro, 2004, p. 358). De esta forma, el cuidado de sí representa una estrategia para evitar la 

dominación; una estética de la existencia que busca en la dinámica, en el movimiento reconfigurar 

los juegos de poder. 

 

Menciona Castro (2004), que la estética de la existencia, puede entenderse como una ética que 

busca resistirse al sistema de relaciones configuradas entre saber, poder y subjetividad; de esa 

manera evita que dichas relaciones se configuren en dominación.  Así, en el marco de la resistencia 

es imperante la construcción de nuevas formas de relación, formas de vida otras que le permiten al 

individuo recrearse y gobernarse a sí mismo (pág. 64-67). 



12 
 

Diseño metodológico ( máximo 500 palabras) 

Para Martínez (2006), las investigaciones de tipo cualitativo son dialécticas, sistémicas y cada día 

cobran más fuerza en la producción de conocimiento social. Sin embargo, González Rey (2007) 

considera que cada día resulta más difícil definir lo que significa y contiene la investigación 

cualitativa, esto por el surgimiento de múltiples y variadas tendencias para estudiar el mundo social. 

Más que hablar de metodologías, el autor prefiere hablar de una “epistemología cualitativa en la que 

prevalece el carácter constructivo-interpretativo del conocimiento, lo que implica comprender el 

conocimiento como una producción y no como la aprehensión lineal de una realidad que se nos 

devela” (p. 3).  

 

Se entiende entonces, que en un proceso de investigación cualitativo, quien investiga se centra en 

las experiencias de las y los participantes y en las formas cómo éstos las definen y significan, todo 

en el marco de las interacciones y construcciones socioculturales (Hernández; Fernández y Batista, 

2006). 

Así, la presente investigación se inscribe en los marcos comprensivos de la investigación 

cualitativa, ya que acercarse a las diversas experiencias de las mujeres relacionadas con la violencia 

doméstica, a sus resistencias  y aspiraciones a una vida buena se hizo a través de la construcción de 

datos, cuya base es el lenguaje, que a decir de Luna (2006), es lenguaje natural, no formalizado… el 

lenguaje se convierte así en objeto y mediación, dentro de la aspiración a dar cuenta 

comprensivamente de la experiencia de la vida humana  (p. 16). 

Interrogarse acerca de los eventos que en el contexto familiar vivencian las mujeres jóvenes y cómo 

en su cotidianidad se identifican esbozos de lo que podría considerarse vida buena, es pertinente 

hacerlo a la luz de la fenomenología- hermenéutica,  ya que posibilita un abordaje más completo de 

la realidad social. Es así, considerando el carácter cualitativo del presente ejercicio investigativo, 

enmarcado en un enfoque biográfico-narrativo,  será la fenomenología – hermenéutica como 

referente epistemológico y metodológico el que guiará el hacer de la investigadora.  Para Ricoeur 

(1996), la hermenéutica y la fenomenología se admiten entre sí, en una dirección interpretativa, que  

entrecruza rutas del existir, el ser y el estar en el mundo, y que a través del lenguaje, permite la 

autointerpretación y la cointerpretación.  Los cruces que se construyen en la narración de la historia 

de una vida, en los recuerdos, en las invenciones de las experiencias vividas, le dan lugar a un 

personaje, con el cual, el narrador se identifica, se une, se solidariza, de esta manera es un sí mismo, 

que al narrarse se vuelve otro. La narración y los elementos de ficción que comporta, muestran la 

existencia de las personas de una manera creativa, resistente, subversiva, pero también interpretativa 

que les permite reconstruir el mundo en el que sucedieron los hechos y mostrar así otras formas de 

ser en el mundo,  en la cotidianidad.  

El mundo de la vida cotidiana es entonces el ámbito referido a las relaciones intersubjetivas que 

realizan los actores sociales; un pedazo de la realidad en que hombres y mujeres pueden intervenir, 

modificar, adecuar al mismo tiempo que actúan en ella, en estado de vigilia, aceptando  también, 

que este territorio así como le permite la acción también la limita  y en ocasiones constriñe la 

libertad.  Para Schuzt (2003), “(…) el mundo de la vida cotidiana es, por consiguiente la realidad 

fundamental y eminente del hombre. Por mundo de la vida cotidiana debe entenderse ese ámbito de 

la realidad que el adulto alerta y normal simplemente presupone en la actitud de sentido común” (p. 

25). 

En la realidad de la cotidianidad del mundo de la vida, se tiene siempre la certeza de la presencia de 

otros y “(…) de igual manera  incluye no solo la naturaleza experimentada por los sujetos, sino 



13 
 

también el mundo social y cultural en el cual se encuentran; el mundo de la vida no se crea a partir 

de los objetos y sucesos simplemente materiales que el sujeto hallo en su entorno” (p. 28).  Para 

Schutz, el “mundo de la vida” tiene una organización, unas lógicas que le pertenecen, y que 

simplemente son, en independencia de las y los actores, estos no entran en conflicto con un mundo 

que fue nombrado por otros que precedieron a los actores; pero esto no impide que quienes actúan 

en el “mundo de la vida” le puedan conocer, compartir y construir de manera coparticipativa.  Se 

entiende entonces que el mundo de la “vida cotidiana” es, la realidad del hombre. (pág.68-80) 

 

Principales hallazgos empíricos ( máximo 500 palabras) 

La muerte de una madre, el deseo de otra por continuar una vida sin ataduras, con la libertad que 

otorga el no tener responsabilidades de cuidado a pesar de que en un pasado no muy lejano, llevaron 

en su vientre un ser que nombran como “hija” o el deseo de otra que privilegia su aspiración a ser 

amada, a recomenzar una vida de pareja sin nexo alguno con su historia cercana; son los hechos que 

a decir de las mujeres inauguraron sus vidas. Deben ser cuidadas, educadas y protegidas por sus 

madres, ese es un mandato social muy cuestionado, pero cuando éstas ya sea por muerte, por 

abandono o porque cuidarlas implica unas renuncias que no están dispuestas a asumir, aparecen en 

la escena abuelas, hermanas, padres, padrastros, tías, madrastras, quienes al no contar con los 

recursos afectivos para acompañarlas y al considerar que el cuidado de las menores no es su 

responsabilidad directa las envían a internados para que sea allí, en el plano institucional donde sean 

cuidadas, vigiladas, controladas.  

Avanza el siglo XXI, y la experiencia de ser mujer en el plano social y familiar es muy cercana a la 

de siglos anteriores, se requiere un “otro” masculino que respalde, ya que sin éste seremos 

consideradas personas de segunda categoría; vulnerables, expuestas, por momentos a la deriva, con 

escasas posibilidades de acercarnos a una vida autosuficiente, quedando muy por el contrario a decir 

de Nussbaum con vidas regidas por la fortuna.  

De otro lado, a lo largo de las conversaciones aparecen cosas que tanto Roxy como las otras jóvenes 

mujeres consideraban innarrables, pero al ir reconstruyendo con palabras su vida, se van 

reconociendo como protagonistas de esa historia lo que les permite sin proponérselo comprender su 

existencia. Al respecto Arendt (2005a) refiere que estamos inmersos en una historia que no cuenta 

con un autor, dado que no es una historia que esté hecha.  El héroe de la misma se hace visible, se 

convierte en alguien cuando a través de la acción o del discurso cobra existencia, cuando los 

eventos ya han cesado, “sólo podemos saber quién es o era alguien conociendo la historia de la que 

es su héroe, su biografía, en otras palabras” (p. 214) 

Para algunas llegar al hogar o al internado, se convierte en otro recorrido desafortunado que las hace 

sentir como en una cárcel. Sus vidas transcurren en espacios institucionalizados, en donde la vida en 

familia se reserva para unas escasas horas los fines de semana, siendo la casa otro escenario donde 

las controlan y constriñen, aumentando esto su sensación de soledad; al decir de Arentdt (2005a), la 

soledad representa la ausencia de una identidad construida en las relaciones con otros, es un sentido 

de no pertenencia y de desarraigo del mundo. 

Se puede nombrar fácilmente la palabra familia, pero la misma implica unos elementos relacionales 

que se deben cumplir y al parecer la consanguineidad en el subsistema familiar de Aventura es muy 

importante. Es decir, solo quienes comparten los vínculos de sangre legitimados a nivel social, 

tienen derechos, son protegido, defendidos y amados; para el caso de la menor, su nacimiento al 

estar signado por la no legitimidad, en el marco de lo incorrecto, lo inmoral, la hace a ella 

merecedora del desprecio, desatención y descuido que hasta la fecha la han acompañado en ese 



14 
 

espacio, la hacen vulnerable.  

Emergen en la conversación con las jóvenes mujeres, diversos elementos que permiten identificar 

las formas como ellas significan su situación actual con relación a su familia y del por qué están en 

el hogar; en sus narraciones aparecen tímidamente frases que enuncian y anuncian una 

descolocación, un sentir de no pertenencia, un desarraigo que las acompaña. Así, el desarraigo 

puede ser interpretado como la falta de interés o lazos con el entorno en que se vive; se constituye 

en una perdida impuesta de los vínculos trascendentales con el territorio, la cultura, la comunidad, 

los orígenes a los que se ha pertenecido; implica una afectación identitaria que limita y en ocasiones 

impide la construcción y significación de nuevas interacciones (Gaviria, 2012).  

La demanda no es por la casa o por tener un cuarto dotado de diversos objetos; es por no contar con 

una intimidad protegida, con un espacio vital. Así, en la intimidad aparece la posibilidad de 

encontrarnos con nosotros mismos, de tomar distancias del mundo exterior y de acercarnos a 

aquello que somos, que hemos construido, que nos subjetiva y permite posteriormente volver a 

aparecer.   La intimidad para Luna (2006) no solamente es una experiencia importante en la 

configuración de la subjetividad, sino también, tiene estrecha relación con el modo en que los 

sujetos experiencian lo público (p. 15).  Es inevitable en el marco de la conversación abordar el 

tema de la violencia, en muchas oportunidades no fue necesario preguntar por ella, ya que ha estado 

presente a lo largo de sus vidas y emerge como centro de sus acontecimientos vitales de múltiples 

formas, con diversos agentes y generadores.  Pero cada una de estas mujeres tiene de acuerdo a su 

historia una forma diferente de significarla, de narrarla y de vincularse con quienes han estado en 

aquellas situaciones que ellas refieren como violentas. Para Aranguren hablar de los hechos 

violentos y del sufrimiento vivido se facilita cuando se identifica la disposición del otro a escuchar 

y entender (2008); se cuenta lo vivido cuando los marcos de referencia se leen como cercanos, 

cuando y a pesar de la escasa privacidad con la que se contaba en el momento de las conversaciones 

sienten que quieren contar su historia, con todos los matices y tonalidades que requiere, cuando 

encuentran que quien las escucha, no se asombra, no se asusta, no juzga, simplemente acompaña y 

escucha con un interés autentico lo que tienen para compartir. Alguien podría considerar ¿para qué 

preguntar? ¿Para qué revivir esas historias dolorosas? ¿Qué hacer con el dolor que se despierta? 

frente a esto,  Aranguren (2008) citando a Pollak (2006) menciona que en el encuentro entre quien 

quiere contar su historia y quien escucha se construye una relación que define, demarca y establece 

aquello que es decible. Es así, como estas mujeres, ante la posibilidad de narrar su vida, 

reconstruyen sus propias comprensiones de la misma, al revivir los eventos se encuentran con otros 

elementos de pronto olvidados, pero sobre todo a través de la dinámica conversacional logran 

identificarse como protagonista y hasta heroínas de su propia historia.   

En nuestras mujeres no son solo acciones sueltas, no solo son reacciones emocionales, se 

configuran en estrategias elaboradas, creativas, que les permiten sobre llevar cada una de las 

situaciones de su cotidianidad, les permiten resistir a todas aquellas situaciones que las han 

desterrado de sus lugares de origen. Les permiten en últimas contrarrestar el abandono, el 

desarraigo, les permiten retornar al mundo, aparecer, en definitiva, arraigarse; para algunas y 

algunos observadores expertos en problemáticas infantojuveniles estas acciones podrían entenderse 

como  un trastorno afectivo, que implicaría dificultades de adaptación, trastornos de personalidad, 

ansiedad, entre otras condiciones  que valdría la pena trabajar desde psicoterapia, independiente del 

enfoque que se maneje para ésta; sin embargo, en este ejercicio investigativo, se ha considerado que 

verlas desde allí sería limitar el verdadero potencial que traen consigo, son agencias, resistencias, 

creaciones que han construido precisamente por la gran capacidad que poseen cada una de estas 

mujeres para comprender su entorno.  



15 
 

Luego de escuchar las conversaciones fue posible identificar qué entienden las mujeres por vida 

buena. Como era de esperarse, la vida buena para cada una es diferente, implica obtener ingresos 

económicos, estabilidad laboral, formación profesional, familia, hijos, felicidad. Para otras, requiere 

cambios más profundos; la vida buena demanda otorgar un perdón y autoperdonarse, requiere 

olvidos, reparaciones, restituciones, reconciliaciones que mientras no sea viable gestionar y avanzar 

en ello, es posible que continúen atadas a un pasado que les permite existir, pero  no vivir. 

Nussbaum (2010) refiriéndose a Gandhi, menciona que para lograr la libertad y la igualdad, los 

seres humanos deben librar varias batallas; la primera de ellas es interna, intima, ya que allí los 

seres humanos nos enfrentamos a nuestros miedos y a nuestros defectos. (90-151) 

 

Otras observaciones  

 

  



16 
 

CONTENIDO 

 

1. INTRODUCCIÓN AL PROBLEMA Y A LAS PREGUNTAS DE 

INVESTIGACIÓN .......................................................................................................... 22 

2. OBJETIVOS ............................................................................................................ 34 

2.1 General .................................................................................................................. 34 

2.2 Específicos ............................................................................................................. 34 

3. RECORRIDOS TEÓRICOS ................................................................................... 35 

3.1 Los antecedentes ............................................................................................... 35 

3.1.1 Violencia Genérica .................................................................................... 35 

3.1.2 Relaciones de Pareja ................................................................................. 40 

3.1.3 Bienestar subjetivo, Satisfacción y habilidades para la vida..................... 48 

3.2 Resistirse… ¿por una vida buena? Recorridos teóricos ................................... 56 

3.2.1 Movimientos Feministas y Teorías de Género ......................................... 56 

3.2.2 Epistemologías Feministas ........................................................................ 62 

3.2.4 Localizando el Conocimiento ................................................................... 66 

3.2.5 Vida Buena ................................................................................................ 68 

3.2.6 ¿Habitar  el mundo? o ¿Estar en el mundo?: Caminos de resistencia ....... 79 

4. EL MÉTODO .......................................................................................................... 83 

4.1 La Investigación Cualitativa ............................................................................. 83 

4.2 El Mundo de la Vida: una aproximación fenomenológica – hermenéutica. .... 84 

4.3 La metodología biográfico- narrativa: estrategia para oír la voz de las mujeres

 89 

4.4 Construcción de los datos ................................................................................. 92 

4.5 Los Hogares ...................................................................................................... 96 

4.6 Las mujeres ....................................................................................................... 97 

4.6.1 Aventura .................................................................................................... 97 

4.6.2 Bélgica....................................................................................................... 98 

4.6.3 Eimy .......................................................................................................... 98 

4.6.4 Mona Lissa ................................................................................................ 99 

4.6.5 Roxy .......................................................................................................... 99 



17 
 

4.6.6 Shaira......................................................................................................... 99 

4.6.7 Morenaza ................................................................................................. 100 

4.6.8 Violeta ..................................................................................................... 101 

4.6.9 Linda Nataly ............................................................................................ 101 

4.7 Disposiciones Éticas ....................................................................................... 102 

5. HALLAZGOS ....................................................................................................... 104 

5.1 Los inicios… Sus inicios ................................................................................ 106 

5.2 Pérdida de mundo ........................................................................................... 110 

5.2.1 El Desarraigo como acontecimiento ....................................................... 110 

5.2.2 El antes de un cuerpo… su cuerpo................................................................ 120 

5.2.3 La violencia física como acontecimiento...................................................... 122 

5.2.3 La violencia sexual como acontecimiento … Mensajes para otros… 

¿desde y en sus cuerpos? ....................................................................................... 130 

6. POSIBILIDADES OTRAS PARA APARECER EN EL MUNDO… CAMINOS 

PARA RESISTIR .......................................................................................................... 146 

6.1 Seguir viviendo… el arraigo… ...................................................................... 146 

6.1.1 Los amores personales y la responsabilidad …estrategias para  arraigarse 

al mundo ................................................................................................................ 148 

6.1.2 Transgresión… rutas de un devenir, de aparecer en el mundo… de ser ...... 156 

6.1.3 Del dolor emocional al dolor físico… .......................................................... 163 

7. LAS COMPRENSIONES DE VIDA BUENA ..................................................... 169 

7.1 La vida buena como florecimiento… cultivo de las emociones y de la 

humanidad ................................................................................................................. 172 

7.2 La vida buena como acceso a bienes … tener derechos …. Estudiar ............ 177 

7.3 La vida buena como acceso a bienes … tener derechos …. La familia ......... 180 

8. CONSIDERACIONES FINALES O… ¿APERTURAS? ........................................ 184 

REFERENCIAS ............................................................................................................ 197 

 

  



18 
 

LISTA DE TABLAS 

 

Tabla 1. Resultados en horas de entrevistas .................................................................. 102 

  



19 
 

LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1. Resistencias y Aspiraciones a una vida buena ............................................... 105 

Figura 2. Acontecimientos fundantes del desarraigo .................................................... 111 

Figura 3. Memorias de un cuerpo ................................................................................. 123 

Figura 4. Arraigo en el mundo ...................................................................................... 148 

Figura 5. Comprensiones de Vida Buena ...................................................................... 171 

 

 

 

  



20 
 

 

 

A ti, que te eriges como espejo  

reflejando mi completa imperfección, y 

al mismo tiempo, 

 me muestras un horizonte que deseo alcanzar 

solo para estar cerca de ti mi …Nicolás  

 

 

Gracias por caminar a mi lado y por batallar  

conmigo cuando el dolor nos cobijaba  (Víctor);  

Gracias por la escucha, el llanto y el amor (Víctor, Nicolás); 

Gracias por dar ánimo y asustar por momentos.  

Gracias, porque cuando el juego lo permitía  

inventamos un desenlace (Beatriz, Viviana, Pilar, Olga); 

Gracias por ser la  mamá cuando yo no podía (Luz Angela); 

Gracias por ser el papá y alejar la soledad siempre (Víctor);   

Gracias porque en el humo se esfumaban  

los miedos y aparecían las certezas (Lilia); 

Gracias por creer que era posible  

cuando yo me sentía derrotada(Joana, Nancy). 

Gracias, porque en los silencios  

aprendí del amor más honesto(mamá, papá); 

Gracias por la confianza y el apoyo(Dr. Jorge, Juanita, Maribel) 

A ustedes, hombres y mujeres que  

acompañaron este camino  

Gracias… gracias… gracias… 

 

  

Aventura, Bélgica, Linda Nataly, Eimy,  

Mona Lissa, Roxy; Shaira, Morenaza y Violeta:  

por ustedes…, para ustedes… y desde ustedes.  

Solo el silencio logra expresar lo que significan en mi vida. 

  

 

A la Universidad Antonio Nariño, gracias infinitas,  

sin  el apoyo recibido no hubiese sido posible. 

 

 

Gracias a todas las personas del CINDE, fue una gran experiencia. Profesora  

María Teresa, muchas gracias por su compañía en este proceso. Profe  Sara Víctoria 

y profe Jaime Carmona, si existen ángeles deben ser como ustedes. 

 

 



21 
 

  



22 
 

 

1. INTRODUCCIÓN AL PROBLEMA Y A LAS PREGUNTAS DE 

INVESTIGACIÓN 

 

En las sociedades tradicionales, se le asigna a los hombres una posición superior 

con respecto a las mujeres, dando lugar a desigualdades persistentes en escenarios 

familiares, laborales, académicos, entre otros, en los que por el hecho de ser mujer, se 

deben enfrentar a diversos tipos de violencias, no contando con medidas claras de 

protección y oportunidades para salir de estas situaciones. A través de los diversos 

procesos históricos y con la aparición del concepto género, introducido en la 

construcción de la teoría feminista como una categoría académica,  se puntualizó en la 

diferenciación entre los sexos bajo la aparente neutralidad del lenguaje y se visibilizó el 

carácter de construcción socio cultural de esa diferencia (Tubert, 2003). 

 

La  Convención sobre la Eliminación de todas las formas de Discriminación 

contra la Mujer –CEDAW-, la Convención Interamericana de Perú, la Plataforma de 

Acción de Beijín, entre otras, tienen como propósito disminuir la brecha de 

desigualdades entre hombres y mujeres, resignificando la diferencia entre ellos, y 

trabajando en pro de unas mejores condiciones de vida para la mujer. 

 

Sonia Ruiz, de la Liga Internacional de Mujeres por la Paz y la Libertad –

LIMPAL- (2011), realizó una revisión sobre el actuar del Estado frente a la situación de 

las mujeres en el caso de  Colombia y encontró que en las reformas constitucionales de   

1936 y 1945, y con el Plan General de Desarrollo Económico y Social, se fue gestando 

un plan de desarrollo colombiano en el que cada vez era más clara la necesidad de hacer 

una inclusión de hombres y mujeres. Con estas políticas y la influencia de los 

movimientos feministas nacionales e internacionales, se fue dando un lugar de 

visibilidad a la mujer, sobre todo en la conquista de espacios sociales que estaban 

destinados principalmente para los hombres, aunque en algunos planteos de las políticas 

se seguía mostrando el papel tradicional doméstico y familiar que debía cumplir la 

mujer en esferas privadas.  



23 
 

     Menciona Ruíz (2011), que para las décadas de los 70 y los 80 del siglo XXI,  

las políticas diseñadas ya tenían un marcado énfasis diferencial frente a las 

contribuciones de hombres y mujeres para el desarrollo, vistas todas desde una 

perspectiva de género.        Así, la autora identifica dos enfoques que ubican a la mujer 

en los programas de los Estados. El primero es el denominado Mujer en el Desarrollo 

(MED), que predominó en la década del 70; en este, se plantea la necesidad de equiparar 

los derechos de mujeres y hombres, centrándose en las desigualdades presentes entre 

unos y otras, que limitan el actuar de las mujeres en escenarios económicos, políticos y 

sociales. En los 80 surge el enfoque de Género en el Desarrollo (GED), allí defienden 

que las diferencias biológicas no se constituyen en argumentos para basar la exclusión y 

la discriminación de la que son objeto las mujeres. Ya en la década de los 90, refiere 

Ruiz (2011) se implementan las Políticas Públicas de Equidad y Género en Colombia. 

Diversos movimientos de mujeres, fueron en esta época convocadas para el proceso pre-

constituyente y en la Constituyente.  

 

A partir de la reforma constitucional de 1991, y con las nuevas formas de 

vincular a la mujer en diferentes escenarios de la vida social, política y económica de 

Colombia, entra al debate la educación como una posibilidad de poner en evidencia las 

desigualdades presentes no sólo a razón del sexo, sino abarcando las diferentes formas 

de expresión multiculturales y multiétnicas (Domínguez, 2005).  De igual manera, en el 

gobierno del Presidente Cesar Gaviria, se reconoce a las mujeres como actoras sociales 

y con gran potencial para generar cambios, en su gobierno se buscó fortalecer la 

capacidad científica del país y en 1994 surge la Ley General de Educación con una 

mirada a largo plazo dirigida a su transformación permanente. En 1990 gracias a la 

presión del movimiento social de mujeres en Colombia, se creó la Consejería 

Presidencial para la Juventud, la Mujer y la Familia, la cual contaba entre otras metas 

con la de eliminar todas las formas de discriminación contra las mujeres. 

 

Con estos antecedentes, fue en el gobierno de Ernesto Samper Pizano donde se 

creó el primer Plan Decenal de Educación (1996 – 2005) y se incluyó explícitamente la 

perspectiva de género en la formulación de estos planes, reconociendo las formas 



24 
 

discriminatorias hacia la mujer en el sistema educativo, desarrollando diversas acciones 

para erradicarla. No obstante, con el gobierno de Andrés Pastrana se produjo  un cambio 

y la Dirección Nacional para la Equidad de las Mujeres creada en 1995, se transformo 

en 1999 por decreto en Consejería Presidencial para la Equidad de la Mujer (CPEM) 

organismo encargado de coordinar el proceso de concertación con Ministerios y demás 

entidades públicas para articular la dimensión de género en sus programas, proyectos y 

presupuestos (Vásquez y Melo, 2006).  

 

Posteriormente, dentro del Plan Nacional de Desarrollo "Hacia un Estado 

comunitario" durante el gobierno de Álvaro Uribe Vélez se adelantó la política "Mujeres 

constructoras de paz y desarrollo" con el propósito de impulsar la equidad de género e 

igualdad de oportunidades entre mujeres y hombres, ejecutada por medio de la CPEM. 

La política suponía la ejecución de una serie de estrategias  priorizadas en las siguientes 

áreas: 1. Empleo y desarrollo empresarial 2. Educación y cultura 3. Violencia contra las 

mujeres 4. Participación política, y  5. Fortalecimiento institucional. En cada área, la 

Consejería adelantó conjuntamente con diversas entidades públicas y privadas una serie 

de programas, proyectos o estrategias que se proponían contribuir a corregir los 

desequilibrios, en cuanto a las relaciones y oportunidades de desarrollo y focalizó las 

acciones hacia las mujeres de más bajos recursos, especialmente mujeres cabeza de 

familia; propició también la participación ampliada, directa y autónoma de las 

organizaciones de mujeres en diferentes espacios de consulta y de concertación 

enmarcando su accionar en la promoción y protección de los derechos humanos de las 

mujeres (Vásquez, Melo y Ospina, 2008).   

 

En el Plan Nacional de Desarrollo 2010-2014 denominado “Prosperidad para 

todos”, de Juan Manuel Santos, está consignado el compromiso de formular y ejecutar la 

Política Pública Nacional de Equidad de Género para las Mujeres. A través de la Alta 

Consejería Presidencial para la Equidad de la Mujer (ACPEM), se busca construir de 

manera participativa una política nacional integral de Equidad de Género para garantizar 

los derechos humanos integrales e interdependientes de las mujeres y la igualdad de 

género. Algunos de los objetivos actuales de la ACPEM, son el fortalecimiento de las 



25 
 

temáticas de mujer y género a nivel nacional y territorial, así como trabajar por 

garantizar los Derechos Humanos Integrales de las mujeres y la igualdad de género; para 

ello el trabajo se concentra en temáticas como la prevención de violencia contra las 

mujeres, la participación de la Mujer en el mercado laboral, la participación política de 

las mujeres, la salud sexual y reproductiva, el fortalecimiento institucional y la 

Investigación.  

 

Si bien es cierto, es posible reconocer las diferentes acciones que se adelantan 

para mejorar las condiciones de las mujeres en Colombia, es en el tema de la violencia 

contra las mujeres o las violencias basadas en el género en el que los logros son escasos 

y por el contrario se requieren mayores discusiones y acciones contundentes.  

 

Para Beltrán (2009) la palabra violencia en Latinoamérica está cargada de 

historia, de múltiples significaciones y se la considera frecuentemente como una de las 

principales problemáticas de varios países, circulando de diversas formas en los 

imaginarios sociales de los sujetos, dependiendo esto, de lo que se entienda por 

“violencia”.  Al respecto, Garriga y Noel (2010), mencionan que el término “violencia” 

a lo largo de los años y desde diversas disciplinas y contextos sociales, ha sido objeto de 

intensos intentos explicativos y comprensivos, haciendo esto, que su presencia sea cada 

vez más fuerte en la vida cotidiana y colectiva de los seres humanos. Estos autores 

señalan que se habla de diversas violencias (política, social, delictiva, deportiva, laboral, 

familiar, de género, racial o étnica, escolar, entre otras),  lo cual, consideran hace que el 

término “violencia” se convierta en un amplio terreno, con designaciones diversas, de 

difícil comprensión y muchos ocultamientos. Sin embargo, hacen un llamado a no 

desistir en el intento de pensar en ella, sino a intentar pensar más y mejor; y, si no 

podemos encontrar un único concepto de “violencia” que satisfaga todas nuestras 

necesidades analíticas, siempre podemos considerar utilizar una pluralidad de ellos que 

nos permita, alternativamente, hacer trabajos conceptuales diversos (Brubaker y Cooper 

2001citados por Garriga y Noel, 2010, p. 100). 

 



26 
 

Así, las organizaciones de mujeres feministas centran su mirada en la violencia 

dirigida a las mujeres, se identifica históricamente que la segunda ola del feminismo 

centró parte de su accionar en mostrar las violencias ejercidas sobre estas en el 

matrimonio y en la familia en general, así como otros contextos donde las relaciones 

eran más de tipo social (Femenías, 2008). 

 

Para Femenías y Soza (2009), la violencia contra las mujeres es de entrada una 

pandemia que se expande y afecta a todas las regiones del mundo:  

 

(…) al menos una de cada tres mujeres ha sido golpeada, obligada a mantener 

relaciones sexuales indeseadas o sometida a algún otro tipo de abuso en su 

vida. Cada año, millones de mujeres sufren violaciones a manos de sus parejas, 

de familiares directos, amigos, desconocidos, empleadores, compañeros de 

trabajo, soldados o miembros de algún otro grupo armado. El setenta por ciento 

de las mujeres asesinadas muere a manos de su compañero sentimental y 

cuando de guerras se trata, según el Secretariado General de las Naciones 

Unidas, las mujeres y los niños representan casi el 80 por ciento de las bajas...” 

(p. 58). 

 

Para Aponte y Femenías (2008), utilizar la denominación “violencia contra las 

mujeres” posibilita comprender que ésta ocurre en espacios públicos, privados, 

domésticos, que se dirige a mujeres y a niñas, que puede ser sistemática o causal, que 

dado el miedo y la inseguridad que genera coarta a las mujeres la posibilidad de 

moverse en el mundo desde un marco de igualdad y libertad. Señalan las autoras como 

desde  

 

las organizaciones de DDHH, las y los cientistas políticos (as), las y los 

psicólogos    (as), las y los trabajadores (as) sociales y los y las abogados (as) 

reconocen que a nivel mundial, histórica y sistemáticamente, tanto en tiempos 

de paz como de guerra, atravesando clases sociales y culturales, los derechos de 

las mujeres han sido desconocidos, ignorados o transgredidos. Esta situación 



27 
 

constante y sostenida incluye el maltrato físico explicito (violaciones, golpes, 

incluso la muerte), verbal explicito (insultos, gritos), psicológico 

(amedrentamiento, desconfirmación, descalificación, minusvaloración) y, en 

general, inequidad, discriminación y segregación. Incluso un balance 

apresurado muestra niveles generales de maltrato, crueldad y penalización 

social de las mujeres que no reconocen fronteras, culturas, posiciones 

económicas o identitarias y que, además se pueden registrar históricamente 

desde tiempos remotos (p.13). 

 

Preocupa desde diversos estamentos de la sociedad el aumento y diversificación 

de los actos violentos dirigidos a las mujeres, pues ya no es suficiente explicar dicha 

violencia como el resultado de la experiencia de situaciones tales como la pobreza, la 

clase social, la enfermedad mental, la etnia, la filiación política, la preferencia sexual, el 

alcohol o la religión (Femenías y Soza; 2009).  Varias feministas, en un intento 

comprensivo y explicativo sobre el fenómeno de la violencia contra las mujeres han 

utilizado la categoría “feminicidio”; explica Lagarde que el concepto, fue sintetizado por 

Diana Russell y Jill Radford (2008); sin embargo, es Marcela Lagarde  quien en busca 

de una diferenciación con el vocablo “femicidio”  (femicide en inglés) que en español 

significa homicidio de mujeres, plantea “feminicidio” como  

 

el conjunto de violaciones a los derechos humanos de las mujeres que 

contienen los crímenes y las desapariciones de mujeres y que, estos fuesen 

identificados como crímenes de lesa humanidad. El feminicidio es el genocidio 

contra mujeres y sucede cuando las condiciones históricas generan prácticas 

sociales que permiten atentados violentos contra la integridad, la salud, las 

libertades y la vida de niñas y mujeres” (2008, p. 216). 

 

Destaca Lagarde (2009), que las acciones inconclusas, la negligencia o el 

desinterés de las autoridades encargadas de proteger la integridad de las mujeres, operan 

como cómplices tácitos o explícitos en estas violencias, desprotegiendo a las mujeres 

dejándolas expuestas en los diversos escenarios por los que transitan a la desigualdad 



28 
 

estructural, a la dominación masculina, a la muerte; muertes y violencias producidas por 

la opresión de género, entendiéndose así, que son muertes y violencia evitables. No 

todas las mujeres que han experimentado violencia feminicida han muerto, muchas de 

ellas se configuran en sobrevivientes de feminicidio.  En la misma línea, pero ampliando 

aún más el concepto al incluir bajo tal terminología no sólo la muerte dolosa sino otros 

actos de violencia previa.  Monárrez (2004) define el feminicidio como toda una 

progresión de actos violentos que incluyen el maltrato emocional, psicológico, los 

golpes, los insultos, la tortura, la violación, la prostitución, el acoso sexual, el abuso 

infantil, el infanticidio de niñas, las mutilaciones genitales, la violencia doméstica y toda 

política que derive en la muerte de las mujeres, tolerada por el Estado. 

 

Por su parte Segato (2011),  considera importante tipificar aquellas violencias 

que surgen de las relaciones interpersonales de aquellas que no.  Lo anterior es 

planteado por la autora en el 2011 en el marco del II Encuentro Mesoamericano de 

Estudios de Género y Feminismos  realizado en Guatemala. En su ponencia, Segato, 

menciona que en el juicio adelantado por la Corte Interamericana de Derechos Humanos 

frente a los asesinatos de mujeres en el campo algodonero de ciudad Juárez, en primer 

fallo se mencionó que en efecto se trató de un caso de homicidio de mujeres por razones 

de género, identificándose la responsabilidad del estado en los mismos, sin embargo la 

corte no reconoció que se tratara de un caso de “feminicido”, argumentando que en el 

escenario académico y en el plano activista se le dan variadas definiciones a este 

concepto, lo que impedía a la corte adherirse a alguna de ellas.  Se queja Segato de las 

consecuencias que trae consigo la ausencia de claridad en la utilización del concepto. Y 

continúa:  

 

Un tema se perfila como motivo para un debate tímido, pero ya en curso, en las 

filas de los feminismos: ¿debemos englobar dentro de esta categoría a todos los 

asesinatos de mujeres, sean domésticos, sean a manos de asesinos seriales, sean 

lo que he llamado “públicos”, o debemos seleccionar específicamente los 

“públicos” para que la categoría sea eficiente? Por supuesto que sería posible 

sostener que todos y cada uno de los crímenes de género tienen una dimensión 



29 
 

de impersonalidad y antagonismo genérico emanada de la estructura de poder 

jerárquica y patriarcal. Esta estructura, a la que denominamos “relaciones de 

género”, es, por sí misma, violentogénica y potencialmente genocida por el 

hecho de que la posición masculina sólo puede ser alcanzada –adquirida, en 

cuanto estatus– y reproducirse como tal ejerciendo una o más dimensiones de 

un paquete de potencias, es decir, de formas de dominio entrelazadas: sexual, 

bélica, intelectual, política, económica y moral. Esto hace que la masculinidad 

como atributo deba ser comprobada y reafirmada cíclicamente y que, para 

garantizar este fin, cuando el imperativo de reconfirmación de la posición de 

dominio se encuentre amenazado por una conducta que pueda perjudicarlo, se 

suspenda la emocionalidad individual y el afecto particular que pueda existir en 

una relación yo-tú personal entre un hombre y una mujer que mantengan un 

vínculo “amoroso”. El recurso a la agresión, por lo tanto, aun en el ambiente 

doméstico, implica la suspensión de cualquier otra dimensión personal del 

vínculo para dar lugar a un afloramiento de la estructura genérica e impersonal 

del género y su mandato de dominación (Segato, 2011, p. 4). 

 

Propone por tanto la autora, que para no perderse en las múltiples definiciones y  

cruces que el concepto presenta en los escenarios académicos y de acción política, que 

la categoría feminicidio se refiera a todos los crímenes que victiman a las mujeres, tanto 

en el contexto de las relaciones de género de tipo interpersonal como  de tipo 

impersonal; y para aquellos crímenes sistemáticos que no se pueden personalizar ni 

establecer con claridad qué los moviliza, más allá que la intención de eliminación de 

mujeres y hombres feminizados  introducir la partícula “geno”, es decir, se dirigen con 

su letalidad, a la mujer como genus, como género, son genofeminicidios. 

 

Para Segato (2003),  en algunos momentos, las violencias se dirigen hacia las 

mujeres como una forma de venganza, un acto disciplinador, a través del cual se les 

castiga por revelarse y no continuar en un lugar de subordinación; lo anterior es 

argumentado tomando como referencia su trabajo de campo, en el cual  pudo identificar 

que a través de la violación al cuerpo de las mujeres, el violador desafía el poder de otro 



30 
 

hombre, confirmando su fuerza y virilidad.  Femenías y Soza (2009), de la mano con la 

propuesta de Segato, se apoyan en la idea de que los cuerpos de las mujeres se 

convierten en cuerpos ejemplificadores, cuerpos que son disciplinados violentamente, a 

través de los cuales se espera mandar un mensaje público, pero a  la vez encubierto; un 

mensaje dictado por las crisis que se han desprendido de la globalización, de los 

cambios en el mercado laboral y de la  modificación tradicional de los roles de género; 

así, las mujeres han incursionado con éxito en terrenos culturales, sociales  y laborales 

que estaban inicialmente asignados a los hombres, lo cual ha generado, en estos un 

descolocamiento, que deja en entredicho su masculinidad quedando como recurso 

ejercer violencia en aquellas mujeres vistas como “autónomas”. 

 

Es necesario interrogarse no solo frente a la violencia física, sino también es 

importante establecer que a la par de esta aparece la violencia psicológica o como o 

como prefiere llamarla Segato (2003) violencia moral; una violencia estructural, que 

apunta a mantener el orden presentado como natural, el lugar genérico de hombres y 

mujeres. Dicha violencia moral, se encubre en las relaciones sociales, familiares, 

académicas, laborales, constituyéndose en uno de los mecanismos más certeros de 

control social favoreciendo el mantenimiento y reproducción de las desigualdades.  

 

Si bien es cierto, la violencia física es evidente, siendo posible tomar medidas de 

orden legal contra quien agrede, en la violencia moral sus marcas son imperceptibles 

con la simple observación, sus efectos se evidencian en las lesiones que genera 

progresivamente en la autoestima, en la autoconfianza, autonomía de las mujeres, 

limitando su capacidad de acción. 

 

Para Velázquez (2006) cercana a lo propuesto por Segato, las violencias 

cotidianas a las que se enfrentan las mujeres afectan  la identidad que las constituye 

como sujetos, de acuerdo a la forma cómo signifiquen estas violencias se presentarán 

ante el mundo y comprenderán su lugar en él, que la mayoría de las veces las muestra 

como subordinadas, sometidas, inferiores.  No obstante, esta aparente subordinación no 

es connatural a las mujeres, responde a una asignación social y a unas formas de 



31 
 

relación particular, en las que en muchas ocasiones las mujeres son percibidas y tratadas 

como víctimas; siendo esta noción de víctima impugnada desde la perspectiva de 

género, dado que se relaciona con la pasividad, la inacción, la aceptación irrefutable de 

la violencia.  Propone por lo tanto Velázquez nombrar a las mujeres que han 

experimentado violencias física y moral como sobrevivientes, ya que no se puede 

desconocer que independientemente de la forma cómo las realicen, existen acciones a 

las que estas mujeres apelan para modificar su situación:  

 

En la noción de víctima, el sujeto de la acción es el agresor a quien se le 

atribuye la capacidad de obrar y transformar a través de sus actos a alguien en 

su víctima. Por el contrario, en la noción de sobreviviente el sujeto de la acción 

es la mujer, niña o niño que fueron victimizados. La sobreviviencia, por lo 

tanto, es un proceso activo porque significa alejarse del peligro psíquico que 

implica la violencia. Es el producto de la interacción entre el padecimiento y 

resistencia, entre desesperanza y necesidad de recuperación. Esta distinción 

descentra de la escena a quien comete violencia e incluye a quien fue 

violentado. Se recuperan los recursos que el sobreviviente empleó para 

defenderse o desviar las intenciones del agresor y así se evita construir 

identidades de víctima pasiva (p. 38). 

 

Es posible identificar que las violencias dirigidas a las mujeres, son un fenómeno 

que desde el Estado se ha intentado atender y erradicar, a través de la formulación de 

diversas políticas públicas y la creación de consejerías, observatorios, departamentos, 

entre otros, con los cuales se espera generar controles, acompañamientos e informes que 

doten de insumos para su manejo. Sin embargo, es claro que estas estrategias no son 

contundentes, son débiles y además desarticuladas con los escenarios familiares y 

educativos en los que aún las acciones de violencias que se ejercen contras las mujeres 

jóvenes, no son leídas dentro del marco de la violación de los derechos humanos. 

 

Es necesario, de la mano con lo planteado por el informe de LIMPAL, que se 

inicie un trabajo en el que se cuestionen y transformen las relaciones en el interior de la 



32 
 

familia basadas en el respeto por la pluralidad y la equidad, pero también es importante 

identificar el lugar de la mujer joven, no desde las estadísticas, no desde los informes, no 

desde la denuncia, sino desde las posibilidades de resistencias que pueden emerger 

cuando estas mujeres se mueven en ambientes familiares donde la dinámica relacional 

es violenta. La historia familiar no es inmanente, la mujer joven tiene en diferentes 

espacios márgenes de significación, subjetivación, configuración, deconstrucción y 

movilización alternos a la violencia, de tal manera que basados en esto, ellas resisten y 

construyen otros mundos posibles (que pueden llegar a ser muy íntimos), para vivir. En 

este punto es propicio mencionar que Arendt (2005a), plantea tres actividades 

constitutivas de la vida activa en los seres humanos; dichas actividades son la labor, el 

trabajo y la acción. Sin desconocer la importancia que la labor y el trabajo tienen para la 

supervivencia de los seres humanos, es la acción, la tercera actividad, la que implica un 

esfuerzo no solo individual, sino también colectivo, para mantener una estabilidad en el 

mundo. 

 

Por lo tanto, para efectos de esta propuesta investigativa es pertinente apoyarse 

en el pensamiento arendtiano, relacionado con las acciones de las mujeres en sus 

entornos con episodios de violencia doméstica,  adentrarse a la comprensión que de 

estos hacen las mujeres jóvenes. Para Arendt, la comprensión inicia con el nacimiento 

de cada persona y de esa manera se acaba con su muerte.  Así, la acción de comprender, 

permite reconciliarse durante la vida con las cosas que suceden, con nosotros y con el 

mundo mismo que se presenta desconocido, en suma, autocomprenderse (Arendt, 

2005a).  La acción de comprender implica reconocer de forma consciente los hechos 

devenidos, identificar plenamente la carga de estos sobre cada uno,  

 

…ni negar su existencia ni someterse mansamente a su peso como si todo lo 

que realmente ha sucedido no pudiera haber sucedido de otra manera .La 

comprensión, en suma, es un enfrentamiento impremeditado, atento y resistente 

con la realidad, un soportamiento de ésta sea lo que fuere (Sánchez, 2003, p. 

29).  

 



33 
 

Cuando es posible narrar lo que ha sucedido considera Arendt, transforma la 

memoria, permitiendo esta capacidad liberarse, comenzar de nuevo y hacer aquello que 

en momentos se presentaba imposible; dar paso a un nuevo ser, cambiar el transcurrir de 

las cosas que parecían inamovibles, predestinadas, que para el caso de las mujeres de 

esta investigación sería, romper con la naturalización de la violencia que se les dirige, 

que parece inmanente a su existencia.  

 

Antes de indagar por la efectividad de los programas y políticas, es necesario 

adentrarse a la cotidianidad de las mujeres jóvenes que se encuentran en hogares de 

protección, que al cesar la violencia que les obligó a salir de aquellos espacios que se 

constituían en sus hogares, puedan reconstruir a través de la narración, las acciones de 

resistencia, que desde esta postura se cree, son acciones políticas, ante las desigualdades 

de las que son blanco, así para Debanne y Meirovich (2011),  Arendt mostraba que el 

punto central de la política es siempre la preocupación por el mundo y no por el hombre; 

es importante darle lugar a la voz de las mujeres, lejos de las estadísticas y de los 

muestreos, reconocer cómo en la intimidad, cada una de las adolescentes, trazan rutas 

que les permiten significar  y resignificar desde su potencia el mundo que habitan.  

 

Consecuentemente con lo anterior, las preguntas que circulan en este ejercicio 

investigativo son las siguientes: 

 

 ¿Qué entienden por vida buena las mujeres que han tenido experiencias de 

violencias en el espacio familiar?  

 ¿Existen acciones de resistencia tácitas o explicitas como respuesta a dichas 

violencias? 

 ¿Qué aspiraciones de vida buena han configurado las mujeres desde sus 

prácticas de resistencia? 

  



34 
 

2. OBJETIVOS 

 

2.1 General 

  

Describir el significado de las experiencias de vida buena y el lugar que ocupan 

las prácticas de resistencia en la configuración de estas experiencias, a partir de la 

lectura de narrativas autobiográficas construidas con jóvenes mujeres, entre 12 y 16 

años, que han vivido violencias en el espacio familiar. 

 

2.2 Específicos 

 

 Identificar los significados que asignan las jóvenes a la vivencia de violencia 

doméstica.  

 Reconocer las acciones que se constituyen en resistencias tácitas o explicitas 

como respuesta a la experiencia de violencias en su espacio familiar. 

 Describir la comprensión de vida buena que poseen las jóvenes, de acuerdo a 

sus contextos y experiencias particulares. 

 

 

  



35 
 

3. ANTECEDENTES Y RECORRIDOS TEÓRICOS 

 

3.1 Los antecedentes  

 

Se  realizó una búsqueda de los antecedentes que frente a la temática se han 

producido en los últimos 10 años en bases de datos Dialnet, Redalyc, Ebsco, Psyconet y 

Scielo. Uno de los temas centrales de la revisión era el concepto “vida buena”, sin 

embargo éste no aparece referido como tal en investigaciones relacionadas con mujeres 

jóvenes adolescentes; las búsquedas fueron arrojando poco a  poco otras categorías que 

posibilitaban identificar en qué está la investigación relacionada con este grupo 

poblacional; así, categorías como bienestar subjetivo, adolescentes y violencia; 

relaciones de pareja en la adolescencia, bienestar psicológico; satisfacción con la vida; 

proyecto de vida y liderazgo; calidad de vida, posibilitaron ampliar el margen de 

búsqueda, incluyéndose solo aquellos que daban cuenta de investigaciones realizadas en 

las que incluían en su población a mujeres adolescentes.  

    

Se identificaron 69 textos en total con temas relacionados a las categorías 

referidas anteriormente; algunos fueron rechazados por título, otros después de leer el 

resumen y otros luego de leer el texto completo. Se seleccionaron 20, y al buscar en la 

bibliografía de estos, no se encontraron otros que pudiesen nutrir los hallazgos. A 

continuación se presentarán las investigaciones resultantes de acuerdo a las categorías 

identificadas.  

  

3.1.1 Violencia genérica 

   

La violencia contra las mujeres se define como el conjunto de agresiones de las 

que éstas son objeto en variados contextos que generan lesiones de diverso orden; en esa 

misma línea, la Organización Mundial de la Salud, referencia la definición aportada por 

las Naciones Unidas frente a la violencia contra la mujer entendida como: 

 



36 
 

todo acto de violencia de género que resulte o pueda tener como resultado un 

daño físico, sexual o psicológico para la mujer, inclusive las amenazas de tales 

actos, la coacción o la privación arbitraria de libertad, tanto si se producen en la 

vida pública como en la privada (OMS, 2012). 

 

En las sociedades tradicionales, se asigna a los hombres una posición superior 

con respecto a las mujeres, dando lugar esto a desigualdades persistentes en escenarios 

familiares, laborales, académicos, en los que por el hecho de ser mujer, se deben 

enfrentar diversos tipos de violencias, no contando con medidas claras de protección y 

oportunidades para salir de estas situaciones. En algunos contextos este tipo de violencia 

es legitimado desde las relaciones sociales desiguales que se gestan viéndose como 

natural el lugar de subordinación de ellas frente a ellos (Torres, 2004).   Así, la violencia 

hacia las mujeres es multicausal y se ejerce de muy variadas formas, siendo algunas 

perceptibles por sus huellas físicas, otras que por su carácter simbólico podrían pasar 

desapercibidas.   

    

Sin embargo, es importante pensar en las violencias como un fenómeno que 

atrapa tanto a hombres como a mujeres, una problemática que se ha intentado atender y 

erradicar desde diversos frentes. Sin embargo, es claro que estas estrategias no son 

contundentes, son débiles y además desarticuladas con los escenarios familiares y 

educativos en los que aún las acciones de violencias que ejercen y  se ejercen contras las 

y los jóvenes, no son leídas dentro del marco de la violación de los derechos humanos. 

 

Para Ruíz, Estévez, Murgui, Musitu, (2009) es necesario identificar las 

condiciones internas y externas relacionadas con los contextos violentos en los que 

circulan los adolescentes; para estos autores es en la escuela donde mayores 

consecuencias tiene la conducta violenta ya que en este espacio se establecen 

fuertemente relaciones sociales. Las y los autores trabajaron con 1319 adolescentes de 

ambos sexos en edades comprendidas entre los 11 y 16 años con el objetivo de analizar 

la relación existente entre la reputación social del adolescente – percibida e ideal -, la 

violencia relacional en el contexto escolar y determinadas variables de ajuste psicosocial 



37 
 

como la soledad, la autoestima y la satisfacción con la vida. Identifican por tanto una 

violencia de tipo manifiesta (socialmente reconocida, fácilmente identificable) y otra de 

tipo relacional (identificada como el acto que busca dañar el círculo de amistades o de 

otra persona y amenaza la continuidad de ésta en el grupo); de acuerdo con las funciones 

que desempeña la violencia la ubican como reactiva (violencia que ejerce un sujeto 

cuando se siente amenazado o molesto por algo o alguien) o violencia ofensiva/ 

instrumental (ejercida con la intención de dañar a otros sin ningún motivo claro 

aparente).  Los estudios adelantados, refieren los autores, permiten identificar una 

correspondencia entre las conductas violentas de tipo relacional y algunas características 

personales y sociales de los alumnos implicados.  

 

El reconocimiento social que proporciona el grupo de iguales tiene claros 

beneficios para el adolescente: incide positivamente en el sentimiento de pertenencia e 

integración social en la autoestima emocional y social, así como en la evaluación 

general de satisfacción vital.  Así, las y los investigadores infieren que probablemente 

las y los adolescentes que ejercen violencia carecen de apoyo y reconocimiento social y 

han alimentado un sentimiento de soledad que se asocia a su vez con una baja 

autoestima y la percepción de insatisfacción con la vida, lo que puede conllevar un 

mayor nivel de violencia relacional. Respecto a la reputación percibida, plantean una 

fuerte relación negativa con el sentimiento de soledad y una menor autoestima.  

 

Cuando se saca a los adolescentes del escenario educativo, se identifica que fuera 

de él, también se ubican conductas relacionadas con la violencia, como los delitos contra 

la salud y el robo  (Salazar, Torres, Reynaldos, Figueroa y Valencia, 2009). Las 

investigadoras identifican que a través de las ciencias sociales y las ciencias penales se 

han hecho aproximaciones teóricas importantes al fenómeno; sin embargo, en su estudio 

deciden vincular a una tercera ciencia y es la salud pública como cristal a través del cual  

realizaron la observación del fenómeno de la calidad de vida y la delincuencia de los 

jóvenes infractores. En su estudio toman en consideración los factores psicosociales 

asociados a la delincuencia juvenil, buscaron por un lado estudiar la relevancia que 

tienen para el fenómeno de la delincuencia juvenil dichos factores asociados, y por otra, 



38 
 

matricular estas variables dentro de un modelo de carácter explicativo que dé cuenta de 

la acción conjunta de tales dimensiones. Los procedimientos metodológicos en un 

primer momento involucraron la revisión de expedientes, de otro lado eligieron por 

muestreo aleatorio simple, una muestra de adolescentes acusados y acusadas de “robo”, 

con un tamaño de la muestra igual a los delitos por la salud, con la intención de 

comparar a los grupos a partir de estos dos tipos de delitos, totalizando un global de 122 

adolescentes. Dentro de los hallazgos más importantes se identificó que en los dos 

grupos estudiados, la presencia del consumo de drogas y alcohol y tabaco fue alta. En el 

ámbito familiar, cohabitar con el padre y la madre en el momento de la detención es 

muy similar porcentualmente entre hombres y mujeres. Existen aspectos que parecen 

favorables a no delinquir, como es el de vivir con el padre y la madre, pero las 

características encontradas invitan a pensar en la familia como una fuente potencial de 

influencia del delito, por ejemplo la falta de calidez familiar, ausencia de comunicación 

con los padres, y la discordia familiar aumenta el riesgo de incurrir en delitos.  

   

En el área social educativa fue notoria la presencia de una relación laboral, pero 

en ambos grupos fueron reportadas condiciones laborables desfavorables, las redes de 

contacto que mantienen estos y estas jóvenes, son descritas desde la perspectiva de 

quienes les investigan como antisociales pertenecientes a ambientes de alto riesgo, 

considerándoles posibles víctimas de las pandillas, de las drogas, de la violencia y de 

otras actividades que potencialmente limitan su desarrollo adulto. En el área psicológica, 

el inadecuado manejo de la afectividad, la ausencia de tolerancia a la frustración, la 

ausencia de liderazgo y las relaciones interpersonales superficiales, fueron 

características predominantes de la población estudiada a partir de la muestra, y no 

parece existir una relevancia específica relacionada con el género de los individuos.  

 

Otros ejercicios investigativos se han interesado en evaluar las habilidades de 

comunicación interpersonal, la comunicación afectiva de la pareja, la empatía, los rasgos 

de personalidad considerados machistas y sumisos, y la aceptación del uso de la 

violencia hacia la mujer. Rey (2008), considera que cuando se han presenciado acciones 

violentas desde la infancia hasta la adolescencia, es muy alta la probabilidad de 



39 
 

reproducirla en otros escenarios de la vida. Supone que las y los adolescentes 

espectadores de violencia se adjudicaban más rasgos de personalidad considerados 

machistas y sumisos, respectivamente que sus pares masculinos y femeninos, que no los 

han presenciado. Por lo anterior planteó una investigación cuyo objetivo fue examinar la 

aceptación de la violencia hacia la mujer, las habilidades sociales, la empatía, la 

comunicación de pareja, los rasgos de personalidad machistas (en los varones) y los 

rasgos de personalidad sumisos en las mujeres, en un grupo de adolescentes varones y 

mujeres que habían presenciado violencia por parte del padre hacia la madre, 

comparándoles tanto a nivel grupal como por género con un grupo de adolescentes 

varones y mujeres con rasgos sociodemográficos similares que no habían sido testigos 

de ese tipo de violencia. 

 

Para cumplir con los fines de la investigación, contaron con una muestra total de 

211 adolescentes, 101 varones y 110 mujeres, entre los 14 y los 18 años. De estos 106 

eran adolescentes que habían presenciado violencia por parte del padre hacia la madre, 

de los cuales 55 eran varones y 51 mujeres, estos adolescentes fueron contactados en 

seis comisarías de familia de la ciudad de Bogotá. Los resultados obtenidos por medio 

de esta investigación señalan que los y las adolescentes que han presenciado violencia 

entre sus padres, estarían en mayor riesgo de involucrarse en relaciones de pareja con 

incidentes de violencia debido al desarrollo de rasgos de personalidad machistas y 

sumisos respectivamente y actitudes favorecedoras de dichas formas de violencia. 

 

Álvarez (2003), relaciona las categorías de Adolescentes y Violencia con el fin 

de proponer acciones de intervención en contextos educativos ante lo  que la autora 

denomina violencia de género en la adolescencia. Esta investigación en oposición a las 

tres anteriores considera una metodología cualitativa de trabajo, para adentrarse en la 

violencia y adolescencia. La experiencia tuvo lugar en Santiago de Cuba con 

adolescentes de 15 a 19 años. Álvarez considera que el sexo biológico ha servido de 

base para construir un llamado sexo social, el género. Supone que desde la categoría 

género se identifican características que se han construido socialmente y marcan la ruta 

que definen el ser y quehacer de las mujeres y los hombres en los espacios sociales.  



40 
 

 

Plantea con fuerza, que lo femenino se asocia con condiciones o estados como 

debilidad, la belleza, la sumisión y la fragilidad; en contraposición afirma que el lugar 

del hombre se acompaña de imaginarios de poder, fuerza, seguridad e inteligencia. Para 

Álvarez, estas ideas que diferencian a los sexos se encuentran aún vigentes en las 

sociedades actuales y se fijan por razones históricas, sociales, económicas y culturales, 

entre otras. Identifica en el patriarcado y en su mantenimiento la coexistencia de roles 

tradicionales de la mujer junto con los nuevos roles adquiridos por ella con el comienzo 

de la conquista de su espacio social.  

 

Uno de los hallazgos más significativos se focalizó en la actitud de la mujer y la 

forma en que debe reaccionar ante el maltrato, algunos de los jóvenes participantes 

expresaron que la mujer debía ser dócil, otros defendieron el punto de vista de que ella 

debe tratar igual al hombre o ignorarlo, y otros expresaron que el “papel de ser mujer”, 

estaba precisamente en hacerse entender con la persuasión y la palabra, destacando la 

autora que en las discusiones la actitud del hombre no fue cuestionada con tal énfasis. 

 

En otro momento de la discusión manifestaron que la mujer era la más afectada 

por la violencia de género por ser el “sexo débil”  y que esta asignación viene dada 

históricamente. Sin embargo reporta la autora que al grupo se le dificultó  cuestionarse a 

cerca de esta asignación cultural y ante preguntas como: ¿y   es la mujer realmente la 

más débil, por qué? hubo silencio.  Esto indica que cuestionarse esta conceptualización 

nunca ha formado parte de sus reflexiones y es algo incorporado con tal fuerza a sus 

subjetividades que es asumido como natural, no perciben al hombre como una de las 

víctimas de la violencia de género. Por otro lado, se revelaron emergentes de cambio 

respecto a que algunas adolescentes perciben la conquista del espacio social, a través de 

la independencia económica, como instrumento de poder contra la violencia masculina. 

 

3.1.2 Relaciones de pareja 

    



41 
 

Otras investigaciones, ubican el lugar de las y los adolescentes en relaciones de 

pareja, propias del momento del desarrollo psicosocial que viven, las que se tornan por 

momentos violentas y pueden interferir en su socialización en diversas esferas. Es así 

como algunas y algunos investigadores se han centrado en identificar las creencias que 

tienen las y los jóvenes adolescentes  en torno a la violencia y a las relaciones de pareja 

(Rodríguez, Sánchez y González, 2006). La apuesta de las y los autores es que estos 

jóvenes adolescentes están bajo el cuidado de progenitores que reproducen formas de 

educación patriarcales; además identifican que estas y estos jóvenes se encuentran 

inmersos en una sociedad que se hace manifiesta en consumos culturales como la 

música, la literatura, el cine y los videojuegos, en los que la mujer y hombre tienen roles 

muy diferenciados, con una marcada superioridad masculina, y donde la violencia como 

estrategia de solución de problemas, y como garantía de amor está muy presente.  

 

De otro lado, consideran que indagar acerca de estas creencias en las y los 

jóvenes adolescentes es un terreno muy nutrido, ya que en el período vital en el que se 

encuentran las referencias de apoyo más importantes son los amigos, las amigas, los 

iguales, quedando relegados en un segundo plano la familia y los adultos en general. 

Valdría entonces la pena preguntarse acerca de lo que las investigadoras e 

investigadores en este estudio consideran que sucede con los códigos o enseñanzas 

impartidas por los padres, ya que en un primer momento las resaltan como determinadas 

por lo patriarcal, pero ahora las anulan, acercando con mayor fuerza el lugar de los 

pares. ¿Esos aprendizajes se negocian? ¿Con la presencia de los amigos se modifican? 

 

Frente a la socialización de género los investigadores la consideran como el 

proceso de desarrollo social en el cual se aprenden conductas específicas de cada sexo, 

diferenciadas en todas las sociedades, de tal manera que a través del tiempo van 

incorporando los denominados roles de género que son los patrones de conducta 

valorados como propios, adecuados y deseables para los niños y las niñas. 

Este estudio utilizó una muestra de 152 jóvenes con edades entre los 15 y 23 

años, para recolectar la información se aplicó cuestionario. Mencionan entre los 

resultados más significativos, que las y los jóvenes adolescentes reconocen que hombre 



42 
 

y mujer asumen posiciones y funciones diferentes dentro de la relación, manteniéndose 

los roles de protector en el hombre y ubicando a la mujer en el lugar de necesitada de 

cuidados y atención que este le pueda proveer, corroborando así el estereotipo de débil y 

vulnerable al interior de las relaciones de pareja. Este es otro estudio que menciona 

nuevamente la condición vulnerable de la mujer, necesitada de afecto, cariño y 

protección, es decir no se ubica una mujer con posibilidades de crecer, sino que 

permanece en la infancia.  

 

En la misma línea de violencia en las relaciones de pareja adolescente, en el 

2010, Rey,  Mateus y  Bayona reconociendo que en las últimas décadas la evidencia 

empírica ha revelado un importante aumento en las cifras de violencia en las relaciones 

de noviazgo, realizaron un estudio para indagar acerca de los malos tratos en esta forma 

relacional. Establecen que los noviazgos inician en la adolescencia una etapa de 

desarrollo transicional en la que ocurren grandes cambios afectivos y corporales y en la 

cual la conducta violenta puede volverse una manera habitual de relacionarse con los 

otros, afectando los vínculos afectivos futuros. En los noviazgos en los que se ejerce 

violencia, ésta aparece de diversas formas, física, verbal, psicológica; es considerada un 

serio problema en algunos países, ya que además de las afectaciones subjetivas 

intrínsecas en toda violencia, pone a las y los adolescentes en riesgo de adentrarse en 

otros comportamientos como el consumo de sustancias psicoactivas (spa), los intentos 

de suicidio y las conductas inadecuadas para el control de peso. 

 

El estudio examinó el problema de los malos tratos dirigidos a la pareja (actos de 

maltrato de tipo físico, psicológico, emocional, sexual, económico y negligente) en una 

muestra de adolescentes colombianos varones y mujeres solteros sin hijos, comparando 

por sexo los tipos de conductas de maltrato ejercidas. Para ello, se trabajó con 562 

estudiantes vinculados a 22 carreras en una universidad pública colombiana con edades 

entre 15 y 20 años.   

 

Con la ayuda de una lista de chequeo sobre 95 conductas de maltrato, se  

encontró un alto número de participantes que informó haber ejercido alguna forma de 



43 
 

maltrato de pareja, sin establecerse una diferencia estadísticamente significativa en los 

porcentajes por sexo. El tipo de maltrato más común fue el psicológico, seguido por el 

físico, el emocional, el sexual, el negligente y el económico.  

 

Las situaciones de violencia en la pareja existen y en cada país por ejemplo de 

Latinoamérica existen legislaciones, convenios, medidas que intentan atender y eliminar 

las violencias en las parejas y de género, pero es claro que las cifras van cada vez más 

en aumento y como lo muestra el estudio anterior, la mujer no solo se posiciona como 

víctima en la relación, ella también desde su orilla utiliza la violencia como una 

posibilidad relacional. La pregunta que surge aquí es por qué si las medidas de 

protección han sido creadas y la normatividad también, las mujeres y hombres no 

recurren a ellas para proteger su integridad cuando se encuentran expuestos a contextos 

violentos 

 

Desde una perspectiva del derecho, Agoff (2009), analiza el proceso de 

apropiación subjetiva de derechos por parte de las mujeres en el marco de las nuevas 

legislaciones que promueven la igualdad de género y el derecho a una vida libre de 

violencia en México. Para la autora es perfectamente claro que se está pasando de una 

transformación de una cultura de las virtudes femeninas tradicionales a una cultura de 

derechos emancipatoria, pero aún se identifican obstáculos para una total apropiación. 

Para ella el conflicto se ubica en las normatividades, sobre todo en aquellas normas 

sociales que guían y/o regulan el ejercicio del rol de género y, “…vinculado al mismo, 

la valoración social a nivel intersubjetivo y, por otro lado, las normas jurídicas que 

regulan el derecho a una vida libre de violencia como una prerrogativa individual” (p. 

402). 

Vinculados con las exigencias internacionales, en México (y podría decirse que 

en América Latina también) se han difundido nuevas legislaciones encaminadas a 

generar la igualdad de género, buscando eliminar el maltrato hacia las mujeres (México, 

2006; 2007), pero propone la autora, que lo verdaderamente interesante es que el interés 

científico se centre en analizar “el problema de la apropiación subjetiva de derechos por 

parte de las mujeres víctimas de violencia de pareja” (p. 403). Puntualiza que no es 



44 
 

suficiente que existan documentos que contengan sus derechos, sino que, para que estos 

derechos surtan efectos requieren ser movilizados e interpretados por la sociedad como 

tales (Felstiner et al., 1980-198, citado por Agoff, 2009).  

 

Para Agoff, las normas son posibles de explicar desde diferentes lugares y en 

ocasiones se consideran ambiguas y poco claras, por eso analiza el problema de las 

razones percibidas para el ejercicio de la violencia y el problema de la atribución de 

responsabilidad, con vistas a entender la experiencia de violencia como injusticia. En 

este análisis, involucra también a las familias y se interroga acerca del rol que éstas 

juegan en la creación de contextos de vulnerabilidad a través de la promoción de normas 

tradicionales de género. Señala la autora cómo las prohibiciones y la intención de 

control de las actividades, trabajos, relaciones que sostiene la mujer fuera de la casa, 

también pueden desencadenar en violencia, así, la violencia masculina originada en la 

sospecha de la infidelidad ocupa un lugar central entre los motivos percibidos. Algunas 

mujeres suelen interpretar este tipo de violencia como expresión de celos por parte de su 

pareja.  

 

Basándose en los aportes de Delor y Herbert (2000),  Agoff refiere, cómo en 

ocasiones las familias pueden crear espacios de vulnerabilidad para la mujer, facilitando 

la presencia de actos violentos o coartando la posibilidad de que ésta gestione 

mecanismos para defenderse o resistirse a esta violencia.  

 

Se concluye por tanto que la violencia de pareja es un conflicto social que deja 

en evidencia la abierta competencia entre el problema del reconocimiento jurídico y la 

valoración social, siendo necesario que el proceso para que las mujeres se apropien de 

sus derechos debe previamente contener acciones de sensibilización e invitación al 

cambio, a la movilización del reconocimiento de la violencia de pareja como un 

problema de todos, de los contrario sentencia la autora “se corre el riesgo de tener 

derechos no reivindicados ni ejercidos por nadie”(p. 416). 

 



45 
 

Aunque la propuesta de Agoff no es psicológica como las otras trabajadas e 

incluye los derechos de las mujeres y la reivindicación de los mismos, se mantiene la 

misma postura frente a la forma de ver a la mujer, como un sujeto pasivo que va y viene 

sin ningún tipo de acción sobre su vida. Para Rivera, Allen, Rodríguez, Chávez y 

Lazcano (2006), además de la perspectiva del derecho, es necesario que los y las 

profesionales de la salud y la educación establezcan medidas claras, eficaces y 

oportunas de intervención y atención del problema de la violencia en el noviazgo.   

Propusieron una investigación en la que identificaron la prevalencia de la violencia 

durante el noviazgo y su relación con la depresión y conducta de riesgo, en una muestra 

de estudiantes femeninas del Estado de Morelos, México. Se trabajó con 13.293 

estudiantes de 12 a 24 años que pertenecían a 260 escuelas secundarias, 9 escuelas 

preparatorias y una universidad seleccionadas de manera aleatoria. Midieron variables 

como el nivel socioeconómico, la depresión, conductas como consumo de cigarrillos, 

abuso del alcohol, rendimiento escolar, antecedentes de relaciones sexuales, violencia 

durante el noviazgo.  

 

Dentro de los hallazgos más significativos se encontró que las mujeres son 

víctimas de violencia por parte de la pareja del sexo opuesto desde etapas tempranas de 

su vida, es decir, desde las relaciones de noviazgo. Vale la pena decir que este estudio, 

fue de corte cuantitativo, los datos se obtuvieron a través de la aplicación de escalas y 

cuestionarios, que limitan la amplitud de la respuesta, no con ello se quiere decir que 

carezcan de valor. Nuevamente, en este trabajo, se muestra el lugar de víctima de las 

mujeres, pero no se recoge desde las experiencias corporizadas un panorama de la 

situación. 

Sánchez, Ortega, Ortega y Viejo (2008), establecen una aproximación a la vida 

sentimental adolescente a partir del análisis de variables, referidas a los estadios de la 

relación sentimental, en términos de satisfacción y de asunción de conflictos y 

dificultades de comunicación. Analizan la presencia de comportamientos violentos en 

estas primeras relaciones sentimentales adolescentes y estudian el sesgo que incluyen las 

variables sexo y estadios de la relación. 

 



46 
 

La muestra estaba compuesta por 446 alumnos y alumnas de segundo ciclo de 

educación secundaria obligatoria y bachillerato. Los resultados han mostrado que 

alrededor del 90% de los participantes del estudio han tenido alguna experiencia 

sentimental, confirmando la importancia que estas primeras relaciones juegan en el 

desarrollo del adolescente. Por lo que se refiere a la calidad de las relaciones 

sentimentales los  resultados apuntan a que los y las adolescentes y jóvenes estudiados 

describen un buen nivel de satisfacción con sus relaciones de pareja, se comunican bien 

y tienen expectativas positivas sobre la continuidad de su vínculo amoroso.  

 

Las jóvenes adolescentes son las que se sienten más satisfechas con sus 

relaciones de pareja y tienen más expectativas con la continuidad de su relación, pero 

también son ellas quienes refieren mayores conflictos en sus relaciones de pareja, siendo 

los jóvenes adolescentes quienes tienen mayor tendencia a la transgresión.  

 

Se muestra en las investigaciones realizadas como la violencia en las parejas 

adolescentes está presente. Ejemplo de ello es el trabajo realizado por Vásquez y Castro 

(2008), quienes hacen un análisis de los relatos hechos por mujeres estudiantes de la 

universidad, acerca de las violencias de pareja vividas.  

 

Los relatos no fueron construidos para la investigación, fueron 53 testimonios 

que llegaron para un concurso institucional   de relato autobiográfico que invitaba a 

estudiantes y egresadas a narrar alegrías y vicisitudes de su paso por la institución.      

Luego de realizar una codificación de 47 testimonios, Vásquez y Castro resaltan que la 

institución educativa se constituye en una opción de formación para las jóvenes rurales, 

pero por su naturaleza de formación en agronomía es un escenario preponderantemente 

masculino.  Es así, como en los relatos se pudo identificar patrones en el discurso que 

remiten a una estructura de dominación de género; se trata de relaciones en las que los 

hijos e hijas, o la estabilidad económica, no son las mediaciones más importantes, sino 

las primeras experiencias sexuales, los estudios y el comienzo de un proyecto de vida. 

Para Vásquez y Castro, adentrarse en los escritos de estas mujeres, más que aclarar las 

situaciones, va llenando el espacio de preguntas,  por ejemplo aquellas que cuestionan 



47 
 

sobre la huella, daño o afectación que pudo dejar en estas jóvenes el haber iniciado su 

vida afectiva con experiencias de violencia.  

 

En algunos relatos aparece cómo después de una golpiza quedan inconscientes y 

mencionaban no haber hecho nada por temor a perder la vida; sin embargo, al finalizar 

algunos relatos era posible identificar la emergencia  de párrafos en los que las mujeres 

se autoafirman, y reiteraban la certeza que esas situaciones vividas se pudieron haber 

evitado con quererse a sí mismas; para la autora y el autor, estas afirmaciones son 

simplificadoras y es posible que les permitan a las mujeres protegerse psíquicamente de 

algo que es dañino y problemático.  

 

Concluyen que las formas de resistencia que utilizan las mujeres dependerán de 

manera significativa del peligro que enfrentan; y que los estereotipos de género y las 

normas que de ellos devienen son un obstáculo para que dicha resistencia sea más 

eficaz. 

 

Para cerrar este bloque que presenta a las y los adolescentes en las relaciones 

afectivas, se refiere otra investigación realizada en Brasil, que muestra cómo en 

ocasiones lo que las autoras denominan amor no correspondido puede generar una forma 

de daño tácito hacia los otros pero evidente hacia ellos mismos: el intento de suicidio. 

Para De Souza, Vasconcelos, Jucá, Gama y Guimarães (2009), “el suicido es entendido 

como el acto intencional de quitarse la propia vida iniciado por una persona con 

conocimiento o expectativa de un resultado fatal” (p. 1826). Con una mirada 

antropológica, el estudio describe las razones que movilizaron los intentos de suicidio en 

adolescentes, que llegaron a la central de urgencias del hospital de Fortaleza, entre 

marzo y agosto de 2005, analizando las repercusiones de este acto en los contextos 

familiar y social. 

 

Se utilizaron técnicas etnográficas, además de la investigación documental, 

observación participante y entrevista semiestructurada como técnicas de recolección de 

datos. Este estudio fue realizado con 12 adolescentes admitidos en la central de 



48 
 

urgencias, con edades entre 10 y 19 años. Las razones del intento de suicidio entre los 

adolescentes son diversas;  como razón primaria fue el amor no correspondido, teniendo 

ese amor la connotación de afectivo, de enamoramiento, de la primera entrega, pero no 

solamente, también aparecen factores referidos a la fragilidad de los vínculos afectivos 

en el entorno familiar , las escasas demostraciones de cariño, la ausencia de respeto 

entre los miembros de la familia, la falta de valoración de ellos y ellas como 

adolescentes, de sus características físicas y estéticas.  

 

Hasta ahora, lo relacionado en este escrito, ha mostrado el lugar de las y los 

adolescentes en situaciones de conflicto, de riesgo de vulnerabilidad, sin embargo, en 

los últimos años, disciplinas como la psicológica han incluido un concepto que se sale 

del lugar de la patologización, de la enfermedad y es el de bienestar subjetivo, este 

concepto se encuentra como eje central en las siguientes investigaciones que se 

presentan.  

 

3.1.3 Bienestar subjetivo, satisfacción y habilidades para la vida 

    

Benatiul (2004) reconoce la felicidad como una experiencia afectiva, que puede 

ser considerada positiva o negativa. Algunos autores consideran la felicidad un estado y 

otros un rasgo. Entiende entonces la autora, que la felicidad no es puramente interna y 

personal, hay disposiciones personales y efectos ambientales que la generan. El 

componente cognitivo de la satisfacción se denomina bienestar y es el resultado del 

procesamiento de información que las personas realizan acerca de cómo les fue o les 

está yendo en su vida (Casullo, Castro Solano, 2000, citado por Benatiul, 2004).          

El componente cognitivo de la satisfacción es el bienestar psicológico, 

conceptualizada como el grado en que un individuo juzga globalmente su vida en 

términos favorables; el objetivo del estudio fue conocer qué entienden los adolescentes 

por bienestar psicológico a través de una encuesta cualitativa, tipo likert que se aplicó a 

una muestra de 271 adolescentes entre las edades de 13 y 19 años. 

 



49 
 

Los resultados indican que las y los adolescentes que puntuaron con bajo 

bienestar ofrecen respuestas de tono depresivo, desesperanza, dificultad para encontrar 

un rumbo; este grupo de jóvenes no podía relatar una situación que los haya hecho sentir 

extremadamente felices. Las situaciones de infelicidad generalmente estaban 

relacionadas con pérdidas de seres queridos o dificultades con el grupo de pares.  

 

El grupo de jóvenes con alto bienestar relacionaba el hecho de sentirse 

psicológicamente bien con el logro de objetivos, la aceptación de sí mismos y el  

bienestar general; bastante más alejado estaba tener salud física y psíquica. 

Habitualmente el malestar estaba relacionado con las peleas o discusiones tanto con 

familiares o con el grupo de pares y con la dificultad para cumplir objetivos. 

 

Tomando el grupo como totalidad, las situaciones generadoras de felicidad 

estaban relacionadas predominantemente con el establecimiento de buenos vínculos con 

pares y las asociadas con el malestar con la peor calidad de los mismos. En resumen, se 

puede decir que el significado de bienestar estuvo definido en primera instancia por el 

bienestar general o disfrute; en segundo lugar aparecen tener buenos vínculos con los 

otros  y la autoaceptación o aceptación de la vida que les tocó vivir.  

 

Continuando con la línea del bienestar,  Laca y Mejía (2007), se interesaron por 

el bienestar subjetivo desde una perspectiva cognitiva. Tomando distancia de los 

planteamientos que consideran que las causas de violencia son principalmente 

biológicas, se basan en los trabajos de Diener (1984), para identificar el nivel en que los 

individuos están satisfechos con sus vidas. Participaron un total de 88 jóvenes del estado 

de Colima México, 56 hombres y 32 mujeres con rango de edad de 17- 27 años, 

utilizaron escalas de actitudes y de creencias relacionadas con la violencia. Los 

resultado significativos, muestran que las y los jóvenes mexicanos atribuyen más peso a 

la enfermedad mental para explicar las conductas violentas, otorgándole menor peso a 

los factores biológicos.  

 



50 
 

Muestra este estudio, a unos jóvenes adolescentes, pasivos, tranquilos, casi que 

ignoran las realidades que suceden a su alrededor. Es importante tener cuidado con la 

interpretación y utilización que se le da a este tipo de estudios, ya que puede ser una 

mirada adultocéntrica que desconoce las nuevas formas de movilización y 

agenciamiento de los jóvenes que pueden tomar una importante distancia del mundo de 

los adultos. 

 

Otro interesante estudio referido al bienestar subjetivo es el de Vacek, Coyle y 

Vera (2010), las investigadoras incluyen conceptos como la esperanza, el optimismo, la 

autoestima, el estrés y el apoyo social como índices de bienestar subjetivo. Trabajaron 

con 137 estudiantes de séptimo y octavo grado con edades entre los 12 a 15 años, al 

igual que en los anteriores estudios, la utilización de las escalas es la más frecuente para 

medir el bienestar subjetivo, los hallazgos que más destacan las autoras son que, las 

jóvenes adolescentes  pueden tener niveles de estrés y referir experiencias negativas 

superiores a las que presentaron los adolescentes. Consideran que esto se puede 

relacionar con que los adolescentes son menos propensos a informar experiencias de 

emociones negativas, por un lado, o que las adolescentes tienen más factores de estrés y 

afectividad negativa por otro.  

 

En este estudio se incorpora un concepto nuevo que en las investigaciones 

referidas anteriormente no se contempla y es la resiliencia. Para las investigadoras sus 

hallazgos muestran cómo el vivir situaciones de estrés no aleja a quienes los 

experimentan de tener bienestar subjetivo o satisfacción con la vida, así consideran ellas 

que planteamientos en los que se considera que las personas con bajos recursos 

económicos no experimentan bienestar con su vida, se deben replantear, ya que esta 

percepción de bienestar o malestar dependerá de las disposiciones y/o interpretaciones 

que los sujetos hagan de su vida. 

 

Para efectos de la búsqueda, se consideró una investigación que sin tener la 

intención de hacer un análisis del bienestar subjetivo o psicológico, si trabaja con un 

concepto que puede tener cercanía con este, y es el de habilidades para la vida. El 



51 
 

trabajo se centra en indagar la existencia de diferencias por género en dichas habilidades 

(Cardozo, Dubino, Fantino, Ardiles, 2011).  La mirada que las autoras dan a la 

investigación se focaliza en el lugar del riesgo psicosocial, reconociendo la exposición 

permanente a situaciones de vulnerabilidad y exclusión en la que se encuentran las y los 

adolescentes; definen las habilidades para la vida como destrezas psicosociales  que 

facilitan a la persona enfrentarse eficazmente a las exigencias y desafíos cotidianos, así 

se hacen responsables de las decisiones que afectan su vida y su salud (Mantilla y 

Chahín, 2006, citado por Cardozo, Dubini, Fantino, y Ardiles.2011). Trabajaron con 51 

mujeres y 73 varones con edades entre los 13 y 18 años de una escuela secundaria 

pública de la ciudad de Córdoba Argentina. El estudio muestra que existen diferencias 

significativas con respecto a las habilidades psicosociales, siendo las mujeres quienes 

presentan mayor empatía, autoconcepto social, conducta sumisa y conducta de ansiedad 

social-timidez  

 

Otra investigación realizada en México en la que se muestra el lugar de la 

familia y su influencia en los comportamientos de los adolescentes es la de Valdez, 

González Arratia, González Escobar, Arce, Lechuga, Mancilla, Morales y San Juan 

(2011). Consideran que la vida humana se fundamenta en dos objetivos primordiales, 

uno de orientación biológica con el cual los seres humanos tratan de sobrevivir, 

buscando a través del atractivo físico llegar al apareamiento con fines reproductivos y de 

conservación de la especie y otro denominado psicosociocultural, a partir del cual cada 

uno de los seres humanos trata de sobrevivir y ser atractivo para intentar conseguir 

jerarquía o estatus que le permita tratar de llegar a ser alguien en la vida.  Valdez y 

colaboradores plantean que con estos dos objetivos, cada individuo y cada cultura 

construyen y desarrollan instrucciones muy particulares por demás, que les permiten 

tener una vida buena.  

Para reconocer las formas en que las familias orientan a sus hijos adolescentes se 

acercaron a las instrucciones que los padres comunican a sus hijos y a las que los hijos 

reportan recibir de parte de sus padres, orientadas a encaminarlos una vida buena. 

Trabajaron con 148 personas, divididos equitativamente en padres y madres, hijas e 

hijos, todos residentes de la ciudad de Toluca, estado de México. Para la obtención de la 



52 
 

información se utilizó la técnica de redes semánticas naturales, los hallazgos que 

reportan se relacionan con la coincidencia tanto de padres como de hijos al expresar que 

las instrucciones que con mayor frecuencia les dan llevan la intención de orientarlos 

para que vivan una vida con valores, para que busquen tener un buen desarrollo 

personal, y para que tengan un buen nivel de autociudado, lo cual, de alguna manera 

cumple con dotar a los hijos de bases elementales para que puedan cubrir los dos 

objetivos de la vida humana que son el biológico y el psicosociocultural (Valdez 

Medina, 2009, citado por Valdez et al., 2011).  Las instrucciones y orientaciones de los 

padres preferentemente se dirigen a que sus hijos lleguen a ser competitivos, que 

adquieran jerarquía o estatus, que sean atractivos, que busquen ser aceptados y no 

rechazados, con la finalidad de poder llegar a ser alguien en la vida.  

 

Por último, en cuanto a las instrucciones de vida que reciben las mujeres en este 

territorio prevalece la tendencia a promover la instrumentalidad y la expresividad, 

instrucciones que, para las y los investigadores, las pueden llevar a experimentar un 

conflicto de rol, debido a que por un lado, se les prepara para tener una postura más 

individualista, autónoma, de una mayor desarrollo personal,  pero al mismo tiempo se 

contrapone con la instrucción orientada hacia la expresividad, mediante la cual se les 

trata de inculcar que se deben hacer respetar, siendo más afectivas, sin descuidar sus 

tradicionales roles de esposa y madre. Esta investigación presenta una forma de 

recolección de la información más cualitativa, pero las categorías desde lo biológico y lo 

psicosociocultural no permiten clarificar ni aportar al estudio la comprensión del lugar 

de las mujeres y hombres adolescentes en la actualidad. Es la primera investigación que 

aborda el concepto de vida buena, pero desde una postura sociobiológica, muy anclada a 

lo tradicional y a los estereotipos patriarcales de género. 

Para García-Retamero (2006), se constituye una importante necesidad explicar 

por qué hombres y mujeres ocupan o tienen asignados distintos espacios en lo social; si 

para el estudio anterior, la apuesta se centraba en las instrucciones y formas de 

orientación que las y los adolescentes reciben en la familia, para la autora otra arista 

para mirar esta situación es el nivel de aspiraciones que se puede identificar tanto en 

ellas como en ellos. Es así, como considera en el estudio que el nivel de aspiraciones se 



53 
 

refiere de manera directa al cómo los sujetos se autoevalúan y construyen un 

autoconcepto desde el presente inmediato (Lips, 2000,2004 en García-Retamero 2006).  

 

Trabajaron con 104 estudiantes de psicología 52 hombres y 52 mujeres, para la 

recolección de la información realizaron una prueba de motivación de logro. 

Manifiestan que los resultados sugieren que el sexo, la identidad de género y el grado de 

motivación de logro son determinantes cruciales del nivel de aspiraciones profesionales 

en personas con una orientación profesional definida, encontrando que las participantes 

femeninas generalmente mostraron unas expectativas de autoejecución más bajas que 

los participantes masculinos. Además, las participantes femeninas subestimaron su 

ejecución real, mientras que los participantes masculinos la sobreestimaron. De acuerdo 

a este estudio se consideró que las presiones sociales, combinadas con unas pautas de 

socialización encaminadas a la dependencia y la pasividad en las mujeres desde edades 

tempranas, pueden facilitar que éstas desarrollen expectativas bajas sobre su futuro 

profesional y sobre su autoejecución.  

 

Para Pawlowicz y Zaldua (2004), la maternidad en la adolescencia, determina la 

constitución de un proyecto de vida para las jóvenes adolescentes argentinas. Plantean 

las autoras, que el tener un hijo en la adolescencia, las proyecta en una configuración 

representacional de “madres-amas de casa- esposas”, consolidada a partir del  

nacimiento del hijo. Situación diferente para las mujeres que en el mismo momento 

etáreo no tienen hijos y realizan actividades no tan ligadas con el espacio doméstico y 

que socialmente son propias de la edad, como por ejemplo ir a la escuela. Para las 

adolescentes sin hijos, el poder circular por espacios extra-domésticos, les permite 

construir otros ideales y representaciones de mujer, diferentes al tradicional. El anterior 

ejercicio investigativo se inscribió dentro de las metodologías de corte cualitativo,  

comparando las representaciones sociales, proyectos y experiencias de adolescentes 

mujeres con y sin hijos.  

 

En la presentación de los resultados, las autoras buscan superar las descripciones 

de los riesgos que para la salud de la mujer representa un embarazo y la maternidad en 



54 
 

la adolescencia, e imprimen a su análisis una perspectiva de género, superan la 

presentación de resultados cuantitativos, ya que al indagar los proyectos de vida y la 

importancia que le dan o no las adolescentes a la maternidad las adolescentes se acercan 

a su subjetividad y visibilizan insumos válidos para la construcción de programas 

dirigidos a esta población.  

 

Reconocen la adolescencia como el lapso en el que se ensaya, se experimenta, se 

anticipa lo que será una vida futura, es entonces para las autoras la adolescencia un 

terreno transicional para cuando sean mujeres adultas; refieren, cómo las mujeres de 

sectores populares dan sentido a su vida a partir de la “actualización del ser madres, 

esposas y dueñas de casa” (p. 6), y cómo valoran e idealizan la maternidad. Los 

proyectos educativos para las adolescentes con hijos, aparecen en un segundo plano, que 

generalmente se refieren a terminar de estudiar, ya que la maternidad impidió de alguna 

manera que esto sucediera.  

 

Frente a las adolescentes sin hijos identifican en ellas mayor capacidad de 

“negociación y se posicionan subjetivamente con mayor autonomía en sus relaciones de 

pareja en relación con la sexualidad, el cuerpo y las decisiones reproductivas” (p. 1), 

contrariamente a las adolescentes sin hijos.  

 

La posibilidad que han tenido las adolescentes sin hijos de experimentar otro 

lugar de ser mujer, de realizar otras acciones positivas para sus vidas, pero además la 

carga familiar que expresan sentir cuando sus padres las idealizan, las controlan, las 

cuidan  y esperan que su vida sea “diferente”  a las de otras adolescentes (que en 

ocasiones puede ser su hermana), les proporcionan referentes para que con mayor 

claridad deseen postergar la maternidad.  

 

Por último, para cerrar la presentación de los ejercicios investigativos que le dan 

base a esta propuesta se presentara el texto de Piedrahíta (2009), quien posicionada en el 

feminismo de la diferencia sexual, propone una discusión sobre la subjetividad política. 

 



55 
 

Aunque la investigación no tuvo como base a mujeres adolescentes, sí discute 

desde la perspectiva de la acción política cómo las mujeres en el contexto colombiano 

entienden el poder. Muy relacionado con la investigación presentada anteriormente, 

plantea que cuando las mujeres pueden experimentar, se abren a posibilidades, para 

inventarse, reinventarse, apropiarse de situaciones, ideas, cosas, que antes en el 

transcurrir de los mismos territorios les parecían extrañas; propone ella en su rastreo que 

construir la diferencia sexual, es actuar, “mujerear”, es marcar nuevas trayectorias 

subjetivas de las mujeres, delimitando paso a paso un nuevo horizonte ético, en donde el 

deseo se constituya en la fuerza movilizadora de experiencias que subviertan los órdenes 

tradicionales y conecten a las mujeres con lo diferente, con los bordes, con los límites 

que tradicionalmente les han sido negados. 

 

Cuando las mujeres construyen la diferencia sexual están haciendo política, que 

no se resume en las acciones altruistas por la justicia y el cumplimiento de los derechos, 

sino en su  vínculo “con la pasión y el goce que vive en la dimensión inconsciente de 

cada sujeto y que orienta las metamorfosis subjetivas y las deconstrucciones de género” 

(Piedrahíta, 2009, p. 1717).  

 

Puntualiza la autora que el feminismo no se reduce a una lucha de sexos, o un 

grupo de mujeres que visibilizan la exclusión de las mujeres, o reaccionan ante el 

dominio del patriarcado, “…es un lugar político de experimentación que aparece en 

cualquier espacio donde la mujer exprese su subjetividad agenciada” (p. 1728).  

 

Este recorrido ha permitido identificar el lugar que las y los jóvenes adolescentes 

han tenido en la producción científica latinoamericana; una producción amplia, diversa 

que muestra la situación de las mujeres jóvenes a nivel relacional, subjetivo, político, 

afectivo, de violencias, entre otras, una producción que por su abordaje  temático y 

metodológico en algunos casos perpetúa los discursos tradicionalistas que frente a las 

mujeres se han construido; en su gran mayoría, las investigaciones mantienen un orden 

desde el cual en aras de la rigurosidad y la cientificidad, aportan datos numéricos que, si 

bien es cierto son valiosos y ayudan entre otras cosas a la construcción de políticas,  



56 
 

desconocen y silencian las experiencias de las mujeres adolescentes. Otras por el 

contrario, desde una postura más crítica rompen con la forma tradicional de leer las 

mujeres y se constituyen en apertura para  identificar la potencia y agencia de la acción 

de las mujeres latinoamericanas.  Desde esta perspectiva,  la apuesta debe ser por 

reconocer lo que se construye y/o transforma en el interior y exterior de cada 

adolescente, desde su propia historia, cotidianidad, desde su propio cuerpo, desde su 

vida.   

 

Es necesario, que se inicie un trabajo en el que se cuestionen y transformen las 

relaciones al interior de la familia basadas en el respeto por la pluralidad y la equidad, 

pero también es importante identificar el lugar de la mujer joven, no desde las 

estadísticas, no desde los informes, no desde la denuncia, sino desde las posibilidades de 

resistencias que pueden emerger cuando estas mujeres se mueven en ambientes 

familiares donde la dinámica relacional es violenta. La historia familiar no es inmanente, 

la mujer joven tiene en diferentes espacios márgenes de significación, subjetivación, 

configuración, deconstrucción y movilización alternos a la violencia, de tal manera que 

basados en esto, ellas resisten y construyen otros mundos posibles (que pueden llegar a 

ser muy íntimos), para vivir.  

 

3.2 Resistirse… ¿por una vida buena? Recorridos teóricos 

 

3.2.1 Movimientos feministas y teorías de género 

  

A pesar de que género se define por su oposición a sexo, es frecuente encontrar 

en textos científicos y de corte periodístico que se sustituya la palabra "sexo" por 

"género", se deja de lado entonces, el valor real del segundo concepto, y así se elimina 

la potencialidad analítica de la categoría (Tubert, 2003). Así mismo, dado que 

continuamente se encuentra en los textos o discusiones sobre el tema, expresiones como 

"estudios feministas" y "estudios de género", sin hacer distinciones, se hace necesario 

establecer algunas diferencias entre ellos.  

 



57 
 

El uso indiscriminado del concepto de género, tanto en la filosofía como en las 

ciencias sociales, ha permitido que algunas escritoras del feminismo se expresen al 

respecto. Así, la filósofa Judiht Butler, influenciada por el psicoanálisis y por Foucault, 

considera que "la diferencia sexo/género sugiere una discontinuidad radical entre los 

cuerpos sexuados y los géneros culturalmente construidos, aunque al mismo tiempo el 

supuesto de un sistema binario de géneros conserva implícitamente la creencia en una 

relación mimética del género con el sexo" (Tubert, 2003, p. 9). 

 

Braidotti (2000), señala que algunos de los estudios de género consideran que la 

construcción cultural de la feminidad y de la masculinidad son homólogas, lo que 

sugiere que el estudio del género contradice directamente la connotación política del 

análisis feminista. El concepto género es usado en los espacios universitarios para no 

comprometer una postura académica y no caer en el desconocimiento del otro, es decir, 

de lo masculino; se busca también la legitimación política o social, sin tomar demasiado 

en cuenta, el contenido al que se hace referencia. 

   Fraisse (2003), afirma que el pensamiento norteamericano ha inventado el 

concepto de género por no contar con un instrumento adecuado para expresar el 

pensamiento sobre los sexos. La autora subraya la importancia política que se ha dado a 

este término, especialmente en ocasión de la conferencia de Pekín realizada en 1995 

bajo el patrocinio de la Organización de las Naciones Unidas, que posibilitó sustituir la 

expresión, internacionalmente consagrada, de derechos de la mujer, por género. Desde 

ese momento en África se habla de Género y Desarrollo, produciéndose una 

transferencia lingüística de mujer a género. 

 

El sustantivo mujer ya no opera como una categoría general para calificar las 

investigaciones y trabajos sobre la materia ni para definir un compromiso. Fraisse 

(2003), concluye que el concepto de género por su carácter encubridor y reductor, no se 

puede sustituir a expresiones utilizadas por la filosofía, como diferencia sexual y 

diferencia de los sexos, que reflejan una distinción ausente en la lengua inglesa pero 

presente en la francesa, así mismo añade Tubert, en la castellana. Cuando se habla de la 



58 
 

diferencia sexual, la dualidad de los sexos se encuentra dotada de un contenido de 

representaciones múltiples, pero siempre claras, de lo masculino y de lo femenino. 

 

Para entender aún más los tránsitos de los estudios de género, se iniciará 

exponiendo los recorridos realizados desde el feminismo que le dan vida y los legitiman. 

Se puede empezar mencionando que la palabra "feminismo" se generalizó a partir de la 

última década del siglo XIX, siendo utilizada como sinónimo de emancipación de la 

mujer y representó en ese momento una manera de hacer visible el complejo dilema de 

igualdad y diferencia entre hombres y mujeres (Estrada, 1997). Posteriormente, el 

término cobra fuerza para hablar de la historia de las organizaciones de las mujeres en 

sus luchas por el derecho al sufragio, a la educación, a la protección de la mujer 

trabajadora y a la maternidad. Sin embargo, el feminismo alcanzó un momento en el 

cual sólo hizo alusión a un tipo de práctica política que, no obstante, no era suficiente 

para acometer el estudio, la reflexión y la teorización sobre la condición de la mujer, lo 

que afianzó la necesidad de definir un enfoque feminista. El encuentro entre 

movimientos políticos y grupos académicos permitió la creación del campo de los 

estudios de la mujer. Inicialmente se trató de un campo con poca o ninguna relación con 

el resto de las disciplinas científicas, más orientado a continuar la práctica política como 

arena de confrontación. Pero este campo se transformó rápidamente en el de Estudios de 

Género, desde el cual comenzaron a tenderse puentes hacia las distintas disciplinas 

sociales. 

 

El movimiento feminista permite identificar tres tipos de posiciones en la 

práctica y en el discurso, con una definición relativamente clara, uno es el feminismo de 

la igualdad, de acceso al orden simbólico ilustrado; el segundo es un feminismo radical 

de la diferencia sexual que representa el rechazo de dicho orden simbólico y propone 

uno propio, por último, un feminismo posthumanista y postmoderno inspirado en la 

negación de la metafísica entre lo masculino y lo femenino y del propio principio de la 

identidad (Jiménez, 2006).  

 



59 
 

Posteriormente a esto surge la noción de Género, término acuñado en la literatura 

anglosajona, particularmente en el campo de la antropología feminista para hacer 

referencia a la construcción de las diferencias sexuales a lo largo de la historia y en las 

diferentes culturas, construcciones de las cuales se derivan los imaginarios culturales y 

las instituciones sociales, los modelos de socialización, de la feminidad y la 

masculinidad, y los procesos subjetivos de mediación en los cuales se construye la 

identidad persona (Estrada, 1997). 

 

Varios estudiosos distinguen tres momentos claves en la evolución de los 

estudios de género. El primero se refiere al sistema Sexo/Género, atribuido a Gayle 

Rubin hacia 1975, quien propuso de acuerdo a Estrada que "El sistema Sexo/Género es 

el conjunto de disposiciones por el que una sociedad transforma la sexualidad biológica 

en productos de la actividad humana, y en el cual se satisfacen esas necesidades 

transformadas".  

 

En un segundo momento el género se tomó como una categoría relacional; la 

mirada de estos estudios no recae sólo en la mujer, también incluye al hombre. Se 

definió así el género como un elemento constitutivo de las relacionales sociales, basada 

en las diferencias que distinguen los sexos, como una forma primaria de significaciones 

de poder (Scott, 1997). Para esta autora estudiar a la mujer y a la feminidad involucra la 

relación directa con el hombre y la masculinidad, es decir, se debe buscar la 

comprensión en las dos líneas. 

 

Se identifica el género, en la propuesta de Scott, como un elemento que distingue 

las diferencias de los sexos y constituye las relaciones sociales; además, posibilita las 

formas primarias de relación enmarcadas en estructuras de poder y un conjunto de 

creencias, prácticas, discursos e instituciones que delimitan los saberes y diferencias de 

los sexos. 

 

Se ubica un tercer momento relacionado con las tecnologías y la reconstrucción 

del Género. Lauretis (1992), considera que a través del análisis y el autoanálisis de los 



60 
 

hábitos y de las prácticas, es posible rearticular la subjetividad femenina y comprender 

cómo es concebida y construida una subjetividad históricamente situada. 

 

Una de las principales fortalezas de la categoría género, es que ella supone en su 

interior un conjunto de dimensiones que posibilita un análisis verdaderamente integrador 

de la realidad social de las mujeres y los hombres en su devenir histórico. 

 

Lagarde (1996) considera que existen cinco dimensiones fundamentales que 

contiene la categoría género. Por un lado se encuentra la dimensión biológica, 

determinada por el dimorfismo sexual de las sociedades. En la dimensión Económica el 

género se expresa en tanto en las sociedades organizadas genéricamente, existen 

actividades concebidas para las mujeres y actividades para los hombres. A esto, desde la 

teoría de los géneros, de le denomina "organización del trabajo por género" y no se ve 

como "natural". En las sociedades patriarcales, las actividades de reproducción social 

son asignadas, como atributo esencial, al género femenino y las actividades de 

producción visible, activa asignadas al género masculino.  Por su parte, la dimensión 

Psicológica implica atender a la subjetivación individual de un orden social ya genérico, 

dado en las prácticas históricas y simbólicas; subjetivación que tiene lugar precisamente 

por la existencia de otros que se encargan de reproducir o socializar, más o menos 

consientes dicho orden social, y es un proceso que ocurre precisamente en el devenir del 

sujeto por los diferentes ámbitos e instituciones sociales por los que atraviesa su 

recorrido humano. 

 

La dimensión social del género alude a las normas y a las prohibiciones que se 

convierten en tabú en el contexto donde emergen para cada sociedad. Las atribuciones o 

asignaciones que se hacen a los géneros, también implican deberes de género y 

constituyen una de las formas más eficaces de las sociedades para que las personas 

cumplan con el orden social que se les asigna. Es posible ver que las relaciones de 

género están en todas las dimensiones sociales: en las relaciones de parentesco, las 

económicas, las institucionales, entre otras. Algunas instituciones de género lo 

constituyen la pareja, la familia, las instituciones médicas, las iglesias, las escuelas, los 



61 
 

medios de comunicación, la sociedad civil y los partidos políticos; se trata de 

instituciones de género en tanto se encargan de reproducirnos como mujeres y como 

hombres. 

 

Lo político para Lagarde (1996) hace alusión a un conjunto de relaciones de 

poder en todos los ámbitos de la vida y de la sociedad. En esta dimensión convergen 

todas las anteriores; las teorías de género que lo contemplan desde lo político entienden 

que es una manera en que la sociedad organiza a los sujetos para monopolizar y 

distribuir los poderes; así, el género como principio de organización social no opera de 

forma neutra en las relaciones mujeres-hombres, sino como resultado de orden 

simbólico o como resultado de la propiedad privada. 

 

La organización social en base al género suele atribuir una posición jerárquica 

superior a los hombres en la mayor parte de las sociedades conocidas, el patriarcado 

responde a ese orden histórico. Se entiende entonces que el concepto Género incluye a 

Mujeres y Hombres, cada uno con los elementos de masculinidad y feminidad 

adjudicados en sus procesos de socialización, pero que a la vez han ido reconstruyendo 

y agenciando de acuerdo a sus experiencias. 

 

Para Badinter (1993) la masculinidad está constituida por factores psicológicos, 

sociales y culturales, al margen de la genética, pero que suelen ser tan determinantes 

como la genética misma. Se ha llegado a considerar de acuerdo a la autora, a la 

masculinidad como un principio universal y permanente, que sobrevive al tiempo y los 

diferentes ciclos de vida de los sujetos, haciendo que el hecho de ser "hombre", se deba 

demostrar y construir permanentemente. 

 

Frente a la feminidad, se encuentra que también se ha construido el "ideal de 

feminidad", refiriéndose esto a patrones o modelos deseables de mujer en cada contexto 

cultural o social. Se entiende entonces, que la Feminidad y la Masculinidad son términos 

relacionales, que sólo tienen sentido en referencia a la diferencia entre los sexos. La 



62 
 

oposición entre masculinidad y feminidad es entonces tributaria de estereotipos 

fenomenológicos y comportamentales de carácter ideológico (Braidotti, 2000). 

 

De la mano con lo planteado por Paredes (2007), se considera: 

 

… que una de las tareas más importantes del feminismo, en tanto proyecto 

político, sea la redefinición y fortalecimiento de la subjetividad de las mujeres 

y que se trata de un proceso que requiere su participación amplia en la 

consolidación de las nuevas reconceptualizaciones de mujer y de su lugar en el 

mundo, para la producción creativa de nuevas imágenes de la subjetividad 

femenina (p. 19).  

 

3.2.2 Epistemologías feministas 

   

    Los movimientos feministas y su instrumento, la teoría de género, a pesar de 

reconocerse diversos entre sí, se unen en un cuestionamiento a las llamadas 

epistemologías tradicionales, por su constante exclusión de las mujeres como sujetos 

agentes del conocimiento; en el interior de esta forma tradicional de hacer ciencia existe 

una voz masculina que es la que detenta el poder de contar la historia, una historia de 

hombres y para hombres,  que se presupone abstracto y universal, un hombre blanco y 

occidental. Los movimientos feministas buscan elaborar teorías epistemológicas 

alternativas en las que se puedan incluir y validar a las mujeres, así como a otros, sujetos 

excluidos y subalternizados en el proceso de producción del conocimiento (Zalaquett, 

2012). 

 

Se ubica aproximadamente hacia la década del 70, el surgimiento de la 

epistemología feminista; esta epistemología no cuenta para sí con un conjunto de teorías 

similares, teniendo de igual forma diversos discursos, dependiendo de las culturas, los 

países e incluso de las áreas del saber donde se gesten. González y Pérez (2002), 

concuerdan que las epistemologías feministas son heterogéneas en sus posturas, pero 

identifican que tienen en común el colocar entre paréntesis algunos presupuestos básicos 



63 
 

de la epistemología tradicional dado que esta ignora el contexto social del sujeto 

cognoscente.  

 

      Los llamados estudios feministas centran su accionar de acuerdo a lo 

planteado por Harding (1996) en “analizar a las mujeres, los hombres y las relaciones 

sociales entre los géneros dentro de los marcos conceptuales de las disciplinas” (p. 15); 

una de las fuertes críticas de estos estudios feministas, ha sido al conocimiento 

científico, dado que  han identificado que éste, lleva consigo la marca de sus creadores, 

que aunque se pretendan objetivos, también están influenciados por su género, clase 

social, raza, religión, cultura, entre otros. Así, para Harding, “…la ciencia no es sólo un 

conjunto determinado de enunciados ni un método único, sino un conjunto global de 

prácticas significativas” (p. 81).   

 

Zalaquett (2012) citando a García Sainz (2002) refiere que desde el pensamiento 

cartesiano, se ha nombrado ciencia a una forma de conocimiento que basado en la 

observación y la experimentación, logra ser objetivo, neutro, exacto, universal, 

olvidando por momentos que la ciencia también es una construcción social, que la 

cientificidad o no de un conocimiento, surge de unos acuerdos entre científicos inmersos 

en unas fuertes relaciones de poder.  En esa misma línea, Cruz, Reyes y Cornejo (2012) 

citando a Aguado y Rogel mencionan que “… el conocimiento se entiende como una 

relación social atravesada por relaciones de poder, lo que supone pasar de entenderlo 

como una verdad externa y aprehensible de manera aséptica, a verdades heterogéneas, 

“necesariamente polisémicas” y localizadas según contextos socio-históricos y 

geopolíticos” (p. 8).   

 

En esa misma línea  Keller plantea: 

 

…la vinculación de científico y objetivo con masculino trae consigo un 

sinnúmero de consecuencias secundarias que, si bien son evidentes por sí 

mismas, precisan no obstante ser articuladas. No solo queda coloreada nuestra 

caracterización de la ciencia  por el sesgo del patriarcado y el sexismo, sino que 



64 
 

simultáneamente nuestra evaluación de lo masculino y lo femenino queda 

afectada por el prestigio de la ciencia” (1991, p. 100). 

 

      Para Zalaquett (2012), los movimientos feministas a través de la teoría de 

género han logrado converger en una crítica central a las epistemologías tradicionales 

por la exclusión sistemática de las mujeres, en subalternizarlas e invalidarlas en la 

producción de conocimiento, por la predominancia de la voz masculina en escribir y 

contar la historia de la ciencia. 

 

Harding (1996) menciona que los colectivos feministas no fueron el primer 

grupo en cuestionar la ciencia moderna, considera que esta labor se ha adelantado desde 

las luchas contra el racismo, el colonialismo, el capitalismo y la homofobia; por otra 

parte ubica al movimiento contracultural de los años sesenta y los movimientos 

ecologistas y antimilitaristas como otros que han evidenciado y cuestionado los usos y 

abusos de la ciencia; sin embargo para ella son las feministas quienes recogen los puntos 

centrales de estos movimientos y cuestionan las formas de nombrar y percibir lo 

“natural” y lo social, por ejemplo  la división del trabajo por géneros (p. 16). Para 

Harding es importante identificar el género como una categoría de análisis que pone 

límites y organiza la actividad social de los seres humanos, no es una consecuencia 

connatural, biológica, ni una variable social asignada individualmente en el marco de 

una cultura.  Menciona la autora que la vida social generizada se origina a través de tres 

procesos distintos: el primero lo llama simbolismos del género, éste resulta de signar 

metáforas dualistas de genero a diversas dicotomías percibidas que suelen tener mucho 

que ver con las diferencias de sexo; es una forma de asignar significados a las cosas en 

el mundo; el siguiente proceso es denominado  estructura de género o división de 

trabajo que posibilita la organización de las relaciones sociales  y por último se 

encuentra el género individual  que configura la identidad personal (pp. 17-18). 

   

Harding (1996) presenta lo que para ella resultan ser tres tendencias surgidas al 

interior de las epistemologías feministas como respuesta a los procesos tradicionales de 

hacer ciencia: empirismo feminista, punto de vista feminista y postmodernismo 



65 
 

feminista. Para el empirismo feminista el sexismo y el androcentrismo son sesgos 

sociales que pueden ser superados si en las investigaciones existe una utilización firme e 

inamovible de las metodologías tradicionales de hacer ciencia. En el empirismo 

feminista la “mala ciencia” surge por la utilización inadecuada de las metodologías 

tradicionales en investigación; de seguirse el método científico de una manera adecuada, 

la identidad del investigador es irrelevante para los resultados; sin embargo Harding 

considera que la historia da cuenta de otros resultados. Para ella son los movimientos de 

liberación social lo que más han aumentado la objetividad de la ciencia y no las normas 

de la ciencia misma cuando se han puesto en práctica ni cuando los filósofos las han 

reconstruido racionalmente; siendo necesario que las mujeres participen mayormente en 

la producción de la ciencia (p. 24).  

       

      El punto de vista feminista tiene su origen en el pensamiento de Hegel sobre 

la relación entre el amo y el esclavo. Sostiene que la posición dominante de los hombres 

en la vida social se traduce en un conocimiento parcial y perverso, mientras que la 

posición subyugada de las mujeres abre la posibilidad de un conocimiento más completo 

y menos perverso. Así, el feminismo y los movimientos de mujeres nutren la teoría y el 

deseo para generar investigaciones y luchas de carácter político que puedan transformar 

la perspectiva de las mujeres en un “punto de vista”. Para Harding (1996) el 

compromiso con los valores y proyectos antiautoritarios, antielitistas, particiativos y 

emancipadores aumentan la objetividad de la ciencia (pp. 24-25). 

       

       Consideran González y Pérez (2002) que la teoría feminista del punto de 

vista reconoce el carácter socialmente situado de las creencias, así, las mujeres al estar 

en un mundo dominado por los hombres contarían con un privilegio epistemológico, 

dada su situación de marginalidad, desde ese lugar, ellas tendrían acceso a otros puntos 

de vista a los cuales los hombres no pueden acceder. Como cuestionamiento a esta 

postura, las autoras se preguntan acerca de cuál sería el punto de vista privilegiado, dado 

que existen muchas formas de opresión y muchos tipos de experiencias femeninas 

siendo difícil compararlas e igualarlas.  

 



66 
 

El postmodernismo feminista es contrario a los planteamientos de las dos 

posturas anteriores: el empirismo feminista y el punto de vista feminista, al respecto 

Harding plantea que para Flax (1986) las feministas postmodernistas de la mano de:  

 

…pensadores de la corriente dominante como Nietzsche, Derrida, Foucault, 

Lacan, Rorty, Cavell, Feyerabend, Gadamer, Wittgenstein y Unger, y 

movimientos intelectuales, como la semiótica, la deconstrución, el psicoanálisis 

el estructuralismo, la arqueología/genealogía y el nihilismo, las feministas 

“comparten un profundo escepticismo respecto a los enunciados universales (o 

universalizadores) sobre la existencia, la naturaleza y las fuerzas de la razón, el 

progreso, la ciencia, el lenguaje y el ‘sujeto/yo’ (1996, p. 26). 

 

      El postmodernismo feminista apela a la utilización de una base pertinente 

para investigar aquellas identidades que a su juicio se encuentran fragmentadas, 

divididas, esto generado por los avatares de la vida moderna, entre dichas identidades se 

encuentran la feminista-negra, socialista-feminista, mujeres lesbianas, entre otras. En el 

feminismo postmodernista, la crítica central a la ciencia es que ésta es una empresa en la 

que se negocian entre intereses y no hay un interés real por el descubrimiento de 

verdades (González y Pérez, 2002). Para Harding (1996), desde esta perspectiva, las 

reivindicaciones feministas solo son más aceptables y menos deformantes si se basan en 

la solidaridad entre estas identidades fragmentadas modernas y entre las políticas que 

crean (p. 26). Así, para esta pensadora el feminismo debe entenderse como un 

movimiento político que busca el cambio social, el cambio de contextos reales que 

afectan de diversas maneras la cotidianidad de quienes están inmersos en dichas 

situaciones.  

 

3.2.3 Localizando el conocimiento  

 

En el texto Ciencia y Feminismo, Harding (1996) menciona que el empirismo 

feminista cuestiona tres supuestos que se relacionan entre sí, provenientes del empirismo 

tradicional; el primero pone en debate el supuesto de que la identidad social del 



67 
 

observador es irrelevante para la “bondad” de los resultados de la investigación, 

afirmando que el androcentrismo de la ciencias es a la vez, muy visible y dañino y que 

su origen más fecundo está en la selección de los problemas científicos. En segundo 

lugar el empirismo feminista cuestiona la potencia de las normas metodológicas y 

sociológicas de la ciencia para eliminar los sesgos androcéntricos; parece incluso, que 

las mismas normas están sesgadas, en la medida en que han sido incapaces de detectar el 

androcentrismo. En tercer lugar, cuestiona la creencia de que la ciencia debe protegerse 

de la política. Sostiene que cierta política- la de los movimientos para el cambio social 

emancipador- puede aumentar la objetividad de la ciencia. La identificación de estas 

cuestiones, posibilito el desarrollo de las estrategias feministas del punto de vista.  

 

Menciona Harding (1996), que la acción de las feministas se centra 

especialmente, en la elaboración de teorías que muestren claramente las actividades de 

las mujeres, enmarcadas en lo social, es decir, como actividades sociales y las relaciones 

que se entablan entre los género con todos los elementos que las componen para explicar 

y comprender la historia de la humanidad. Aunque al interior de las ciencias 

tradicionales, esta forma de buscar el conocimiento puede aparecer como subjetiva, la 

autora plantea que “desde la perspectiva de la teoría y la investigación feministas, el 

pensamiento tradicional sí es subjetivo, al estar deformado por el androcentrismo, 

afirmación que las feministas están dispuestas a defender sobre la base objetivista 

tradicional” (p. 121). Observar en la distancia a las epistemologías occidentales 

modernas, apartarse de los pensamientos que las ubican como la única fuente de 

conocimiento objetivo; permite mirarlas,  analizarlas y comprenderlas como estrategias 

que se han fundado con la intención de justificar, construir y explotar significados 

culturales particulares.  

 

Así, las epistemologías feministas del punto de vista, constituyen una teoría de la 

actividad generizada y de la experiencia social de las mujeres, buscan dar un lugar de 

privilegio epistémico a las mujeres, trascienden las dicotomías tradicionales de la visión 

del mundo planteadas en la ilustración. Rose (1983) citada por Harding, menciona que 

las epistemologías feministas no pueden tener su origen en reflexiones sobre el trabajo 



68 
 

de las mujeres en laboratorios, ya que en esos escenarios, ocupados tradicionalmente en 

su mayoría por hombres, no pueden ser mujeres si quieren sobrevivir; “…se les prohíbe 

convertirse en sujetos conocedores científicos (masculinos) y, al mismo tiempo, no se 

admite que sean lo que son ante todo: mujeres” (p. 124); para esta autora una 

epistemología feminista debe basarse en las prácticas del movimiento de la mujer. Se 

deben considerar problemas que competen biológica y medicamente a las mujeres 

(menstruación, aborto) y aquellos cuidados que les interesan a las mujeres, referidos a su 

cuerpo y salud; el movimiento de la mujer funde “el conocimiento subjetivo y el 

objetivo de tal modo que crea un nuevo saber” (p. 125).  La producción de la ciencia en 

el marco de los movimientos de la mujer, debe oponerse a la división y asignación a 

distintas clases de personas, de actividades cognitivas, manuales y de cuidado 

asistencial, su proyecto debe centrarse en generar los saberes que necesitan las mujeres 

para comprender y manejar sus propios cuerpos: “el sujeto y el objeto de investigación 

son uno sólo” (p. 126). 

 

El punto de vista epistemológico feminista, desde la postura de Harding es una 

perspectiva social comprometida, que logra captar los lugares de subordinación 

concretos relacionales de las mujeres en la vida social, que no se evidencian en las 

investigaciones basadas en las actividades características de los hombres. Citando a 

Hartsock (1970), la autora plantea que la visión que tienen las mujeres “merece que se 

luche por ella y representa un logro que requiere tanto una ciencia que pueda mirar bajo 

la superficie de las relaciones sociales en las que se ven obligadas a participar, como una 

educación que sólo puede surgir de la lucha para cambiar esas relaciones” (p. 130). Así, 

la perspectiva del punto de vista feminista, se convierte en un compromiso social, 

político e intelectual; en un acto moral de acercarse y comprender el mundo desde la 

mirada de las y los subordinados socialmente hablando.  

 

3.2.4 Vida buena 

 

El ser humano aspira al bienestar y a la felicidad. Desde la antigüedad hay 

preocupación por saber qué es una vida buena o de calidad y de qué depende; sin 



69 
 

embargo, no hay respuestas concluyentes (Gómez, Villegas, Barrera y Cruz, 2007); para 

iniciar, se puede decir que en la Ética Nicomaquea, Aristóteles (2005) argumenta una 

concepción de la vida buena objetivista y naturalista. Para el autor, tener una vida buena 

dependerá de la particularidad de las personas, en razón de su humanidad; anhelar una 

vida buena no se relaciona directamente con la voluntad, con los deseos y ansias ni por 

las inclinaciones de los sujetos, ya que estos operan de una manera diferente en cada 

persona y no dependen, en principio, de cuáles sean las fuentes de sus creencias y de sus 

experiencias.  

 

Así, para Aristóteles la naturaleza humana se puede ordenar en dos tipos: las 

actividades o funciones corporales, que se relacionan con crecer, sentir, tener impulsos y 

apetitos; y las que involucran el pensamiento, que incluyen el razonamiento teórico y el 

razonamiento práctico, es decir, el razonamiento aplicado tanto a la búsqueda de la 

verdad como a la dirección que hayan de tomar nuestras acciones.  

 

Refiere Aristóteles (2005) que:  

 

Puesto que todo conocimiento y toda elección apuntan a algún bien (…) cuál es 

el bien a que tiende la ciencia política, y qué será, por tanto, el más excelso de 

todos los bienes en el orden de la acción humana. (…) reina un acuerdo casi 

unánime, puesto que tanto la mayoría como los espíritus selectos llaman a ese 

bien felicidad, y suponen que es lo mismo vivir bien y obrar bien, que ser feliz 

(p. 8).  

 

Pero evidentemente la virtud que debemos considerar es la virtud humana, ya 

que el bien y la felicidad que buscamos son el bien humano y la humana felicidad; 

entendiendo por virtud humana no la del cuerpo, sino la del alma, y por felicidad una 

actividad del alma (p. 29).  

 

Menciona Bravo (2009), que las éticas de la vida buena, se centran en el bien 

supremo; también llamadas eudaimonologías se las puede identificar con los 



70 
 

planteamientos socrático-platónicos y los ya mencionados aristotélicos.  De esta última 

señala el autor, se ha considerado que se centra por un lado, en el bien colectivo, en el 

pluralismo inter-subjetivo (p. 240), pero por otro, al considerar por ejemplo la amistad 

como la más social de las virtudes, se dirige al bienestar del individuo.  

 

Baste esta aserción de principio, al comienzo de la Ética a Nicómaco: “incluso si 

hay identidad entre el bien del individuo y el de la ciudad, de todos modos es una tarea a 

todas luces más importante y más perfecta aprehender y salvaguardar el bien de la 

ciudad; porque el bien es ciertamente amable incluso para el individuo aislado, pero es 

más bello y más divino aplicado a una nación o a los estados” (EN, 1094b7-10; Bravo, 

2009, p. 241). 

 

El pensamiento Aristotélico permite poner en el terreno de la discusión 

situaciones éticas y políticas relacionadas con la felicidad, las virtudes, los sentimientos 

morales, el carácter, entre otros (González, 2007); para esta autora, estos son los 

intereses centrales que persigue la filósofa Nussbaum, para quien es necesario realizar 

una lectura contemporánea de Aristóteles,  examinando la actividad política centrada en 

el bien, pero “buscando en ella aquellas virtudes no-relativas, y por tanto universales, a 

las que todas las comunidades tienden o deberían tender para alcanzar unas sociedades 

más humanas, independientemente de su historia y tradición” (p. 93) lo que posibilita 

unas sociedades y relaciones  más justas y equitativas.  

 

Las condiciones de vida en las que se han visto inmersos los seres humanos en 

las diversas latitudes que generan desigualdades, inequidades, injusticias y la ausencia 

de un proyecto político que a nivel trasnacional garantice las oportunidades de 

desarrollo individual y colectivo, han sido las bases sobre las que Nussbaum ha 

desarrollado su propuesta filosófica práctica, que Arjona  identifica como un liberalismo 

político neoaristotélico, con dos ejes; en primer lugar la constitución de instituciones 

que propendan por el desarrollo de las capacidades individuales de los seres humanos y 

en segundo lugar:   

 



71 
 

formar ciudadanos democráticos, capaces de abordar las situaciones que 

enfrentamos como miembros de un mundo interdependiente, mediante el 

cultivo de las habilidades cognitivas, emocionales y comportamentales que 

resultan necesarias para cuestionar la autoridad y el statu quo, sentir compasión 

ante las situaciones difíciles que otros  experimentan, actuar con respeto y 

sensibilidad hacia los marginados y excluidos, así como pensar adecuadamente 

los problemas sociales, culturales, económicos y políticos en un escenario 

global complejo (2013, pp. 149-150). 

 

Para Arjona (2013), la filósofa Nussbaum funda su trabajo en el interrogante por 

la vida buena; para ello se posiciona en el debate de la antigua Grecia, en las 

experiencias humanas reales, prácticas, en las elecciones que las personas hacen para 

guiar sus actuaciones. Destaca Arjona la propuesta de Nussbaum de un modelo de 

deliberación moral que cuenta con cuatro características: a) relevancia ética de los 

eventos no controlados; b) inconmensurabilidad de los bienes; c) prioridad ética de lo 

particular y d) valor ético de las emociones y la deliberación. 

 

Nussbaum (1995), invita a dirigir una mirada hacia los valores y a preguntarnos 

por la cercanía de la formación institucionalizada con los valores y la ética como eje 

articulador de formación.  En principio, es importante identificar con claridad el lugar 

que los sujetos ocupan en el mundo y establecer las posibilidades de elección y 

deliberación que se presentan diariamente. Refiere la autora que  “… probablemente, el 

estilo en que se refieren los asuntos relativos a la elección humana no es neutral, sino 

que expresa ya una idea de qué es el conocimiento y cómo lo alcanza el alma”. Cita 

Nussbaum, que Píndaro considera que “la excelencia de la persona buena es como la 

planta joven: crece en un mundo débil y quebradiza, en necesidad constante de alimento 

exterior” (p. 27); entonces, no es suficiente tener en nuestro interior los parámetros de lo 

que constituye una forma de vida buena y unas acciones marcadas por la excelencia, es 

indispensable que los seres humanos cuenten además, con unos entornos, sociales, 

políticos y por qué no, religiosos que permitan reestructurar y fortalecer poco a poco, 

aquellos elementos intrínsecos necesarios para afrontar cuando así lo requiera cualquier 



72 
 

situación que se presente. Esto nos llevaría a pensar de la mano con la autora que “… 

cuanto más rico sea nuestro universo valorativo, más difícil resultará lograr la armonía 

en su interior. Cuanto más receptivos seamos a la presencia del valor o de la divinidad 

en el mundo, más probablemente brotará el conflicto dentro de nosotros” (p. 120)
 
. 

 

Deliberar, planear, asumir una postura y una decisión permiten que los seres 

humanos lleven una vida activa, que actúen desde la autosuficiencia, enmarcados en el 

bien, esto alejará de la incertidumbre y evitará que se dejen las cosas al azar,  lejos de la 

fortuna; en el marco de la propuesta de Nussbaum  la fortuna se refiriere a las 

situaciones que le  ocurren a una persona, en las cuales no tuvo una injerencia activa.  

Sacar la fortuna de la explicación sobre las situaciones de la vida humana, es dejar a los 

hombres y mujeres total control sobre ella, es constituirse en agentes libres de la 

dependencia. Nussbaum, parte de la realidad planteada por Píndaro de que se está 

siempre eligiendo entre “bienes opuestos” que en algunas ocasiones es probable se 

tomen buenas decisiones, en otras sea necesario traicionar nuestras propias creencias y 

actuar mal y en otras  ni se interviene, ni se consiente, pero igual se modifica el curso de 

la existencia.  

 

De otro lado, la propuesta de la autora gira en torno a lo planteado por Platón, 

referido a una vida humana autosuficiente, no controlada por la fortuna, con un 

conocimiento que conlleve a la deliberación práctica. Este planteamiento, lleva a pensar 

en el lugar del cuerpo que enmarca historias, territorios, memorias, que se configuran en 

deseos, en sentimientos que como lo expresa Nussbaum  “… en ellos entra el amor, el 

odio…, los apetitos y pasiones, especialmente los de naturaleza sexual” (p. 270) que 

suelen ser guías determinantes en la acción. 

     

Menciona la autora cómo para Aristóteles es importante aclarar que cuando 

habla de ética, su intención más que teórica es práctica, ya que la ética puesta en texto 

poco impacta la vida buena;  

 



73 
 

…además la vida que elijamos debe ser posible para nosotros… debe ser una 

vida que realmente podamos escoger para nosotros, en la que haya, en 

suficiente medida, aquello que nos convierte en seres de los que podamos decir 

que sobreviven en esa vida (p. 376).  

 

La posibilidad de vivir una vida buena, puede estar limitada de acuerdo a 

Nussbaum (2000) por algunas privaciones que impidan la actividad, referidas a amigos,  

familiares  o a medios que en su ausencia impedirán totalmente la actividad excelente.  

“Una esclavitud que dure toda la vida, una enfermedad grave o crónica, la pobreza 

extrema, la muerte de todos los seres queridos, pueden imposibilitar el ejercicio de una o 

varias excelencias, incluso menciona Aristóteles que la fealdad extrema impide la 

posibilidad de formar amistades profundas” (p. 414); aquellos que se encuentran en una 

condición social desfavorecida,  cuentan con situaciones que dificultan sus posibilidades 

de adelantar actividades políticas que podrían mejorar las condiciones de vida de 

muchos. De esta manera es claro, cómo la vida de las personas se encuentra rodeada de 

un sinnúmero de vicisitudes que amenazan su devenir, y para que una vida se dé 

enmarcada en la excelencia necesita contar con recursos no solo internos sino externos, 

propicios para crear fugas, rupturas, resistencias que abren lugar a la apropiación de la 

vida.  

 

Es importante pensar en otros valores que complementan las actividades de la 

vida buena ligados a la ciudadanía y a la vinculación política y que a su vez se 

relacionan con la amistad y el amor personal (p. 432).  Sumergirse en estas actividades 

implica a otros que nos permitan realizar movimientos referidos al amor o a la justicia.   

“El amor precisa otra persona que ame. Y la persona justa necesita a alguien con 

respecto a quién y junto con quien actuar justamente. Además el amor y la amistad, así 

como la parte de la excelencia política que es un tipo de amistad o amor, son por su 

naturaleza, más bien relaciones que estados virtuosos” (p. 432). 

 

Así, las aspiraciones a una vida buena, están directamente relacionadas con lo 

que cada ser humano, considera desde su experiencia y juzga lo que ésta contiene, con 



74 
 

lo que se relaciona, con lo que se puede vivir. Es en este sentido, una relación con la 

libertad, con lo que somos, involucra el cómo dirigimos nuestros comportamientos y 

sentimientos. A lo largo del tiempo, en Occidente se han construido unos esquemas cada 

vez más rígidos y estrechos en los que se aglutinan los comportamientos reconocidos 

como normales, va en aumento el número de instituciones reguladoras que día a día a 

través de políticas, decretos, reglamentos, informan a las mujeres, hombres, niños, niñas, 

ancianos, ancianas, cuál es la forma correcta de comportarse, con los animales, con la 

naturaleza, entre ellos y ellas mismas. 

 

Para Nussbaum (2000), la vida buena es plausible si se trabaja en un enfoque 

centrado en las capacidades humanas,  

 

es decir aquello que la gente es realmente capaz de hacer y de ser (p. 32); esta 

idea busca una aproximación a un mínimo social básico, es decir la vida que 

corresponda a la dignidad del ser humano. Para Nussbaum las capacidades que 

ella propone deben ser posibles para todas las personas, “tratando a cada 

persona como fin y no como una mera herramienta para los fines de otros” (p. 

33).  

 

La propuesta de esta autora Norteamericana, es que al pensar en la vida buena 

desde la perspectiva del enfoque de las capacidades se piense en términos de respeto, 

dando un lugar a las batallas internas y externas que cada ser humano libra para su 

florecimiento;  

 

significa asumir una posición firme respecto de las condiciones que le permiten 

seguir su propio saber y entender, libres de las tiranías impuestas por la política 

y la tradición. Esto, a su vez, requiere tanto la generalidad como la 

particularidad, tanto de los patrones de medición globales como el 

conocimiento detallado de la variedad de circunstancias y culturas en las cuales 

la gente se está esforzando por  salir adelante” (p. 110). 

 



75 
 

El enfoque de las capacidades de Nussbaum en ocasiones es relacionado con las 

propuestas de Sen frente a la calidad de vida; sin embargo Nussbaum, ha desarrollado su 

enfoque tomando una distancia importante del trabajo de Sen, basándose en principio en 

las ideas de Aristóteles acerca del funcionamiento humano y del uso que de ellas hiciera 

Marx. Para la autora,  su propuesta del enfoque de las capacidades es diferente del de 

Sen, tanto en el énfasis puesto en la fundamentación filosófica, como en su disposición 

para tomar una posición acerca de cuáles son las capacidades (p. 111).  

 

A juicio de la autora de esta investigación, el enfoque de las capacidades supera 

otros planteamientos que buscan dar cuenta por ejemplo del bienestar psicológico y 

subjetivo, ya que su centralidad no es identificar qué tan satisfechas se encuentran las 

personas o qué niveles de bienestar reportan en los autoinformes; la pregunta central es 

sobre qué es o qué no es esta persona realmente capaz de hacer. La autora en su libro 

“Las mujeres y el desarrollo humano. Un enfoque de las capacidades” (2000),  plantea 

los interrogantes pensando en las mujeres, pero consideramos que estos aplican a los 

seres humanos en general), con qué recursos cuenta,  qué posibilidades tiene y 

finalmente cómo esos recursos le permiten funcionar “de un modo plenamente humano” 

(p. 112).  

 

Se presenta aquí un resumen general del enfoque de las Capacidades Centrales 

para el Funcionamiento Humano propuesto por Nussbaum (2000): a) Vida: conservar la 

vida un tiempo normal, en las condiciones propias de una vida humana; b) Salud 

corporal: lograr una buena salud a todo nivel, con las condiciones adecuadas de 

alimento y protección; c) Integridad corporal: tener control soberano sobre el cuerpo y 

la movilidad de este, contar con la seguridad para el cuerpo que le proteja de las diversas 

violencias a las que se puede ver expuesto, contar con las condiciones para el goce 

sexual y la reproducción de elegirse así; d) Sentidos, imaginación y pensamiento: “ser 

capaz de utilizar los sentidos, de imaginar, pensar y razonar, y de hacer todo estos de 

forma ‘verdaderamente humana’” (p. 122), tener acceso a  alfabetización y educación en 

diversas áreas; ser creativo y libre de expresar su pensamiento con garantías de 

protección; e) Emociones: reconocer el valor de los otros y de las cosas en nuestra vida 



76 
 

sin olvidar el valor de nosotros mismos; vincularnos con otras personas pero en el marco 

del cuidado y del respeto, de la gratitud, evitando experiencias de abuso, dolor y 

sufrimiento injustificados; f) Razón Práctica: “Ser capaz de plasmar una concepción 

del bien y de comprometerse en una reflexión crítica acerca del planeamiento de la 

propia vida” (p. 122); g) Afiliación: Interactuar con otros, mostrar una preocupación 

autentica y una disposición para actuar en el marco de la justicia y de la amistad, ser 

capaz de trabajar en equipo. Respetar a otros y respetarse a sí mismo y contar con la 

protección frente a cualquier tipo de discriminación; h) Otras especies: convivir en 

armonía con la naturaleza, reconociendo su importancia y cuidando de ella en toda su 

extensión; i) Juego: contar con las posibilidades y la disposición de disfrutar de 

actividades lúdicas y recreativas; j) Control del propio entorno: por un lado estaría el 

entorno político, en el que sea capaz de participar activamente en los escenarios 

políticos y contar con la protección necesaria para garantizar una libre expresión y 

asociación; por otro lado el entorno material, en el que cuenta ser capaz de tener 

propiedades de diversa índole, en un escenario de igualdad de oportunidades para todas 

y todos incluido el derecho a tener un empleo.  

 

Contar con estas capacidades, ubica a los sujetos en un terreno donde pueden 

explotar al máximo sus humanas facultades además de vivir dignamente, cumpliendo a 

cabalidad con las obligaciones sociales y políticas que les competen. Para Nussbaum, es 

posible identificar tres tipos de capacidades; en primer lugar están las capacidades 

básicas, innatas que cumplen un papel fundamental en el cumplimiento de las 

capacidades avanzadas, están relacionadas con los procesos perceptivos y sensitivos de 

las personas; posteriormente se encuentran las capacidades internas, se refieren a los 

procesos de desarrollo de los sujetos que les habilitan para cumplir una función, son 

procesos madurativos que se alcanzan a través del tiempo, aunque están allí y los sujetos 

pueden hacer uso de ellas,  se favorecen con la intervención por ejemplo,  del desarrollo 

corporal, de una adecuada alimentación, del soporte del entorno, entre otros. Por último 

se encuentran las capacidades combinadas, que en palabras de la autora pueden definirse 

como: 

 



77 
 

capacidades internas combinadas con adecuadas condiciones externas para el 

ejercicio de una  función. Una mujer que no haya sido mutilada sexualmente 

pero que enviudó como niña y se encuentra bajo la prohibición de contraer otro 

matrimonio tiene la capacidad interna pero no la capacidad combinada para la 

expresión sexual (como también en muchos casos, para el empleo y la 

participación política)  (p. 129). 

 

Si se trata de pensar en términos de satisfacción con la vida, Diener (1994) en 

sus estudios ha identificado cierta tendencia hacia la satisfacción en las personas de las 

naciones más desarrolladas; es decir que estos hallazgos son coherentes con lo planteado 

por Nussbaun, frente a que una nación que posibilita más el desarrollo de las 

capacidades de sus ciudadanos, les viabiliza más la cercanía a una vida buena.  Es por 

esto que la misma autora propone un enfoque de la felicidad basado en las cosas buenas 

de la vida que pueden contribuir al florecimiento humano, entre ellas estarían para Ansa 

(2008) la educación, atención sanitaria, agua potable, derechos civiles, libertad de 

expresión, entre otros.   

 

Menciona la misma autora, como al respecto Sen, escribe:  

 

Considérese una persona en situación de suma desventaja, que sea pobre, que 

esté explotada, de quien se abuse laboralmente y que se sienta enferma, pero a 

la que las condiciones sociales han hecho considerarse satisfecha de su suerte 

(por ejemplo a través de la religión, de la propaganda política o de la atmósfera 

cultural dominante). ¿Podemos acaso creer que, porque se encuentra feliz y 

satisfecha, lo esté pasando realmente bien? ¿Puede considerarse alto el tenor de 

vida de una persona, cuando la vida que lleva está llena de privaciones? (Sen, 

1993, citado por Ansa, 2008). 

 

      Por último, se puede decir que la vida buena, está directamente relacionada  

con los recursos materiales y no materiales  que las mujeres y los hombres tienen  a su 

disposición, constituyéndose en medios definitivos para llevar la vida que independiente 



78 
 

de la razón se desee vivir. Se cierra esta reflexión con unas frases de Nussbaum en las 

que considera que:  

 

Colocar el foco en las capacidades como objetivos sociales está íntimamente 

relacionado con el enfoque en la igualdad humana, en el sentido de que la 

discriminación por raza, religión, sexo, origen nacional, casta u origen étnico se 

considera en sí misma como una falla de la capacidad de asociación, un tipo de 

trato indigno o de humillación y hacer de las capacidades un objetivo implica 

promover para todos los ciudadanos una mayor medida de igualdad material de 

la que existe en la mayoría de las sociedades, en cuanto es poco probable que se 

pueda obtener que todos los ciudadanos estén por encima de un umbral mínimo 

de capacidades para el verdadero funcionamiento humano sin implementar 

ciertas políticas redistributivas (Nussbaum, 2000, p. 130). 

 

 

  



79 
 

3.2.5 ¿Habitar  el mundo? o ¿Estar en el mundo?: Caminos de resistencia 

       

En el siglo pasado y con mayor fuerza en las últimas décadas, han surgido 

movimientos sociales, académicos, políticos que en el marco del género, del feminismo 

o de la resistencia, intentan fragmentar las estructuras de poder que señalan y enmarcan 

el lugar de las mujeres como madres, esposas, cuidadoras; invitándolas a romper las 

cadenas, a borrar de su sistema cognitivo los aprendizajes adquiridos hasta ahora en 

temas como la belleza, la fidelidad, la planificación, la heterosexualidad, la maternidad, 

entre otros.  Surgen además políticas públicas y educativas que buscan favorecer a la 

mujer, protegerla, librarla de las violencias, atenderla, visibilizarla, darle un lugar, así 

sea desde su debilidad pero reconocer su existencia.  

 

Todo lo anterior podría denotar un buen avance, pero en muchas oportunidades, 

las mujeres de carne y hueso quedan fuera, se cruzan entre la academia, la televisión, sus 

familias y sus parejas; hasta ahora, las mujeres encarnadas, corporizadas, aquellas que 

habitan en la cotidianidad, aquellas que son objeto de discriminación y violencias en 

muchas ocasiones físicas y simbólicas, no han logrado con los recursos que les ofrece el 

Estado u otras instituciones mejorar su situación. Habitan en un mundo en el que son 

protegidas por leyes, decretos, políticas, programas, estrategias, pero es un mundo en el 

que ellas aún no han encontrado un lugar.  Son muchas las peticiones y las exigencias a 

las que se enfrentan las mujeres día a día, y dado que la gran mayoría de ellas en nuestro 

país, no son académicas, no son activistas, no militan en ningún partido, consideran que 

las situaciones a las que se ven expuestas son naturales, propias de su condición de 

mujer. 

 

Por ello antes de que las mujeres conozcan todo lo que el exterior les ofrece, es 

importante que como lo plantea Foucault (1994), se ocupen de sí mismas, lo que sugiere 

construir el cuidado de sí, sin ser esto visto como lo denuncia el autor, como un egoísmo 

ya que no se da el espacio para el sacrificio por otros (comportamiento esperado en las 

mujeres desde siempre). Así, al hablar del cuidado de uno mismo, se debe identificar la 

forma en la que se está en el mundo, cómo se enfrentan las cosas que en éste suceden y 



80 
 

cómo se establecen relaciones con los otros y consigo mismo. Para el autor, el cuidado y 

la preocupación por uno mismo “implica que uno reconvierta su mirada y la desplace 

desde el exterior, desde el mundo, y desde los otros, hacia sí mismo” (p. 35); de esta 

manera, se iniciaría el proceso de hacerse cargo de uno mismo; en consecuencia el 

autoconocimiento permite el ocuparse de uno, distinguir lo correcto de lo incorrecto y 

tener acción política, gobernar. 

 

Se trata entonces, como lo sugiere Foucault, para que las mujeres logren un 

conocimiento de sí, empiecen por colocar entre paréntesis y cuestionar  todos aquellos 

comportamientos naturalizados que poco a poco les quiebran la voluntad y les coartan 

su libertad. Que se interroguen acerca de su vida, si esta les ha sido construida, si les es 

ajena; se trata  de,  “…promover nuevas formas de subjetividad que se enfrenten y 

opongan al tipo de individualidad que nos ha sido impuesta durante muchos siglos” (p. 

31). Se trata de “salvarse a sí mismo”, pero como lo menciona Foucault (2006), no es 

salvarse de algo que resulta dramático, no se trata de cambiar la existencia de la muerte 

a la vida, de la mortalidad a la inmortalidad, no se trata de salvarse de un peligro. 

Salvarse entonces es estar alerta: 

 

en un estado de resistencia, en un estado de dominio y soberanía de sí que le 

permite rechazar todos los ataques y todos los asaltos” (p. 183) “… del mismo 

modo salvarse querrá decir escapar a una dominación a una coacción que nos 

amenaza y recuperar nuestros derechos, nuestra libertad, nuestra 

independencia. Salvarse querrá decir tener acceso a bienes que no se poseía en 

un inicio, gozar de una especie de beneficio que uno se hace a sí 

mismo,…“Salvarse” querrá decir: asegurar la propia felicidad, tranquilidad, 

serenidad” Salvarse es una actividad que se desarrolla a lo largo de toda la vida, 

cuyo único operador es el sujeto mismo  (p. 184). 

     

  Menciona Giraldo (2008) que la resistencia es un interés y preocupación 

permanente en las investigaciones de Foucault  que aparece al final de su obra como 

estética de la existencia; de la mano del cuidado de sí, la estética de la existencia es una 



81 
 

estilo de vida que abre al sujeto la posibilidad de resistir a las relaciones de poder que 

buscan dominarlo.  Revisando profundamente la cultura griega y grecolatina Foucault 

encuentra las técnicas de sí mismo como posibilidad de constitución de la subjetividad, 

nombrándolas como artes de la existencia.  Ahora bien, es importante precisar que el 

sujeto en Foucault  tiene dos acepciones, por un lado el sujeto sujetado a un poder 

externo y el sujeto como sujetación a la identidad propia (Dra. María Teresa Luna; 

comunicación personal, Diciembre 05 de 2014,). De acuerdo a Castro (2004), la noción 

de subjetivación en Foucault, posibilita distinguir las formas de sujeción o las 

tecnologías de poder (por ejemplo: la disciplina y la sexualidad), de las formas de 

autoconstitución de uno mismo o tecnologías del yo (p. 440).  

 

Foucault reconoce la existencia de cuatro tipos de técnicas, las cuales 

representan una centralidad de la razón práctica. Se encuentran las técnicas relacionadas 

con la manipulación, producción y trasformación de objetos; las técnicas que utilizan 

símbolos, signos, sentidos; las técnicas  de poder que operan en la conducta de los 

individuos determinándola, sometiéndola objetivando al sujeto; por último las técnicas 

de sí, “…las cuales  permiten a los individuos efectuar, solos o con la ayuda de otros, 

algunas operaciones sobre su cuerpo y su alma, sus pensamientos, sus conductas y su 

modo de ser, así como transformarse, a fin alcanzar ciertos estado de felicidad, de fuerza 

…” (1994, p. 445). 

 

El sí mismo Foucault hace referencia a la singularidad, a la posibilidad de 

cambio, transformación, variación, una producción de subjetividad, una línea de fuga, 

unas formas otras de ser, formas estas que no responden a la noción universalista de 

sujeto (Castro, 2004). Lo anterior nos lleva necesariamente a preguntarnos acerca de la 

libertad y el poder o las relaciones de poder, como las nombra Foucault. Para Castro, 

Foucault considera que la libertad  es un lugar de disputa, un lugar en donde cada sujeto 

busca abandonar y desligarse de la identidad que le ha sido impuesta para llegar a ser lo 

que somos y advierte Castro, que no se puede desde la perspectiva de Foucault 

comprender la  libertad sin comprender el poder: 

 



82 
 

…a la hora de hablar de libertad es preciso recordar que Foucault más que 

referirse a «el» poder, habla de «relaciones de poder» que se despliegan en un 

campo estratégico de interacciones. Ese contexto, no excluye la libertad, sino 

que la exige. De modo que ella no puede ser localizada en un afuera del poder. 

Hay que situarla necesariamente dentro del espacio de las relaciones de 

sujeción (p. 235).  

       

Desde los planteamientos de Foucault es importante precisar que lo que 

identificaría las relaciones de poder es reconocer que son operaciones que  se aplican a 

las acciones de los  individuos libres. Una relación en que una de las partes está 

completamente a disposición de la otra, es una relación en que no existe ningún espacio 

de resistencia (Castro, 2004, p. 356). Dicho de otra forma, no son relaciones 

inamovibles, estáticas, por el contrario, se constituyen cambiantes y peligrosas. Como lo 

afirma Foucault, donde hay poder hay resistencia.  Así, las resistencias que emergen en 

las relaciones ponen puntos límites al poder, lo contra atacan, generando esto una nueva 

forma de poder una reconfiguración del mismo; “(…) los puntos de resistencia tienen su 

tope en los mecanismos de sujeción, en el enfrentamiento se reinventan y bajo el 

lenguaje del poder escriben su diferencia” (Castro, 2004, p. 358). De esta forma, el 

cuidado de sí representa una estrategia para evitar la dominación; una estética de la 

existencia que busca en la dinámica, en el movimiento reconfigurar los juegos de poder. 

 

Menciona Castro (2004), que la estética de la existencia, puede entenderse como 

una ética que busca resistirse al sistema de relaciones configuradas entre saber, poder y 

subjetividad; de esa manera evita que dichas relaciones se configuren en dominación.  

Así, en el marco de la resistencia es imperante la construcción de nuevas formas de 

relación, formas de vida otras que le permiten al individuo recrearse y gobernarse a sí 

mismo. 

      

  



83 
 

4. EL MÉTODO 

 

 

 

Por lo tanto, la huella del narrador queda adherida a la 

narración, como las del alfarero a la superficie de su vasija de barro. El 

narrador tiende a iniciar su historia con precisiones sobre las 

circunstancias en que ésta le fue referida, o bien la presenta llanamente 

como experiencia propia. 

Walter Benjamín, El narrador (1991) 

 

4.1 La investigación cualitativa 

 

   La investigación cualitativa, se relaciona con una propuesta de indagación y 

manejo de la información  cuya finalidad no es reducir numérica o gráficamente los 

datos, sino que gracias a una gran variedad de métodos, analiza y estructura la 

información buscando respetar las fuentes de origen.  La investigación cualitativa, 

posibilita acercarse a los elementos constitutivos, pero también diferenciales de un 

fenómeno, de los sujetos o situaciones concretas; permite describir su esencia, su 

naturaleza, los elementos que les constituyen, las manifestaciones, su  lugar en este 

mundo, o en otros posibles.  

 

El método cualitativo ha reivindicado el lugar del ser humano en la construcción 

del conocimiento y en la ciencias, ya que es ubicado como objeto central en el análisis, 

dando importancia al mundo social que le rodea, en el cual construye significados, 

imaginarios, sentidos; percibe, interactúa y se comunica de diversas formas, 

transformando y siendo transformado a la vez en su entorno local y por qué no decirlo, 

global.  Reclama el lugar de los sujetos, tanto de aquellos de quienes se ha dicho mucho 

pero también de quienes están en el borde, en el límite, en la periferia, en la 

subalternidad, de quienes se desconoce todo. Es por esto que la investigación cualitativa 

reconoce el valor de las experiencias que hombres, mujeres, niñas y niños tienen en la 



84 
 

vida cotidiana y cómo las configuran propias para la construcción de su subjetividad e 

intersubjetividad.  Para Martínez (2006), las investigaciones de tipo cualitativo son 

dialécticas, sistémicas y cada día cobran más fuerza en la producción de conocimiento 

social. Sin embargo, González Rey (2007) considera que cada día resulta más difícil 

definir lo que significa y contiene la investigación cualitativa, esto por el surgimiento de 

múltiples y variadas tendencias para estudiar el mundo social. Más que hablar de 

metodologías, el autor prefiere hablar de una “epistemología cualitativa en la que 

prevalece el carácter constructivo-interpretativo del conocimiento, lo que implica 

comprender el conocimiento como una producción y no como la aprehensión lineal de 

una realidad que se nos devela” (p. 3).  

 

Se entiende entonces, que en un proceso de investigación cualitativo, quien 

investiga se centra en las experiencias de las y los participantes y en las formas cómo 

éstos las definen y significan, todo en el marco de las interacciones y construcciones 

socioculturales (Hernández; Fernández y Batista, 2006). 

 

Así, la presente investigación se inscribe en los marcos comprensivos de la 

investigación cualitativa, ya que acercarse a las diversas experiencias de las mujeres 

relacionadas con la violencia doméstica, a sus resistencias  y aspiraciones a una vida 

buena se hizo a través de la construcción de datos, cuya base es el lenguaje, que a decir 

de Luna (2006), es lenguaje natural, no formalizado… el lenguaje se convierte así en 

objeto y mediación, dentro de la aspiración a dar cuenta comprensivamente de la 

experiencia de la vida humana  (p. 16). 

 

4.2 El Mundo de la Vida: una aproximación fenomenológica – 

hermenéutica.  

 

      Interrogarse acerca de los eventos que en el contexto familiar vivencian las 

mujeres jóvenes y cómo en su cotidianidad se identifican esbozos de lo que podría 

considerarse vida buena, es pertinente hacerlo a la luz de la fenomenología- 

hermenéutica,  ya que posibilita un abordaje una comprensión de la realidad social. Es 



85 
 

así, considerando el carácter cualitativo del presente ejercicio investigativo, enmarcado 

en un enfoque biográfico-narrativo,  será la fenomenología – hermenéutica como 

referente epistemológico y metodológico el que guiará el hacer de la investigadora.   

 

Es pertinente aclarar que desde las posibilidades comprensivas de este escrito, la 

epistemología feminista del punto de vista (presentada en apartados anteriores) y la 

epistemología fenomenológica-hermenéutica no se contradicen entre sí,  por el contrario 

podrían pensarse como complemento.  Dado que, en la primera se denuncia la 

producción de conocimiento con  un sesgo patriarcal-dominante por la exclusión 

sistemática de las mujeres en escenarios científicos, destacando el privilegio 

epistemológico con el que cuentan las mujeres, ya que desde la periferia se tiene acceso 

a otros puntos de vista; en la segunda, se destaca el valor de las narraciones, en las 

cuales los seres humanos construyen formas interpretativas para dar cuenta de su 

cotidianidad, de sus realidades, de sus formas particulares y creativas de ser y estar en el 

mundo. 

  

Para Ricoeur (1996), la hermenéutica y la fenomenología se admiten entre sí, en 

una dirección interpretativa, que  entrecruza rutas del existir, el ser y el estar en el 

mundo, y que a través del lenguaje, permite la autointerpretación y la cointerpretación.  

Los cruces que se construyen en la narración de la historia de una vida, en los recuerdos, 

en las invenciones de las experiencias vividas, le dan lugar a un personaje, con el cual, 

el narrador se identifica, se une, se solidariza, de esta manera es un sí mismo, que al 

narrarse se vuelve otro. La narración y los elementos de ficción que comporta, muestran 

la existencia de las personas de una manera creativa, resistente, subversiva, pero 

también interpretativa que les permite reconstruir el mundo en el que sucedieron los 

hechos y mostrar así otras formas de ser en el mundo,  en la cotidianidad.  

 

Para  Schutz y Luckmann (2003), quienes se ubican en una línea de pensamiento 

fenomenológica  el “mundo de la vida cotidiana” es  

 



86 
 

… común a todos y, en él, cada uno vive y actúa como un hombre (o mujer)  

entre sus semejantes, un mundo que se concibe como el campo de acción y de 

orientaciones posibles, organizado alrededor de su persona según el esquema 

específico de sus planes y las significatividades que derivan de ellos (…) Este 

mundo siempre me está dado desde el comienzo como un mundo organizado 

(p. 22). 

  

     El mundo de la vida cotidiana es entonces el ámbito referido a las relaciones 

intersubjetivas que realizan los actores sociales; un pedazo de la realidad en que 

hombres y mujeres pueden intervenir, modificar, adecuar al mismo tiempo que actúan 

en ella, en estado de vigilia, aceptando  también, que este territorio así como le permite 

la acción también la limita  y en ocasiones constriñe la libertad.  Para Schutz (2003), 

“(…) el mundo de la vida cotidiana es, por consiguiente la realidad fundamental y 

eminente del hombre. Por mundo de la vida cotidiana debe entenderse ese ámbito de la 

realidad que el adulto alerta y normal simplemente presupone en la actitud de sentido 

común” (p. 25). 

 

En la realidad de la cotidianidad del mundo de la vida, se tiene siempre la certeza 

de la presencia de otros y “(…) de igual manera  incluye no solo la naturaleza 

experimentada por los sujetos, sino también el mundo social y cultural en el cual se 

encuentran; el mundo de la vida no se crea a partir de los objetos y sucesos simplemente 

materiales que el sujeto halló en su entorno” (p. 28).  Para Schutz, el “mundo de la vida” 

tiene una organización, unas lógicas que le pertenecen, y que simplemente son, en 

independencia de las y los actores, estos no entran en conflicto con un mundo que fue 

nombrado por otros que precedieron a los actores; pero esto no impide que quienes 

actúan en el “mundo de la vida” le puedan conocer, compartir y construir de manera 

coparticipativa.  Se entiende entonces que el mundo de la “vida cotidiana” es, la realidad 

del hombre.   

 



87 
 

Así, el actor puede observar e interpretar el mundo, y valiéndose de su intención 

consciente de conocerlo, de la participación del pensamiento y del acervo de sus 

experiencias, construye una representación de él. Para Schutz  (2003), el  

 

“Acervo de Conocimiento” del mundo de la vida se relaciona de diversas 

formas con la situación del sujeto que vive  la experiencia. Se erige sobre 

sedimentaciones de anteriores experiencias realmente presentes vinculadas a 

situaciones. (…) Toda experiencia realmente presente se inserta en el fluir de 

vivencias en una biografía, según el conjunto de tipos y significatividades que 

se encuentran en el acervo de conocimiento. (…) Cada situación es definida y 

dominada con ayuda del acervo de conocimiento, que así se vincula con la 

situación (p. 33).  

  

    Es decir, las interpretaciones y el propio conocimiento del mundo natural 

vienen a comprometer un cúmulo de conocimientos, de experiencias y de vivencias que 

históricamente han vivido los actores que hoy ya no están con nosotros. Todas esas 

experiencias han sido comunicadas por nuestros antepasados. Cada transmisión del 

conocimiento es portadora de procesos que integran situaciones que, a su vez, también 

han sido integradas por Otros. Las vivencias ayudan al actor a un desempeño más 

adecuado en la “vida cotidiana” y le permiten asumir, describir y resolver las nuevas 

situaciones que debe experimentar en el “mundo de la vida”.  

 

El  “acervo de conocimiento” podría decirse, corresponde a un recurso que nutre 

las  interpretaciones y las explicaciones que cada actor realiza acerca del mundo.  Para 

Leal  (2006)  

 

Lo expresado por Schütz es lo que permite afirmar que el “mundo de la vida” 

es un ámbito contextual, que sirve para que el actor se oriente en él, en el 

sentido que en ese mundo realiza y realizamos nuestros proyectos (de vida), 

nos relacionamos con Otros, recibimos sus influencias y, a la vez, procedemos 



88 
 

a influir en ellos, es decir, no es posible abstraernos o ignorar la existencia de 

aquello que nos impone la naturaleza y la sociedad (p. 6).  

     

  El resultado de las interpretaciones que los sujetos realizan de lo acontecido en 

el “mundo de la vida” puede relacionarse con los planes de acción que los actores 

construyen a futuro. Es claro entonces que lo realizado por las y los actores en el 

“mundo de la vida” pasa a formar parte de su “acervo de conocimiento”. Así, los actos 

pasados son inmodificables, pero los sujetos podrán intervenir en las aspiraciones de 

acción futura. A estos actos ejecutados, Schutz los denomina sucesos acaecidos y 

comparte la idea que ante ellos sólo podemos cumplir el rol de espectadores (Leal, 

2006). 

 

En importante aclarar que quienes desarrollan los ejercicios investigativos y se 

denominan investigadores/investigadoras, también actúan dentro del mundo de la vida 

cotidiana, así para Leal, es claro entender que el actor y el observador desarrollan su 

vida en el mismo ámbito, sin embargo, cuando el actor desempeña el rol de observador, 

en ese momento también deja de ser actor, ya que en el primer caso su rol le exige 

funciones diferentes, las exigencias gnoseológicas vienen a distinguir el nuevo sentido y 

el carácter que adoptan las nuevas funciones que desempeña el actor. 

 

Al realizar un ejercicio como investigadora social y acercarme al “mundo de la 

vida” de las mujeres jóvenes se realizará una tarea descriptiva, comprensiva e 

interpretativa del significado que las mujeres dan a sus relaciones intersubjetivas en el 

marco de las instituciones que les regulan. Para Leal (2006), este proceso, asume “la 

conciencia como una capacidad mediante la cual es posible conocer la conciencia del 

Otro; ello, en un doble sentido: en primer lugar, como una conciencia que puede conocer 

a la conciencia de un congénere y, en segundo término, como una conciencia a la cual le 

es posible conocerse a sí misma” (p. 8).  

 



89 
 

4.3 La metodología biográfico- narrativa: estrategia para oír la voz de las 

mujeres  

 

       Tal y como se ha presentado en anteriores apartados,  es a través de la voz 

de las mujeres, de las experiencias que emergieron en la conversación la entrada para 

acercarnos a las significaciones que construyen de los acontecimientos que en su corta 

vida se han presentado determinantes. Para Arfuch (2002) al interior de las ciencias 

sociales se reconoce cada vez más, la importancia de acercarse a la voz de los sujetos, al 

testimonio que ellos y ellas pueden construir en su lugar de actores sociales, como los 

nombra la autora. Más que una moda o una estrategia mercantil, el interés por las 

narrativas biográficas, es que ya no se habla solo de fenómenos macro, de pandemias, 

desastres, estos eventos se particularizan en la experiencia de un cuerpo humano, de una 

subjetividad que en la intimidad de su ser los hace propios, los reinventa y nos los 

comparte y como plantea Arfuch, es una historia, la propia historia que nunca será 

terminada de contar. Al decir de la autora:  

 

…la pluralidad de las narrativas –en tanto posibilidad de  afirmación de voces 

otras-, que abren nuevos espacios para lo social, la búsqueda de valores 

compartidos y de nuevos sentidos de comunidad y de democracia……  Así el 

espacio biográfico tal como lo concebimos operará prioritariamente como 

orden narrativo y orientación ética, en esa modelización de hábitos, 

costumbres, sentimientos y prácticas que es constitutiva del orden social…. La 

narración de una vida, lejos de venir a representar algo ya existente, impone su 

forma (y su sentido) a la vida misma (pp. 29-30). 

 

Para autoras como Robin (1996) es imposible narrarse a sí mismo, porque en 

este acto el lenguaje utilizado no es ingenuo, no hay transparencia y espontaneidad en lo 

relatado, independiente de que sea una narración sobre un evento real. Así cada palabra 

implica un límite pero a la vez un horizonte, llegando también a comprometer la 

escritura del investigador.  Frente a esto, Arfuch se vale de lo propuesto por Ricoeur, la 

identidad narrativa, abriendo esto el espacio para pensar que en dicha narratividad existe 



90 
 

la ficción; no quiere ello decir que se esté hablando de la presencia de una mentira, sino 

que cada persona cuando se narra así misma, reconoce las limitaciones de su relato, 

reconoce la imposibilidad de verlo como una verdad absoluta.  

 

Arfuch, menciona que Ricoeur ubica la identidad narrativa en dos lugares, uno 

de estabilidad que nombra como “mismidad” y otro lugar de identidad que es la 

“ipseidad”, que corresponde a una promesa de sí mismo, una identidad no terminada, 

una identidad infinita. Lo anterior no implica un equilibrio entre estos lugares 

identitarios, cada polo como los llama Arfuch (2002), dependiendo del contexto o la 

situación tendrá más o menos presencia. Así, frente a la imposibilidad de la narración 

menciona la autora:  

… Se trata de un tipo de comunicación que permite un tipo de expresión de sí 

mismo, destinado a encontrarse con cierta clase de sensibilidades parecidas, 

que le van a responder. (…) Uno se inventa una historia que tiene que ver a 

veces con hechos reales, a veces no, pero luego uno pasa a ser realmente su 

propia historia” (pp. 41-52). 

 

Así, lo que se expresa en las narraciones es la experiencia hecha acontecimiento, 

en la cual se construye un intercambio intersubjetivo con quien recibe la narración.  Para 

Ricoeur (2011) “(…) Lo que se comunica en el acontecimiento del habla no es la 

experiencia del hablante como ésta fue experimentada, sino su sentido. La experiencia 

vivida permanece en forma privada, pero su significación, su sentido, se hace público a 

través del discurso” (pp. 9-10). 

 

En la narración de los eventos las mujeres también revelan los marcos culturales, 

las limitaciones sociales que reflejan su pasado, el presente y las posibilidades futuras; la 

memoria episódica y las identidades que han construido a lo largo de su vida. Para 

Borioli 

 

…la  pregnancia  de  lo  narrativo  y de  lo  biográfico  en  las  actuales  

prácticas investigativas  nos  permite  trabajar  con retazos  de  vidas  ajenas,  



91 
 

con  nostalgias  y olvidos,  con  emociones  y  retrospecciones que  (análisis  

mediante)  procuramos  luego hilvanar  con  el  objeto  de  inferir  patrones que,  

en  nuestro  caso,  nutran  la  cuestión de  los  aprendizajes  en  escenarios  de  

trabajo (p. 40). 

 

Refiere Sánchez (2003),  cómo para Arendt a través de la narración de nuestra 

biografía vamos construyendo un reconocimiento en el espacio público y formamos 

parte de “la trama de las relaciones humanas e historias interpretadas que actúa como 

horizonte interpretativo del espacio público” (p. 5). Así, la experiencia para Arendt, 

afianza la relación circular entre el sujeto y el mundo, es así como a través de la 

experiencia se muestra la pluralidad, aparecen los otros  y el sujeto puede mostrar su 

identidad mediante los hechos acaecidos, mediante la palabra. De esta manera, el trabajo 

que queda para las y los investigadores de la política es realizar investigaciones en las 

que se pueda “identificar las capacidades humanas básicas así como los rasgos 

fundamentales del mundo, explorando y articulando las estructuras de dichas 

experiencias. Un análisis de este tipo permite determinar las vías en las que las personas 

experimentan el mundo, las formas fundamentales de interacción con él(…) y el 

significado de las actividades humanas, experiencias e instituciones” (p. 6)  

 

Para Arendt la narración de relatos se constituye en esa metodología que 

posibilita  representar y comprender las experiencias que configuran los conceptos 

políticos así como los acontecimientos históricos;  el relato surge aquí como una 

narrativa que “…da cuenta de la fragmentación antes que de la totalidad, que se centra 

en los incidentes históricos, en las anécdotas, en las biografías (…) en aquellas 

situaciones y gestos singulares que interrumpen el movimiento circular de la vida 

cotidiana (Sánchez, 2003, p. 57). 

 

Refieren Bolívar y Domingo (2006), cómo desde “el dictum feminista ‘lo 

personal es político’, reivindicar la dimensión personal de la vida…puede ser uno de los 

posibles modos de incidir políticamente”. Consecuentemente con lo anterior, la 

investigación biográfico-narrativa emerge como una herramienta idónea para entrar en 



92 
 

el mundo de la identidad, de los significados y del saber práctico y de las claves 

cotidianas presentes en los procesos de interrelación, identificación, personal, y cultural.  

 

De acuerdo a los mismos autores, más que una metodología para generar la 

información, el enfoque biográfico – narrativo se constituye en una perspectiva que se 

caracteriza por unos principios básicos como son lo a) narrativo: facilita transmitir el 

conocimiento práctico y experiencial de los actores sociales; b) constructivista: la 

asignación permanente de significados a las historias que se van construyendo posibilita 

una reconstrucción-reflexión-asimilación-superación de la propia historia de los actores; 

c) contextual: las situaciones que se narran solo tienen sentido en los contextos en los 

que sucedieron o son contados; d) interaccionista: Los significados son interpretados en 

el contexto en el que se dan y su interacción entre sí es continua; e) dinámico: se 

construyen y reconstruyen de forma permanente en un proceso continuo. 

    

La indagación biográfica-narrativa, sirve para que quienes a través del lenguaje 

se narren, hagan explícitos los procesos de socialización en los que participan, los 

principales apoyos de su identidad, los impactos que recibe y percibe, los incidentes 

críticos en su historia, la evolución de sus demandas y expectativas, así como los 

factores que condicionan su actitud hacia la vida y hacia el futuro. De esta manera, la 

utilización de esta metodología hace audible la “voz” de las y los protagonistas 

cotidianos, sus relatos de vida y experiencia hacen públicas sus vivencias, carencias, 

potencialidades, expectativas que han mediado  en ser quiénes son y en actuar como lo 

hacen.   

     

4.4 Construcción de los datos  

 

Para fundar el conjunto de narraciones construidas por las mujeres es importante 

establecer los criterios con los cuáles se dio el acercamiento a  ellas. En primer lugar, es 

importante precisar que la  muestra en investigaciones de carácter cualitativo representa 

una parte de la población, así, esta cumple criterios que para Mejía (2000) son 



93 
 

representativos socioestructuralmente; los resultados obtenidos en una investigación 

social con criterios de cientificidad serán válidos para el universo.  

 

Tomando como referencia lo planteado por el mismo autor, la elección de la 

muestra se construye a partir de la representación socioestructural (determinada por 

quien investiga), donde se busca la multiplicidad de expresiones de la naturaleza de las 

relaciones sociales, lo que Valle (1997), citado por Mejía (2000) denomina 

heterogeneidad estructural del objeto de estudio, es decir, “…los niveles estructurales 

que definen la heterogeneidad  de la muestra son el eje socioeconómico, eje espacial, y 

eje temporal” (p.168), de esta manera, lo que se busca con la muestra es profundidad en 

la información recolectada que desprenda buen conocimiento, independientemente de 

que sea con un número reducido de casos. 

 

Así, para la presente investigación se utilizó el muestro por juicio, definido por 

Mejía (2000) como la selección de las unidades desde los criterios conceptuales que se 

establecieron en la representatividad estructural; así el investigador se aproxima 

conceptualmente al universo de estudio mediante una definición clara de las 

características más importantes, los parámetros que definen la composición estructural 

de la muestra se basan en criterios teóricos.  De esta manera, se pasó a identificar las 

personas que participaron en el proceso investigativo; son variadas las propuestas frente 

a la cantidad de participantes en una investigación cualitativa, Mejía, retoma el principio 

del punto de saturación de Beza (1999), el cual es definido como “el examen sucesivo 

de casos que van descubriendo las relaciones del objeto social, de tal forma que, a partir 

de una cantidad determinada, los nuevos casos tienden a repetir- saturar el contenido del 

conocimiento anterior” (p. 171). 

 

Recurrir a menores que se encuentran en medida de protección tiene su razón de 

ser, en la medida en que estar fuera de la violencia doméstica se puede entender como 

un nuevo comienzo, de emprender lo inesperado,  de realizar aquellas cosas que hasta el 

momento consideraba improbables (Arendt, 2005a). Un escenario como los hogares o 

internados, posibilitaron acercarse a la pluralidad de estas mujeres, que aunque han 



94 
 

vivido una situación común a todas y es la violencia doméstica, la autonarración que 

cada una construyó de su experiencia, permitió una aproximación a la singularidad de 

cada evento. Tal y como lo plantea Arendt, la palabra permite a los hombres, en su 

diversidad y pluralidad, experimentar el mundo común a todos.  Otro aspecto importante 

en la pretensión de acercarse a la narrativa de las mujeres en los centros fue identificar el 

lugar que estas mujeres asumen frente al pasado y las promesas que en palabras de 

Arendt, permitirán establecer algunas certezas y seguridad para seguir adelante. Dado 

que no es posible reversar los actos de violencia que vivieron, de los que sí se permite la 

palabra, fueron víctimas, y ante la cesación de los mismos en el momento de la 

narrativa, es importante identificar las capacidades de perdón y las promesas que 

subyacen a esta cesación. Reconocer que no son seres humanos que han nacido para 

recibir violencia, sometimiento, sino que tienen siempre la posibilidad de iniciar algo 

nuevo mediante la acción y la libertad  (Debanne y Meirovich, 2011). 

 

Así, se procedió a organizar espacios de encuentro individual en los que a través 

de la conversación se obtuvieron las autonarraciones. Estas autonarraciones se 

construyeron en un espacio que Luna (2006) basada en Kaiser (1994) denomina 

entrevista conversacional. Este tipo de entrevista tiene como eje la libertad que posee 

quien se narra de construir relatos de manera autónoma. Luna (2006) precisa que de esta 

manera 

 

… el/la sujeto narrador pueda elaborar sus relatos de manera libre…” 

posibilitando “…al/la narrador/a elegir con libertad el tipo de narración que 

hará, la manera como ordenará en el tiempo los distintos relatos, detenerse en 

aquellos que considera especialmente significativos, pero también, permite al/la 

investigador introducir un matiz conversacional que dé lugar a la pregunta 

focalizada. En todos los casos, es el/la narrador quien teje los relatos, pero es en 

la conversación en la que es posible ahondar en sus significados (Luna, 2006, p. 

31).  

 



95 
 

Las entrevistas conversacionales fueron grabadas y al finalizar cada encuentro, la 

grabación fue escuchada por la investigadora y transcrita en su totalidad, siendo fiel a 

los aspectos de lenguaje y paralenguaje que aportaban elementos clave en la 

comprensión total del material. Se omitieron los datos de las menores que pudieran 

facilitar su identificación,  utilizando en su lugar seudónimos elegidos por ellas mismas.  

Los temas centrales que se identificaron en las narraciones se discutieron con las 

jóvenes en los encuentros posteriores, profundizando así en los relatos o simplemente 

para precisar datos. Al llegar con las mujeres al  acuerdo que la narración autobiográfica 

había finalizado, la transcripción total de su narrativa autobiográfica se entregó a cada 

participante, con el fin de que la conocieran, pero además aprobaran su contenido, 

realizándose las modificaciones que ellas consideraran necesarias; lo anterior se realizó 

reconociendo de la mano de Ricoeur que “…casi todas nuestras palabras son 

polisémicas, tienen más de un significado. Pero la función contextual del discurso es 

tamizar, por decirlo así, la polisemia de nuestras palabras y reducir la pluralidad de 

posibles interpretaciones...” (2011, p. 31). 

 

Posterior a ello, se efectuó la lectura global de las narrativas autobiográficas, 

identificando como lo propone Luna (2006) los acontecimientos biográficos, es decir 

aquellos eventos, situaciones en los que interactuamos con otros y otras y por el peso 

emocional y significado que les asignamos, rompen con la cotidianidad, dejan huella en 

nuestra memoria (y por qué no en nuestro cuerpo) y se instauran en nuestra biografía. 

Amplia la autora  

 

… el acontecimiento funda algo. Todo acontecimiento está conectado a un 

tiempo y un espacio se entiende (…) desde los ámbitos en los que nos 

entrecruzamos con otros y otras. El acontecimiento supera en su significación, 

el lugar particular en el que se produce un hecho; éste, el lugar, se reelabora 

simbólicamente y adquiere una dimensión más profunda como espacio 

simbólico; así, un lugar como la casa, refiere simbólicamente al espacio del 

habitar.  El tiempo, más allá de remitir a los datos cronológicos lineales, nos 

remite al modo de experimentar el sucedernos en el mundo y la manera como 



96 
 

temporalizamos las vivencias en ese mundo y lo que hemos venido siendo en 

él, en virtud de la experiencia. El acontecimiento situado en sus ejes espacio-

temporales, como ya se dijo, inicia algo pero también interrumpe algo; así, 

modifica y transforma la experiencia del sujeto. (…) El acontecimiento sitúa al 

sujeto en el centro de sus criterios de elección y decisión, que son del fuero de 

la moral. La vivencia de la interioridad, su modo particular de significar y 

experimentar los acontecimientos pone de manifiesto formas diversas de ser 

sujeto (pp. 42-43). 

 

Finalmente, y tomando como referencia lo propuesto por Luna, se leyó el texto 

final que se produjo en cada una de las narraciones autobiográficas; luego se realizó una 

lectura intratextual identificando los relatos y los temas de estos, que emergen en las 

narraciones; se identificaron los acontecimientos normativos y no normativos que están 

cargados de significado para las jóvenes, haciendo un ejercicio de interrelación o 

distancia frente a los otros relatos construidos.  

 

Se identificaron los rasgos de la subjetividad que emergen de manera 

significativa en cada acontecimiento, y la lectura de los mismos respecto a su 

experiencia. 

4.5 Los hogares   

 

Se realizaron varios acercamientos a las instituciones estatales encargadas de 

proteger a las y los menores cuando están expuestos a violencia intrafamiliar, pero por 

las dinámicas internas de dichas instituciones, se dilataba cada vez más la posibilidad de 

obtener los avales para acercarme a las menores que se encontraban en proceso de 

restitución de sus derechos.   Es así como una de las funcionarias me presenta en dos 

hogares, que cuentan con el apoyo del Instituto de Bienestar Familiar (ICBF), pero son 

autónomas en su manejo. La dirección de los hogares está a cargo de una congregación 

de religiosas, las niñas acogidas allí están “desamparadas” o en situación irregular o de 

riesgo y cuentan con edades entre los 5 y 16 años.  

 



97 
 

      Se presenta el proyecto ante las directivas de los mencionados hogares y 

posteriormente el proyecto es presentado a las jóvenes que se encuentran allí y se les 

invita a participar. Se aplican todos los protocolos relacionados con las disposiciones 

éticas del proyecto y se inicia el trabajo. 

 

4.6 Las mujeres 

    

Con el ánimo de orientar a las y los lectores haré una breve presentación de cada 

una de las niñas y así mostrar quienes son las mujeres protagonistas de estas historias. 

Es preciso aclarar que los nombres que aparecen aquí no son reales, antes de iniciar las 

conversaciones ellas misma eligieron cómo querían ser nombradas. Así, el título de una 

canción (como es caso de Mona Lissa y Aventura), un personaje de televisión (Violeta), 

la forma en que algún familiar las llama cariñosamente (Bélgica, Morenaza), el nombre 

que siempre desearon tener (Eimy, Paula, Roxy, Shaira) o simplemente el nombre de la 

hermanastra que a su juicio es la hija preferida de su papá y madrastra (Linda Nataly), 

les sirvieron para presentarse ante nosotros y a la vez ocultarse; les permitieron 

revelarse, sin mostrarse.  

 

4.6.1 Aventura 

 

Al momento de la entrevista, contaba con 13 años, cursaba octavo grado, vivía 

con su papá, su madrastra, hermanos y hermana. Cuando tenía alrededor de cinco años, 

su madre muere por problemas renales. Ella queda al cuidado de su abuelo y la esposa 

de éste. Estuvo alrededor de tres meses con ellos, pero su abuelo consumía alcohol y la 

golpeaba permanentemente. El papá biológico de Aventura la invita a vivir con él y su 

familia, ella accede.  La situación para la menor es difícil allí, ya que ella nace como 

producto de una relación extramatrimonial que tienen sus padres, lo que configura de 

entrada las relaciones de la familia con ella. Luego de múltiples experiencias de 

violencia, la menor pasa a un hogar para restitución de derechos. De Aventura es 

importante decir que es excelente académicamente, pero presenta dificultades de 

convivencia en el colegio y en el hogar. 



98 
 

 

4.6.2 Bélgica 

 

Al momento de la entrevista la joven tiene 14 años, cursa octavo grado, su 

hermana Paula también está con ella en el hogar. Cuando tenía tres años su mamá 

murió, son muchas las versiones que sobre esta muerte ha recibido, sin embargo ella 

misma no tiene claras las causas. Luego de la muerte de la madre, el padre convive con 

sus hijas e hijos durante 5 meses. En este tiempo son maltratados físicamente, ya que 

menciona la menor su padre es alcohólico. Después de este tiempo, el padre entrega a 

sus hijos e hijas a las tías de éstos y  a partir de este momento, lo ven aproximadamente 

una vez al año. Bélgica vivió en la Jagua de Viricó Cesar, en la Guajira y en Venezuela. 

En cada uno de estos lugares, la menor experimenta diversos tipos de violencia, siendo 

en el hogar de protección, el único espacio en el que logra encontrarse a gusto y 

protegida. Bélgica es una mujer, tranquila, inteligente, pausada al hablar, muy crítica. 

Tiene un excelente rendimiento académico y convivencial. En la actualidad presenta 

dificultades para dormir, bajo peso y se come las uñas. Evita tener relaciones de pareja y 

relaciones de amistad muy fuertes, todo como resultado de sus experiencias de vida. 

 

4.6.3 Eimy 

 

Tiene 15 años al momento de la entrevista cursa noveno grado. Vive con sus 

abuelos, su hermano de 11 años, tiene otro hermano de 9 años pero está con una tía 

materna. La mamá de Eimy queda embarazada de ésta al ser abusada sexualmente por el 

padrastro, es así, que a quien ella le dice abuelo, en realidad es su padre. La joven se 

entera  de esto el día en que su mamá decide abandonar al esposo, padre de sus dos 

hermanos y quien hasta el momento ha cuidado a Eimy como un padre. 

Académicamente Eimy obtiene resultados regulares, y después de vivir diversos 

acontecimientos en su vida, es ella quien decide ingresar al hogar, para logar finalizar 

sus estudios.  

 



99 
 

4.6.4 Mona Lissa 

 

La joven cuenta con 13 años y al momento de la entrevista cursa séptimo grado. 

Vive con su abuela y tía materna. Con su padre biológico no se ve hace siete años y 

expresa odiarlo por un incidente cuando ella tenía seis años. Con su madre la relación es 

distante y conflictiva, Mona Lissa, refiere que en algunos momentos ella golpea a su 

mamá, que no la “soporta”, entre otras cosas por haber entregado en adopción a un 

hermanito menor. Con su padrastro tiene una adecuada relación, tiene novio a 

escondidas y refiere estar en el hogar porque en su casa nadie podía cuidar de ella y ella 

aprovechaba esta situación para salirse de la casa, estar en el face y no cumplir con sus 

deberes. 

 

4.6.5 Roxy 

 

Es la menor de tres hermanas, tiene al momento de la entrevista 13 años, cursaba 

séptimo grado. Su papá es diferente al de sus hermanas mayores y para ella esto es 

difícil, ya que su mamá nunca le quiso ni le quiere hablar de su papá. La joven ha estado 

en varias oportunidades en medida de protección, ya que su mamá la castiga 

golpeándola. Roxy es muy extrovertida, tiene facilidad para contar las cosas, en sus 

relatos mezcla el llanto, la risa y en ocasiones la creatividad y la imaginación, ha pasado 

por múltiples violencias y cuestiona permanentemente su lugar en el mundo y en la vida 

de su madre y de su padre aún desconocido para ella.  

 

4.6.6 Shaira 

 

Al momento de la entrevista la menor cuenta con 12 años y cursa sexto grado. 

Vive con su hermano y su mamá, aunque en nuestra conversación Shaira es muy clara y 

fluída, menciona tener dificultades para establecer relaciones nuevas, ya que ella es 

tímida, eso ha hecho que las relaciones con las compañeras del hogar sean distantes y 

conflictivas. En varias oportunidades ha ingresado a los hogares de protección del ICBF, 

dado que el instituto ha recibido cartas en las que denuncian el maltrato físico que la 



100 
 

menor y su hermano han recibido por parte de su mamá. Frente a la relación con el 

padre, expresa que es distante y que a ella eso le afecta un poco. Refiere también tener 

conflictos con sus compañeras del colegio y con sus profesores. Shaira se siente 

responsable del bienestar de su mamá y la protege con sus palabras permanentemente.  

 

4.6.7 Morenaza 

 

Tiene 12 años, cursa grado séptimo, vive con su abuela materna. Su mamá murió 

cuando la joven tenía cuatro meses de nacida, a causa de una meningitis. La abuela 

prefiere internarla, dado que siempre está sola y no quiere que esto sea un factor de 

riesgo para la menor. Cuenta Morenaza que tiene un hermano que trabaja fuera de la 

ciudad de Bogotá y una hermana que tiene adicción a las drogas. Morenaza siente que su 

abuela a quien ella llama mamá, tiene derecho de disponer de ella, incluso de golpearla, 

porque fue la única persona que se quiso hacer caso de ella. De su padre biológico 

expresa que sabe poco, aunque sabe quién es y lo ve seguido, el señor se esconde cada 

vez que se encuentra con ella.  



101 
 

4.6.8 Violeta 

 

La joven tiene 13 años, cursa séptimo grado, está en el hogar con una de sus 

hermanas, quien se hace responsable de ella es su abuela, ya que sus padres le cedieron 

la custodia porque no querían ocuparse de sus hijas. Menciona Violeta que su madre 

biológica, tiene en el momento otros dos hijos, y que de ella y sus hermanas dice que no 

son sus hijas. Violeta tiene dificultades en el estudio, le cuesta principalmente entender 

las matemáticas; considera que esto le sucede porque se desconcentra con frecuencia ya 

que se siente muy triste.  

 

4.6.9 Linda Nataly 

 

La joven cuenta con 14 años de edad, cursa al momento de la entrevista séptimo 

grado. Convive con su madrastra, su papá y hermanastras. Su mamá vive en Córdoba, 

con dos hermanastros, menores que Linda Nataly. Con grandes convicciones religiosas, 

la menor intenta con sus recursos comprender a las personas que de diversas formas la 

han violentado. Siente compasión por ellas e incluso justifica sus acciones. Es una mujer 

muy soñadora, pero con una claridad de su situación en el mundo y de lo que debe 

suceder para que ella y los otros puedan encontrar la tranquilidad.  

 

  



102 
 

Tabla 1. Resultados en horas de entrevistas 

 

  Cómo se nombran Edad Encuentros  Horas de Entrevista 

Conversacional Aprox.  

Aventura  13 4 12 

Bélgica 14 4 10 

Eimy  15 2 5 

Mona Lissa 13 3 3 

Paula
1
 12 1 -1 

Roxy    13      4     7 

Shaira 12 2 4 

Morenaza 12 2 3 

Violeta  13 2 2 

Linda Nataly 14 4 6 

Fuente: Propia. 

 

4.7 Disposiciones Éticas  

 

La investigación se desarrolló según la reglamentación vigente en Colombia con 

respecto al trabajo con seres humanos, específicamente, en lo establecido en la 

resolución N° 008430 de 1993 del Ministerio de Salud (Capítulo I - artículos 6, 11 y 15; 

Capítulo V - artículos 45 y 46). Las participantes de la investigación fueron 10 invitadas, 

de las cuales 9 terminaron el proceso res jóvenes con edades entre los 12 y 16 con 

experiencias de violencia intrafamiliar que se encuentran en hogares o internados en los 

que se les restablezcan su derechos; de acuerdo con la reglamentación antes 

mencionada, las mujeres recibieron información clara y completa acerca de la naturaleza 

de su participación, del carácter de confidencialidad de sus identidades, de los objetivos 

y pertinencia de la investigación, con la garantía de recibir respuesta a cualquier 

pregunta y aclaración por parte de la investigadora.  Así mismo, contaron con la 

capacidad de libre elección acerca de su participación así como de retirarse cuando lo 

consideraran pertinente.  

 

                                                           
1
 Paula inicia el proceso de la entrevista conversacional, pero luego decide que no se siente cómoda 

hablando de algunas cosas y decide no continuar. 



103 
 

Atendiendo a la clasificación de riesgo que explícita el artículo 11 de la 

resolución mencionada anteriormente y a la metodología propuesta en el proyecto, se 

trata de una investigación sin riesgo en la que no se realizó ningún tipo de intervención 

ni modificación intencional. 

 

ARTICULO 11. Investigación sin riesgo: Son estudios que emplean técnicas y 

métodos de investigación documental retrospectivos y aquellos en los que no se realiza 

ninguna intervención o modificación intencionada de las variables biológicas, 

fisiológicas, sicológicas o sociales de los individuos que participan en el estudio, entre 

los que se consideran: revisión de historias clínicas, entrevistas, cuestionarios y otros en 

los que no se le identifique ni se traten aspectos sensitivos de su conducta. 



104 
 

5. HALLAZGOS 

 

     A continuación serán presentados los hallazgos producto del ejercicio 

interpretativo; dicha interpretación se realizó de acuerdo a los objetivos de la 

investigación. Así, en primer lugar se abordarán los significados que asignan las jóvenes 

a la vivencia de violencia doméstica y en un segundo momento se hará referencia a las 

formas en las que emerge la resistencia y las comprensiones de vida buena en estas 

jóvenes mujeres. 

 

     El siguiente mapa conceptual, permite visualizar la estructura escritural en la 

que se presentarán los hallazgos: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



105 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 1. Resistencias y Aspiraciones a una vida buena 

Fuente: Propia

Físico 

Oikos 

Violencias 

Recuperación de Mundo 

Desarraigo Familiar 

Del cuerpo 

De la Libertad 

Física 

Microespacios de 

aparición 

Moral 

Sexual 

Sentido de justicia 

Arraigo 

Seguir viviendo 

Amores 

personales 

Resistencia y Aspiraciones a una 

Vida Buena

Pérdida de Mundo 

Gratitud 

Aspiraciones al 

bien  

Esfera 

privada 

Responsabilidad 

Con el mundo Con el otro 
Consigo 
mismas 

Polis 



106 
 

5.1 Los inicios… Sus inicios 

 

La familia como grupo atraviesa los distintos momentos históricos que 

configuran la realidad humana; se habla de su presencia “en la experiencia subjetiva del 

mundo de la vida de cada individuo, y en la configuración de los diferentes órdenes 

sociales, económicos y políticos” (Alvarado, Ospina, Quintero, Luna, Ospina y Patiño, 

2012, p. 162), además, desde variadas esferas se reconocen los cambios que suceden en 

su interior y los que ella moviliza hacia afuera. Sin embargo, es necesario aclarar que la 

familia como institución no es estática, se modifica de acuerdo a las condiciones 

cambiantes que la rodean y a los vínculos que se construyen entre sus miembros 

(Kaminsky, 1994).  

 

Es en el seno de la familia donde se interiorizan creencias, normas y conductas, 

donde los padres se convierten en los agentes más importantes e influyentes sin ser 

exclusivamente los únicos que contribuyen en este proceso de socialización. Si en el 

interior de la familia las relaciones vividas son de afecto, estas se verán reflejadas en la 

interacción con el entorno; pero igualmente, si las relaciones son de maltrato, tensión o 

poca asertividad, sus integrantes reproducirán situaciones conflictivas en los diferentes 

contextos donde se desenvuelvan (Sanín, 1982).  

 

Para Hernández (2002) dentro de la familia, no solo se interiorizan  normas 

culturales, considera “… que la familia es una forma de vida común para satisfacer las 

necesidades emocionales  de los miembros a través de la interacción. El afecto, el odio, 

la complacencia y todos los demás sentimientos muchas veces encontrados, proveen un 

ambiente dentro del cual los individuos viven procesos que determinaran su estilo de 

interacción, tales como la escuela, el trabajo y sus relaciones afectivas, fuera de su 

núcleo de origen” (p. 16). 

 

La familia se reconoce entonces como el primer contexto de socialización para 

los seres humanos, en su interior los integrantes encuentran cuidados y atenciones que 

favorecerán su desarrollo lo que potencializará a futuro  la construcción de lo que será 



107 
 

su proyecto de vida (Londoño, 2005 en Alvarado, Ospina, Quintero, Luna, Ospina y 

Patiño, 2012); siendo también posible que al interior de los sistemas familiares sus 

integrantes no encuentren espacios de acogida y protección, sino por el contrario formas 

de vinculación marcadas por la violencia material y simbólica, así como el abandono 

físico y afectivo siendo éste el caso de las mujeres jóvenes que nos compartieron su 

historia, su vida.  

 

Para Cohen (2013), la violencia familiar se presenta en estos tiempos como un 

síntoma social, como una constante que devela los grandes cambios que han surgido en 

la sociedad, pero también refleja sus grandes derrotas; aunque la violencia contra las 

mujeres ha existido desde siempre, al parecer de esta autora, en la actualidad se ha 

recrudecido pero a la vez también se ha visibilizado, algo que hasta el momento se 

mantenía en silencio y oculto (Cohen, 2013, Citando a Ons, 2009), Cohen refiere que en 

la actualidad nos encontramos frente a otro tipo de violencia, una que circula en todos 

los ámbitos, con una tendencia expansionista, sin límites, irrumpe sin estrategias y 

desprovista de los marcos ideológicos de antaño que le daban un sentido.  Antes era la 

violencia de las religiones, de las revoluciones, de las guerras de naciones. La violencia 

actual, en cambio, no se sostiene en lógicas ni códigos, no tiene fronteras ni tiene otro 

fin que la violencia misma (p. 19). 

 

En tanto actual, la violencia remite a un tiempo llamado por algunos autores 

“modernidad” y por otros “desmodernización”, por ejemplo Touraine (1997) prefiere 

hablar de desmodernización, “segunda modernidad” (Beck y Grande, 2006), 

“modernidad tardía” (Giddens, 1993) y “modernidad liquida” (Bauman, 2002). La 

violencia actual sería uno de los efectos, quizás el más llamativo, de la agonía o 

derrumbe del proyecto moderno y del juego interno de las nuevas reglas que operan en 

lo social, lo político y lo económico, en el cual desaparecen las fronteras y caen los 

grandes relatos. Este nuevo escenario produce nuevos actores, encontrándonos con 

grandes transformaciones en la subjetividad y en el modo de vincularse los seres 

humanos; aparece como un emergente de las nuevas subjetividades, como un síntoma, 



108 
 

como un velo o un fantasma llevado al acto para encubrir, al decir de Ons (2009), lo 

imposible de soportar.  

 

La muerte de una madre, el deseo de otra por continuar una vida sin ataduras, 

con la libertad que otorga el no tener responsabilidades de cuidado a pesar de que en un 

pasado no muy lejano, llevaron en su vientre un ser que nombran como “hija” o el deseo 

de otra que privilegia su aspiración a ser amada, a recomenzar una vida de pareja sin 

nexo alguno con su historia cercana; son los hechos que a decir de las mujeres 

inauguraron sus vidas. Deben ser cuidadas, educadas y protegidas por sus madres, ese es 

un mandato social muy cuestionado, pero cuando éstas ya sea por muerte, por abandono 

o porque cuidarlas implica unas renuncias que no están dispuestas a asumir, aparecen en 

la escena abuelas, hermanas, padres, padrastros, tías, madrastras, quienes al no contar 

con los recursos afectivos para acompañarlas y al considerar que el cuidado de las 

menores no es su responsabilidad directa las envían a internados para que sea allí, en el 

plano institucional donde sean cuidadas, vigiladas, controladas.  

 

Así relatan: 

 

Pues porque en mi casa, con mi madrastra no me entendía bien. Linda Nataly 

Eeehhh, mi mamá falleció cuando tenía cinco años, vivo con mi papá, mi 

madrastra y mis hermanos, estoy acá por protección.  Aventura. 

Pues, cuando mi mamá se murió nosotras vivíamos con mi papá todavía y mi 

papá estuvo con nosotros como dos meses y después dicen que se hizo una 

enfermedad, (…), y nos llevó a vivir con mi abuela, y pues ahí llegó y a todas 

mis hermanas nos repartió a las cinco a la familia de él. Bélgica. 

 

Oviedo, Venegas y Salas (2008), citados por Alvarado y et. al (2012), refieren 

que en la sociedad circulan representaciones que definen los roles para cada integrante 

de la familia, siendo por ejemplo para el caso de las mujeres el de cuidadoras de los 

hijos, reconociéndolas como madres exclusivamente. Es así como para las participantes, 

ante la muerte o abandono de sus madres empiezan recorridos por espacios en los que se 



109 
 

ven expuestas a diversas situaciones que van dejando en ellas unos indicios para 

comprender y enfrentar la vida,  demarcando las acciones que en el presente realizan.  

 

Son hijas de un padre y de una madre que por múltiples circunstancias, 

voluntarias unas, involuntarias otras,  (situaciones estas que no son objeto de análisis en 

este escrito), decidieron no acogerlas, quedaron solas antes de la primera década de su 

vida, siendo recibidas por otras y otros que sentían más que el deseo una obligación de 

responsabilizarse de ellas, lo cual desestabilizó la expectativa de vida que deseaban 

llevar, haciendo que fueran poco a poco visitando múltiples lugares, que han dejado en 

su memoria y en su cuerpo huellas y recuerdos de lo que implica estar y no estar en una 

familia. Su llegada al hogar es precedida por eventos que les han embargado por 

momentos de desesperanza, sin embargo, cada una desde su posibilidad comprende que 

estar allí, se convierte en una forma de protección la mayoría de las veces de quienes se 

espera deberían cuidarlas. 

 

A lo largo de este escrito va a ser posible identificar diversos eventos en las vidas 

de estas jóvenes mujeres que se constituyeron en acontecimientos; sin embargo, de 

entrada es claro que es en el interior de sus familias en donde sin proponérselo se 

demarcaron las trayectorias que a su corta edad han realizado. Cada decisión adoptada 

por quienes fueron o son sus padres o madres, cada omisión, cada negligencia, cada 

exceso, les confirió un designio de lo que sería su vida en el futuro. Es así, como ahora 

al narrar su historia entrecruzan sus vivencias y sus deseos, sus miedos y sus triunfos 

con la esperanza de que más adelante su vida será diferente. Se reconocen en un proceso 

que inicio en sus familias marcado por la ruptura de las relaciones vinculantes 

necesarias en la primera infancia y con el acto de muerte real o simbólica de sus 

progenitores se inicia el acontecimiento del desarraigo y empieza para ellas una nueva 

historia.   

 

Nussbaum y Sen (2004), mencionan que las relaciones construidas al interior de 

las familias y las formas como éstas se estructuran, facilitan o frustran diversos aspectos 

de la actividad humana; de igual forma, algunas de estas relaciones se reproducen en el 



110 
 

plano social y pueden facilitar o no que los hombres y las mujeres expresen emociones 

como el amor o la gratitud reconociendo así la vida, ligada a los múltiples intercambios 

cotidianos.   En las narraciones de las mujeres es posible identificar cómo en todas, las 

circunstancias en las que llegan al mundo, permiten fácilmente comprender los 

acontecimientos que se suceden posteriormente, las situaciones familiares que rodean su 

nacimiento no son de acogidas e incluso, para algunas, el hecho de haber nacido 

mujeres, facilitó su salida del seno familiar y les llevó al desarraigo.  

 

5.2 Pérdida de mundo  

 

5.2.1 El Desarraigo como acontecimiento 

      

Emergen en la conversación con las jóvenes mujeres, diversos elementos que 

permiten identificar las formas como ellas significan su situación actual con relación a 

su familia y del por qué están en el hogar; en sus narraciones aparecen tímidamente 

frases que enuncian y anuncian una descolocación, un sentir de no pertenencia, un 

desarraigo que las acompaña. Así, el desarraigo puede ser interpretado como la falta de 

interés o lazos con el entorno en que se vive; se constituye en una pérdida impuesta de 

los vínculos trascendentales con el territorio, la cultura, la comunidad, los orígenes a los 

que se ha pertenecido; implica una afectación identitaria que limita y en ocasiones 

impide la construcción y significación de nuevas interacciones (Gaviria, 2012).  

 

  



111 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 2. Acontecimientos fundantes del desarraigo 

Fuente: Propia 

      

 

 

 

 

Familias Reconstituidas    

Acontecimientos 
fundantes del 

desarraigo  

Relacionados con  

Muerte de 
la madre 

Figura Paterna 
Inexistente  

Renuncia simbólica o real al 
rol materno y/o paterno 

A asumir el cuidado 
de las menores   

Obligando al padre  

Para  

Iniciar o mantener 
una relación de pareja   

Protegerlas de 
diversos riesgos    

Sacándolas de las casas de origen 

para vivir con 

Familias Extensas    

Al cuidado de  

Madrastra
s 

Reconstitui
das    

Padrastros 

Al cuidado de  

Tías 
econstituid

as    

Abuelas 
Reconstitui

das    

Con grandes dificultades de relación. 
Vulnerando permanentemente sus 

derechos  



112 
 

Es el inconstante ser de aquí pero estar allá, el no pertenecer a ningún lado, e 

incluso para algunas haber sido abandonadas mucho antes de nacer.  

 

De mi papá pueeeees no sé nada (…) yo creo que cuando yo era chiquita el me 

abandonó porque quería un niño, eso es lo que yo creo, (…). Yo creo que mi 

mamá no me quiere me mira mal, me regaña por todo, entonces yo siento que 

pueees, que ella no quería que yo naciera, yo siento siempre eso. Roxy. 

 

Roxy existe, ocupa un lugar en el mundo, pero lo que ha pasado antes de su 

llegada a él no logra comprenderlo; lo desconoce, pregunta, nadie le responde, no 

entiende lo que pasó antes de nacer, no entiende las razones que tuvieron aquel y aquella 

que la engendraron  para abandonarla o para no quererla, no obstante, se hace 

responsable del sentir de éstos, pone sobre su sexo y sobre su ser las causas del 

comportamiento de papá y mamá; para Roxy la única manera de explicar lo que habita 

en sus progenitores es utilizando la imaginación, construye creativamente su historia, 

fantasea sobre la ocupación de su padre y cree comprender los sentimientos de su 

madre; por último concluye que decepcionó a papá por haber nacido mujer, decepcionó 

a mamá por ser quien es y en un acto que podría ser de sacrificio los salva y 

desresponsabiliza de su situación.  

 

Para Arendt (2005a) estar en el mundo supondría una constante creación de 

historias así, los avatares que conlleva existir y las penas que nos habitan son más fáciles 

de sobrellevar  si nos permitimos y a la vez nos permiten contar una historia de nuestra 

experiencia,  que resulta siendo la comprensión que construimos de los acontecimientos.  

Advierte la autora “…en ningún caso para el consuelo: “Comprender no significa negar 

lo terrible. … significa más bien analizar y soportar conscientemente la carga que los 

acontecimientos nos han legado sin, por otra parte negar su existencia o inclinarse 

humildemente ante su peso” (p. 17).  

 

¿Dónde soy?, pareciera esa la pregunta que Roxy intenta resolver, no tiene un 

lugar en el seno de su familia con quienes ella quisiera estar, y lo único que les es 



113 
 

propio, su identidad sexual, su identidad de género es cuestionada a causa del desamor 

de sus progenitores. Así, nacer en este mundo marcado por unos estereotipos 

relacionados con el valor que los sujetos poseen a razón de su sexo, es para la menor una 

desventaja; ser mujer es el acontecimiento que inaugura su desarraigo y a partir de ahí se 

asigna su lugar en la familia y en el mundo.  Es claro desde siempre, que el hecho de 

nacer o ser mujer, trae consigo unas “desventajas” relacionadas con las oportunidades 

sociales, con el respeto de los derechos y con los accesos a diversos escenarios. De igual 

forma, ser mujer se constituye en un factor de riesgo y de vulneración. Estas situaciones 

se acrecientan sino se cuenta como en el caso de nuestras mujeres de una red familiar 

que las acoja y proteja.  

 

De esta manera, la percepción de Roxy, así parezca fantasiosa, da cuenta de una 

lectura muy acertada de su realidad, de la realidad de las mujeres en un país como 

Colombia, se puede decepcionar a una familia si se nace mujer, las oportunidades de 

aspirar a una vida buena o a una vida con los mininos necesarios para ser humana, se ve 

menguada por el hecho de ser mujer. Al respecto, Annas (2004) menciona que, adicional 

a las crisis que surgen en los sistemas familiares, existe un hecho que complica más a 

esta institución y es el que los individuos estén divididos por sexos, ya que las 

diferencias biológicas entre los hombres y las mujeres generan importantes divisiones 

culturales y de oportunidades   

 

…Creo que es justo decir que no hay ninguna sociedad en que no exista, en 

cierto grado, la división sexual de la actividad; así, para cualquier individuo, el 

hecho de ser un hombre o una mujer determina en cierta medida cuáles son las 

opciones del individuo para emprender varias clases de actividad y la forma en 

que el individuo ve su propia vida (p. 363). 

 

Avanza el siglo XXI, y la experiencia de ser mujer en el plano social y familiar 

es muy cercana a la de siglos anteriores, se requiere un “otro” masculino que respalde, 

ya que sin éste seremos consideradas personas de segunda categoría; vulnerables, 

expuestas, por momentos a la deriva, con escasas posibilidades de acercarnos a una vida 



114 
 

autosuficiente, quedando muy por el contrario a decir de Nussbaum con vidas regidas 

por la fortuna.  

 

De otro lado, a lo largo de las conversaciones aparecen cosas que tanto Roxy 

como las otras jóvenes mujeres consideraban innarrables, pero al ir reconstruyendo con 

palabras su vida, se van reconociendo como protagonistas de esa historia lo que les 

permite sin proponérselo comprender su existencia. Al respecto Arendt (2005a) refiere 

que estamos inmersos en una historia que no cuenta con un autor, dado que no es una 

historia que esté hecha.  El héroe de la misma se hace visible, se convierte en alguien 

cuando a través de la acción o del discurso cobra existencia, cuando los eventos ya han 

cesado, “sólo podemos saber quién es o era alguien conociendo la historia de la que es 

su héroe, su biografía, en otras palabras” (p. 214) 

 

Claro mi vida hubiese sido mejor, no tendría que estar aguantándole 

humillación a todo el mundo, pues desde que mi mamá se murió y comencé a 

vivir con mis primos y tías siempre me tocó aguantar lo que ellos le quisieran 

hacer a uno(…).. Bélgica. 

 

Pues de él nada (refiriéndose a su papá), pues yo lo veo a él, él tiene una 

panadería y tiene más hijos donde yo vivía antes y a veces vamos por allí, y él 

se esconde cuando me ve. Morenaza. 

      

Saben Bélgica y Morenaza que provienen de una familia, sin embargo después 

de la muerte de sus madres, la familia murió también; dichas familias, hacen parte ahora 

de un recuerdo, y de un anhelo, que les hacen sentir que han estado en muchos lugares, 

pero que no pertenecen a ninguno. Cuestionan el comportamiento del padre, siendo esta 

una forma encubierta de responsabilizarlo por la situación vivida, de reclamarle por su 

desamor, despreocupación, miedos, por abandonarlas, por no quedarse como padre. No 

encuentran las palabras para hablar de su familia, traen a su mente los recuerdos 

infantiles de la ausencia de una madre, no registran escenas de acogida y 

acompañamiento, solo el transitar por varios espacios físicos y finalmente su llegada al 



115 
 

hogar; no tienen claros los lazos de filiación familiar, no tienen claras sus relaciones con 

otros.  

 

Para algunas llegar al hogar o al internado, se convierte en otro recorrido 

desafortunado que las hace sentir como en una cárcel. Sus vidas transcurren en espacios 

institucionalizados, en donde la vida en familia se reserva para unas escasas horas los 

fines de semana, siendo la casa otro escenario donde las controlan y constriñen, 

aumentando esto su sensación de soledad; al decir de Arentdt (2005a), la soledad 

representa la ausencia de una identidad construida en las relaciones con otros, es un 

sentido de no pertenencia y de desarraigo del mundo. 

 

Para Roxy los primeros dos días en el internado son relatados así:  

 

Pues me sentí como si llevara 15 días aquí encerrada en esta cárcel, se siente 

como cárcel porque mire aquí son solo rejas, además con la puerta con candado 

como si alguien se fuera a escapar. Roxy. 

Depende, porque este internado a mí no me gusta porque acá se hacen las 

cosas, o mejor dicho, las reglas se tienen que cumplir o se cumplen o sino uno 

se va de este internado.  Shaira. 

   

No obstante, para otras, la pertenencia al hogar rompe con la sensación que he 

decido nombrar como desarraigo, por ejemplo para Bélgica, el hecho que su hermana 

también este internada con ella, le permite sentir que puede tener el nexo de familia que 

tanto extraña, el tener en su memoria otras experiencias en instituciones similares le 

permite sentirse cómoda y feliz en el actual:  

 

Hasta el día que me recibieron yo como que no me quería venir, dije que tal 

que sea lo mismo del otro internado, yo me acordaba de todo el internado y 

como que cuando llegué, esto era como que muy grande y como que yo veía 

esto solo, y a mí estar sola no me gustaba. …pues al principio, la noche que 

llegué y vi a las niñas y dije: -no, no hay problema, aquí esta P*, mi hermana, 



116 
 

medio podré convivir con ella!-, y pues al tiempo me fui adaptando y vi que no 

era lo mismo de allá, aquí era mil veces mejor, (…) es que como que aquí nos 

hacen muchas actividades y pues eso me gusta y como que aquí no nos tratan 

como nos trataban allá, porque allá es todo el tiempo como que no estaban 

pendiente de uno. Bélgica. 

       

 Para Eimy, el estar en el hogar se asocia con estabilidad, tranquilidad y el inicio 

de una serie de decisiones que le han a su juicio beneficiado: 

 

(…) sí, yo creo que haberme dado cuenta que lo mejor para mí era estudiar eso 

fue bueno, haber seguido estudiando, estar aquí en el hogar y vivir con mis 

abuelos fue lo mejor que he hecho. 

      

Linda Nataly y Aventura viven un desarraigo diferente, ante el abandono de la 

madre de la primera y la muerte de la madre de la segunda, encuentran en su padre un 

apoyo inicial; las invitan a ser parte de una familia que ya estaba conformada.  Sin 

embargo, no son bienvenidas, los miembros de estas familias, las reciben como intrusas, 

las hacen sentir extrañas, no pertenecientes, y el desarraigo se materializa en el caso de 

Linda Nataly cuando no se le asigna un espacio físico confortable para que habite, y se 

le reclama el que ocupa. Siendo su salida de la casa, en principio a través del internado, 

la forma como los miembros oficiales de la familia recobran su tranquilidad.  

 

No, yo no tengo habitación; (…) lo que pasa es que yo duermo en un lugar, 

pero no es para mí sola, ahí todo el mundo sabe lo que yo hago, lo que pasa es 

que esa era la sala y cuando yo llegué, esa sala la convirtieron en mi cuarto. Ahí 

yo no puedo tener nada, por ejemplo en el segundo piso de la casa está el cuarto 

de mi hermanastra, ella tiene de todo, televisor nuevo, cama nueva, tiene de 

todo.  R* dice (su madrastra) que apenas yo salga, apenas yo me vaya para 

Córdoba quita mi cuarto, bota todo, se pasa a donde yo estaba y pone un 

comedor para ella. Linda Nataly. 

 



117 
 

En la narración de Linda Nataly se identifican dos reclamos; por un lado es 

evidente su sentir de desarraigo. La casa a la que llega los fines de semana no está 

dispuesta para ella, no existen unos límites determinados por paredes que la protejan, 

que le permitan tener la experiencia de seguridad, de privacidad. Por el contrario, sabe 

que se espera por su salida, para que la familia pueda recuperar los espacios que ella 

ocupa, que no le son propios. Esta misma sensación la tuvo al ser desarraigada de la casa 

de su madre. Esto sucede cuando el padrastro intenta abusar de ella y en un aparente 

intento por protegerla es enviada a Bogotá; de esta manera, la madre puede continuar su 

relación de pareja; siendo entonces Linda Nataly quien queda descolocada.  Por otro 

lado, es posible identificar en su narrativa un reclamo encubierto que supera la 

necesidad de privacidad y que apunta a reclamar intimidad.   

 

La demanda no es por la casa o por tener un cuarto dotado de diversos objetos; 

es por no contar con una intimidad protegida, con un espacio vital. Así, en la intimidad 

aparece la posibilidad de encontrarnos con nosotros mismos, de tomar distancias del 

mundo exterior y de acercarnos a aquello que somos, que hemos construido, que nos 

subjetiva y permite posteriormente volver a aparecer.   La intimidad para Luna (2006) 

no solamente es una experiencia importante en la configuración de la subjetividad, sino 

también, tiene estrecha relación con el modo en que los sujetos experiencian lo público 

(p. 15). 

 

Existe la claridad en Linda Nataly de no contar con un arraigo familiar, saberse 

desprovista de un espacio que la cobije, al decir de Bachelard (1965), no contar con un 

“rincón del mundo”; “porque la casa es nuestro rincón del mundo. Es nuestro primer 

universo. Es realmente un cosmos. Un cosmos en toda la acepción del término” (p. 36).       

Considera el mismo autor que los espacios habitados, son espacios vividos, espacios que 

los seres humanos defendemos, extrañamos, son espacios amados (p. 29). Explica Yory 

(2007) que Bachelard  nombra como topofilia una categoría poética, referida al valor 

que los espacios tienen para los seres humanos; dicho valor se remonta principalmente a 

la experiencia de protección pero es posible que también se le adjudique una valía 



118 
 

imaginada una “apropiada significación”, es así como adquiere la categoría de “espacio 

vivido” o “espacio vivenciado” (p. 50). 

 

Advierte Yory que para Heidegger (1986), no es solo relación emocional lo que 

establecemos con el espacio habitado; es algo más profundo, que se remonta a la propia 

dimensión ontológica de tal tipo de espacio en tanto lugar de mostración de lo que 

Heidegger llamara nuestro ser-en-el-mundo. (…), las formas que tal espacio cobra 

corresponden necesariamente con una determinada idea de mundo en el que “somos” en 

el ejercicio autoafirmativo de nuestro ser-social” (p. 50).  Así, es posible afirmar que 

para estas jóvenes no existe aún un lugar en el mundo en el que puedan tener la 

experiencia de la protección, del cuidado, de la seguridad y más aún de la intimidad. 

 

Para Aventura, el desarraigo se presenta cuando la madrastra apoyada por su 

padre decide expropiarla del seno familiar y enviarla a un hogar; se llega a esta decisión 

cuando la familia se entera que la joven ha sido abusada sexualmente de manera 

sistemática durante cinco (5) años por parte de su hermanastro.  

 

es que pues sí me siento parte de esa familia en ocasiones, pero es que a veces 

me da ganas como de no sé, de irme de ahí, primero son las peleas cada rato, 

entre mis hermanos. (…) yo nunca me he sentido parte de esa familia, porque 

mis hermanos siempre han tenido la atención de mi papá y de mi madrastra, y 

yo a duras penas si tengo la atención de mi papá. Ella defiende a mis hermanos 

(la madrastra), ella sabe que lo que ellos hacen no está bien ¿sí? (…),una vez 

que yo dije algo que mi hermano me había hecho, ella dijo :-ay, pero es que 

usted misma se lo buscó- (…). Aventura. 

 

Se puede nombrar fácilmente la palabra familia, pero la misma implica unos 

elementos relacionales que se deben cumplir y al parecer la consanguineidad en el 

subsistema familiar de Aventura es muy importante. Es decir, solo quienes comparten 

los vínculos de sangre legitimados a nivel social, tienen derechos, son protegido, 

defendidos y amados; para el caso de la menor, su nacimiento al estar signado por la no 



119 
 

legitimidad, en el marco de lo incorrecto, lo inmoral, la hace a ella merecedora del 

desprecio, desatención y descuido que hasta la fecha la han acompañado en ese espacio, 

la hacen vulnerable.  

 

Se evidencia entonces, cómo en la sociedad colombiana y en muchos espacios de 

Latinoamérica, el origen étnico, político, las creencias religiosas, el sexo, el tipo de 

familia, el nivel educativo, se convierten en pretextos para la exclusión, el desprecio y la 

anulación sistemática. La infancia de estas mujeres transcurrió entre el miedo y el 

desamor, el abandono y el maltrato, situaciones estas en las que ellas han construido 

muros que las contienen, recogen y acompañan. Su hogar, su casa no es real, se 

construye a través de sus deseos y aspiraciones y de las ensoñaciones desde las cuales 

esperan que algún día todo sea mejor.  

 

Nos recuerda Bachelard (2007) que cada morada por la que transitamos, nos 

evoca nuestra infancia, revivimos los recuerdos en los cuales nos sentimos  protegidas 

(os), aparecen las imágenes con las cuales sumidos en la ensoñación revivimos las 

imágenes de nuestros seres protectores; pero al mismo tiempo advierte que:  

 

La casa es uno de los mayores poderes de integración para los pensamientos  y 

los sueños del hombre (…) Sin ella, el hombre sería un ser disperso. Lo 

sostiene a través de las tormentas del cielo y de las tormentas de la vida. Es 

cuerpo y alma. Es el primer mundo del ser humano. Antes de ser “lanzado al 

mundo”, a las hostilidades de los hombres y del universo (p. 39). 

 

Para Bachelard (1965), no solo en la casa habitan ensoñaciones de felicidad, 

existen también situaciones de adversidad que no hacen otra cosa que prepararnos para 

enfrentar el cosmos. Implica, ser lanzados al mundo, “la casa nos ayuda a decir: seré 

un habitante del mundo a pesar del mundo” (p. 83). De esta manera se entiende que 

“somos habitando” ya que ésta, y no otra, es nuestra específica condición de ser en el 

mundo; establecemos una significación del espacio, lo  dotamos de sentido, nos 

relacionamos de una forma particular con él dado que demarca nuestros recorridos, nos 



120 
 

orienta hacia una dirección; Heidegger (1986), citado por Yory (2007)  llamaría: 

“nuestra manera de ser más propia”, en tanto “seres de camino”(p. 51); esta noción de 

mundanidad construye nuestra identidad, nos ofrece una idea de mundo.   

 

El limitar, expropiar, desterrar del espacio a las personas impacta directamente 

en su singularidad y en la aparición que ésta haga en el mundo de lo público; Luquin 

(2004) considera que “Negando el espacio se evita la acción, buscando sustituir la 

pluralidad por un hombre único, incapaz ya de encontrar sentido de manera personal al 

mundo. Una nueva forma de habitar el espacio que acaba por establecer que los seres 

humanos sencillamente sobran, están de más”  (p. 162). 

 

Aunque considera Luquin (2004) que desde las filosofías existenciales esa 

condición llevaría a convertirnos en “un afuera” “en un ser cuya esencia consiste en su 

ex-istencia o un ser que considera que todo da igual, que todo está permitido porque ha 

decidido salir del sentido” (p. 162); podría pensarse también que en el afuera es viable 

encontrar otras posibilidades de acción, espacios otros de creación, de dirigirse hacia 

otros potenciales horizontes; porque en el afuera surge la necesidad de encontrar un 

espacio,  revelándose así otra forma de ser en el mundo. 

 

5.2.2 El antes de un cuerpo… su cuerpo 

 

Cada uno de los elementos que configura este escrito, se basa, tal y como lo 

hemos planteado en otros momentos en los relatos que las mujeres hacen de las 

experiencias de violencia que registran en su memoria, en la mayoría de los relatos, 

aparecen emociones y sentimientos que se entrelazan con la memoria y tejen una 

historia que entre el llanto y las huella mnémicas nos aproxima a lo que para ellas es la 

vida. Todos estos relatos tienen como punto de evidencia el cuerpo; éste se va 

constituyendo en un mapa que muestra, pero también demarca las evocaciones, el dolor, 

las experiencias, en síntesis determina cómo se van construyendo los recuerdos.    Para 

Citro (2010), los cuerpos en el mundo son experiencia sensorial, cognitiva y afectiva, 

así, todas las reflexiones en torno a lo humano deben referirse a las experiencias 



121 
 

corpóreas. El cuerpo aunque es común para todas y todos, es específico, particular, 

único, esto dado por las experiencias, por la forma propia de vivir y de abordar lo 

cotidiano de cada hombre, de cada mujer; al decir de Alvarado y et. al (2012) “ Podemos 

encontrar dos sujetos que compartan la misma forma de los ojos, el mismo color y otras 

cualidades físicas, pero nunca tendrán los mismo ojos porque en la singularidad de los 

cuerpos, los ojos se hacen mirada” (p. 155).  

 

Es inevitable en el marco de la conversación abordar el tema de la violencia, en 

muchas oportunidades no fue necesario preguntar por ella, ya que ha estado presente a 

lo largo de sus vidas y emerge como centro de sus acontecimientos vitales de múltiples 

formas, con diversos agentes y generadores.  Pero cada una de estas mujeres tiene de 

acuerdo a su historia una forma diferente de significarla, de narrarla y de vincularse con 

quienes han estado en aquellas situaciones que ellas refieren como violentas. Para 

Aranguren hablar de los hechos violentos y del sufrimiento vivido se facilita cuando se 

identifica la disposición del otro a escuchar y entender (2008); se cuenta lo vivido 

cuando los marcos de referencia se leen como cercanos, cuando y a pesar de la escasa 

privacidad con la que se contaba en el momento de las conversaciones sienten que 

quieren contar su historia, con todos los matices y tonalidades que requiere, cuando 

encuentran que quien las escucha, no se asombra, no se asusta, no juzga, simplemente 

acompaña y escucha con un interés autentico lo que tienen para compartir. Alguien 

podría considerar ¿para qué preguntar? ¿Para qué revivir esas historias dolorosas? ¿Qué 

hacer con el dolor que se despierta? frente a esto,  Aranguren (2008) citando a Pollak 

(2006) menciona que en el encuentro entre quien quiere contar su historia y quien 

escucha se construye una relación que define, demarca y establece aquello que es 

decible. Es así, como estas mujeres, ante la posibilidad de narrar su vida, reconstruyen 

sus propias comprensiones de la misma, al revivir los eventos se encuentran con otros 

elementos de pronto olvidados, pero sobre todo a través de la dinámica conversacional 

logran identificarse como protagonista y hasta heroínas de su propia historia.   

 

  



122 
 

5.2.3 La violencia física como acontecimiento  

 

Las huellas en su cuerpo no les son propias ya, al narrarse, al rebuscar en su 

memoria infantil los hechos que nos comparten, construyen una memoria que se apoya 

en las cicatrices inscritas en su piel, inscritas en su mente, en su alma, se suman a la 

memoria de otras mujeres no solo colombianas, también latinoamericanas que como 

ellas han sobrevivido a un momento social violento, a un mundo que aún no se ha 

preparado para recibirlas y protegerlas.  

 

Una de las violencias que aparece con fuerza en los relatos de las mujeres es la 

referidas a la violencia física en el contexto familiar; la palabra “violencia” denota unas 

acciones que ofenden y perjudican a alguien a través del uso excesivo de la fuerza, 

significa ejercer violencia sobre alguien para vencer su resistencia (Velázquez, 2006); 

sin embargo, para la misma autora no resulta efectivo centrarse solo en el uso de la 

fuerza física ya que se ignoran otras formas de violencia en las que ésta no está presente 

(p. 27).  Para Femenías y Soza (2009), se puede entender la violencia como aquellos 

actos o amenazas, que infunden miedo e inseguridad en la vida de las mujeres e impiden 

lograr la igualdad, el desarrollo y la paz. 

  



123 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 3. Memorias de un cuerpo 

Fuente: Propia. 

  

Memorias del cuerpo  

Antes y después del   

Desarraigo  

Relacionadas con   

Experiencias de 
Violencias   

Físicas    

De manos de 

Hermanastros 

nmastros     
Padre    Madre    

Generando para algunas  

Incapacidad 
médica  

Y la 
intervención 
del estado    

Restituyendo sus 
derechos en hogares 
de protección  

Sexuales    

Las menores    

Entienden esta forma 
de violencia  

Como     
Propia 
de las 

práctica
s de 

crianza     

Merecida  

Necesaria Legitima   

Realizadas por  

Padrastro    

Primo   Hermanastro     

Conocido  

Desconocido    

Fundando en algunos 
casos  

La salida de las menores de la familia   

Protegiendo al agresor   

Ignorando la afectación en la menor 
y   

Como     Acontecimientos   Inauguraron      

Miedos y desconfianza en las 
Relaciones sociales    

 Sensaciones de 
Impotencia y 
vergüenza  

Certezas frente al 
abandono y la 
desprotección  

Ruptura  

De los frágiles 
vínculos familiares    

No habrá castigo 
para el agresor    



124 
 

Shaira nos relata cómo después de varios eventos de violencia física ella y su 

hermano deben ser acogidos en el Instituto Colombiano de Bienestar Familiar (ICBF): 

 

Lo que pasa es que una vez mandaron una carta allá (se refiere al ICBF), esa 

vez mi mamá me pegó, llegó bienestar a la casa, revisaron y vieron que todo 

estaba bien, ya había pasado que mi mamá nos había pegado, entonces dijeron 

que mi mamá y nosotros teníamos que ir una cita del Bienestar familiar, 

nosotros fuimos y nos dejaron allá. (…) Ah, no antes, yo estuve desde los seis 

años, allá por eso, porque ella me pegaba muy duro, entonces duró como cinco 

meses y  yo volví a mi casa, después duró harto tiempo (…) porque es que mi 

mamá cuando se murió mi abuelita, ella empezó a tomar mucho entonces a ella 

todo le parecía malo, entonces pues, no sé, pues ella sí nos pegaba que duraba 

años, a veces dura hasta un año sin pegarnos o más, entonces pues ella pues 

comienza, ella dice: “yo le guardo todo C* y no le pego, pero cuando la coja, le 

doy duro. (…) Entonces una vez mi hermano, cogió una botella, la vendió, él 

era chiquito, tenía como ocho años, entonces pues él la vendió y mi mamá le 

machucó la mano. No sé con qué se la machucó, es que yo estaba abajo, yo 

escuché que le pegaron a mi hermano y cuando yo subí, mi mamá me dijo que 

me fuera para abajo, entonces yo me bajé y bajó mi hermano llorando, yo le 

pregunté que le había pasado y no me quiso contar, solo decía: ¡Mi manito, mi 

manito!, después yo me enteré que a él lo había machucado, pero porque es que 

mi mamá siempre le ha dado todo a él, entonces no tenía la razón por qué 

vender la botella, además no era de él,  era de una señora de una tienda.(…) Yo 

no sé quién contó, es que nunca se supo, una vez si se supo que fue una señora 

que se llamaba N*, ella fue una vez la que mandó una carta al Bienestar, pero 

nosotros vivíamos en un conjunto, mi mamá nos tenía todo, pero nunca entendí 

por qué, si los niños de la calle que necesitan protección que viven en la calle y 

a veces no tienen ni qué comer, no se los llevan y nosotros que tenemos todo 

porque yo tengo todo, mi mami me da lo que …. (silencio) necesito. (…) pero 

es que yo volví muchas veces, yo estuve tres años seguidos allá, porque mi 

mamá esa vez me pegó y duré quince días incapacitada. 



125 
 

Se infiere entonces que Shaira, su ser y sentir están endosados a la madre, ya que 

al suministrarle cosas económicas y tolerarle algunas desobediencias la madre tiene la 

autorización para golpearla, es decir, para esta joven mujer los golpes hacen parte de la 

cotidianidad familiar, se constituyen en los recurso educativos que una madre da a sus 

hijos e hijas, no se cuestiona por otras formas de educación, solo los golpes que los 

padres dan a sus hijos, pueden subsanar las “malas acciones” de estos.  

 

Sin embargo, en medio de la  narración aparece un silencio que frena las palabras 

que la joven quiere decir, “porque yo tengo todo, mi mami me da lo que …. (silencio) 

necesito” ¿tiene en verdad lo que necesita?. Pareciera que en estos momentos de 

narración, las necesidades se colocan solo en el plano material; pero el silencio que 

acompaña la frase denota la comprensión que la menor hace de esas otras cosas que la 

madre no da y que por el contrario han hecho que tenga que estar institucionalizada; 

seguidamente recuerda los días que ha estado incapacitada por los golpes recibidos, 

quince (15) días en los que ha pagado por lo poco que ha recibido, quince días en los 

que su cuerpo no le pertenece, pero le permite no tener deudas; se puede entender 

entonces que ella ha pagado por lo que a su juicio “necesita”, se le ha privado de su 

cuerpo, ha tenido que sustraerse de su cotidianidad en la figura de una incapacidad 

porque se le ha cobrado. Cada cosa que recibe es pagada a través de su corporalidad, ya 

que con ella garantiza los mínimos necesarios que requiere para existir; en su cuerpo 

reposa la responsabilidad de mantenerse en un espacio familiar, es en su cuerpo donde 

se negocia su permanencia en el mundo.  Con el dolor que experimenta garantiza 

paradójicamente seguir viviendo. 

 

En esa misma línea se encuentran varias narraciones; por ejemplo Violeta: 

 

…pues la verdad, ella no pega duro (refiriéndose a su abuela),  pero me siento 

mal porque yo sé que me equivoque y que ella se sintió mal, porque yo no la 

debo gritar a ella, porque ella es la que me da de comer, casi desde que nací. 

 

Morenaza, se refiere así a los castigos de su abuela a quien llama mamá: 



126 
 

Ella me pega con lo que encuentre, muy duro, (…) siento como culpa, como 

que por qué hice lo que hice (…), como que si cumplo con todo mi estudio y 

todo pues ella no tiene necesidad de pegarme. (…), mi mamá me golpea porque 

me lo merezco; entonces ella me pegó porque no le había hecho caso y pues 

siento que me lo merecía porque yo tenía que trapiar (trapear) y estando en la 

casa y con todo el tiempo del mundo, tenía que haber trapiado. (…) sí, pues 

porque me lo merezco, o sea ella siempre me ha pegado porque me lo merezco, 

siempre. 

 

Roxy lo narra de la siguiente manera: 

 

Pues ella me dejo de pegar cuando me internó, porque cuando yo estaba por la 

noche me pegó, cuando estaba por la noche en la calle que te conté, me pegó 

con el cable, se rompió el cable, fue durisisisimo que me pego, después siguió 

con el gancho, se rompió el gancho, me seguía con la chancla, y seguía y seguía 

y seguía hasta que se cansó y me estaba escurriendo sangre, con ortiga también 

me pegó, me estaba escurriendo sangre por las piernas y ella por castigo me 

puso a estudiar las tablas. (…) ya era como media noche y toda la gente ahí: -

¡ay! Que no le pegue a la niña-, -que así no se corrige a los niños- y le decían 

que si igualmente le pegaba así a los niños, los niños iban a seguir haciendo 

eso, y todos le gritaban desde la ventana, mi mamá decía: -déjenme, es mi vida, 

es mi niña-. Mi mamá se cansó por chismosos y nos trasladamos después nos 

fuimos pa’la Campiña (…) y por eso nos fuimos, para el mismo barrio pero 

diferente casa, y desde que me internó, ya no me ha vuelto a pegar. 

 

Finalmente Aventura:  

 

No, es que él siempre me decía, que no lo hiciera ¿sí?, al principio él siempre 

me hablaba, pero digamos como el hablarme y por decirlo así, que yo no 

entendiera, entonces yo misma lo lleve a un extremo que ya llegó al punto de 

pegarme, pero fue porque el duró como un año diciéndome no haga eso, no 



127 
 

haga eso, respete y yo nunca lo hacía, entonces él ya se cansó y desde ahí 

empezaron los golpes. (…) Él me dio muchas advertencias, incluso me dio más 

que a mis hermanos, entonces llego al punto de que: ¿usted no quiso cambiar? 

¡Entonces yo la voy a hacer cambiar! Y fue cuando empezaron los golpes. (…) 

pero es que mi papá solo… yo hacía algo malo, me advertía tres veces, a la 

cuarta, ya el golpe, usted no aprendió, (…) con una correa, pero, o sea como 

que, yo notaba que a él no le gustaba pegarme, porque él llegaba y a los cinco 

minutos llegaba y me decía perdóneme, y yo le decía, no normal, porque yo 

sabía que me lo había buscado, entonces es como ese saber que mi papá 

muchas veces me advirtió y yo nunca le hice caso.  

 

Para Roxy, Violeta, Morenaza y Aventura el saber que su madre, abuelas y padre 

respectivamente se hicieron cargo de ellas, de sus necesidades básicas sin tener la 

“obligación”, las hace acreedoras de una deuda aparentemente eterna, que por ahora, 

están pagando con su cuerpo; de esta forma justifican que los golpes aparezcan, lo cual 

les da la tranquilidad que están siendo merecedoras de esos cuidados y sacrificios, pero 

a la vez, están retribuyendo dichos cuidados, con el cuerpo, recibiendo los golpes de 

forma dúctil, sin protestar, pero tampoco esperando que algo diferente suceda.  

 

En el terreno corporal se gesta una disputa por existir, simbólicamente son 

eliminadas a través de los golpes; su cuerpo es poco a poco reducido, hasta el punto de 

no poder disponer de él por varios días, sin embargo, esa es su estrategia, colocar el 

cuerpo en el centro de su lucha por vivir, viven a pesar de… el cuerpo maltratado, 

apaleado, por momentos herido, representa la victoria, logran levantarse y continuar 

viviendo, su deuda ha sido pagada con el dolor que experimentan.  

 

De otro lado, para Eimy y Bélgica, las relaciones con sus progenitores que en 

principio están marcadas por la violencia, en ocasiones parecieran ser parte de una 

venganza, de algo que ellas deben pagar, sin tener muy claro qué. Eimy hasta los siete 

años, cree que el hombre con el que vive es su padre, con él su mamá tiene dos hijos 

más. Este padre la ha cuidado y protegido, tanto así que en la actualidad, a pesar de estar 



128 
 

separado de la mamá de la joven, es él junto con sus padres, los abuelos adoptivos de 

Eimy, quienes la cuidan.  La joven narra así esta situación: 

 

Es que el día que mi mamá me mandó para Santa Marta, yo le dije: yo quiero ir 

a despedirme de mi papá, yo quiero ir, yo quiero ir a hablar con mi papá, es que 

yo siempre he sido muy apegada a él y a mis abuelos, entonces ella llegó y me 

dijo que no, entonces llegó y me dijo: L* es que él no es su papá, entonces yo 

quedé como ahh. Yo no lo sabía, yo era muy pequeña, yo tenía como siete 

años, y yo siempre he sido muy apegada a ellos, y eso me dio durísimo, y 

todavía me da. Yo al enterarme que él no era mi papá, yo uhhh, yo creo que a 

mí me dieron ganas de salir corriendo (…) Sentí como si me hubieran pegado 

una puñalada por la espalda, como si mi vida fuera toda mentira, y eso fue 

durísimo, durísimo, durísimo.  

 

Eimy, narra otro evento en el que se evidencia las características de la relación 

que lleva con su mamá: 

 

Hum, mi mamá sí, claro, ella es toda agresiva conmigo, es que una vez, cuando 

yo vivía con ella allá en Boyacá, yo le pedí permiso para ir a la semana cultural 

que siempre se celebraba en el colegio, y hacían minitkas, con un novio que yo 

tenía allá, jajaja, entonces yo estaba ahí con él y con unos amigos de él, 

estábamos ahí tomando y entonces el marido de ella le metió cizaña, que quién 

sabe yo que estaba haciendo, que con quién estaba, que no se sabía dónde 

estaba, entonces mi mamá bajó y yo ya iba a salir corriendo, (…) yo sabía que 

había algo pasado, cuando yo miro hacia allá, venía mi mamá, ella venía con 

tanta ira que yo lo presentí, entonces yo apenas la veo no sabía si salir 

corriendo o qué, entonces C* que era mi anterior novio me dijo, no pues 

quédate ahí que como le pediste permiso, entonces mi mamá llega y grita: ¡ay 

qué cree, que horas cree que son, mire que ya es media noche! Y pues sí era 

media noche, pero ella me había dado permiso hasta las tres de la madrugada, 

entonces yo le dije que si no veía que estaba con mis amigos y con C*, 



129 
 

entonces llega y lo saludo y me dice que ya para la casa, y yo me quedé 

mirándola y de una me manda una cachetada, como que yo quedé sorprendida y 

entonces llegó me dijo que vámonos para la casa y yo le dije que no entonces 

ella me cogió del cabello y me sacudía y me tumbó al piso y me empezó a 

pegar puños, entonces al separarla de mí, yo sin culpa le mandé un puño en la 

cara, yo estiré la mano para alejarla, no quería golpearla, entonces se ofendió 

más y cogió un….. es que fue regrosera, porque yo me acuerdo que tenía como 

una lámpara en la mano y me pegó con la lámpara, y al pegarme con la lámpara 

me reventó la frente, ahí tengo la cicatriz. 

 

Bélgica: o sea en el momento cuando me sentí más maltratada fue cuando me 

pegó mi papá, o sea, no pude hacer nada, porque entre más le quisiera huir, no,  

no podía. (…) con una correa. (…). No, le dio igual, dicen que supuestamente 

que cuando uno está borracho, algo se tiene que acordar. Le cogí como más 

rabia a él, en ese momento, me veía los morados en el cuerpo y me daba rabia. 

No sé,… en ese momento tenía mucha rabia, y me hubiera gustado haberle 

tirado un palo o algo, pero pensé que no,  lo mejor era quedarme quieta y hablar 

con mi tía, lo que más quería era irme ya de ahí, porque a través de que tenía un 

poco de rencor con él y además lo que había hecho sin tener ningún derecho ni 

nada, me sacó la rabia él y siempre como que le tengo un poco de odio a él.  

 

Al narrar la violencia física, al rememorar el acontecimiento, aparecen en ellas 

emociones que se mezclan con sentimientos que han estado guardados y lo que las 

habita es la dificultad para comprender el comportamiento de sus progenitores, por qué 

las reacciones violentas, por qué el golpe, pero lo que más se marca en la narración es el 

no identificar ningún viso de arrepentimiento, de sus padres, madres o de quienes por 

acción u omisión les han maltratado. Para Merlau-Ponty (1993) el cuerpo es 

permanencia, no se limita a ser un simple objeto presente en el mundo, es un medio, a 

través del cual establecemos comunicaciones en el mundo y con el mundo; el cuerpo 

entonces, se constituye “…horizonte latente de nuestra experiencia, sin estar presente, 

también él, antes de todo pensamiento determinante …  ya no será el simple resultado de 



130 
 

unas asociaciones establecidas en el curso de la experiencia, sino una toma de 

consciencia global de mi postura en el mundo intersensorial…” (p. 110).   

 

El cuerpo queda marcado, cicatrices perennes, hematomas transitorios, 

sensaciones de dolor representadas metafóricamente como “puñaladas en la espalda” 

ante el encuentro con una verdad indeseada; son todas las respuestas que se configuran 

en el cuerpo de estas mujeres, así abren un espacio, al miedo, a la rabia, al 

resentimiento. Encarnan en su historia una relación materna y paterna que solo les 

remite al dolor y se permiten entonces construir ellas una relación con sus progenitores 

para sentirse protegidas y que sin recurrir al olvido, les anuncia lo que puede pasar. Para 

el cuerpo y la forma en la que es simbolizado representa la existencia, la actualidad de 

los sujetos. Podemos decir entonces de la mano del autor que en el cuerpo, en su 

materialidad, está presente el pasado, la existencia actual, pero también en él se 

configuran los horizontes futuros a los que los sujetos esperan o no llegar. 

 

Cada palabra que surge de las mujeres, pero también cada palabra que callan y 

deciden no compartir tiene un lugar en el cuerpo, se queda en él, en la memoria o en el 

olvido; en algunos momentos las narraciones las llevaron poco a poco a exorcizar el 

olvido, el miedo, pero sobre todo el dolor de aquellas violencias sexuales, que les hizo 

siendo aún muy pequeñas comprender su descolocación en una familia y de manera 

directa, en el mundo.  

       

5.2.4 La violencia sexual como acontecimiento… Mensajes para otros… ¿desde y 

en sus cuerpos? 

 

En principio Aventura no habla de su experiencia de violencia sexual, luego de 

varios encuentros aparece. En su relato empiezan a tomar otras formas aquellas figuras 

que en principio eran ideales, únicas e importantes. No miente Aventura, es su deseo el 

que habla por ella, es el deseo de tener una familia, de sentirse amada y feliz, lo que le 

hace narrar una familia ideal. Pero cuando la memoria trae imágenes, sentimientos y 

emociones que contradicen aquello que se ha dicho, es necesario narrar, narrarse…  



131 
 

Aventura: (…) No sé, como a la persona que me causó esa rabia, esa tristeza. 

Normal como todos por igual, si porque, digamos, mi hermano, un problema 

que yo tuve con él, y más que todo eso fue lo que me cerró, y fue muy pegado a 

lo de mi mamá y como que uní las dos cosas y eso me hizo ver así. (…) Hubo 

abuso sexual, yo tenía cinco años, y eso me cerró más porque yo antes pues era, 

o sea no me cerraba tanto, no era tan cerrada, y digamos con los hombres, ya 

no, o sea ya no confío, y ya cualquier cosa que me hacen, yo como que me da 

miedo que pase algo malo ¿sí? Pues realmente, no lo perdono y tampoco lo he 

olvidado pero pienso que él ha cambiado mucho. (…) porque cuando mis papás 

se enteraron, a mí me llevaron a bienestar familiar, y a él le metieron una 

demanda, pero él digamos desde todo ese inconveniente, un día que estábamos 

solos él me pidió perdón, pero no solos los dos, sino apartados me pidió 

perdón, y desde ahí cambió conmigo. 

 

La familia de Aventura se entera de los eventos cuando en una clase de 

educación sexual, la niña decide contárselo a la profesora; ésta actuando de acuerdo a la 

ley hace la respectiva denuncia. Sin embargo, la joven además de tener que convivir con 

el recuerdo de la muerte de su madre, la violación consecutiva durante cinco años, por 

parte de su medio hermano, debe presenciar cómo ante los interrogatorios efectuados 

por el ICBF, su hermano niega todo y el papá de la menor pone en duda lo relatado por 

ella: 

 

Yo estaba como asustada, porque preciso me toco ir de un lado a otro sola con 

ellos dos (padre y madrastra), entonces yo no sabía que decirles, me hacían una 

mano de preguntas que yo no sabía qué hacer. Y hubo un momento en fuimos a 

un, antes de que me metieran a bienestar fuimos a una casa y allá le hicieron 

unas preguntas a mi papá y él dijo es que yo no sé si creerle. Entonces eso me 

dio duro, porque para qué me inventaría algo así, (…) honestamente si hubiera 

querido por decirlo así, mis hermanos, bueno mi hermano el de 18 pensó que 

yo quería acabar con esa familia; y si yo en realidad hubiera querido hacer eso 

lo hubiera hecho desde hace mucho tiempo y no hubiera tenido que esperar 



132 
 

hasta el 2010 precisamente, entonces es como…eso. Mi hermano lo negó, 

totalmente, todo lo metieron a psicólogo y realmente nunca lo aceptó.  

 

Aventura entiende lo que está pasando, que lo que su hermano hace con ella es 

violencia sexual cuando la menor tiene 10 años, es decir han pasado 5 años 

aproximadamente y ni el padre ni el resto de la familia atendieron las señales que 

Aventura enviaba, ya que en sus relatos ella menciona su cambio de estados de ánimo y 

agresividad, señales estas que indicaban que algo estaba sucediendo, sobre todo si se 

tiene en cuenta, que hacía muy poco la menor había perdido a su madre. Es en el 

colegio, en una clase, en la que se habla de violencia sexual, es en ese momento en el 

que Aventura comprende por qué lo que sucedía con su hermano le generaba tal nivel de 

malestar.  

 

Aventura:  

 

No, yo no sabía, lo entendí como hasta los nueve años, a los diez… Porque nos 

mostraron un video en el colegio de todo eso, entonces yo (hace gesto de 

sorprendida) como que caí en cuenta; sí, entonces a los 10 años como que ya no 

aguanté, entonces yo tenía que contarle a alguien, (…) entonces yo tenía que 

contárselo a alguien por qué me sentía muy mal, entonces fue como un error 

que yo cometí, porque se lo conté a alguien que yo pensé no se lo iba a decir a 

mis papás pero fue lo primero que hizo. (…) cuando le dije a la profesora del 

colegio y ella le dijo a mis papás. Lo que sucede es que ese día, yo le conté un 

día antes de la entrega de boletines, hablamos con una… o sea es que a una 

niña le pasaba lo mismo, pero era con el papá, entonces nosotras hablamos con 

la profe de música y ella fue la que le dijo por decirlo así a la tutora, y como al 

día siguiente era la entrega de boletines entonces le dijeron a mis papá, 

entonces la profe se fue y me dejó sola con ellos ¿sí? Y pues yo tenía miedo, 

entonces mi papá me dijo:- venga cuénteme- y yo: -no-, entonces yo no le dije 

nada, entonces de ahí nos mandaron para el bienestar y cuando llegamos allá le 



133 
 

dijeron que yo me tenía que quedar ahí, y me mandaron para el Instituto y ese 

mismo día, me mandaron para un hogar. 

 

Este evento muestra el verdadero lugar que la menor ocupa en la familia, ya que 

es ella quien se debe ir, es ella quien queda fuera, con extraños, en un lugar que no le 

generaba una sensación de acogida o acompañamiento, el hermano que la violenta es 

quien recibe la compañía y compresión de la familia, es él quien es llevado a un 

programa de acompañamiento psicológico, a través de su acto, logra sacar a Aventura de 

la familia, retorna el orden que a su juicio la menor alteró, no es sólo la sensación del 

violador, el resto de hermanos la culpan de alterar el orden y la aparente armonía 

familiar, la infidelidad del padre es vengada en el cuerpo de Aventura, sólo cuando ella 

sale, la familia vuelve a ser. Aventura es una intrusa y es necesario acabar con ella.  

 

Para Femenías y Soza (2009) los cuerpos de las mujeres siempre han tenido un 

valor simbólico adicional con ellos y desde ellos se tranzan las disputas y envían 

mensajes claros u ocultos a otros varones. El cuerpo de la mujer es entonces devaluado, 

cosificado, utilizado como campo de batalla; lo anterior se sustenta para estas autoras en 

la “natural inferioridad” que se le atribuyen a las mujeres. En esa misma línea Segato 

(2003) refiere que ninguna sociedad trata a sus mujeres tan bien como trata a sus 

varones y en los actos de violación se puede identificar una experiencia de masculinidad 

fragilizada. Citando a Pateman, Segato refiere que para ésta, la violación y no el 

asesinato del padre es el que pone fin al incesto y permite la promulgación de la Ley que 

lo prohíbe- es el acto de fuerza originario, instituyente de la primera Ley, del 

fundamento del orden social (p. 28).  

 

Segato, en su trabajo a partir de los discursos de los violadores, identifica en 

éstos temáticas relacionadas con los motivos de la violencia sexual, por ejemplo en 

dichos discursos aparece la violación como castigo y venganza contra una mujer 

genérica que abandonó su lugar, su subordinación, así, “la violación se percibe como un 

acto disciplinador y vengador contra una mujer genéricamente abordada... Por eso la 

violación es además un castigo y el violador, en su concepción, un moralizador” (p. 31). 



134 
 

De otro lado, la autora presenta la violación “como agresión o afrenta contra otro 

hombre también genérico, cuyo poder es desafiado y su patrimonio usurpado mediante 

la apropiación de un cuerpo femenino o en un movimiento de restauración de un poder 

perdido para él” (p. 32). Por su parte Carosio (2013) considera que cuando la sociedad 

ignora, silencia, invisibiliza o le resta importancia a la violencia dirigida a las mujeres, 

perpetua las condiciones de convivencia insegura para ellas, configurándose los 

feminicidios; en ese mismo sentido, pero precisando en su comprensión, Monárrez, 

plantea que el feminicidio no constituye una política sistemática de exterminio; … la 

violencia como acto de administración, de regulación, de reinserción de las jerarquías y 

desigualdades sociales en nuestra sociedad sí es sistemática, siendo las mujeres, a juicio 

de la autora uno de los grupos identitarios que el patriarcado intenta someter y dominar 

(p. 45). 

 

Aventura:  

 

(hablando de cómo se sentía) Mal, y fue como, como (llanto) ese era el miedo 

que yo tenía ¿sí? Que me separaran de ellos, y fue lo que pasó, claro que yo en 

ese momento no entendí que era solo por el momento, sino que yo creí que ya 

nunca los iba a volver a ver, hasta que el viernes me llevaron allá y fue cuando 

los volví a ver. Pero no me gustó ¿sí? Porque fue la primera vez que yo me 

separé de él (del papá), entonces fue como eso de si ve si yo no hubiera contado 

nada, me hubiera quedado callada, pero ya después, o sea no me ofendió tanto, 

ya después mi hermano se fue al INPEC, al curso y yo volví a la casa, ya no era 

lo mismo, porque yo me cerré, ya no quería que nadie me mirara, nadie me 

hiciera nada, y si me lo hacían me dolía pero no hacía nada, yo no le contaba a 

mi papá las cosas para que no volviera a pasar lo mismo, yo tenía miedo de que 

me volvieran a llevar para allá. Ya después, o sea cuando vinimos acá fue por 

protección, porque mi papá otra vez iba a empezar a trabajar y mi hermano 

había terminado el curso entonces iba a volver a la  casa, entonces todos 

dijeron: - no, internémosla-. (…) pero, o sea prefiero estar acá que en mi casa.  

 



135 
 

“Cerrarse” es la palabra que utiliza aventura para hablar de lo que le pasó 

después de su experiencia de violencia sexual, el cerramiento de su ser la hace sentir 

menos vulnerable, se auto aísla, se esconde, se guarda, es un cuerpo temeroso. Teme al 

dolor, teme sufrir, el cuerpo ya no es suyo, por ahora lo poseen múltiples miedos.  Es 

claro cómo para la menor, lo que más se torna en acontecimiento frente al evento de la 

violencia sexual es el hecho de que en quien ella confía, su padre, no cree en ella, pone 

en duda lo que dice y también lo que siente, es así que lo que queda para ella es sentir 

que ese cuerpo “puede aguantar cualquier cosa”; Aventura no es vulnerable, ahora su 

cuerpo se presenta duro, cerrado, protegido, parece un cuerpo invencible.  Aunque en un 

momento de la conversación Aventura mencionó que no le gustaba estar en el hogar, al 

poder revelarse expresa que el espacio que habita ahora con niñas de su edad y con 

personas que de una u otra manera están preocupadas por ellas, es mejor que estar en su 

casa, dado que quienes ella llama familia, la violentan constantemente.  

 

Bélgica es otra de las menores que ha vivenciado eventos de violencia sexual. 

Sucedieron muchos encuentros antes que Bélgica quisiera hablar de ese evento, aunque 

en sus conversaciones aparecieran permanentemente relatos referidos a “los violadores”; 

cuando surgió el momento, así lo narró la joven: 

 

Bélgica:  

 

(…) fue, o sea, no era primo mío, sino  que (llanto) cuando mi mamá se murió, 

yo me fui a vivir con mi hermana en Venezuela y era un familiar de mi cuñado, 

yo tenía como cinco o seis. (…) los únicos que se alcanzaron a enterar fue la 

mamá de él y nunca hicieron nada. (…) él tenía como catorce años. (…) Yo ni 

siquiera le conté a mi hermana por el miedo, porque él me decía que si yo 

llegaba a contar algo me podía matar o algo así, y yo le creía. (…) La mamá de 

él se dio cuenta porque si no estoy mal, mi sobrino se dio de cuenta de lo que él 

hacía y lo dijo un día. (…) después de que pasó eso, me quise venir acá pa 

Bogotá de una, yo tenía mucho miedo, yo ni siquiera se lo he contado a otra 

persona (…) 



136 
 

La violencia sexual que aparece en la vida de Bélgica hace que tenga que irse de 

Venezuela, un espacio en el que disfrutaba estar, se sentía querida y reconocida, se 

sentía en familia. Así narra el tiempo de convivencia con su hermana en Venezuela 

 

 (…) O sea yo vivía con mi hermana, mi cuñado y el hijo, y pues o sea era 

como, o sea era, normalmente nos la pasábamos con mi hermana, el esposo 

salía a trabajar y eso, él llegaba en la noche y convivíamos todos en familia. O 

sea en el colegio, estudiaba en el mismo colegio de él (hablando de su sobrino), 

mi hermana me decía que lo cuidara, que no se pusiera a hacer cosas malas y 

así, y yo siempre le ayudaba con las tareas, y estábamos casi todos, o sea, él 

estaba en tercero y yo estaba en cuarto y así. (…) Allá nos decíamos hermanos, 

a mi cuñado en vez de decirle cuñado le decía papi, y entre los dos nos 

decíamos hermanos. 

 

Bélgica no es reconocida por quien la viola como miembro de esa familia, ni 

siquiera la madre de quien comete el acto la siente así; calla, oculta, protege a su hijo,  

de tal manera que al igual que Aventura es ella quien tiene que salir, es ella quien tiene 

que abandonar un espacio que la acoge, satisface, tiene que irse y dejar a su familia, a su 

hermana y cuñado que le amaban y le permitían sentir la compañía de una familia que 

en sus narraciones evoca con nostalgia. Emerge el miedo de lo que pueda pasar con ella, 

pero también el miedo de que quienes viven con ella puedan sufrir o se puedan ver 

afectados. Ahora Bélgica ha prohibido a su cuerpo y a su ser todo tipo de contacto, de 

acercamientos, no cree en nadie, no se permite amar a nadie ya que en su vida esta es 

una experiencia que le ha traído mucho dolor. 

 

Pareciera que existe en los violadores la certeza que nada de lo que hagan en los 

cuerpos y en las vidas de las jóvenes mujeres tiene consecuencias, las encuentran, 

desarraigadas, sin quien las proteja y cuide. Saben que están solas en el mundo lo cual 

les hace menos importantes, las coloca en una segunda categoría y les otorga a ellos el 

poder de abusarlas.  En palabras de Butler (2006), pueden hacerles daño, sus vidas 

dependen de un capricho ajeno, “…lo cual es motivo de temor y de dolor. Hay formas 



137 
 

de distribución de la vulnerabilidad, formas diferenciales de reparto que hacen que 

algunas poblaciones estén más expuestas que otras a una violencia arbitraria” (p. 14). 

 

Para Linda Nataly, la situación es similar en cuanto es su madre quien considera 

que ella debe salir de su casa, para privilegiar su relación de pareja, a pesar de que la 

menor intenta buscar apoyo y protección en su progenitora frente a los abusos de su 

padrastro, la madre relativiza la situación, intentando que su hija “arregle las cosas” con 

aquel que irrumpió en el espacio donde la menor dormía y la toco abusivamente en dos 

oportunidades: 

 

Linda Nataly: Pues al principio lo fui conociendo, ya me pareció mejorable, 

pero nunca lo llamé papá, él me decía que tranquila, que podía decirle papá,  

pero yo le dije que no que porque el único que merecía que yo le dijera papá, 

pues era mi papá y J* pero él ya estaba muerto, él me dijo que bueno. 

 

J* es el segundo esposo de la madre de Linda Nataly, padre de su segundo 

hermano, quien murió al parecer por una cardiopatía. Linda Nataly narra cómo con él 

logra establecer una relación de respeto y compañía, tanto así que ella le llamaba papá, 

se sentía amada por él como una hija, su muerte generó gran dolor y sensación de 

soledad en la menor. Después de J* su madre convive con otro señor;  esta convivencia 

dura poco, ya que maltrataba a la mamá de Linda Nataly, cansada de los insultos la 

menor intervino y el señor amenazó con golpearla, ante lo cual la mamá la defendió y 

pidió al señor que se fuera. Es un mes después de esta ruptura menciona Linda Nataly, 

que su mamá conoció a G* su actual pareja: 

 

Linda Nataly: él llevaba mucho tiempo viviendo con mi mamá, eso fue como 

en el 2010, una noche pues yo le vi los ojos así como de cerquitica, pues con él 

éramos como niños, jugábamos, salíamos corriendo y un día yo me quedé 

fijamente mirándole los ojos y ese fue el mismo día que me tocó. (…) me 

quedé mirándole los ojos para ver cómo eran porque él no se los dejaba ver, y 

así todo el tiempo, yo se los miraba, yo se los miraba, y él no se dejaba, hasta 



138 
 

que esa noche, yo sentí que alguien me tocaba. En la hamaca, yo sentí que 

alguien me tocaba y pues yo daba muchas vueltas, y sentí que alguien me toco 

la boca, yo pensé que era mi mamá que me estaba acariciando, cuando, esa 

mano seguía y seguía, pero rápido yo pensé: - ¡pero mi mamá tampoco es así!, 

cuando yo empecé a sentir que me tocaban las piernas, y yo me moví muy 

rápido y en ese momento mi mamá tosió y él salió corriendo para la cama de él, 

entonces, yo llamé a mi mamá; (…) otro día volvió; me volví a acostar esa 

noche, cuando otra vez sentí que volvió. Pero esta vez, empezó a darme 

muchos picos, así por toda la cara, entonces mi mamá volvió a toser y yo 

aproveche para salir, cuando entre, me envolví en la sabana porque allá uno 

duerme con sábanas, entonces yo me envolví en sabanas y volvió, y me empezó 

a tocar ya allá… ¿sí? Y yo la verdad me asusté mucho y me empezó a decir que 

no le dijera a nadie y también me tocaba la cara, pues yo me movía y entonces 

él se fue, pero yo tenía mucho miedo, entonces me envolví mejor en la sabana y 

y como la hamaca era grande, me envolví en ella también. Al otro día (…) 

entonces yo le conté a mi mamá, entonces ella me dijo que eran mentiras, y 

pues yo le dije que era en serio… 

  

Esta situación, enmascarada en la preocupación que la madre tenía de que la 

menor estudiara, aceleró su salida de esa familia, llegando a vivir a Bogotá, pero antes 

de ello, cuenta Linda Nataly cómo su mamá intentó restarle importancia al evento, 

primero interviniendo para que las cosas entre el padrastro y la niña se arreglaran y por 

otro lado, negando lo sucedido ante el papá biológico de la menor, haciendo aparecer a 

la joven como una mentirosa:  

 

Linda Nataly: Ese tema nunca se tocó (hablando del abuso) hasta que un día 

mi mamá me dijo que sí, que era verdad lo que yo le había dicho. Entonces mi 

mamá me estaba obligando a hablar con él y yo no quería. (…) Pues para que él 

me pidiera disculpas y arreglar las cosas (…) él estaba acostado, entonces mi 

mamá se iba a meter a bañar, entonces mi mamá me dijo que fuera al cuarto y 

hablara con él; entonces yo fui con mis hermanos porque no quería estar sola, 



139 
 

entonces monté a mi hermana K* en las piernas, él me decía que tranquila, que 

él no me iba a hacer nada, y yo le dije que a él yo ya no le tenía confianza y él 

me decía que había sido sin querer, yo le dije que no que eso había sido 

intencional que  yo no sabía cómo había pasado ni nada, pero que eso había 

sido intencional y que las cosas ya no eran iguales, me dijo que lo disculpara 

que él no tenía intenciones. Yo le dije que intenciones sí las tenía porque él me 

hizo eso, pero, pero, si yo lo disculpaba, las cosas ya no serían como antes. 

 

Frente a la llegada a Bogotá narra:  

 

Pues mi mamá me dijo y yo sabía que me tocaba devolverme para poder 

estudiar. Me devolví, le conté a mi papá, y R* que es la esposa de mi papá dijo 

que ella se había soñado que mi G* me había tocado, y ella me lo contó, yo eso 

ya lo había hablado con la psicóloga de acá, porque eso, por ejemplo yo dormía 

y sentía los pasos hacia mí y pues me asustaba y no podía dormir, y pues ella 

me enseño como un truco para relajarme y eso me ayudó. Pero un día antes, 

ellas hablaron y yo creo que ella le contó a R* y yo le dije cómo sabe, ella me 

dijo que como así y yo le dije, que sí que eso había pasado, me dijo que 

habláramos con mi papá y luego él habló con mi mamá y mi mamá lo negó, 

dijo que todo eso era mentira, que eso no había pasado. Yo me sentí muy mal, 

me puse a llorar y le decía a mi mamá que no fuera mentirosa, lo que pasa es 

que… y yo se lo dije muchas veces a ella que ella prefería al dos que al uno, 

porque yo nací primero, ella me tuvo en su vientre y usted a él no lo tuvo, así 

que yo le decía que no fuera mentirosa, y que si ella me quería volver a ver allá 

tendrá que separarse de ese señor porque yo con él no quiero vivir. (…) 

entonces me dijo mi mamá que no, (…)  me dijo que como a las malas que 

bueno, que se iba a separar de él, pero nunca se separó. ¡Ahh! y luego tuvo otro 

hijo con él, yo no lo conozco, se llama G* A*, pero yo le digo A* porque ese 

otro nombre no me gusta. 

 



140 
 

Alejarse de sus hermanos, de su vida, para llegar a la casa de su padre biológico 

y de su madrastra, que como se presentó en otro apartado de este escrito no la quiere 

allí, espera su partida para recobrar un espacio, es el precio que tiene que pagar la 

menor, cuando decide enfrentar al abusador, enfrentarlo con la persona se espera es la 

encargada de su cuidado y protección, sin embargo no lo hace y decide alejar a su hija, 

ignorar el evento y continuar su vida… la cual Linda Nataly al parecer truncaba.  La 

vida de Linda Nataly después de esta experiencia con su padrastro no ha vuelto a ser 

igual, tiene miedo, pareciera esta la constante en estas jóvenes, Eimy, Aventura; Bélgica 

y Linda Nataly temen, se sienten expuestas vulnerables, porque aquellos que les hicieron 

daño, quienes atacaron su cuerpo, no han sido castigados, por el contrario todo se 

organizó para que pudieran seguir viviendo tranquilos instaurando en las menores la 

sensación de ser cuerpos intrusos, indeseados, cuerpos que mienten, en los que no se 

cree, cuerpos que no se quieren proteger.  

 

Linda Nataly, se siente acechada, en constante peligro, su sueño es interrumpido 

por cualquier ruido, se sabe en riesgo, sabe que nadie vendrá en su ayuda y lo que le 

queda lo mencionó en otro momento de la conversación creer en la justicia de Dios.  

 

En las narraciones de Bélgica, Aventura y Linda Nataly, el abuso sexual marco 

un momento de ruptura en sus vidas, no solo por el evento mismo y lo que implicó, sino 

porque luego de vivenciarlo, tuvieron que salir de sus casas, de los hogares en los que se 

encontraban, la violencia sexual sirvió de preámbulo para sacarlas de un lugar en el que 

eran indeseadas. Existen otras narraciones, en las cuales la violencia sexual no las 

expropio de sus territorios físicos, no las saco del seno de una familia, no las utilizó 

como objeto de venganza. La violación apareció en sus vidas siendo muy pequeñas, 

cuando para algunas aún no era claro lo que estaba sucediendo, sin embargo y a pesar 

del desconocimiento que tenían frente al hecho, fue suficiente para implantar en ellas el 

miedo, el horror, la angustia, les roba el sueño, la tranquilidad y por momentos la alegría 

de vivir. Shaira y Violeta no saben quién lo hizo, incluso ya conociendo lo que implica 

una violación no comprenden lo que sienten frente a lo que les sucedió porque “solo me 



141 
 

tocó” dice Violeta, intentando quitarle peso al evento cuando en realidad ha marcado su 

existencia: 

 

Violeta: (Silencio y llanto), pues cuando yo estaba pequeña, eeehhh (silencio y 

llanto), es que yo no me acuerdo quien pero eeehhh, a mi creo que cuando yo 

estaba pequeña a mí me violaron, pero no me acuerdo quién. Yo estaba 

pequeñita, pequeñita, yo tenía como seis años. (…) es que no me violaron así 

bien, bien, o sea, me tocaron. (…) Es que yo en el momento no sabía qué era 

eso, yyyy, yo no me acuerdo quien fue,(…) es que yo me acuerdo que fue un 

niño más grande que yo, pero no me acuerdo quien fue, (…), o sea es que 

siempre me acuerdo y me dan ganas de llorar (llanto) no se puede hacer justicia 

porque yo no sé quién es.  

 

Violeta entre llanto, reclama por algo que retomaremos más adelante y es la 

justicia, el que a su memoria no llegue con claridad la cara, la imagen o alguna seña de 

quién la violentó sexualmente, le acerca a la certeza de que ese hecho se quedará 

impune, que no es posible hacer que pague, que el miedo y el dolor la acompañaran 

porque no se puede hacer justicia. 

 

Para Shaira, el intento de abuso, le permitió a pesar de lo traumático que pudo y 

puede resultar para la joven, comprender el amor de su hermano hacia ella, quien a pesar 

de ser un niño, la defendió y logrando con la ayuda de su madre y de otros que el 

abusador fuera a la cárcel: 

 

Shaira: (…)yo era chiquita, yo tenía como tres años, yo todavía me acuerdo de 

eso, es que mi mamá se iba a las cinco a trabajar y ella llegaba a las 10 de la 

mañana, yo no me acuerdo en qué era que trabajaba realmente, ella nos llevaba 

el desayuno porque nosotros nos levantábamos tarde, entonces yo fui al baño, 

yo me paré al baño y la pieza de nosotros era acá (señala el lado derecho de la 

mesa) y la pieza del señor era acá, (señala el lado izquierdo de la mesa, 

indicando un espacio en la mitad donde estaba el baño entre las dos 



142 
 

habitaciones), entonces eso no tenía puerta, esa pieza no tenía puerta, lo de 

nosotros era un apartamento, sino que el baño era afuera; entonces yo salí él me 

alzo en los brazos e intentó abusar de mí, cuando yo lloré, mi hermano salió y 

le dijo que no fuera abusivo que viera que yo era una niña y ese día sentí que 

mi hermano me quiso, si me valoró yo a él le tengo mucho cariño. Mi mamá 

tiene una amiga y me llevaron a la fiscalía y me hicieron exámenes entonces al 

señor lo llevaron a la cárcel, él estuvo tres años allá, la casa esa de inquilinato 

la cerraron, y ese señor, había una niña y la mamá se la dejaba a cuidar y 

entonces él abusó de ella y cuando pasó todo ella estaba embarazada y ella tuvo 

el bebé ella tenía como doce añitos, todos dicen que ese bebé era de él. 

 

Para Roxy la violación afectó profundamente el concepto que ella tiene de sí 

misma, hizo que perdiera la confianza en las personas que en principio aparecen como 

buenas, por ejemplo la familia, dado que quienes la violaron fueron sus primos, lo que la 

lleva a considerar que  cualquiera puede causarle daño sin un motivo, se menosprecia y 

prefiere convivir con el miedo que la atrapa en las noches y no la deja dormir, que le 

afecta sus relaciones sociales, prefiero esto que enfrentar a quienes en el pasado y siendo 

aún una niña la violaron: 

 

Roxy: No sé, es que cuando yo era chiquita mis primos me hicieron… eso; yo 

tenía tres años, cuando estaba en el Tolima. Mis primos tenían como trece 

(años),  pues como yo era una niña, entonces…. (Silencio) pues (susurrando) 

ellos me llevaron a un cuarto y era oscuro y a mí me da miedo la oscuridad y 

mis tías no estaban, ellas se iban para la iglesia y como a mí casi no me gusta 

yo me quedé con ellos, yo sabía que ellos eran buenos y eso, entonces y 

entonces el man se desnudó ahí al frente mío y yo como que no, ¿por qué? Y 

me comienza a manosear y ahí fue la violación, uno se fue, luego el otro llegó 

como si fuera puta, me sentí puta. (…) entre los dos, entonces el otro me 

violaba, luego se marchaba y llegaba el otro, y entonces era como yo entiendo 

ahora como una prepago. (…) no se lo conté a nadie (…) porque, no sé, me 

sentía rara, porque después no me creerían y entonces no quise contar. (…) 



143 
 

pues la verdad yo le pido a mi diosito que eso no me vuelva a pasar y que se 

salga de los sueños, porque a veces yo me sueño con eso. 

 

Al parecer el encontrar alguien que escuche y acompañe, alguien que ayude y 

proteja y sobre todo que la justicia se aplique a quien violenta hace que la significación 

que se le da al evento sea diferente. Para estas jóvenes la experiencia de la violencia 

sexual les lleva construir narrativas relacionadas con el miedo, pero aparece con gran 

fuerza el lugar que su familia ha tenido en ellas, ya que a excepción de Shaira en ellas 

no se cree, se duda de lo que cuentan y así nadie ayuda, ni protege, por el contrario son 

alejadas. Roxy ni siquiera habla de lo que pasó, sabe la joven de entrada que no le 

creerán. Su cuerpo es utilizado, cosificado, la violación consecutiva la hace sentir sucia 

y otra vez construye sobre su condición de mujer, sobre su condición sexual una 

identidad para este caso de “prepago” quedando para la joven la marca del miedo 

presente en sus sueños y en su vida y la petición a un Dios que lo que vivió no vuelva a 

pasar.  

 

Para Marleau-Ponty (1993), el cuerpo permite en encerramiento anónimo en él, 

cerrarse al mundo con los recuerdos de dolor o de placer, con lo íntimo, «la forma oculta 

del ser-uno-mismo», ausentarse del mundo, abandonar la existencia;  pero es ese mismo 

cuerpo el que nos abre al mundo, lo que nos coloca en él, nos saca del anonimato y nos 

enfrenta a las situaciones, es decir la “manifestación de un ser en situación” (pp. 181-

183). Dichas situaciones se enmarcan en territorios de poder, en los cuales se les 

muestra a las mujeres cómo se han configurado históricamente las relaciones, cómo el 

cuerpo como territorio en el que se inscriben sus vidas. 

 

De acuerdo a Luna (2014), en su experiencia investigativa al estudiar el cuerpo y 

la violencia, ha encontrado que ésta, la violencia se presenta como acontecimiento 

biográfico que reconfigura el mundo subjetivo, poniendo en tensión, la noción de 

“cuerpo teorizado y el cuerpo vivido y experienciado” (p. 2); para esta investigadora, 

después de la experiencia de violencia sexual, las mujeres no vuelven a ser las mismas, a 



144 
 

través de diversas estrategias mediadas por la memoria y buscando la defensa y la 

protección logran reconfigurar su subjetividad.  

 

Este proceso de reconfiguración subjetiva, a juicio de la autora, contiene unos 

ejes y estos a su vez unos rasgos que caracterizan ese proceso de reconfiguración de la 

subjetividad. Así, los ejes propuestos por Luna son a) La Confianza b) La Aparición del 

Cuerpo; c) La resistencia; d) Los nudos del perdón. Cada uno de estos ejes está 

conformado por unos rasgos que les permiten a las mujeres seguir viviendo, a pesar de 

los prejuicios que frente a la violencia sexual se construyen, ellas no se reconocen como 

víctimas, sino por el contrario gestoras activas en el procesos de enfrentar y resignificar 

los desencadenantes personales y sociales que la experiencia de violencia genera.    

 

Luna (2014), concuerda con lo planteado por Heidegger, frente a que el cuerpo 

es la condición propia del ser ahí, situados en tiempo y espacio, es la conciencia de 

nuestra presencia corpórea. Así, el cuerpo es nuestro modo de ser y habitar el mundo, a 

través del cuerpo y con el cuerpo nos presentamos en él, es nuestro modo encarnado de 

aparecer, sin embargo, el cuerpo es también el lugar en el que se inscribe la violencia.  

 

Para Gallo (2006) hablar de encarnación desde la perspectiva fenomenológica 

hace referencia al cuerpo como es vivido, no se habla del cuerpo en su organicidad, sino 

“…de una reflexión fenomenológica sobre el cuerpo, sobre la subjetividad misma… 

Con base en la idea de sujeto encarnado o de encarnación se realiza una nueva postura 

de la subjetividad, cuyo mundo es vivido, es decir, aprehendido, asumido y reasumido 

en las experiencias” (p. 48); para el caso de nuestras jóvenes mujeres experiencias 

marcadas por la violencia.  

 

Por último, es inevitable por lo menos en este momento de la lectura , identificar 

que el mundo no ha resultado un espacio de acogida para estas mujeres, están expuestas, 

como menciona Agamben (1998) son vidas objeto de violencia,vidas sin valor, no 

dignas, vidas políticamente no apreciadas. Siendo, a su vez necesario plantear aquí 



145 
 

algunos de los cuestionamientos que McWilliams citada por Monárrez (2013) plantea 

frente a las mujeres víctimas/sobrevivientes de violencia: 

 

¿Cómo se las arreglan y cómo sufren las consecuencias? ¿Cómo se 

“problematizan” las violencias al mismo tiempo que son “resistidas” y “normalizadas” o 

hechas “aceptables” por quienes no otorgan la justicia? (p. 97) … Complementa 

Monárrez ¿cuál es la trama de la impunidad? (p,100); a continuación se hablará un poco 

de ello.  

 

 

  



146 
 

6. POSIBILIDADES OTRAS PARA APARECER EN EL MUNDO… 

CAMINOS PARA RESISTIR  

 

6.1 Seguir viviendo… el arraigo…  

  

  

Sí acaso tu opinión, cabe en un sí o un no 

Y no sabes rectificar. 

Si puedes definir el odio o el amor, amigo que desilusión 

No todo es blanco, o negro, es gris 

Todo depende del matiz, busca y aprende a distinguir. 

La luna puede calentar, y el sol tus noche acunar 

Los árboles mueren de pie. 

(Molinos de Viento. Mago de OZ) 

Albúm: La leyenda de la Mancha 1998 

 

La resistencia consiste en el arte de la inservidumbre voluntaria, en una actitud 

específica frente a este gran proceso de gubernamentalización de la sociedad. La crítica 

tiene como función esencial la de-sujeción, despejar las relaciones entre el poder, la 

verdad y el sujeto. Se ocupa de las relaciones entre verdad y poder y por la forma como 

el sujeto humano entra en los regímenes de producción de la verdad, pues le interesa 

mostrar cómo se constituye el sujeto como loco, sano, delincuente o enfermo (Giraldo, 

2008). 

 

Mientras las artes de gobierno intentan sujetar a los individuos, la resistencia 

pone en cuestión su poder para definir la verdad del sujeto, es el movimiento por el cual 

el sujeto se da a sí mismo el derecho a interrogarse esa verdad con respecto a sus efectos 

de poder y a interrogar el poder con respecto a su discurso de verdad. Así pues, la 

resistencia consiste en un arte, en una estética de la existencia, en la posibilidad de hacer 

de la libertad una cuestión práctica y no simplemente formal, una libertad, no de los 

actos, de las intenciones o del deseo, sino la libertad de escoger una manera de ser. La 



147 
 

resistencia es creativa, es una práctica productiva que rechaza los modos normales de 

vida, es un impulso revolucionario porque es fuerza creativa vital que se mueve 

exclusivamente en el campo del êthos y no tiene que buscar su fundamento en la 

religión ni estar vinculada a ningún sistema legal ni basada en un conocimiento 

científico, es una fuerza, una posibilidad de crearnos constantemente, de transformarnos, 

de modificarnos, de luchar contra el poder político que intenta controlarnos, 

clasificarnos y normalizarnos, es creación de nuevos modos de existencia por medio del 

rechazo de este tipo de individualidad que se nos ha impuesto durante siglos.  

       

La resistencia fragmenta el poder e introduce modos de existencia alternativos 

que permiten hacer de la vida una obra de arte. Y es precisamente la vida tanto ética 

como estéticamente la que es afectada y la que a la vez permite crear un campo de 

afección y de percepción inédito y rechazar el tipo de individualidad impuesto. Para 

Giraldo (2008), son luchas inmediatas y cotidianas que no están referidas a un país ni a 

una clase social ni a un partido, pues, al igual que el poder y la creatividad la resistencia 

circula entre nosotros y es un proceso de producción constante. 

    

En nuestras mujeres no son solo acciones sueltas, no solo son reacciones 

emocionales, se configuran en estrategias elaboradas, creativas, que les permiten sobre 

llevar cada una de las situaciones de su cotidianidad, les permiten resistir a todas 

aquellas situaciones que las han desterrado de sus lugares de origen. Les permiten en 

últimas contrarrestar el abandono, el desarraigo, les permiten retornar al mundo, 

aparecer, en definitiva, arraigarse; para algunas y algunos observadores expertos en 

problemáticas infantojuveniles estas acciones podrían entenderse como  un trastorno 

afectivo, que implicaría dificultades de adaptación, trastornos de personalidad, ansiedad, 

entre otras condiciones  que valdría la pena trabajar desde psicoterapia, independiente 

del enfoque que se maneje para ésta; sin embargo, en este ejercicio investigativo, se ha 

considerado que verlas desde allí sería limitar el verdadero potencial que traen consigo, 

son agencias, resistencias, creaciones que han construido precisamente por la gran 

capacidad que poseen cada una de estas mujeres para comprender su entorno.  

  



148 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 4. Arraigo en el mundo 

Fuente: Propia 

 

6.1.1 Los amores personales y la responsabilidad…estrategias para  arraigarse al 

mundo  

 

Se identifica en las narraciones autobiográficas de las jóvenes, que el lugar de 

hijas lo han perdido, se los han arrebatado, o hasta ahora no lo han tenido sino en 

escasos momentos, esta condición hace que en las cortas ocasiones en las que comparten 

con sus madres, busquen desde posibilidades diversas cultivar la relación, cuidar a la 

madre o al padre, que aunque ausentes y posiblemente tangenciales en su vínculo con 

las jóvenes, resulta para ellas vital; esos momentos representan una vía a través de la 

Arraigo en el mundo 

A través de acciones 
cotidianas como 

Pensar, reflexionar y haciendo 
distinciones entre el bien o el mal  

Transgresiones Vinculación afectiva de 
cuidado hacia otros  

Comprender 
los eventos y 

aceptarlos  

Buscando  

y 
Reconciliarse 
con el mundo 

y con ellas 
mismas  

Con  

Cuidado y 
protecció
n de la 

madre   

La familia   

Responsabilizándose 

de  

Mantenimiento de 
la armonía familiar 

y la conservación de 
las frágiles 
relaciones 

Otros 
miembros de 
la familia 
cuiden y 
respeten a la 
mamá    

Al interior de    

La familia   

El hogar    

La 
escuela    

Constituyéndose en micro espacios 
de aparición, a través de  

conductas como  

Robo   No 
cumplimi
ento de la 

norma  

Burlas y 
pérdida 

académica    

Soportar el dolor que anuncia otras 
posibilidades de un futuro mejor, 

resistir, recrearse y autogobernarse 

Aspiran con esto 



149 
 

cual pueden experimentar la compañía familiar, la posibilidad del cuidado y podría 

pensarse, de afecto. 

 

Construyen y cultivan amores personales, hacia esa madre o padre que las 

golpea, que las institucionaliza, que las lastima y aunque sea paradójico, se sienten 

responsables por el bienestar de aquel o aquella, saben que es en el marco de esa 

preocupación o cuidado que encuentran su única posibilidad de arraigo. Eimy, narra una 

experiencia en la que debió defender a la mamá del maltrato que recibía por parte de su 

padrastro, recordemos que éste inicialmente estaba enamorado era de Eimy:  

 

Eimy: (risas) jajaja, con mi padrastro, es que nosotros nos hemos agarrado feo, 

lo que pasa es que él es a gobernar a mi mamá, le dice: ¡usted hace lo que yo le 

digo y ya! Entonces, una vez yo me fui de vacaciones para allá, un diciembre y 

entonces yo fui a reclamar la plata del pasaje porque al otro día me venía para 

Bogotá, entonces yo la invité a ella a comer pan y a tomarme una cerveza, 

entonces pues como que el man le dio tiempo de llegar y él salió a buscarla y 

nosotras ya íbamos subiendo, íbamos totiadas de la risa, yo llevaba en la mano 

un jabón Rey, entonces llegó y le empieza a gritar: “a usted que le pasa, vea las 

horas que son, le dije a qué hora tenía que llegar y mire las horas que son”, 

entonces yo le dije qué le pasa, a ella no la grite, y llegué y lo empujé, entonces 

él llegó y me empujó y empezó a gritar a mi mamá y después la abrazó duro, 

duro, entonces yo me le tiré encima y lo mordí acá atrás, (señala la espalda), y 

es que yo no ataco ni con puños ni con patadas, sino a punta de mordiscos, no 

sé porque, creo que por eso es que se me caen jajajajaja, entonces yo lo mordí y 

él reaccionó, lo primero que hizo fue mandar un muñecazo ¡paf!, y me pegó acá 

todo esto (señala, parte del pómulo, la boca y la nariz) y me dejó moretiado 

todo esto, del mismo, o sea de un solo golpe casi me arranca los dos dientes, y 

desde entonces nooo….mi mamá como que reaccionó y me dijo, no venga, no 

lo golpie, entonces yo todavía tenía el jabón Rey en la mano, y él llega y se iba 

a ir y le dije este hijueeee y eso piiiiiiiiiiiiiiii, jajajajaja llegué y mandé el jabón 

y de lo mismo duro que lo mandé le pegó acá (señala parte trasera de la cabeza) 



150 
 

y se partió, y le saque un chichón, jajaja, yo me reía del chichón que le saqué. 

Entonces claro, yo no puedo creer que de la misma adrenalina que lo tiré, lo 

mandé y pum se partió.  

     

Para Eimy su deber es acompañar a la mamá en todos los momentos, a pesar de 

que en su narración lleguen frases que le recuerdan que en la vida de esta no tiene un 

espacio, la joven sigue considerando que debe estar cuidándola y construyendo vínculos 

cada vez más estrechos entre sus hermanos y la mamá, dado que en la actualidad tiene 

un cáncer de laringe:   

 

Eimy: (hablando de su mamá) Siento que es irresponsable porque no responde 

por ninguno de nosotros, pero así siendo irresponsable y todo es chévere, de 

igual manera ahorita me toca estar muy pendiente de ella porque está muy 

enferma. O sea, mi mamá tiene cáncer, tiene cáncer de laringe y pues o sea, se 

lo descubrieron a tiempo, muy a tiempo, o sea, no se ha desarrollado bien ni 

nada, pero de igual manera me toca cuidarla mucho. (…) a mí me dio durísimo. 

(…)  yo apenas sentí, apenas me enteré que mi mamá tenía cáncer, yo en el 

colegio, en la casa y en el hogar cada vez que me la nombraban yo era llorando, 

yo era atacada llorando. Ya después yo dije, no, tengo que ser fuerte, no puedo 

llorar más porque con llorar más no puedo solucionar nada, más bien la voy a 

cuidar, voy a estar pendiente de ella, voy a llamarla todos los días, a hacer que 

mis hermanos hablen con ella y así. 

         

Es claro que la importancia que el otro y la otra tienen en la vida de estas 

mujeres, no se relaciona con lo que ellas han vivido, se divisa que el lugar que otorgan 

al bienestar en este caso de su mamá, se relaciona con lo que Eimy considera debió 

recibir; así pues, este es el primer horizonte de resistencia que se identifica y está 

relacionado con no repetir, con no entregar, con no dar lo que ellas han recibido, se 

aferran al mundo que desean, cultivan y ofrecen los afectos que no han recibido, 

entiende Eimy que la única manera de no ceder al desarraigo es cultivar la relación 

débil, voluble, fracturada que tiene con su mamá. De igual forma, desea irradiar esto a 



151 
 

sus hermanos, así, como una estrategia secreta, en el cuidado y la protección a otros, 

logran continuar viviendo.  

 

Menciona Luna (2014), como para Arendt, el sujeto puede experimentar amor 

por el mundo y amores personales. El amor por el mundo hace parte de las acciones de 

los sujetos políticos, se dota de razones compartidas y el amor personal por su parte, a 

decir de Luna, es "…el amor por otro/a se desprende de las razones del mundo, se hace 

experiencia en el pronombre tú, sin sustantivos, sin adjetivos (p. 2).  Así, en las 

narraciones que construyen las mujeres es posible identificar que las experiencias de 

abandono, de violencias y desamor no las han permeado, tienen la capacidad genuina de 

amar, de cuidar, de sentirse responsables, sin ningún interés diferente al amor mismo; 

movilizadas por construir un lugar, un nicho, un resguardo afectivo para los embates del 

mundo, en el cual se puedan proteger ellas y de paso ellas puedan proteger a sus seres 

amados.   

 

Para Roxy, los momentos que comparte con su madre se limitan a labores 

domésticas en soledad, dado que es ella quien debe asumir el cuidado del espacio donde 

vive su mamá, esto, ya que por las condiciones del internado en el que se encuentra la 

menor va cada fin de semana a verla; la madre de Roxy trabaja en un restaurante incluso 

los fines de semana, así que solo comparten unas horas en la noche del sábado y en la 

mañana del domingo, porque la niña debe regresar antes de terminar la tarde al hogar. 

Para Roxy el desorden es problemático, ya que expresa que ella es quien arregla el lugar 

donde habita su mamá y cada vez que regresa los fines de semana el lugar está poco 

conservado: 

 

Roxy: (hablando de su mamá) no, lo que no me gusta de ella es que me deja 

todo que yo lo haga, yo soy la Zoila, soy la que lava, la que lava el baño, de 

todo, mi mamá tampoco no ayuda. No, ella hace más desorden, yo le vez 

pasada dejé el armario organizado, todo organizado, los cajones y todo, y  no, 

la ropa en el piso, la ropa ahí metida…embutida en el armario, los cajones 

llenos de ropa. Yo le dije: -Mamá, yo le hago el aseo, pero con una condición, 



152 
 

que usted también me colabore con el aseo, que usted por lo menos lave la loza, 

por lo menos- no la lava, deja que la comida se pudra, y se la tengo que dar a 

los perros, aunque tampoco se la comen porque ya dañada. Yo le hecho sal  

para que los perros se la coman, jaja. (…)  con el baño es así también, no lo 

cuento porque es feo; me toca lavar el baño, barrer las dos piezas, barrer la 

terraza, soy la única que barro, también los vecinos no colaboran con la terraza 

ni con las escaleras, como es de piedra se amontona mucha tierra y entonces 

tampoco no ayudan, entonces me toca a mí sola la que tiene que hacer todo eso. 

(…)  yo le digo que yo siempre tengo que hacer todo y que ella no colabora, 

pero no me dice nada.  Yo estoy cansada porque me toca hacer aseo acá y allá, 

yo ya estoy cansada de eso.  

    

De otro lado Roxy en un acto de preocupación y de cuidado por su mamá, 

cuestiona y regula las relaciones de pareja que esta tiene; considera la menor que la 

señora se expone a Infecciones de Transmisión Sexual o a embarazos, por ello la joven 

ha creado estrategias para alejar a quienes se acercan a la vida de su mamá ya que para 

Roxy, la intención es solo para tener sexo:  

 

Roxy: Por ejemplo el día que la vi teniendo sexo con ese señor. (…) Yo decía 

que ella era una puerca (…) que estaban cometiendo un pecado, a mí me 

explicaron que la manzana era pues la parte intima de Eva y pues la serpiente 

pues … sí, así, yo pensaba ¡uy! Están cometiendo un pecado ahí, Dios los va a 

castigar, yo le decía eso a mi mamá. Y ella me decía pues así haciendo eso fue 

que yo la tuve a usted. Yo le decía: -Mentirosa, a mí. (…) yo siento miedo por 

un embarazo de mi mamá o por un SIDA, no más. 

 

De alguna manera, interviniendo en las relaciones de pareja de su mamá (la aquí 

consignada es solo una, Roxy, persigue a los novios de su mamá, inventa historias, 

escucha llamadas telefónicas, aparece de sorpresa en los momentos de intimidad) es una 

forma indirecta de demandar la atención de su progenitora, siente Roxy que debe 

proteger a su mamá, pero también se protege ella de perder la única persona con la que 



153 
 

cuenta en el mundo, ya que la relación con sus hermanas, es distante, Roxy les reprocha 

que  abandonaran a la madre para vivir con el padre.  

 

Alejando a las parejas de la mamá, Roxy asegura un lugar, así sea escaso y de 

poco reconocimiento en la casa y en la vida de su progenitora. Por otro lado, de manera 

tácita, Roxy protege a la mamá de conductas que la podrían poner en riesgo y de paso 

alejarlas aún más, (embarazo o una ITS); hay un cambio en la relación, asegura la joven 

con sus actuaciones que la mamá tenga un poco más de cuidado y de responsabilidad 

con ella misma. Es Roxy, quien tiene conocimiento claro de lo que sucede en el mundo, 

de lo agreste que este puede ser, así, que su manera al igual que Eimy de arraigarse en 

él, es construyendo poco a poco un apego, un vínculo con su figura materna, es aparecer 

como una hija que cuida y ama, una hija que escarba para aparecer.  

 

Así, por contradictorio que parezca, en el amor que experimentan las menores 

por sus progenitoras, en esos amores personales se observa con claridad una idea del 

bien; aspiran a una mamá sana, a una mamá disponible para ellas, que sin poderlo 

argumentar les posibilita construir otras formas de aparecer en el mundo, les permite 

despojarse de su destino, de construir otras identidades que las aleja del desarraigo al 

que han sido llevadas y les coloca, en un escenario en el que pueden construir su 

historia. Siendo cuidadoras por momentos, pueden tener para sí un poco de atención y 

un lugar en el seno de una familia que se les escabulle, al cuidar a sus progenitoras 

cuidan de sí mismas, se colocan en un lugar diferente al que han sido obligadas a estar. 

Se arraigan, ya que han logrado comprender, que así como ellas adolecen de descuidado 

y desprotección, es posible que sus progenitoras experimenten lo mismo. Rubiano 

(2013), citando a Mayeroff menciona que en el acto de cuidar se establece una relación 

de ayuda que no se limita a unas metas referidas al servicio; en el marco del cuidado se 

desarrolla la confianza, el entendimiento del mundo del otro/a, la comprensión de 

mundo y de vida que se ha construido, las necesidades, transformándose poco a poco la 

relación.  

 



154 
 

De otro lado, Shaira, defiende a la mamá del irrespeto que a su juicio el hermano 

tiene con ella, le reclama por las malas acciones, reflexiona con él sobre el valor de la 

mamá, Shaira se coloca en medio de hermano y madre, ejerce el control y la disciplina 

que la madre no ha impartido:  

 

Shaira: en este momento estoy viviendo con mi mamá y hermano. Pues la verdad 

no me la llevo muy bien con mi hermano, él tiene 15 años, es que yo soy, de esas 

personas que a mí me gusta que se hagan las cosas bien, sino que no las haga, 

entonces él hace el oficio y él barre por barrer, él barre por un ladito, a mí no me 

gusta, entonces yo le digo: -¡ay! si usted va a hacer las cosas hágalas bien, no es 

que yo quiera hacerle un mal a usted, sino que le estoy diciendo para que usted no 

vuelva a caer en el mismo error-. Entonces él vive diciendo que yo por todo lo 

regaño, que por todo lo grito, que lo trato mal, y yo intento explicarle que no es 

que lo trate mal, -¡es que usted y yo no nos entendemos! y es que además él trata 

muy mal a mi mamá. Entonces yo que día lo cogí y le dije:- valore a mi mamá, 

que cuando no la tenga se va arrepentir J* P*, que cuando no la tenga, se va a 

sentir solo no va a tener quien lo respete, quien esté ahí para usted-, entonces él 

me dice: -¡ay es que usted me trata mal, es que usted…,! entonces yo por eso soy 

así, yo le digo que esa no es justificación para que él sea así. Entonces yo le digo, 

si lo trato mal soy yo, pues discúlpeme, pero no trate mal a mi mamá. (…), por 

ejemplo delante de mis tíos le dice a gritos: “¡ay! Es que usted a mí no me regañe, 

usted a mí no me diga, yo me mando solo, usted a mí no me puede mandar, 

entonces eso no me gusta”. Mi mamá se queda callada, y mis tíos se ponen bravos 

con mi mamá. O estamos en la casa, y mi mamá le dice que se levante: ¡ay! 

Esperece un momentico; media hora después, J* P* que se levante: ¡ay! Si no me 

quiero levantar qué, es mi vida. O sea, no me gusta, entonces mi mamá, se siente 

mal y se ha puesto a llorar y no me gusta. 

 

Buscando la armonía al interior de la familia, logran reconciliarse con su 

historia, reconciliarse con ellas mismas y reconciliarse con su progenitora para el caso 

de Shaira. A decir de Vargas (2008), la reconciliación posibilita comprender los eventos 



155 
 

y aceptar que sucedieron; así, estas mujeres recuperan la confianza en sí mismas, pero 

también la confianza en el mundo, y las habita la esperanza de que las cosas pueden en 

un futuro ser mejor para ellas. Todo lo anterior, nos conduce a identificar en las jóvenes 

mujeres una facultad para juzgar, una posibilidad que les permite distinguir lo bueno de 

lo malo, a decir de Arendt (2002), la facultad para pensar. Siendo para Arendt el pensar 

un hábito que nos lleva a reflexionar acerca de aquellos eventos que están cerca de 

nosotros y nos llaman la atención, que nos permiten reconocer el mal y en ocasiones a 

evitarlo.  

 

Se identifican en estas narraciones que las jóvenes cuentan con una capacidad 

para discernir, para optar, para intervenir en los ambientes y en las relaciones en las que 

ellas aparecen cerca a otros y otras, pueden ocuparse del estar juntos en los espacios 

privados. En el acto de pensar, estas mujeres reconocen las circunstancias que las 

rodean, pero saben que en la dimensión privada ellas pueden actuar, pueden aparecer y 

aspirar a un mundo mejor. Negocian y construyen desde los planteamientos de Arendt, 

ciertas libertades, que las conducen a dar la espalda a su destino y las invitan a dudar de 

éste y de la identidad que se les otorgó al nacer en un mundo que ya estaba construido. 

Cuando hablan de sus experiencias y de las relaciones que construyen con sus familias, 

lo que ponen de manifiesto, son sus pasiones, sus emociones, sus sentimientos, 

reflexionan sobre su existencia, sobre sus vínculos y se narran, se autopresentan y 

aspiran a unas mejores condiciones, no solo para ellas, sino también para quienes a 

través de la interacción les posibilitan microespacios de aparición… “es que incluso en 

los tiempos más oscuros tenemos el derecho de esperar cierta iluminación, y que esta 

iluminación puede llegarnos menos de teorías y conceptos que de la luz incierta, titilante 

y a menudo débil que irradian algunos hombres y mujeres…”  (Arendt, 2001, p. 11). El 

desarraigo en el que se encuentran, las lleva a retirarse del mundo, tampoco se evidencia 

interés en él, no tienen así acción política, no son libres; pero a pesar de esto, el 

desarraigo del mundo no las ha dañado, por el contrario y de acuerdo a las narrativas 

que ellas construyen sobre sus vidas, en el mundo institucionalizado descubren otras 

formas de libertad, otras formas de acercarse a sus semejantes, a su familia; saben que 

pueden elegir, toman decisiones frente a su vida, y optan, optan por cuidar a sus madres, 



156 
 

optan por pensar en el rencor o en el perdón, saben que en la escasa intimidad que 

encuentran en el hogar tienen pequeñas libertades que les permiten ser; frente a esto, 

Arendt (2001) lo plantea así:  

 

La libertad de movimiento es también una condición indispensable para la 

acción, y es en la acción donde los seres humanos experimentan por primera 

vez la libertad en el mundo. Cuando se les priva del espacio público –que 

queda constituido al actuar juntos y luego se va completando por propia 

voluntad con los sucesos y los relatos que se desarrollan en la historia - se 

retiran a su libertad de pensamiento (p. 19).  

 

Esta libertad de pensamiento les muestra qué hacer con sus sentimientos, con sus 

emociones, incluso con sus cuerpos, les indica cuál es la forma de encontrar un lugar de 

construcción de esa identidad que se niegan a aceptar como víctimas, les permite 

experimentar sus emociones, porque para Arendt (2002):  

 

Cada emoción es una experiencia somática; el corazón me duele cuando 

estoy triste, se caldea con la simpatía, se abre en los raros momentos en que 

reboso amor y alegría; y sensaciones físicas similares se apoderan de mí con la 

ira, la furia, la envidia y otras emociones. El lenguaje del alma en su etapa 

puramente expresiva, previa a su transformación y transfiguración mediante el 

pensamiento, no es metafórico; no se aleja de los sentidos y no emplea 

analogías cuando habla en términos de sensaciones físicas. (p. 57).   

 

Este pensamiento les hace por momentos encontrar en el marco de la 

transgresión una posibilidad de reconfigurar su lugar identitario de mujer, esto lo 

revisaremos en el siguiente apartado. 

 

6.1.2 Transgresión… rutas de un devenir, de aparecer en el mundo… de ser  

 



157 
 

De otro lado fue posible identificar en la lectura de las narrativas autobiográficas 

de estas mujeres unos tránsitos en los que todo aquello con lo que se enfrentan, les 

permite, poco a poco dar pasos para un reconocimiento, para aparecer en el mundo, para 

no dejarse sobrecoger y aplastar por los eventos, seguramente pueden no ser leídas como 

resistencias, son más bien transgresiones que irrumpen disruptivas en los escenarios en 

los que estas mujeres habitan, pero que les permite, como se dijo anteriormente aparecer 

en el mundo y sentir que viven, sentirse vivas… Las narraciones de estas jóvenes 

mujeres nos dan cuenta de acciones que realizan ahora, en el hogar, en sus casas; otra 

hacen parte de una historia más bien reciente, con la que lograron sacudirse un poco de 

todo aquello que sucedía a su alrededor. 

 

Linda Nataly, relata con algo de vergüenza lo que sucedió cuando tomó un poco 

de dinero de su padre, este acto ha hecho que cada vez que se pierde algo en casa de su 

madrastra R* sea a ella a quien interrogan, la joven reconoce haberlo hecho una vez, 

pero dice que nunca más lo ha vuelto a hacer: 

 

Linda Nataly: Porqueeeeeeee, hay esa pregunta noooooo (…) jajajajaja, es que 

yo siento algo de vergüenza, porque yo ya lo había hecho, hace tiempos, me 

cogí como $ 5.000, y se dieron cuenta y me regañaron. (…) ya me lo había 

gastado en dulces. Jajajajajajaja, al principio pensaron que era mi hermana, 

pero luego como siempre todo lo malo soy yo, entonces … y me cogen las 

cosas  sin permiso N*, me cogió mi crema nuevecita, no la había estrenado yo, 

me la compraron el día de mi cumpleaños, pero no la había estrenado porque es 

que mi papá me regaló el año pasado una crema, esa crema todavía la tengo, 

me falta poquito para que se termine y la otra crema no la había empezado y 

ella me la cogió… 

 

Tomar el dinero resulta ser una respuesta al ver que en la casa de su padre y 

madrastra, los objetos de su propiedad no son respetados, no hay límite ni 

reconocimiento para ellos. No se trata de naturalizar y simplificar el comportamiento de 

la joven, lo importante es tener en cuenta que hace parte de una respuesta a un contexto 



158 
 

que para ella es hostil; el acto del robo, permite de alguna manera encontrar un 

equilibrio, revelando en la transgresión su existencia, dar cuenta de que vive.  

 

Para Shaira y Roxy, su comportamiento transgresor se refleja en el colegio, para 

la primera es su forma contestaría de responder a las exigencias de la directora y Roxy 

utiliza la burla, de conductas desafiantes e irrespetuosas hacia sus profesores y por otro 

lado las bromas hacia sus compañeros y compañeras:  

 

Shaira: Pues más o menos, (hablando de su relación con los profesores y 

profesoras) porque es que yo tengo muchos problemas con la directora de 

curso, porque ella es como que hagan lo que ella quiere y todo lo que a ella le 

gusta; si yo me paro para ella es malo, si yo hablo para ella es malo, si yo opino 

para ella es malo, entonces pues a veces me grita y pues yo le respondo feo y 

pues se pone brava. 

 

Roxy: Hace tres años, pues me llevaron igual, y yo me porte mal en el otro 

internado, le contesté mal a un profesor, que era el profesor de danzas, es que él 

dijo: -Ay ya no me las soporto más a ustedes, que no sé qué-, entonces yo le 

contesté: -pues para eso le pagan-, grite así, no pensé que se fuera a dar de 

cuenta que fui yo; por allá le contó a la directora, la directora me habló y que 

no sé qué, me dijo que no me iba a echar, yo pensé pues listo, cuando yo estaba 

toda tranquila, cuando llega mi mamá y me dice: -a usted la echaron del 

internado-, yo me puse a llorar y le dije que porque, había perdido todos los 

regalos que me habían dado, porque en Diciembre los daban y yo pues bueno, 

ni modos (…)No pues, yo lo dije por broma, pero el profesor lo tomo por en 

serio. 

 

Frente a la pérdida de la materia Sociales, Roxy la explica así: 

 

Roxy: En sociales es con el profesor C* ¡ay! C*, bueno, él es… él se la deja 

montar, él es como un poquito bobo. Sí, aprovechamos y abusamos de su 



159 
 

tranquilidad, entonces pues se la montamos y pueeeess, yo también se la monté 

y la perdí con 5.0 … él se desquita; (…) lo arremedamos, él habla como todo 

raro, tiene un lunar acá y acá (señala la frente y la mejilla derecha) eso no es un 

lunar, es una pepa, jajajaa. 

 

En la materia de Ciencias, expresa lo siguiente: 

 

Roxy: Bueno Ciencias no quedo perdida, lo que pasa es que el profesor R* se 

siente mejor que nosotros y como él es de Vista Bella tiene una cosita con la 

que puede hablar duro, no sé es como un audi… no, es como un micrófono, y 

trae un celular, es bien pica’o y se lo robaron y entonces a mí me habían dicho 

que él se iba como a retirar, yo estaba muy feliz porque también no hace nada, 

no nos hace trabajos ni nada y todos los de mi curso perdió ciencias y toca 

hacer una carta para que lo saquen. Y es que además a mí me habían tirado un 

papel desde la ventana que decía eres yo no sé qué y  comete no sé qué. (…) Lo 

que pasa es que es una grosería pero bueno, (baja el tono de la voz) “Eres una 

puta y cómete mi mierda”, o algo así, entonces yo se lo mostré a C*, al 

profesor, y entonces dijeron, ah no al profesor  R* perdón, y se lo mostré y me 

dijo: -ay, eso usted lo escribió- que no sé qué y me metió en mero problema 

porque supuestamente había sido yo. Y claro la coordinadora, (baja la voz) 

pues la verdad si fui yo, jajajaja, la coordinadora, había dicho: -¡no pero como 

va a ser esta angelito, del hogar de las monjas, cómo va a hacer eso¡- y yo le 

dije: - ¡sí coordi, yo como voy a hacer eso sabiendo que soy de un internado 

que me ponen derecho!. [baja el tono de la voz, casi es un susurro, porque 

siente la presencia de alguien del hogar cerca], pues si había sido yo. (…) había 

escrito: “pégueme una patada en ….culo” jajajaja, y es que fue muy chistoso y 

entonces yo le decía mire R* para que…. Pues la verdad yo le iba a decir que 

fui yo, pero cuando me lo quito yo grite y le dije, no profe es que me lo tiraron 

de la ventana. Y como igualmente la ventana no tiene vidrio. Igualmente utilicé 

una mentirita y…. menos mal que la mentira salió bien, dije que me lo habían 

tirado y que no supe quién.  Pues la verdad es que ese R* (el profesor de 



160 
 

Ciencias) me cae mal y yo pensaba que si me metía en problemas iba a decir 

que él cuando cogió el papel dijo que estaba para subirlo al Facebook, entonces 

él también se metía en problemas por haber dicho eso.  

 

En medio de las inequidades, de las injusticias, logran estas jóvenes mujeres 

romper con las estructuras de interacción que aparecen inamovibles y sancionadoras, 

impuestas por las instituciones sociales a las que son confinadas, escuela y hogar. La 

risa, la burla, el robo, el no cumplimiento de la norma, les permite alzarse, mostrar su 

postura, establecer desde esos escenarios espacios para la lucha y la reivindicación así 

sea simbólica de sus derechos. Saben que para ser libres, deben apostarle a la 

transgresión, a la ruptura y a la descolocación de todo aquello que aparece como 

impuesto, que se presenta como inamovible, que es destino. Estos espacios de aparición, 

les permite cuestionar la autoridad, interrogar el poder absoluto que las retringe, coarta y 

por momentos invisibiliza.  Monárrez, (2013), citando a McWilliams (1998) se 

pregunta, en relación con las víctimas de violencia feminicida: “¿cómo se las arreglan y 

cómo sufren las consecuencias? ¿Cómo se “problematizan” las violencias al mismo 

tiempo que son “resistidas” y “normalizadas” o hechas “aceptables”? (…) ¿cuál es la 

trama de la impunidad? (p. 100). Los relatos anteriores, podrían ser una aproximación 

incipiente a responder esos interrogantes. Así, en las fisuras de la cotidianidad, de la 

monotonía entre escuela y hogar las mujeres crean unas formas de aparecer que aunque 

disruptivas recuerdan clara y puntualmente su existencia.  

 

Estas transgresiones son estrategias a través de las cuales enfrentan y evitan el 

dominio, el control que sobre su ser y su cuerpo otros y otras quieren tener. Sus juegos y 

tácticas que irrumpen con las doctrinas institucionales, se configuran en estéticas de la 

existencia, son formas a través de las cuales, las mujeres cuidan de sí y resisten a lo 

impuesto, determinado, a la exclusión, a las vulneraciones permanentes que 

experimentan. De esta manera, se subjetivan, se reconstruye e intentan así sea en 

microespacios autogobernarse.      

 



161 
 

Para Eimy y Aventura, la apuesta ha estado en torno a las sustancias psicoactivas 

que de alguna manera contribuyeron a mejorar así fuera solo por instantes la situación 

que enfrentaban en sus familias:  

 

Eimy: Medicamentos y licores. Jajajaj, es que ella y yo tomamos muuucho 

(hablando de su mamá) (…) Marihuana con nucita. Pues es que se pica la 

marihuana y se revuelve con la nucita jajajaja, la nucita de chocolate, y 

entonces uno la revuelve y queda una mezcla ahí toda rara, parece pasto como 

con chocolate….se ve horrible, sabe delicioso, sabe muy rico, o sea, casi no se 

siente, pues uno queda peor que cuando se la fuma, pero es muy rico, o sea, el 

sabor del chocolate, aparte que la marihuana cuando uno la cocina no sabe feo 

y picada tampoco, o sea, no sabe…y uno queda todo ahhhh (…) jeje veo 

elefantes rosados. Sí, o sea, uno quedaba bobo. Pero de igual manera yo 

siempre me acordaba de todas las cosas que hacía.  

 

En Aventura es el licor el que acompañó algunos momentos:  

 

Aventura: A los 11, estaba en el colegio OEA, que queda como a cinco 

cuadras de mi casa, pero entonces me hice, sí, digamos que al no saber definir 

quiénes son las personas buenas y las malas, me junté con la peor y entonces 

ella me dijo: -vea, tomé, mire usted se siente libre, y usted se olvida de todo los 

problemas que tiene- ella tenía como 14 o 15 años, algo así, estaba en once, 

pero se me hizo algo normal, nos íbamos al parque, la primera vez fue normal, 

tomamos cerveza, pero esa cerveza se fue convirtiendo en ron, se fue 

convirtiendo en whisky y llegué refeo a mi casa y ya no lo podía controlar, 

entonces era pensar cada rato en: “quiero tomar, quiero tomar”. Fue como a los 

doce cuando me emborraché feo refeo y ahí fue cuando mi papá decidió 

internarme y por lo de mi hermano. A mí como que: -ah, intérneme entonces- 

(sube los hombros en señal de que no le importa), en ese momento no me 

importaba como que solo pensaba en el trago, pero ya como que no ¿sí?, o sea 

ya yo veo una cerveza y es como la tentación pero ya no es lo mismo. Ya como 



162 
 

que no dependo de eso, ¿sí?, además de que sé que estuvo mal hecho, pero era 

como para olvidarme de todo. 

 

Para Mona Lisa, la transgresión aparece cuando decide que ella no va a repetir la 

historia de su mamá, y decide tener novio a pesar de no tenerlo  permitido o peor aún 

como dice ella: “así  la maten”:  

 

Mona Lisa: “es que en mi casa no saben jajajaja, y si se llegan a enterar me 

matan. Es que no sé, es que mi mamá cuando chiquita tuvo un novio, entonces 

a ella le da miedo que yo sea igual y no, entonces, pues es que ese novio… 

mejor dicho, fue mi papá biológico, que fue cuando me tuvo a mí, entonces ella 

cree que yo voy a meter lo mismo, a hacer lo mismo. Entonces es como si yo 

fuera a hacer lo mismo que ella, y no, jajajaja siii, es que el año pasado yo tenía 

un novio y ya llevábamos un año, y ellas no se habían dado cuenta ni nada, 

pero mi mamá me pilló, y lo que pasa es que él siempre me daba detalles y todo 

y ya no tenías más excusas, entonces un día nos vieron los dos, entonces mi 

mamá se puso brava y me mandó para un internado (otro internado en 

Gachamcipa). 

 

En medio de las acciones que subvierten las normas y burlan los controles que 

sobre ellas imponen, aparecen visos de reflexión en los que pueden deliberar y 

reconocer lo “bueno” y lo “malo” de sus acciones, entre el llanto y la risa, construyen 

sus propias compresiones de los eventos y saben con claridad que en medio de sus 

situaciones, el único recurso con el que cuentan para romper ese desarraigo seria de 

acuerdo a Foucault (1987), la capacidad de autocrearse, la posibilidad de observancia a 

sí mismas, el espacio para deliberar y autónomamente elegir entre lo bueno y lo malo, 

tomando decisiones y asumiendo en la esfera de lo público, lo que construyen en su 

intimidad. Como lo plantea Rubiano (2013) “El cuidado de uno mismo no es solo un 

aspecto de cuidado personal, de cuidado del cuerpo, sino la auto observancia de los 

propios comportamientos, siempre en relación con otro. Podemos decir que el fin del 



163 
 

cuidado de sí es el de hacer frente a las circunstancias que se presentan en la vida y a la 

transformación individual” (p. 57). 

 

6.1.3 Del dolor emocional al dolor físico… 

 

Como es natural y sucede en cada conversación que se sostiene en la 

cotidianidad, los temas circulan, no son estáticos; las palabras y los recuerdos se agolpan 

e irrumpen por momentos desorganizados, por momentos impositivos, por momentos 

dolorosos. En el marco de las entrevistas conversacionales, los diálogos surgieron 

respondiendo a la invitación “cuéntame de tu vida”, así fue posible hacer un registro 

personal, a decir de Monárrez (2013), particular de la experiencia de vida de cada 

persona, que para nuestro caso sería de cada mujer. De esta manera, al transcribir, al 

escuchar cada grabación y al intentar comprender su autointerpretación fue posible 

identificar sentidos y significados en cada acto narrado por ellas, en cada experiencia 

que para el momento llegaba a la memoria. 

 

Para Monárrez (2013), cuando se recurre a la memoria existen diversas 

controversias acerca de la fidelidad de lo que en ella queda registrado, pregunta la autora 

si ¿hay información que se reprime o se olvida? (p. 126); considera que los seres 

humanos experimentamos ciertas violaciones, que son difíciles de pronunciar “en voz 

alta” (p. 127), sin embargo, estas mismas situaciones se resisten a ser sepultadas, a ser 

olvidadas, a negar que existieron. Siendo entonces por ejemplo en los escenarios de 

investigación, donde se recupera “la historia oral y a través de esta, crear evidencias con 

la persona cuya experiencia es considerada memorable” (Altamirano, 1994 en 

Monárrez, 2013, p. 128). 

 

Tal y como se ha descrito en varios apartados de este texto, la sensación de 

desarraigo y expropiación que sienten las jóvenes en sus narraciones es clara, expresar 

sus emociones, hablar de lo que les pasa, para muchas de ellas no es posible, de tal 

suerte que el único lugar que les es propio, en el que por momentos tienen pleno control, 

es su cuerpo. Ellas han narrado de forma detallada cómo ante la contrariedad, el dolor, la 



164 
 

impotencia, descargan sus emociones y sentimientos en su cuerpo. Aunque en ocasiones 

esto podría entenderse como ideación suicida, como conducta autolesiva o como 

trastornos emocionales, para ellas se ha constituido en una posibilidad de tranzar y 

autonegociar su sentir, de hacer catarsis y continuar viviendo. 

 

Violeta: eeeh pues digamos eeehh, yo no demuestro, por ejemplo yo no le 

demuestro a las hermanas o a las niñas lo que siento digamos por ellas. 

Digamos, yo no les demuestro ni a las hermanas ni a las niñas de que yo siento 

que ellas no me quieren, que, que, que las hermanas no me quieren, o sea yo 

trato como de ignorar eso y seguir normal. (…) a veces, porque a veces deseo 

morirme, deseo no vivir (llanto) eeehh, cuando siento que las hermanas no me 

quieren, deseo morirme y estar digamos, estar en un lugar fuera de problemas y 

ya, ooohh volver a nacer para olvidarme de todo y nacer como otra persona 

(llanto). …, cuando a veces yo estaba sola, yo cogía un cuchillo y lo tenía en 

las manos y lo apretaba mucho (hace el gesto de tener un cuchillo agarrado con 

las dos manos dirigiéndolo a una pierna), solo me lo enterraba en las piernas 

pero nada más. 

 

Cuando las cosas ya no se pueden soportar, cuando lo que pasa alrededor de 

violeta ya no depende de ella, por ejemplo la ausencia permanente de sus padres, 

aparece el deseo de no estar, de no ser, solo el dolor transitorio calma esta sensación. 

 

Para Roxy, la intención es hacerse daño, antes de hacer algo que ella considera 

indebido, ante las situaciones que ella considera arbitrarias, ante el desespero, el dolor, 

reacciona así: 

  

Roxy: yo siempre cuando estoy sola pienso:- ¿por qué nací?, ¿por qué nací?, 

estoy que me muero, quiero morirme y como tengo un almanaque de Jesús, yo 

comienzo a llorar y pienso eso, y me pego, me rasguño, me halo el cabello y 

todo. Y cuando me estreso mucho y me mandan a tender la cama yo me pego, 

hago alboroto, cuando mi mamá está en la terraza, yo me alboroto y hago de 



165 
 

todo. Mi mamá no se da cuenta porque como yo estoy en la cama salto, me 

pego me rasguño y mi mamá no se da cuenta y cuando me ve las cicatrices lo 

digo que no que me rasguñé con una rama.(…) Pueess, cuando estaba en el otro 

internado y ya me quería salir, sentía que… lo que pasa es que mi mamá 

siempre llamaba y ya no volvió a llamar, cogí como el compás y comencé a 

hacer así (señal de enterrar en la piel y rasgar) y más me dolía y más me 

lastimaba, y después llegó una niña y me dijo: -¡que usted no haga eso, usted 

no tiene la culpa de nada, pero igualmente su mamá cree eso!-. Me comenzó a 

hablar así como si fuera un ángel y ella me quitó el compás lo boto y yo me 

quedé en el parque ahí sola. 

 

Cuando el vínculo con la madre parece romperse, cuando el miedo y la 

frustración por la soledad la agobian y sobre todo, cuando no se ubica con certeza algo o 

alguien que ancle en el mundo, se hace necesario corroborar que se está viva. Pareciera 

que en Roxy, el acto de sentir dolor le hace recordar que vive, que siente, que su cuerpo 

por momentos desconectado y desubicado sigue en este mundo, respira, desea, espera, 

vive. Estos sentires se ratifican, cuando aparece alguien que muestra un interés genuino, 

alguien que con un gesto sencillo pero contundente le recuerda cuál es su lugar en el 

mundo, alguien que en un acto desinteresado le renueva la esperanza y le aclara las 

circunstancias y su nivel de responsabilidad. La esperanza surge cuando otra persona 

aparece y le muestra a Roxy con actos de amor que es posible intentar comprender las 

cosas de otra manera, el dolor cesa, la angustia y el deseo de morir por instantes se va.  

 

Para Eimy, las circunstancias en su entorno le llevan a intentar acabar con su 

vida, cuando tenía 14 años; sin embargo, como se leerá a continuación, dicho evento 

también movilizó a que la menor tomará decisiones importantes que le están ayudando a 

configurar lo que para ella es una vida buena: 

  

Eimy: Eh…una vez, pues es que lo caracterizo triste porque jamás lo había 

hecho. Una vez pues, pues, era un día antes de mi cumpleaños (…) y había una 

rumba eeenn…. ¿cómo es que se llama eso?, en el parque Simón Bolívar, le 



166 
 

dicen rumba laser en el festival de verano, entonces yo me fui para allá a 

escondidas y llegué tarde a la casa, a donde mis abuelos. Pues, es que fue muy 

triste porque me empezaron a decir que yo no servía para nada, que yo siempre 

les traía problemas. Entonces, al otro día mi hermanito estaba ahí, entonces a 

mí me dio mucha tristeza al ver que yo no le daba ejemplo a él. Y él llegó 

(abuelo) y le dijo a él, le dijo: Ay, ya que como su hermana mayor no coloca la 

cara por ustedes, aunque sea usted que sí es juicioso debería colocarla. 

Entonces eso, ufff…una puñalada full para mí, yyyy pues yo decidí cortarme 

las venas, me corté aquí….acá donde se ve la cicatriz, y entonces casi me 

muero, me tuvieron que donar sangre porque había perdido mucha, entonces 

ahí me pusieron un tubito pequeñito para que pudiera pasar. (…) me llevan 

rápido antes de que me desangre, entonces me llevaron y allá me hospitalizaron 

y me tuvieron que operar la mano, porque como había cogido varios tendones, 

entonces este dedo no se movía ni este tampoco, entonces yo hacía….o sea, 

cuando uno mueve este, se mueve este, pero éste se quedaba quieto…y, o estos 

dos. Entonces, casi me operan, me llevaron a sala de cirugías y me pusieron un 

tubito, me abrieron un poquito, me cosieron y ya. Me dijeron que yo por qué no 

apreciaba la vida, que yo porque era tan desagradecida con ella, 

entonces…pues mejor dicho el sermón. Mi papá estaba muy triste, y eso me 

dolió porque jamás había visto llorar a mi papá, porque él pensaba que me iba a 

perder….entonces, noooo eso para mí fue como lo más triste. (…) Me ayudó a 

reflexionar jejeje. En ese momento yo sentía que no servía para ni un carajo, y 

en ese momento llegué a mi casa, y yo decía guuaauuu, o sea, yo lo tengo todo 

acá, pensar que no tengo nada donde mi mamá y que acá lo tengo todo, 

entonces no puedo ser desagradecida, y entonces empecé a valorar más todo lo 

que tenía  

 

Con estos antecedentes Eimy decide buscar apoyo en el hogar, internarse y 

continuar con sus estudios, ella siendo una menor de 14 años para el momento, decidió 

tomar el control de su vida, entender que los eventos que le han sucedido en el pasado 

no son su responsabilidad sino que están relacionados con las decisiones que las y los 



167 
 

adultos que están junto a ella han tomado, pero que lo que suceda de ahora en adelante sí 

tiene que ver con ella, siendo así quien decide de qué forma quiere vivir.    

 

El dolor penetra, rompe, llega a lo más profundo de las entrañas, sacude, mueve, 

activa los sentidos, aguza la percepción y en el marco de este dolor, se preguntan 

¿quiénes son?, ¿dónde son? y sobre todo ¿qué pueden hacer? Así, la esperanza de un 

cambio, de que algún día todo puede ser diferente y que el mundo como lo siente y 

viven ahora, será otro, irrumpe e invita a creer que todo va a cambiar. Que los amores 

que se experimentan ya sea por los abuelos o por un padre, como es el caso de Eimy, o 

el acompañamiento espontáneo de alguien que muestra que en algunas personas se 

puede confiar, les ayuda a contenerse y no continuar con el intento de autoeliminación, 

de autoborramiento. Así ese cuerpo que por un momento quisiera eliminar, dañar, 

desaparecer, les ayuda a encontrar un refugio en el mundo, un lugar, un arraigo, es 

necesario cuidar ese cuerpo, ya que en él se depositan de forma material las promesas de 

una mañana; en palabras de Marleau-Ponty (1993):  

 

… Sí, puedo ausentarme del mundo humano y abandonar la existencia 

personal, pero sólo será para encontrar en mi cuerpo el mismo poder, esta vez 

sin nombre, por el que estoy condenado al ser. Puede decirse que el cuerpo es 

«la forma oculta del ser-uno-mismo» o recíprocamente, que la existencia 

personal es la prosecución y la manifestación de un ser-en-situación dado. Si 

decimos, pues, que el cuerpo expresa a cada momento la existencia, es en el 

sentido en que la palabra expresa el pensamiento  (p. 182).  

 

Para Soich (2011), existe una relación entre un cuerpo disciplinado y la aparición 

de prácticas creativas, de tácticas de resistencias en el mundo cotidiano. Así, para el 

autor, el cuerpo no es solo potencia de movimientos, gestos, rutinas, es más que eso; es 

en el cuerpo donde se negocian y validan las acciones que se tienen en el mundo. Para 

Soich, Michel de Certau, “identifica tácticas no verbales que proliferan en los 

intersticios de los sistemas de dominación como una conciencia práctica de los sujetos 

que pueden llegar a dislocar o subvertir el orden…” (p. 5). De acuerdo a Sossa (2011), 



168 
 

el cuerpo encarna un micro poder que en su encuentro con otros micropoderes produce 

diversas articulaciones que se materializan en el establecimiento de normas, acuerdos 

que disciplinan los cuerpos y con ellos a la sociedad. El cuerpo es entonces atravesado 

por todas las experiencias, las emociones, los recuerdos; produciéndose así, resistencias, 

luchas, actos creativos en el proceso de subjetivación de las mujeres. El dolor acompaña 

este proceso, es un dolor físico y psíquico, que garantiza así su permanencia en el 

tiempo. Se viste de engaño, de mentiras, de trasgresión, pero entre la frontera de lo 

permitido y lo ilegal las mujeres se mueven, se nutren, se automotivan. Abandonan el 

desarraigo. ¡Renacen! 

  



169 
 

7. LAS COMPRENSIONES DE VIDA BUENA 

 

 

No sé qué voy a hacer para perdonarlo  

o perdonarlos por decirlo así,  

entonces es eso como… “Algún día llegará”.  

Aventura  

 

 

Luego de escuchar las conversaciones fue posible identificar qué entienden las 

mujeres por vida buena. Como era de esperarse, la vida buena para cada una es 

diferente, implica obtener ingresos económicos, estabilidad laboral, formación 

profesional, familia, hijos, felicidad. Para otras, requiere cambios más profundos; la vida 

buena demanda otorgar un perdón y autoperdonarse, requiere olvidos, reparaciones, 

restituciones, reconciliaciones que mientras no sea viable gestionar y avanzar en ello, es 

posible que continúen atadas a un pasado que les permite existir, pero  no vivir. 

Nussbaum (2010) refiriéndose a Gandhi, menciona que para lograr la libertad y la 

igualdad, los seres humanos deben librar varias batallas; la primera de ellas es interna, 

intima, ya que allí los seres humanos nos enfrentamos a nuestros miedos y a nuestros 

defectos.  

 

Para estas mujeres, pensar en lo que les pasó, les hace sentir impotencia, ya que 

han sido múltiples y variados los momentos en los que han experimentado indefensión, 

vulnerabilidad, dolor. Han reconocido que despiertan en los otros y otras más cercanos 

sentimientos difíciles de entender. La rabia, la repugnancia, el odio, se ven mezclados en 

las relaciones que las atraviesan, de alguna manera, ellas se han convertido en la 

amenaza, en el suceso inesperado, en el dolor; representan para las madres, madrastras, 

hermanos, padres y/o padrastros, capítulos de sus vidas que no quieren recordar y al no 

poder elaborarlos de otra manera, proyectan a decir de Nussbaum, en estas mujeres, los 

sentimientos turbios que les acompañan.   

 



170 
 

Hasta el momento, ha sido difícil que cada miembro de la familia logre entender 

a estas menores, las estigmatizan, no se reconoce lo difícil que ha sido para cada una las 

experiencias que han tenido, lo vulnerables que se encuentran en la vida, la soledad que 

las acompaña; no se identifican en los relatos de estas niñas espacios de acogimiento, de 

comprensión. Por el contrario, tal y como lo propone Nussbaum, los actos que hacia 

ellas dirigen la mayoría de sus familiares reflejan repugnancia, ¿tendrá esto que ver con 

su condición de mujeres?, ¿cómo se han configurado al interior de estas familias las 

relaciones entre los sexos?; ¿cómo han aprendido de la comprensión, la ayuda, la 

empatía?; en estas dinámicas familiares, ¿cómo han aprendido sobre la culpa y el interés 

genuino por las necesidades de otros y otras? Nussbaum (2010) menciona que:  

 

El déficit de comprensión puede combinarse con la dinámica perniciosa de la 

vergüenza y la repugnancia. Cuando un subgrupo social en particular, queda 

identificado con esos dos sentimientos, sus integrantes aparecen como 

inferiores a los de los grupos dominantes y como distintos, se los relaciona con 

lo animal, lo maloliente, lo contaminado y lo contaminante. Así se torna fácil 

excluirlos de la comprensión y se vuelve difícil ver el mundo desde su 

perspectiva (…) los hombres con frecuencia tratan así a las mujeres, aunque 

sienten comprensión por los otros hombres. En síntesis, cultivar la comprensión 

no es un modo suficiente en sí mismo para combatir las fuerzas de la 

esclavización y la subordinación ya que la comprensión puede aliarse con la 

repugnancia y la vergüenza, lo que fortalecería la solidaridad entre los 

integrantes de las élites y los distanciaría aún más de sus subordinados (pp. 65-

66). 

 

Sin embargo, al hablar de todo aquello que las enfrenta con el dolor y con las 

lágrimas que brotan al escarbar en su memoria, se anuncian y enuncian deseos, 

esperanzas, aspiraciones que a una vida mejor. En estas niñas, a pesar de las situaciones 

que las han acompañado, existen con claridad orientaciones al bien y aspiraciones de lo 

que representa una vida buena; estas significaciones no solo las visualizan para ellas, 

sino que de una manera generosa, las piensan y orientan en y para otros. Tienen claro a 



171 
 

demás que por ahora, el acercamiento a esa aspirada vida buena, se relaciona con las 

deliberaciones que realizan, con el cuidado que tienen al hacer elecciones, pero sobre 

todo de cómo se posicionan ante sus emociones. Se identifican dos niveles en los cuales 

las jóvenes se ubican con relación a la vida buena, el primero se les permite pensar la 

vida buena como una posibilidad en la cual ellas puedan mostrar lo mejor de sí, utilizar 

todos sus recursos y potencialidades, al decir de Nussbaum, de florecer; de otro lado, 

consideran la vida buena como una aspiración a obtener algunos bienes de orden 

material, es decir, relacionan la vida buena con los derechos políticos que como seres 

humanos y en especial como mujeres tienen. En los apartados posteriores se precisaran 

más estos componentes. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 5. Comprensiones de Vida Buena 

Fuente: Propia 

 

  

En busca de  

Comprensiones de Vida buena 

Identificada como  

Florecimiento Humano  Acceso a Derechos   

A través del cultivo  

De las Emociones   

Felicidad  Autocontrol   

Agencia   

De la humanidad  

Ayudando  Protegiendo   

Cuidando  

Estudiar   Pertenecer a una familia    

Tales como  

Desarrollo 

profesional y 

personal   



172 
 

7.1 La vida buena como florecimiento… cultivo de las emociones y de la 

humanidad  

 

Desde esta perspectiva, las mujeres orientan las expectativas de una vida buena, 

relacionada con el gestionar recursos de múltiples índoles para propiciar mejores 

condiciones de vida, no solo para ellas sino para otras personas, por ejemplo niños y 

niñas que puedan atravesar situaciones similares a las que ellas han experimentado. Fue 

posible identificar en las narraciones de las mujeres, una forma de relacionarse con las 

personas desde sus aspiraciones a una vida buena; a futuro enfocan sus acciones para 

ayudar a otros que pudiesen ser familiares o no que a su juicio necesitan de su ayuda y 

cuidado.  

 

Para Linda Nataly, Aventura, Bélgica y Eimy sus planes y expectativas de 

alcanzar una vida buena pasan por dedicar sus recursos y energía en ayudar a niños y 

niñas que tienen condiciones difíciles, ya sea a nivel emocional, psíquico, físico, buscan 

a través de su trabajo, evitar el dolor y el sufrimiento que ellas conocen y que no desean 

que otras y otros vivan: 

    

Linda Nataly: yo, voy a estudiar, a estudiar mucho para lograr mi sueño de ir a 

Corea, conocer a   Kim Hyun Joong, aprender coreano, comprarme una casa 

bien grande. Lo que pasa es que la casa no es para mí, es para los niños 

desplazados de Corea, quiero, porque para mí los niños desplazados no tienen 

la fuerza ¿sí?, como para defenderse, en cambio los adultos si se pueden 

defender, los niños no, me gustaría también si puedo abrir un comedor para los 

papás. (…) También me gustaría como te dije poner un comedor para los 

papás, para los papás de los niños, porque tampoco voy a dejarlos, y que vean a 

los niños pero que ellos pasen la noche… es que para mí un niño es lo más 

importante, y darle estudio, bueno si puedo… 

 

Tiene claridad Linda Nataly, muy a pesar de su corta edad, lo vital que resulta en 

la vida de las niños y los niños las experiencias de la primera infancia; la joven 



173 
 

concentra las aspiraciones de su vida en nutrir no solo en términos alimentarios sino 

afectivos la vida de los niños. Sabe de lo nutricio que es en la edad infantil contar con la 

presencia de los padres cuidando y protegiendo a los hijos e hijas. Este conocimiento, 

resulta precisamente de su experiencia de no contar con un adulto que la hubiese 

cuidado ante las diversas adversidades de la vida. Por ello, satisfaciendo lo que a su 

juicio puede amenazar la relación padres-hijos, dotando a los padres de uno mínimos 

básicos, se garantizarán la no vulneración de los derechos de las niñas y de los niños, es 

síntesis, nadie tendrá que vivir lo que ella vivió.  

  

Satisfaciendo unos básicos de cuidado, no solo se generan cuerpos fuertes, sino 

que además los seres humanos se fortalecen en sus emociones, valores y sentimientos, 

dado que si se aprende desde los primeros momentos de vida que se puede confiar en los 

padres, la relación con el mundo, con los otros y consigo mismo, estará mediada por la 

ética del cuidado de sí; así al decir de Nussbaum se estará cultivando la humanidad.  

 

Aventura:…de pronto ayudar a gente que lo necesite, a gente de la calle, hacer 

como una fundación de niños especiales, y ya. (…) Yo tengo algo muy claro, 

yo no quiero que ninguna persona sufra lo que yo sufrí, entonces, así yo tenga 

que hacer lo que sea, por ejemplo como mamá yo lo hago, para que mis hijos 

salgan adelante, o sea, que salgan adelante sin sufrir, lo menos posible, yo lo 

hago, porque no sé es como saber que si ellos sufren van a sentir lo mismo.  

 

Eimy: Poder pagarle las carreras a mis hermanos, las carreras que quieran y 

tener un      buen trabajo…ahhh y la casa, el carro, la moto y viajar… 

 

Bélgica: en sí no sé, a lo que más le he prestado atención, o sea, lo que más he 

podido pensar, es que quiero hacer mi carrera y o sea no sé, siempre he pensado 

que para mí, el gobierno de acá no sirven para nada, ningún gobierno, los 

hospitales tampoco, los que manejan las cárceles tampoco, no sirve nada, me 

gustaría que de verdad la gente supiera hacer justicia. Por eso quiero estudiar 

derecho internacional, medicina forense o criminalística. 



174 
 

Las expectativas de vida de estas mujeres, es obvio están relacionadas con sus 

propias historias, con su propio sentir, buscan desde diversas vías reconciliarse con ellas 

mismas y con el mundo; simbólicamente en la esperanza de construir unas condiciones 

de vida mejor para las niñas y niños logran sanarse y a través de este acto borrar los 

momentos de vulneración que han experimentado.  

 

Tienen tan clara su historia que aspiran a que nadie tenga que vivir unas 

circunstancias iguales o similares a las que ellas han experimentado. Este 

reconocimiento es su bandera y su escudo; desde allí dibujan las rutas que esperan 

andar, rutas que se constituyen en horizontes de lucha, de resistencia, de autocuidado, de 

preservación.  Rutas que les permiten trazarse unos caminos diferentes de los que han 

transitado hasta ahora.  Saben que sus elecciones deben ser posibles para ellas, como 

dice Nussbaum, “…además la vida que elijamos debe ser posible para nosotros… debe 

ser una vida que realmente podamos escoger para nosotros, en la que haya, en suficiente 

medida, aquello que nos convierte en seres de los que podamos decir que sobreviven en 

esa vida” (p. 376).  

 

Muchas de las compresiones que construyen las jóvenes mujeres están 

relacionadas con la felicidad, entendida esta como algo que está principalmente en 

nuestro interior y que su presencia o ausencia es responsabilidad exclusiva de cada 

sujeto.  

 

Eimy: …es que la felicidad tiene muchos momentos, es decir es que la 

felicidad aparte de ser una emoción o un sentimiento, es algo que nosotros 

mismos debemos hallar, ¿sí?, digamos todo es felicidad pero de uno depende si 

la convierte en otra cosa. (…) no sé, proponiéndoselo, como logrando todas las 

cosas que… o no dejarse amargar por las cosas que realmente le molestan a 

uno, digamos, dejándose estresar por algo, como me dijo una vez mi abuelo, de 

uno depende si a uno le quitan la paz o la felicidad, porque uno tiene su límite, 

y si uno sale de ese límite, está invadiendo a otros, entonces de uno mismo 

depende si uno es feliz. (…) Eeehh, es como un espacio para convivir bien con 



175 
 

ellos (hablando de la familia), no sé, es como la felicidad, la compañía, el amor, 

pero yo digo que más que todo, la familia es apoyo, porque digamos uno en la 

calle puede ir diciendo, este fue mi amigo, este fue mi novio, esta fue mi 

compañera, pero uno nunca va a decir, él fue mi papá” 

   

La apuesta que presenta Eimy en su narración y que ella nombra como felicidad, 

tiene que ver además con la apropiación, conocimiento y cultivo de las emociones. Así, 

las emociones pasarían a constituirse en unos factores que pueden proteger y sostener el 

repertorio de comportamientos, pensamientos y sentimientos que los seres humanos 

exhibimos en diversas circunstancias, que se tornarían críticas y desequilibrantes. De 

esta manera, en el cultivo de las emociones tal y como lo propone Nussbaum se da un 

lugar al florecimiento humano, identificando los recursos con los que las personas 

cuentan, las posibilidades de acción que se tienen y los capitales que permiten que los 

sujetos funcionen de un “modo plenamente humano”.  

 

En Eimy fue necesario “tocar fondo”, sentir que bajo sus pies ya no había nada 

que la sostuviera, y en un juego transgresor, intenta cruzar el límite que separaría su 

cuerpo de la vida y la llevaría a la muerte; lo intenta, pero en el mismo instante logra 

encontrarse con toda su potencia y capacidad creadora, logra entender que lo que la 

sostiene no está afuera, está en ella, y tiene que ver con la forma en la que se posiciona 

ante la vida, de tal suerte que ahora piensa en una vida buena. 

 

Linda Nataly: La felicidad es hermosa, la felicidad es es es un sentimiento que 

nos hace demostrarle a la demás gente qué es lo que sentimos por dentro, y 

pues la felicidad se gana. (…) puesss hay gente que la quita, se la quitan, hay 

gente que se deja robársela por un momento, entonces es mejor tenerla siempre 

y no dejarse quitar. …Las personas quitan la felicidad con palabras, con actos y 

con pensamientos. Pues con las palabras eeehhhh, pues con muchas maneras se 

la deja quitar uno, porque pues ehhh uno tiene, uno tiene que, pues yo tengo un 

texto donde dice que primero que todo para tener la felicidad hay que tener la 

presencia de dios, la segunda es no envidiar a nadie, porque si uno envidia a 



176 
 

alguien pues no va a tener felicidad porque uno está pensando en la envidia, la 

otra era quiérete a sí mismo, si uno se quiere a si mismo pues va a querer a los 

demás, y al querer a los demás pues va a tener felicidad, la otra diceeeeee, ahh, 

date fuerza a sí mismo, es decir que yo me diga que soy inteligente, date fuerza 

a sí mismo, soy capaz, y si uno dice eso, es mejor actuarlo. (…) claro que la 

felicidad no se trata de que uno tenga plata, sino de tener a las personas que a 

uno lo quieren, no se trata de hacerle daño a los demás, se trata de ayudarlos, es 

muy grande como para describirlo. 

 

Al igual que Eimy, Linda Nataly está segura que la vida buena se relaciona con 

la felicidad,  y que ésta se encuentra dentro de nosotros pero no de una manera oculta, y 

precisamente por lo expuesta que puede estar, se corre el riesgo de perderla cuando se 

permite que otros y otras con sus actuaciones la arrebaten.  La felicidad como 

posibilidad de acercarse a una vida buena, implica contar con unas condiciones 

valorativas que permitan comprender los límites que nuestras actuaciones tienen y de 

esa manera, poder establecer los límites a las interacciones e implicaciones que tenemos 

con el resto de la humanidad.  Nussbaum, considera que para favorecer el florecimiento 

de las personas, es necesario que además de contar con unas claridades frente a las 

acciones que se lleven a cabo, tener entornos que fortalezcan los recursos intrínsecos 

con los que se cuenta para afrontar las vicisitudes de la vida.  

 

Desde la perspectiva del enfoque de las capacidades, Nussbaum resalta el valor 

de las emociones como una capacidad indispensable para el funcionamiento humano. 

Para la autora, las emociones y el cultivo de estas, favorecen el reconocimiento del  

valor de los otros y de las cosas en nuestra vida,  sin olvidar el valor de nosotros 

mismos; vincularnos con otras personas pero en el marco del cuidado y del respeto, de la 

gratitud, evitando experiencias de abuso, dolor y sufrimiento injustificados. 

 

Contar con estas capacidades, ubica a los sujetos en un terreno donde pueden 

explotar al máximo sus humanas facultades además de vivir dignamente, cumpliendo a 

cabalidad con las obligaciones sociales y políticas que les competen. Así, pensar en la 



177 
 

vida buena desde el enfoque de las capacidades requiere acudir al respeto por la 

pluralidad de los seres humanos, no desconociendo cada uno de los elementos que nos 

particularizan y nos hacen humanos y humanas y que pueden favorecer el florecimiento.   

 

7.2 La vida buena como acceso a bienes… tener derechos…. Estudiar  

        

Se infiere en las narraciones de las mujeres otro lugar desde el cual piensan en la 

vida buena, dicho lugar está relacionado con la obtención de algunos bienes materiales, 

el acceso a algunos servicios y a contar con la posibilidad de disfrutar de algunos 

derechos que saben ellas necesarios para vivir humanamente.  Dentro de los horizontes 

que las menores trazan, identifican por ejemplo que al terminar el colegio (etapa aún de 

dependencia incluso del hogar) podrán aspirar a estudiar en la universidad y hacer 

algunas de las cosas que a ellas les gustan que por ahora deben postergar. Han planeado 

su vida, saben que tienen derechos y en medio de su narración los reclaman, planean 

recibirlos y gestionar desde sus posibilidades lo que sea necesario para que a través de 

estos puedan alcanzar una vida buena. 

 

Shaira: yo quiero ser médica cirujana y actriz, me gusta la actuación porque o 

sea, me he dado cuenta, es que yo tengo una amiga que la mamá es actriz, y me 

he dado cuenta que la profesión es buena y a la vez es divertida, yo hago lo que 

a mí me gusta, yo siempre me ha gustado el teatro, me ha gustado bailar, me ha 

gustado estar en obras y siempre pues siempre lo he hecho bien, por eso me 

gusta. 

 

Se encontrará que profesiones como medicina, enfermería, docencia, son las que 

en mayor medida refieren las jóvenes mujeres que les gustaría estudiar en un futuro; 

profesiones estas que están relacionadas con el cuidado de otros y otras, con la 

protección y con la vinculación real y directa a las necesidades de que las personas 

presentan. No se piensa en los recursos a través de los cuáles se accederá a la educación, 

no se deja la vida al azar, ninguna sintió duda frente a lo que sería su vida, por el 

contrario, son tantas las opciones que encuentran, son sabedoras de los recursos internos 



178 
 

que poseen, que se permiten optar entre la medicina y la actuación, para el caso de 

Shaira; se leen constructoras y agentes de su vida, y con plena certeza en el plano 

imaginativo se ubican en el lugar en el que desearían estar y con la palabra inicia un 

proceso de reclamación de sus derechos.  

 

La actuación como posibilidad de disfrute y goce, de libertad, de alegría y de 

felicidad. Shaira proyecta su vida, buscando también cultivar sus emociones, cultivarse 

ella misma y proveerse espacios de crecimiento, de autocuidado, de estéticas protectoras 

y sanadoras. Es tan clara y generosa su aspiración a una vida buena que le permite 

pensar en sus semejantes sin descuidarse ella, sin sacrificarse, solo quiere vivir.   

 

Otras narraciones se enfocan igual en el cuidado de otros y dan apertura a que las 

niñas deliberen sobre la forma como se posicionan ante los otros y las otras, y cómo, 

deben procurar acogerse, cuidarse, autoprotegerse de los mensajes poco gratos que 

envían quienes están a su alrededor y que terminan debilitando su autoconcepto y 

autoestima. 

       

Mona Lisa: estudiar enfermería, no no, medicina no es que la enfermería es 

muy gas, mejor dicho, la enfermería es muy pesada, es más pesada que las 

demás cosas, yo quiero estudiar pediatría o doctora general (…) no sé qué voy 

a cumplir mis metas, ser una profesional en pediatría, y no darle tanta 

importancia a lo que la gente dice y piensa de mí (…)  lo que pasa es que 

algunas personas sienten que… como te decía, muchas personas miran mis 

defectos, no miran ni lo bueno ni nada, y cada vez que cometo un error siempre 

lo miran, entonces pues, es que como que le doy mucha importancia a lo que 

piensen o digan de mí. 

 

Para Nussbaum, deliberar, planear, asumir una postura y una decisión permite 

que los seres humanos lleven una vida activa, que actúen desde la autosuficiencia, 

enmarcados en el bien, esto los alejará de la incertidumbre y evitará que se dejen las 

cosas al azar.  



179 
 

 

Al igual que Mona Lisa y Shaira, Roxy también se inclina por profesiones 

relacionadas con el cuidado y protección a otros seres vivos, pero incluye ella el 

elemento del trabajo, del mundo del dinero como un bien que posibilita el acceso a 

determinados bienes y libertades que garantizará una cercanía a lo que la menor 

considera es una vida buena. Revelan en su narración la presencia en ellas de 

capacidades como la afiliación y la del cuidado del entorno y de otras especies, 

mostrando esto, que muy  a pesar de las adversidades, tienen recursos que las orientan al 

bien. 

  

Roxy: Luchar, o sea, estudiar también, y depende del trabajo que usted vaya a 

estudiar la carrera ahí depende como le pagan y ahí va ahorrando, paga la 

universidad y cuando saca la universidad pues ahí sí hace lo que quiera con su 

vida.(…) Veterinaria, y si no pues, enfermera, cosas que tengan que ver con 

curar, me gusta mucho curar y cuidar a otros  

 

La posibilidad de vivir una vida buena, puede estar limitada de acuerdo a 

Nussbaum por algunas privaciones que impidan la actividad, referidas a amigos,  

familiares  o a medios que en su ausencia impedirán totalmente la actividad excelente; 

es claro, cómo la vida de las personas se encuentra rodeada de un sinnúmero de 

vicisitudes que amenazan su devenir, y para que una vida se dé enmarcada en la 

excelencia necesita contar con recursos no solo internos sino externos, propicios para 

crear fugas, rupturas, resistencias que abren lugar a la apropiación de la vida.  

 

Estas dos últimas narraciones, la de Aventura que se ubica en el lugar de 

profesora pero de niños que ella nombra como especiales y Bélgica que se posiciona en 

el plano de lo jurídico y la justicia, ayudan a reforzar lo ya expuesto anteriormente, 

habita de una manera muy marcada en las menores el deseo de ayudar, cuidar, pero 

también de sanar, de buscar la justicia, de reparar los daños que otros les han causado y 

consideran seguirán causando. Siendo ellas agentes activas de sus vidas, gestionando 

múltiples recursos para acceder a la educación, imaginan encontrarán el camino de la 



180 
 

libertad, de la restitución de todo aquello material y simbólico que se les ha arrebatado. 

No serán por siempre niñas, serán adultas fortalecidas, con el conocimiento de sus 

derechos, pero también de sus deberes.       

 

Aventura: me gustaría ser profesora, me encantan los niños, me gustaría ser 

profesora de cualquier cosa, solo quiero trabajar con niños, aunque mi sueño 

más grande es trabajar con niños especiales y a mi hermana le gusta lo mismo, 

entonces ella va a hacer una fundación y la idea es que trabajemos juntas 

 

Bélgica : bueno pues yo solo espero por ahora solo estudiar, terminar el 

colegio, entrar a la universidad, o sea no me gustaría,  o sea, mi tía me dice que 

haga aunque sea una carrerita ahí simple acá, donde yo me pueda defender, 

pero en sí, lo que yo quiero estudiar es criminalística y medicina forense me 

gustaría estudiarla por allá en Miami o en Inglaterra, porque o sea, por ejemplo 

acá uno solo dice lo mató, bueno ya para la cárcel, no lo dejan investigar 

mucho a uno, entonces no me gusta, jajaja (…)  Tendría que aprender bien 

inglés, y trabajar primero. 

 

7.3 La vida buena como acceso a bienes… tener derechos…. La familia  

 

 Las características de las familias de las que provienen cada una de las menores 

y los eventos normativos y no normativos que atravesaban como sistema, fueron las que 

colocaron a las jóvenes mujeres en los lugares en los que se encuentran;  y es sobre esos 

orígenes y  recuerdos de familia sobre los que fundan sus aspiraciones a una vida buena, 

es decir, para algunas la materialización de una vida también estaría relacionada con la 

pertenencia a un sistema familiar, en el que puedan disfrutar de algunas libertades, 

cuidados, derechos,  para ser en el mundo:  

 

Linda Nataly: Pues una buena vida, sería con una familia, después pues una 

casa que sea bonita y que tendría hartas habitaciones para las personas y si yo 

quiero hacer una pijamada, pues podría porque habría espacio para mis amigas, 



181 
 

quisiera que me enseñaran pero de buena manera, no a los gritos, a la patanería, 

quisiera tener lo mío, mis propias cosas, mi propio cuarto, cama, mi propio 

todo. 

 

En Roxy, habita la esperanza de poder encontrar en el seno de la familia que ella 

construirá el amor y la tranquilidad que aspira:  

 

Roxy: No, esa no,  la que yo quiero es normal con su casita, sus hijos, con su 

marido que la trate bien, que nunca la engañe, hay poquitos hombres que son 

así, son poquitos, entonces tener como dos hijos, bueno dos hijas, una niña y un 

niño, bueno lo que dios quiera que tenga y vivir con mi esposo, con una casa y 

un carrito, un pichirilito como le dicen, un carro como el de los taxis pero de 

otro color. 

 

Reclamando un derecho fundamental como el de pertenecer a una familia, les da 

apertura a visualizar el inicio de una agencia en la que seguramente, podrán trabajar para 

mejorar sus condiciones de vida. Dado que tal y como lo plantea Sen (2001) al combatir 

la iniquidades a las que son expuestas las mujeres, al darle un reconocimiento a su poder 

y trabajar por su bienestar, por ejemplo independencia económica, “… traerá 

consecuencias trascendentales para las fuerzas y principios organizativos que rigen las 

divisiones en el seno de la familia y en la sociedad en su conjunto y puede influir, en 

particular, en los “derechos económicos” de las mujeres aceptados implícitamente” (p. 

236). 

 

Otro derecho que reclaman tácitamente, tiene que ver con el acceso a la 

educación, a tener diversas oportunidades de formación que garantizará no solo para 

ellas, sino para los más cercanos unas mejores condiciones de vida. En ocasiones, es 

tanta la preocupación que tienen por los otros y otras que postergan la tenencia de hijos 

o la constitución de una familia, porque se saben poseedoras de una historia o una 

información que puede entorpecer su rol de madres.  

 



182 
 

 

Eimy: No sé, porque que es que al ver todo lo que le ha pasado a mi mamá, 

como queee…uhmmm, ¿será que yo seré igual?. No no no nooo, tampoco tan 

allá, pero pues digamos no sé, es que tener hijos es un sacrificio muy grande, o 

sea, no es torturarse su vida porque un hijo es un don….pero es complicado, y 

digamos tendría mi hijo pero pues cuando, digamos, cuando tenga la mayor de 

mis metas ya alcanzadas 

 

Bélgica: pues o sea, yo pienso en mi futuro y lo único que pienso es como en 

salir adelante y ayudar a mi familia, tener un buen trabajo y o sea no sé, eso de 

tener esposo, hijos, es como algo como como que tan, que ya no me llama la 

atención. (…) antes de que se muriera mi amiga, porque yo decía sí es bonito 

que uno tenga una familia, si es bonito eso, yo veía a los papás y veo que es una 

angustia, los papás sufren y yo pienso, se me va a morir un hijo y yo voy a 

quedar traumada para el resto de mi vida, entonces para qué. (…) yo sí…, de lo 

que sí…, de lo que más tengo claro, es que uno llega aquí es a sufrir, cuando 

me pasa eso, lo que yo pienso es que prefiero haber no nacido, no haber 

existido, quedarme en la nada a venir aquí a sufrir. 

 

Para Eimy y Bélgica, el solo hecho de pensar en construir una familia, les obliga 

a evocar esos eventos que han resultado dolorosos y de los que difícilmente han logrado 

desprenderse; para Eimy el abandono de su mamá, para Bélgica, la muerte de su madre 

y de  su amiga y amigo, así como el abandono de su papá y la violencia sexual que vivió 

en Venezuela, les hace preguntarse por el tipo de madre que serían a futuro. 

 

Aventura: Quiero llegar a muy grande, (suspira), jajajja, no mentiras, quiero 

llegar a la universidad, quiero tener una carrera quiero ayudar a mis papás, 

comprarles una casa para que vivan ellos tranquilos, quiero tener una niña o un 

niño, que sea todo chiquito, quiero formar una familia 

 



183 
 

Eimy: sería una vida donde no hubieran problemas, jajajaja, donde todo lo que 

uno se propone lo cumpla, pero no con la vía fácil, sino realmente metiéndole 

la ficha a lo que uno quiere (…) Seguir rumbiando jajaja…pues o sea, disfrutar 

mi vida, pero pues pienso trabajar, pero no pienso trabajar acá en Colombia 

porque yo sé que acá no voy a hacer nada…en otros países, pues irme para 

Europa que yo sé que es un bueeeennn… ¿si? O sea, allá en Europa uno está 

bien económicamente y todo. Y pues comprar una casa para mis hermanos y 

para mí, y pues formar una familia. 

 

Estudiar se constituye en la mayor oportunidad que a juicio de las menores, 

tendrían para acceder a una vida buena. Una mujer educada, con diversas oportunidades 

de empleo, de propiedad y educación, aportará de manera significativa a la economía de 

un país y el bienestar del resto de los miembros de la familia (Sen, 2001). Así pues, 

accediendo a sus derechos saben ellas es el medio más eficaz por el cual podrán aspirar 

a una vida buena.  

  



184 
 

 

8. CONSIDERACIONES FINALES O… ¿APERTURAS? 

 

En el núcleo central de la concepción de nuestras 

 sociedades está la idea de la igualdad humana.  

Todos los seres humanos tienen la misma valía y  

ese valor es inherente o intrínseco: no depende de la relación  

de una persona con respecto a otras (como el hecho de que  

sea la esposa de X o el vasallo de Y). Ese valor es  

universalmente igual: todos los seres humanos  

son merecedores de igual respeto o consideración,  

simplemente en virtud de su humanidad misma.  

(Nussbaum; 2014 p. 164) 

 

 

Por eso cada uno, sea quien sea,  

venga de donde venga, no tiene más remedio que  

configurar provisionalmente ‘espacios de protección’, 

 frágiles ‘ámbitos de inmunidad’,  

frente a la irrupción amenazante  

de lo contingente y de lo imprevisible.  

Por nuestra condición finita y vulnerable,  

nos pasamos la vida buscando refugios  

físicos y simbólicos. 

(Mèlich; 2010 p.14) 

 

Para el momento en que se escribe este cierre, el periódico El Tiempo, en su 

edición del 11 de Diciembre de 2015, señala que “en los últimos seis años, 8.000 

mujeres fueron asesinadas”; indicando además, “que entre los años 2009 y 2014 un 

promedio de cuatro mujeres fueron asesinadas por día en Colombia, la mayoría de ellas, 

en edades que no superaban los 32 años” (p. 3).  



185 
 

Por otro lado, al cumplirse 20 años de los compromisos que asumieron los 189 

asistentes a la Cuarta Conferencia Mundial sobre la Mujer, celebrada en Beijing, China, 

se ha identificado que aún persisten y en ocasiones han aumentado las violencias, 

desigualdades e inequidades para las mujeres; el apartado que habla específicamente de 

violencia, se inicia con la siguiente frase: “Todavía sigue siendo un desafío para las 

mujeres y las niñas vivir una vida libre de violencia. Siguen enfrentando violencia física, 

sexual, psicológica, patrimonial, institucional y económica tanto en el ámbito público 

como en el privado…” (p. 10). Y todo esto ¿hasta cuándo? 

 

Es necesario para mí decir que cada uno de los momentos que formaron este 

ejercicio investigativo, estuvieron cargados de grandes aprendizajes, algunas 

decepciones y muchas preocupaciones. Desde el mismo momento en que cada una de 

las niñas en el mayor acto de generosidad que he sido capaz de presenciar en mi vida, 

construyó su historia para mí, no ha sido posible que deje de pensarlas, pero sobre todo 

de admirarlas. Fue un número importante de hojas que resultaron luego de las 

transcripciones, pero para mí, se han convertido en un gran tesoro. Lo que cada hoja 

contiene es una vida, una vida vivida, construida, pensada, repensada, imaginada, 

derrotada, retomada, hecha; es una vida que está llena de experiencias y aprendizajes y 

lo único que requiere al decir de Nussbaum, son espacios para continuar floreciendo.   

 

Intentando devolver un poco la generosidad que tanto las instituciones, como las 

menores tuvieron conmigo como investigadora, durante un tiempo realicé voluntariado 

con ellas, así, desde el semillero de investigación que acompaña, realizó trabajo 

psicológico con las jóvenes mujeres; viendo como Aventura y Linda Nataly se 

marcharon del hogar; la primera expulsada y la segunda se marchó de la ciudad para 

convivir con su mamá, las otras continuaron en el hogar. Disminuyeron las dificultades 

de comportamiento en el colegio y la convivencia al interior del hogar aunque con 

discusiones y roces, eran más fáciles de resolver y sobrellevar. Las sores, atribuían estos 

cambios a las bondades de la terapéutica psicológica; sin embargo, la apuesta de la 

investigadora, es que si bien, este trabajo psicoterapéutico en algo pudo ayudar, la 

verdadera razón por la que estás niñas, estaban logrando momentos armónicos, no tenía 



186 
 

que ver con ninguna de las investigadoras que trabajaron con ellas. Todo estaba 

relacionado con la comprensión que cada una había realizado de su lugar en el mundo, 

al reconstruir en su memoria sus experiencias y luego nárralas, identificaron sus luchas, 

pasiones, dolores y por momentos sintieron que no son responsables de las violencias 

que han experimentado, pero sí lo son de las acciones que adelanten para construir para 

sí mismas una vida buena.   

 

Los espacios que se erigieron, después de la construcción de las narrativas 

autobiográficas, podrían llamarse de intervención-investigación, ya que al reconocer los 

ires y venires que estas jóvenes mujeres han experimentado, era más potente para 

nosotras, privilegiar los espacios de re-conocimiento, dando un lugar importante a la 

experiencia. Lo anterior no va en contravía de las estrategias de intervención utilizadas 

en los diversos modelos psicológicos; por el contrario se constituyen en “otra” forma de 

relación, interacción y acompañamiento. Estas estrategias podrían considerarse como 

una alternativa más, para ser utilizadas por las instituciones estatales y paraestatales, 

encargadas de la protección de niñas, niños y adolescente a quienes se les ha vulnerado 

los derechos. Pensar en otras formas para restituir los derechos, que incluyan además del 

bienestar físico, espacios para el florecimiento, una escucha autentica, donde la historia 

de cada persona cobre sentido y le permita lejos del diagnóstico y la estigmatización 

reconocer la responsabilidad, pero también las posibilidades de construir una vida 

buena. 

 

Es claro que ha sido al contexto familiar al que se le ha situado en el lugar de 

responsable de la socialización y funcionalidad de las mujeres y hombres en la sociedad; 

así, a cada uno de sus miembros se le han asignado roles y responsabilidades; la 

literatura en disciplinas como la psicología, la pedagogía, la sociología, entre otras, 

detallan cada día con más precisión cuáles son las reglas, normas y posibilidades para 

cada miembro del sistema familiar; sin embargo, en contextos como el colombiano, cada 

vez se identifican formas diversas de vulnerar los derechos de hombres, mujeres, niños y 

niñas, en el escenario familiar.  

 



187 
 

En el ámbito social, la situación no es diferente, hablando específicamente de las 

mujeres, aumentan cada día los casos y las formas en las que se violentan sus cuerpos, 

su vida, su lugar de mujeres; son como lo menciona Segato, estructuras violentas, que se 

tecnifican y recrudecen, se expanden, se crean y recrean y logran eliminar, borrar, 

marcar, lesionar. Para las mujeres con las que se trabajó, nada resultó ser más riesgoso, 

que su propio entorno familiar; contextos que respondiendo a los mandatos del 

patriarcado, asignan a las mujeres lugares desiguales y tratos poco dignos; hacinándolas 

física y emocionalmente, reduciendo sus espacios para actuar y sentir. Lo que preocupa, 

es que por momentos estas mujeres, naturalizaban estos actos, terminaban aceptándolos 

y agradeciendo que una abuela, una madrastra, un padre, las amara, las aceptara y las 

golpeara. En ocasiones se sentían merecedoras de esos maltratos, culpables por haber 

nacido y en deuda por lo poco que han recibido.  

 

 Fue claro en la historia de estas mujeres que los roles y estereotipos asignados 

socialmente a mujeres y hombres, referidos a la maternidad y paternidad se mantienen. 

Así, ante la ausencia de una madre física o simbólicamente, el otro u otros que asumían 

este lugar, lo hacían sin compromiso, como un favor, colocando a las menores en un 

terreno de vulneración, de riesgo, en el cual experimentaban la desolación y el 

desarraigo. Más que hijas, han sido tratadas como obstáculos, impedimentos, 

limitaciones para que sus padres o madres puedan continuar la vida que desean. De otro 

lado quienes voluntaria o involuntariamente han asumido su cuidado, por diversas 

circunstancias no lo hacen de la manera que un ser humano de su edad lo requiere. Es 

así, que después de experimentar la violencia en sus múltiples expresiones, son 

institucionalizadas, representando estos hogares, otro camino a recorrer, figurando para 

algunas un desarraigo más y para otras, el cuidado y la protección que en sus familias no 

pudieron encontrar. 

 

De esta manera, su vida transcurre por momentos en el hogar y en las casas de 

quienes las acogieron. Este transitar les impide tener la noción de un espacio propio, de 

un espacio en el que viven, en el que experimentan la intimidad, la protección. Como se 

mencionó en otros momentos, no se reclama una casa, no se reclama un cuarto con 



188 
 

objetos materiales específicos, lo que se pide a gritos silenciosos es contar con una 

intimidad protegida, con un espacio vital, con un espacio de permanencia propio, a ser 

en el mundo, a sentir que pertenecen.  

 

En la situación de expropiación de mundo, aparece la forma como el cuerpo de 

estas mujeres ha sido tratado en el espacio doméstico. Ya que desde el cuerpo se van 

trazando lazos que interconectan su historia con las cicatrices, con la memoria, con el 

dolor que deja la violencia. Cada una de estas mujeres tiene de acuerdo a su historia una 

forma diferente de significarla, de narrarla y de vincularse con quienes han estado en 

aquellas situaciones que ellas refieren como violentas. Por un lado se encuentra la 

violencia física, que para ellas hace parte del ejercicio de la maternidad y la paternidad. 

Los padres y madres, tienen potestad sobre el cuerpo de sus hijas e hijos; este poder es 

adquirido desde el momento en que les suministran recursos económicos, les toleran 

desobediencias y malos comportamientos. De igual forma quienes asumen el cuidado de 

ellas sin tener por qué hacerlo (como por ejemplo las abuelas), adquieren el derecho de 

golpear a manera de retribución por los cuidados recibidos. 

 

Así, para estas mujeres la violencia física en el espacio doméstico hace parte de 

la dinámica relacional, de la cotidianidad familiar; representa un recurso educativo 

necesario que no se debe cuestionar, que siempre va a estar ahí, ya que no identifican 

posibilidades de arrepentimiento.  

 

La violencia sexual en algunos casos, aparece como un acto disciplinador, en 

donde el miembro de la familia que se siente amenazado, busca a través de un acto 

transgresor eliminar, física y simbólicamente a aquella que rompe con la armonía 

familiar. El acto sexual violento, les muestra su fragilidad, su escaso poder, su no 

pertenencia en la familia. Ya que después de la violación son ellas quienes deben irse, el 

resto de la familia se organiza de tal manera que el violador es apoyado, protegido, 

aplaudido secretamente. A través de su acto, logra sacar a la intrusa de la familia, 

retorna el orden y la armonía perdida. En otros casos, la violencia sexual apareció, antes 

de los primeros cinco años de vida de estas mujeres, lo que ha hecho que el miedo y el 



189 
 

dolor sean el referente en sus vidas. La certeza de que para ellas y para su dolor no hay 

justicia aumenta su sensación de desprotección, menguando su autoestima y el concepto 

que sobre sí misma y su lugar de mujeres tienen. Así, desde los planteamientos de 

Agamben (1998), es pensable que estas mujeres se encuentran en una condición de 

“homo sacer”, aquella a quien cualquiera puede matar, “sin cometer homicidio”, una 

vida expuesta a que se le de muerte, una vida objeto de violencia, una vida a la que se 

puede matar sin cometer ilícito; vidas sin valor, no dignas, vidas políticamente no 

apreciadas.  

 

El desarraigo y la desprotección, ha promovido en las mujeres, formas otras de 

hacer frente a la situación de violencias que han experimentado; han creado otros 

horizontes posibles en los que se apropian de espacios, de escenarios, revelando para sí 

nuevas formas de ser y estar en el mundo.  Buscan espacios para fugarse, para romper 

con el poder, para aparecer y crear, para luchar y vivir.  Son acciones elaboradas, 

estratégicas, estructuradas, que dan apertura a operaciones de agenciamiento, de 

resistencias creativas, como producto del análisis y la comprensión que de su entorno 

han hecho.  

 

Se identificó por ejemplo, la capacidad de estas mujeres para construir y cultivar 

amores personales; afectos que van dirigidos a quienes en algunos momentos las han 

golpeado o lastimado. Dicha forma de vinculación representa la vía a través de la cual 

pueden experimentar la compañía familiar, la posibilidad del cuidado, del afecto y del 

arraigo. Emerge así, en la preocupación, en la responsabilidad que se asume por el 

bienestar del otro u otra, un camino hacia el amor por el mundo, hacia las acciones 

políticas; se esbozan orientaciones al bien. En el acto del cuidado a otros, hay espacio 

para el autocuidado, de reconciliación con su historia con sus padres y/o madres, con 

ellas mismas.  

 

De otro lado, la transgresión de la norma emerge como una resistencia tácita en 

los escenarios en los que estas mujeres habitan. Acciones como tomar dinero de la casa, 

se utiliza como reclamo ante la ausencia de privacidad y de límites con ellas y con sus 



190 
 

objetos en el espacio familiar; como se dijo en otro momento en este escrito, no se trata 

de naturalizar el acto de robar, por el contrario se trata de entender desde otra 

perspectiva que al traspasar los límites de lo permitido, las mujeres logran encontrar un 

equilibrio, revelando en la transgresión su existencia, dar cuenta de que viven.  

 

Otros actos transgresores identificados en el colegio fueron, las formas 

contestarías, la burla, las conductas desafiantes e irrespetuosas frente a los docentes y las 

bromas para las y los compañeros,  que en medio de las inequidades,  las injusticias, 

logran estas jóvenes mujeres romper con las estructuras de interacción que aparecen 

inamovibles y sancionadoras, impuestas por las instituciones sociales a las que son 

confinadas, escuela y hogar.  

 

El consumo de sustancias psicoactivas, tener novio a escondidas y en los 

momentos de mayor desesperación, desasosiego, melancolía, apropiarse de su cuerpo, 

lesionar su cuerpo, proporcionar dolor, siendo este el único sobre el que tienen por 

momentos control; aparecen como posibilidad de construir formas compresivas de lo 

que sucede y posibilidades mínimas, fugaces de mejorar la situación.  En medio de las 

acciones que subvierten las normas y burlan los controles que sobre ellas imponen, 

aparecen visos de reflexión en los que pueden deliberar y reconocer lo “bueno” y lo 

“malo” de sus acciones, entre el llanto y la risa, construyen sus propias compresiones de 

los eventos y saben con claridad que en medio de sus situaciones, el único recurso con el 

que cuentan para romper, ese desarraigo es la capacidad de autocrearse, la posibilidad de 

observancia a sí mismas, el espacio para deliberar y autónomamente elegir entre lo 

bueno y lo malo, tomando decisiones y asumiendo en la esfera de lo público, lo que 

construyen en su intimidad.  

 

Para Mèlich 

 

… los seres humanos fabricamos ‘ámbitos de inmunidad’, algo así como una 

especie de ‘máscaras’ que nos proporcionan alivio frente a la experiencia de lo 

indominable, frente a todo aquello imposible de resolver técnicamente. Las 



191 
 

máscaras son artefactos protectores, envolturas, receptáculos físicos o 

simbólicos que sirven de cobijo, son los referentes que nos proporcionan un 

ámbito estable en un universo en constante transformación (2010, p. 31). 

      

La vida buena para cada una es diferente, pasa por la posibilidad de contar con 

adecuados ingresos económicos, estabilidad laboral, formación profesional, familia, 

hijos, felicidad. Otras por el contrario, vislumbran una vida buena haciendo 

comparaciones con la actual, considerando necesario otorgar un perdón y 

autoperdonarse, requiere olvidos, reparaciones, restituciones, reconciliaciones que 

mientras no sea viable gestionar y avanzar en ello, es posible que continúen atadas a un 

pasado que les permite existir, pero  no vivir.     

 

Sin embargo, a pesar de todo aquello que narran que las enfrenta con el dolor; 

muy a pesar de las lágrimas que brotan al escarbar en su memoria y poner en palabras lo 

que sienten, se identifican espacios para la esperanza, se identifican horizontes en los 

que aspiran a una vida mejor, a una vida tranquila, en la que lo que buscan es poder 

ayudar a otros y otras, que pueden ser sus familiares cercanos, o aquellos seres humanos 

que aún no conocen, pero podrían estar viviendo situaciones similares a las de ellas.  

 

Para algunas de estas jóvenes mujeres por ejemplo, la posibilidad de una vida 

buena aparecerá al terminar el colegio, cuando tenga la posibilidad de estudiar y hacer 

las cosas que a ellas les gustan; la constitución de una familia para algunas de estas 

mujeres se convierte a futuro en la posibilidad de aspirar a una vida buena, para otras 

por el contrario, aunque la idea ronda por sus cabezas, las experiencias de vida les han 

invitado a repensar y rechazar la idea de la maternidad y la vida en pareja. 

             

Se visualizan en un futuro, ayudando a otros, familiares o no, que requieran 

cuidado y protección. Pero también requieren cuidado para ellas, y éste se refleja en la 

necesidad de justicia que las habita, su futuro y su presente giran en torno a un pasado 

que las acompaña, a unos acontecimientos en los que brilla la ausencia de justicia. De 

esta manera el perdón lo configuran de diversas formas, y por momentos pareciera que 



192 
 

tienen claro cada una de las cosas que debieran pasar para poder otorgarlo; Así, para 

estas jóvenes mujeres la reparación va atravesada por la comprensión, por reconocer 

cuál es su lugar en estas experiencias, cuáles han sido y serán las posibilidades de acción 

y qué elaboraciones van construyendo frente a su propia historia.  

 

En su camino hacia lo que desde sus posibilidades actuales pueden configurar 

como una vida buena, van creando mundos alternos, posibles, imaginan una familia, un 

carro, una profesión, una fundación para niños; en esos actos de creatividad imaginativa, 

consiguen construir acciones comprensivas y disminuir la distancia que se pueda 

percibir entre su situación actual y lo que en un futuro, marcado por un nuevo comienzo 

desean realizar.    

 

…tanto el pasado (del presente) como el futuro (del presente) configuran el 

modo de ser con los demás, con el mundo y con nosotros mismos. Los seres 

humanos miramos hacia delante, hacia lo todavía no constituido, hacia lo 

utópico, pero no podemos dejar de mirar atrás, no podemos evitar girar nuestra 

cabeza hacia el pasado  (Mèlich, 2010, p. 36). 

 

Es necesario cerrar este trabajo con la pregunta ¿qué no les permite ahora tener 

una vida buena? Lo que emergió en muchas de las narraciones es la necesidad de 

justicia que las habita, su futuro y su presente giran en torno a un pasado que las 

acompaña, a unos eventos centrales como son la muerte, la violación, el abuso, la 

vulneración. Hasta ahora, ninguna ha tenido la experiencia de la justicia retributiva ni 

restaurativa, no han contado ni siquiera con la aceptación del hecho por parte de las y 

los agresores, no han tenido la experiencia de la reparación. Por momentos sus 

aspiraciones a una vida buena se ensombrecen al pensar en el dolor que han 

experimentado; los recuerdos se agolpen y su ser pide a gritos que alguien se haga 

responsable, que alguien asuma y pague por el dolor que han vivido, por las marcas que 

llevan dentro.  

 



193 
 

Sin embargo, sin ser conscientes de ello, no es el odio o la venganza lo que 

moviliza su vida, no es el sufrimiento de otros u otras lo que construyen como horizonte 

en su vivir. Por el contrario, es el perdón, como posibilidad de renovación, de esperanza 

de reconciliación.  

 

El perdón como posibilidad en la vida, aparece y desaparece en el relato de las 

mujeres, ellas lo configuran de diversas formas, y por momentos pareciera que tienen 

claro cada una de las cosas que debieran pasar para poder otorgarlo. Al respecto Arendt 

(2005b), menciona que el perdón deviene como un acto de valentía, ya que al otorgarlo, 

se “intenta deshacer lo que ha sido hecho” (p. 29), consiguiéndose a partir del momento 

en que se otorga, identificar que todo ha acabado y se da inicio a un nuevo comienzo.     

      

Advierte la autora que el perdón tiene poca relación con la compresión, ya que 

ésta  

 

… no tiene fin y, por lo tanto, no produce resultados ciertos; es el modo 

específicamente humano de vivir, porque cada individuo singular necesita 

reconciliarse con un mundo en el que ha nacido como un extraño y en el que, en la 

medida de su específica unicidad, siempre permanecerá como un extraño. La 

comprensión comienza con el nacimiento y acaba con la muerte (p. 30). 

       

Así, para estas jóvenes mujeres la reparación va atravesada por la comprensión, 

por reconocer cuál es su lugar en estas experiencias, cuáles han sido y serán las 

posibilidades de acción y qué elaboraciones van construyendo frente a su propia 

historia. Para Arendt (2005b) en la comprensión, no se ubica un final, en este proceso 

van sucediendo cambios y modificaciones; a medida que estos van sucediendo, 

buscamos reconciliarnos con nuestra realidad, intentamos adaptarnos y sentirnos a gusto 

en el mundo. Aunque al finalizar estas conversaciones, la situación de estas niñas no ha 

tenido cambios importantes en cuanto a lo que les rodea, lo que queda claro, es que al 

poder contar su historia, se va colocando un orden al sinnúmero de acontecimientos que 

construyen su pasado inmediato, así a decir de Arendt, emerge su historia, su relato y 



194 
 

cada una decide cuándo inicia y cuándo termina. No significa esto, que cosas difíciles no 

puedan aparecer, eso no se sabrá aún, pero continuando con Arendt (2005b) se puede 

precisar que:  

 

…Así como, en nuestras vidas particulares, nuestros peores miedos y nuestras 

mejores esperanzas no nos prepararán nunca adecuadamente para lo que pueda 

ocurrir –porque incluso si tiene lugar un acontecimiento previsto, todo cambia, y 

no podemos estar preparados para la inagotable literalidad de este “todo”-, así 

también, en la Historia humana, cada acontecimiento revela un escenario 

inesperado de acciones, sufrimientos y nuevas posibilidades, cuyo conjunto 

trasciende la suma total de todas las voluntades y el significado de todos los 

orígenes (p. 42)´. 

 

Para Vargas (2008), poner en palabras una experiencia amplía su comprensión, 

otorga diversas perspectivas para mirar el mismo objeto o situación. Hablar o escribir lo 

que se siente y lo que se ha vivido, permite la emergencia de nuevos elementos que 

configuran dicha experiencia, permite aceptar los hechos sucedidos, teniendo claro que 

ya no se pueden cambiar.                               

 

En su camino hacia lo que desde sus posibilidades actuales pueden configurar 

como una vida buena, van creando mundos alternos, posibles, imaginan una familia, un 

carro, una profesión, una fundación para niños; en esos actos de creatividad imaginativa, 

consiguen construir acciones comprensivas y disminuir la distancia que se pueda 

percibir entre su situación actual y lo que en un futuro, marcado por un nuevo comienzo 

desean realizar:    

 

…Este alejamiento de algunas cosas y este acercamiento a otras, forma parte 

del diálogo de la comprensión, para cuyos propósitos la experiencia directa 

establece un contacto demasiado próximo y el mero conocimiento levanta 

barreras artificiales. …Sin este tipo de imaginación, que en realidad es la 



195 
 

comprensión (…) no seríamos capaces de soportar nuestra carga en el mundo. 

Es la única brújula interna que tenemos (Arendt, 2005b, p. 45).  

 

Considera Vargas (2008) que la comprensión es una forma de reconciliación, ya 

que como se ha mencionado en otros momentos, permite aceptar la irrevocabilidad e 

irreversibilidad de las acciones y actividades humanas. Por otro lado, la reconciliación 

puede “…tener un efecto terapéutico, mediante el cual las experiencias de sufrimiento y 

de dolor son superadas y permiten el restablecimiento de la confianza de las víctimas en 

sí mismas y en el mundo, entendido éste como el tejido de relaciones interpersonales” 

(p. 111). 

 

Para este autor, hablando metafóricamente, la cicatriz estará presente, pero al 

palparla no habrá recuerdos traumáticos y dolorosos; lo que sucedió no invade la vida de 

las personas, no genera malestar.  

 

Vargas citando a  Arendt, refiere que: 

 

…el perdón se presenta como una acción interpersonal, como una reacción que 

anula los efectos de una acción negativa, es la capacidad de corregir lo fallido, 

así como la destrucción puede corregir lo realizado mediante la obra. El perdón 

corresponde a una capacidad humana y su ausencia significaría que el ser 

humano no se podría desvincular en modo alguno de los efectos de sus 

acciones pretéritas. El perdón como la acción está en la capacidad de los rasgos 

propios de la persona y pertenece al ámbito de su privacidad. Con todo, lo 

decisivo del perdón reside en que la mirada está dirigida no a la obra fallida, 

sino a la persona; pero, que la persona sea perdonada no significa que el acto 

perdió su carácter negativo y que la falta haya dejado de existir. Frente a la 

violencia y ante la presencia del mal, de la falta, Arendt presenta la disyuntiva 

del perdón o la venganza. El perdón siempre está dirigido a la persona, y anula 

los efectos de las acciones pasadas, su irrevocabilidad, te tal manera que abre la 

posibilidad para que en el futuro la convivencia sea posible; esto no quiere 



196 
 

decir que el perdón garantice la posibilidad de reconstruir una relación estrecha 

o íntima, pero si permite tener presente al otro, tolerar sus diferencias y 

aceptarlo en su ser personal (pp. 116-117). 

 

       

En esta línea, se hace necesario preguntarse si para estas mujeres, ¿están 

transitando por la senda de la reconciliación? ¿Consideran ellas en realidad que avizoran 

nuevos comienzos?, ¿Para ellas se están gestando otros horizontes de acción? y ¿pueden 

ellas confiar en el mundo? 

 

 

 

 

 

  

 

 



197 
 

REFERENCIAS 

 

Agamben, G. (1998). Homo sacer: un poder soberano y la nuda vida I. Valencia: Pre-

Textos  

 

Agoff, M. (2009). La abierta competencia entre el reconocimiento jurídico y la 

valoración social. El caso de la violencia de pareja. Civitas Revista de Ciências 

Sociais, 9(3), septiembre-diciembre, 2009, pp. 402-417. Recuperado el 4 de 

junio de 2011 en, 

http://redalyc.uaemex.mx/src/inicio/ArtPdfRed.jsp?iCve=74213095005 

 

Alvarado, S., Ospina, H., Quintero, M., Luna, M., Ospina, M  y Patiño, J.  (2012). Las 

escuelas como territorios de paz. Construcción social del niño y la niña como 

sujetos políticos en contextos de conflicto armado. Ciudad Autónoma de Buenos 

Aires: CLACSO; Universidad de Manizales, CINDE. 

 

Álvarez, M. (2003). Violencia de Género y adolescencia, una propuesta de intervención 

educativa. Otras Miradas, 3(2), diciembre, 2003, pp. 96-110. Recuperado en 

Septiembre 28 de 2012 en, http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=18330204 

 

Annas, J. (2004). Las mujeres y  la calidad de vida. ¿Dos normas o una? En Nussbaum, 

M. y Sen, A. La calidad de Vida. Fondo de Cultura Económica. México  

 

Ansa, M. (2008). Economía y felicidad: acerca de la relación entre bienestar material y 

bienestar subjetivo. XI jornadas de Economía Critica. Bilbao 27, 28 y 29 de 

marzo. Recuperado el 12 de diciembre de 2013 en, 

http://pendientedemigracion.ucm.es/info/ec/ecocri/cas/Ansa_Eceiza.pdf  

 

Aranguren, J. (2008). El investigador ante lo indecible y lo inenarrable (una ética de la 

escucha), Revista Nómadas, 29, pp. 20-33. 

 

http://redalyc.uaemex.mx/src/inicio/ArtPdfRed.jsp?iCve=74213095005
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=18330204
http://pendientedemigracion.ucm.es/info/ec/ecocri/cas/Ansa_Eceiza.pdf


198 
 

Arendt, H.  (2005a). La condición humana. ed. 3º reimp. Buenos Aires: Paidós  

 

Arendt, H. (2005b). De la historia a la acción. Barcelona: Paidós. 

 

Arendt, H. (2002). La vida del espíritu. Buenos Aires: Paidós. 

 

Arendt, H. (2001). Hombres en tiempos de oscuridad. Barcelona: Ed. Gedisa. 

 

Arfuch, L. (2002). El espacio biográfico. Dilemas de la subjetividad contemporánea. 

Argentina: Ed. Fondo de Cultura Económica. 

 

Arendt. Razón y Palabra. Número 78. Noviembre 2011-Enero de 2012. Recuperada en 

Agosto de 2012 en,  

 http://www.razonypalabra.org.mx/varia/N78/1a%20parte/12_DebanneMeirovich

_V78.pdf 

 

Aponte, E. y Femenías, M. (2008). Articulaciones sobre la violencia contra 

las mujeres. Buenos Aires: Edulp, La Plata. 

 

Aristóteles. (2005). Ética Nicomaquea. Bogotá: Ediciones Universales. 

 

Arjona, G. (2013). Democracia y liberalismo político. La perspectiva de Martha 

Nussbaum. Colombia Internacional 78, mayo a agosto de 2013, pp. 145-180. 

Universidad de Los Andes Bogotá, D.C., Colombia. Recuperado en Septiembre 

08 de 2012 en: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=81228083006  

 

Bauman, Z. (2002). Modernidad Liquida. España: Fondo de Cultura Económica. 

 

Badinter, E. (1993). XY. La identidad Masculina. Madrid: Alianza Editores. 

 

 

http://www.razonypalabra.org.mx/varia/N78/1a%20parte/12_DebanneMeirovich_V78.pdf
http://www.razonypalabra.org.mx/varia/N78/1a%20parte/12_DebanneMeirovich_V78.pdf
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=81228083006


199 
 

Bachelard, G. (1965). La poética del espacio. Fondo de Cultura Económica. México  

 

Beck, U. y Grande, E. (2006). La Europa cosmopolita: Sociedad y política en la 

segunda modernidad. Barcelona: Paidós. 

 

Beltrán,  M. (2009). Construcciones de género en torno a prácticas violentas. Una 

revisión teórica. V Jornadas de Jóvenes Investigadores. Instituto de 

Investigaciones Gino Germani, Facultad de Ciencias Sociales, Universidad de 

Buenos Aires, Buenos Aires. 

 

Benjamin, W. (1991). El Narrador. Madrid: Editorial Taurus. 

 

Benatuil, D. (2004). El bienestar psicológico en adolescentes desde una perspectiva 

cualitativa. Revista psicodebate 3. Psicología, Cultura y Sociedad.  Recuperado 

en Febrero 22 de 2015 en,  

http://www.palermo.edu/cienciassociales/publicaciones/pdf/Psico3/3Psico%2004

.pdf 

 

Braidotti, R. (2000). Sujetos Nómades. Corporización y diferencia sexual en la teoría 

feminista contemporánea. Buenos Aires: Paidós. 

 

Bravo, F. (2009). Pluralismo y éticas de la vida buena. Del Filebo de Platón a la Ética a 

Nicómaco de Aristóteles. Areté: Revista de Filosofía Vol. XXI, N° 2, pp. 239-

257. Pontificia Universidad Católica del Perú. Recuperado en Noviembre 09 de 

2014 en, http://www.scielo.org.pe/pdf/arete/v21n2/a01v21n2  

 

Bolívar, A. y Domingo, J. (2006). La investigación Biográfica y narrativa en 

Iberoamérica: Campos del desarrollo y estado actual. Forum Qualitative 

Sozialforschung/Forum:Qualitative Socil Research, 7(4), Art. 2. Disponible en 

Recuperado el 17 de Noviembre de 2014 

http://www.palermo.edu/cienciassociales/publicaciones/pdf/Psico3/3Psico%2004.pdf
http://www.palermo.edu/cienciassociales/publicaciones/pdf/Psico3/3Psico%2004.pdf
http://www.scielo.org.pe/pdf/arete/v21n2/a01v21n2


200 
 

http://www.qualitativeesearch.net/index.php/fqs/article/viewArticle/161/357#g1#

g 

 

Borioli, G. (2006). El discreto encanto de la biografía. Algunas consideraciones teóricas 

en torno de los sujetos y sus narrativas. Diálogos pedagógicos. Año IV, N° 7, 

abril 2006. Pág. 36-45. Recuperado en Julio 5 de 2015 en, 

http://revistas.bibdigital.uccor.edu.ar/index.php/prueba/article/viewFile/406/pdf 

 

Butler, J. (2006). Vida precaria. El poder del duelo y la violencia. Bueno Aires: Ed. 

Paidós. 

 

Cardozo, G., Dubini, P., Fantino, I. y Ardiles, R. (2011). Habilidades para la vida en 

adolescentes: diferencias de género, correlaciones entre habilidades y variables 

predictoras de la empatía. Psicología desde el Caribe, 28, pp. 107-

132.Recuperado el 06 de Enero de 2016 en;  

http://www.scielo.org.co/pdf/psdc/n28/n28a06.pdf 

 

Carosio, A. (2013). Feminicidio: Morir por ser mujeres. Revista Sujeto, Subjetividad y 

Cultura, 6, Octubre 2013, pp. 68-73. Esc. Psicología UARCIS, Santiago de 

Chile.  

 

Castro, R. (2004). Ética para un rostro de arena: Michel Foucault y el cuidado de la 

libertad. Tesis de doctorado en filosofía. Departamento de Filosofía del Derecho, 

Moral y Política II (Ética y Sociedad). Universidad Complutense de Madrid- 

Madrid. Recuperado el 12 de Noviembre de 2013 en: 

http://biblioteca.ucm.es/tesis/fsl/ucm-t28231.pdf  

 

Citro, S. (2010). Cuerpos plurales. (Coord) Antropología de y desde los cuerpos. Buenos 

Aires: Editorial Biblos Culturalia. 

 

http://www.qualitativeesearch.net/index.php/fqs/article/viewArticle/161/357#g1
http://www.qualitativeesearch.net/index.php/fqs/article/viewArticle/161/357#g1
http://www.scielo.org.co/pdf/psdc/n28/n28a06.pdf
http://biblioteca.ucm.es/tesis/fsl/ucm-t28231.pdf


201 
 

Cohen, S. (2013). Mujeres maltratadas en la actualidad. Apuntes desde la clínica y el 

diagnóstico. Buenos Aires: Paidós. 

 

 

COLOMBIA. CONFLUENCIA NACIONAL DE REDES DE MUJERES (2007). 

Informe sombra Colombia al comité de la CEDAW 

 

Colombia. Ministerio de Salud. Resolución N° 008430 de 1993. Recuperada el Junio 16 

de 2015 en, http://www.dib.unal.edu.co/promocion/etica_res_8430_1993.pdf 

 

Cruz, M., Reyes, M. y Cornejo, M. (2012). Conocimiento Situado y el Problema de la 

Subjetividad del Investigador/a. Cinta de Moebio, 45, 253-274. 

 

De Souza, L., Vasconcelos, M., Jucá, A., Gama, S, y   Guimarães, J. (2009).  Amor não 

correspondido: discursos de adolescentes que tentaram suicídio. Ciênc. saúde 

coletiva. 14(5), 1825-1834. Recuperado en Febrero 12 de 2015 en,  

http://www.scielosp.org/pdf/csc/v14n5/24.pdf 

 

Diener, E. (1994). El bienestar subjetivo. Intervención Psicosocial, 3, 67-113. 

 

Debanne, L. y Meirovich, V. (2011). Nacer para comenzar. Acción y Libertad en 

Hannah. Arendt. Razón y Palabra, 78. Recuperado en Febrero 28 de 2014 de: 

http://www.razonypalabra.org.mx/varia/N78/1ª  

parte/12_DebanneMeirovich_V78.pdf 

 

Domínguez, M. (2005). Equidad de Género en la educación ¿Qué hemos logrado las 

mujeres Colombianas? Cuaderno del CES, 13(12). Bogotá: Universidad 

Nacional de Colombia 

 

Estrada, A. (1997). Los estudios de Género en Colombia: Entre los limitantes y las 

posibilidades. En Revista Nómadas: Género: Balances y Discurso. Abril de 

http://www.dib.unal.edu.co/promocion/etica_res_8430_1993.pdf
http://www.scielosp.org/pdf/csc/v14n5/24.pdf
http://www.razonypalabra.org.mx/varia/N78/1ª%20%20parte/12_DebanneMeirovich_V78.pdf
http://www.razonypalabra.org.mx/varia/N78/1ª%20%20parte/12_DebanneMeirovich_V78.pdf


202 
 

1997. Núm 6. Universidad Central. Recuperado el 10 de Diciembre de 2010 en, 

http://www.redalyc.org/pdf/1051/105118999004.pdf 

 

Femenías, M. (2008). "Violencia contra las mujeres: Urdimbres que marcan la trama", 

en Aponte,  E. y Femenías, M. Articulaciones sobre la violencia contra 

las mujeres, Edulp, La Plata, pp. 13-53 

 

Femenías, M., y Soza, P. (2009). Poder y violencia sobre el cuerpo de las mujeres. 

Sociologías. Porto Alegre, año 11,  n. 21. Jan/jun. 2009, pp. 42-65. 

 

Fraisse, G. (2003). La diferencia de sexos, una diferencia histórica. Arenal: Revista 

Histórica de mujeres. 10(1), pp. 41-58. Enero-Junio 2003. Recuperado el 20 de 

Agosto de 2012 en, http://www.ugr.es/~arenal/articulo.php?id=57  

 

Foucault, M. (1987). Vigilar y castigar. Buenos Aires: Siglo XXI.  

 

Foucault, M. (1994). Hermenéutica del Sujeto. Madrid: Ediciones la Piqueta. 

 

Foucault, M. (2006). La Hermenéutica del Sujeto. México: Fondo de Cultura 

Económica. 

 

Gallo, L. (2006). El ser-corporal-en-el-mundo como punto de partida en la 

fenomenología de la existencia corpórea. Pensamiento Educativo, 38 (Julio 

2006), pp. 46-61. Recuperado el 20 de enero de 2015 en, 

http://www.pensamientoeducativo.uc.cl/files/journals/2/articles/301/public/301-

706-1-PB.pdf  

 

García-Retamero, R. (2006). Identidad de género y nivel de aspiraciones profesionales 

en alumnos universitarios. Revista Mexicana de Psicología, 23(2), diciembre, 

2006, pp. 217-224. Sociedad Mexicana de Psicología A.C.Distrito Federal, 

http://www.redalyc.org/pdf/1051/105118999004.pdf
http://www.ugr.es/~arenal/articulo.php?id=57
http://www.pensamientoeducativo.uc.cl/files/journals/2/articles/301/public/301-706-1-PB.pdf
http://www.pensamientoeducativo.uc.cl/files/journals/2/articles/301/public/301-706-1-PB.pdf


203 
 

México. Recuperado el 12 de Mayo de 2010 en, 

http://www.redalyc.org/pdf/2430/243020649007.pdf 

   

Gaston, B. (1965). La poética del espacio. Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica. 

 

Gaviria, M. (2012). Pluralidad Humana en el Destierro Tejido de la memoria singular 

de cuerpos vividos en el destierro en Colombia. Tesis de Doctorado en Ciencias 

sociales, niñez y juventud. Universidad de Manizales. CINDE. 

 

Garriga, J. Y Noel, G. (2010). Notas para una definición antropológica de la violencia: 

un debate en curso. Colegio de Graduados en Antropología. Revista. 

PUBLICAR-Año VIII, No.IX- Junio de 2010. Recuperado el 13 de abril de 2016 

en: http://ppct.caicyt.gov.ar/index.php/publicar/article/view/1191  

 

Giddens, A. (1993). Consecuencias de la modernidad. 1a. ed. en Alianza Editores, 

Madrid. 

 

Giraldo, R. (2008). La resistencia y la estética de la existencia en Michel Foucault. 

Revista Entramado, 4(2), 2008 (Julio - Diciembre). Universidad Libre, Cali 

Colombia. Recuperado el 10 de Enero de 2015 en: 

http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=265420459008  

 

Gómez, V., Villegas, C., Barrera, F. y Cruz, J. E. (2007). Factores predictores de 

bienestar subjetivo en una muestra colombiana. Revista Latinoamericana de 

Psicología, 39(2), 311-325. 

 

González, M., Pérez, E. (2002). Ciencia tecnología y género. Revista iberoamericana de 

ciencia tecnología sociedad e información, (2) enero-abril. Recuperado el 15 de 

junio de 2016 en: http://www.oei.es/historico/revistactsi/numero2/varios2.htm 

http://www.redalyc.org/pdf/2430/243020649007.pdf
http://ppct.caicyt.gov.ar/index.php/publicar/article/view/1191
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=265420459008
http://www.oei.es/historico/revistactsi/numero2/varios2.htm


204 
 

González, E. (2007). Una lectura actualizada de la ética aristotélica. La mirada de 

Martha Nussbaum. Quaderns de filosofia i ciència 37, 91-100. Recuperado el 13 

de abril de 2016 en: http://www.uv.es/sfpv/quadern_textos/v37p91-100.pdf  

 

González Rey, F. (2007). Investigación cualitativa y subjetividad. Los procesos de la 

construcción de la información. México: Mc Graw Hill. 

 

Hernández, R., Fernández, C. y Batista, P. (2006). Metodología de la Investigación. 

México: McGraw Hill. 

 

Harding, S.  (1996). Del problema de la mujer en la ciencia al problema de la ciencia 

en el feminismo. Madrid: Ed. Morata. 

 

Harding, S.  (1996). Ciencia y feminismo. Madrid: Morata. 

 

Hernández, A. (2002). Familia, Ciclo vital y Psicoterapia Breve. Santafé de Bogotá: Ed. 

El Buho. 

 

Jiménez, R. (2006). Discursos Feministas y Condición Postmoderna. Revista de 

Investigaciones Políticas y Sociológicas. Año/vol.5, núm 001. Universidade de 

Santiago de Compostela. Recuperado el 18 de Enero de 2015 en, 

http://www.researchgate.net/publication/26476070_Discursos_feministas_y_con

dicin_postmoderna?ev=auth_pub 

  

Kaminsky G. (1994). Procesos de Socialización. México: Ed. Trillas. 

 

Keller, E. (1991). Reflexiones sobre género y ciencia. Valencia: Alfons el Magnánimun. 

 

Laca,  F. y Mejía,  J. (2007). Actitudes ante la violencia, bienestar subjetivo e 

individualismo en jóvenes Mexicanos. Enseñanza e Investigación  en Psicología, 

año/vol. 12, número 002 Universidad Veracruzana Xalapa México pp 301 -313. 

http://www.uv.es/sfpv/quadern_textos/v37p91-100.pdf
http://www.researchgate.net/publication/26476070_Discursos_feministas_y_condicin_postmoderna?ev=auth_pub
http://www.researchgate.net/publication/26476070_Discursos_feministas_y_condicin_postmoderna?ev=auth_pub


205 
 

Recuperado en, Enero 12 de 2016 

http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=29212206   

 

Lagarde, M. (2009). Claves feministas en torno al feminicidio construcción teórica, 

política y jurídica. En Molina, E. y San Miguel, N. Universidad, Género y 

Desarrollo. Nuevas líneas de investigación en género y desarrollo. Madrid: 

Universidad Autónoma de Madrid.  

 

Lagarde, M. (1996). Género y Feminismo: Desarrollo Humano y Democracia. Madrid: 

Horas y Horas. 

 

Leal, R. (2006). La sociología interpretativa de Alfred Schütz. Reflexiones en torno a      

un planteamiento epistemológico cualitativo. ALPHA Nº 23, Diciembre 2006 

(201-213). Universidad de La Frontera. Departamento de Ciencias Sociales, 

Temuco, Chile. Recuperado en Noviembre 09 de 2012 en, 

http://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0718-

22012006000200012&lng=en&nrm=iso&tlng=en 

 

 

Luna, M. (2006). La intimidad y la experiencia en lo público. Tesis de Doctorado en 

Ciencias sociales, niñez y juventud. Universidad de Manizales. CINDE.  

 

Luna, M. T. (2014). El sujeto-cuerpo: ideas para acercarse a la comprensión del cuerpo 

político que somos. En Socialización y configuración de subjetividades: 

Construcción social de niños y niñas y jóvenes (1st ed., pp. 121–138). Siglo del 

Hombre Editores S.A 

 

Luna, M. (2014). Lo político y la política: el punto de vista de Hannah Arendt. 

Reflexiones para aportar al sueño de vivir pacíficamente en un mundo 

compartido. Ponencia presentada en la I Bienal Latinoamericana de Infancias y 

Juventudes. Democracia, Derechos Humanos y Ciudadanías. Noviembre 17 – 21 

http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=29212206
http://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0718-22012006000200012&lng=en&nrm=iso&tlng=en
http://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0718-22012006000200012&lng=en&nrm=iso&tlng=en


206 
 

de 2014. Manizales-Colombia: Centro de Estudios Avanzados en Niñez y 

Juventud –CINDE- Universidad de Manizales – CLACSO.  

 

Lauretis, T. (1992). Alicia ya no. Feminismo, Semiótica y Cine. Madrid: Cátedra. 

 

Luquin, A. (2004). Espacio vacíos, narradores silenciados.  XV Congrés Valencià De 

Filosofia. València, Facultat de Filosofia i Ciències de l’Educació 1, 2 i 3 d’abril 

de 2004. pp 161- 172. Recuperado el 29 de abril de 2015 de,  

http://www.uv.es/sfpv/congressos_textos/congres15.pdf  

 

Martínez, M. (2006). La investigación Cualitativa (Síntesis conceptual). Revista IIPSI. 

Facultad de Psicología UNMSM. 9(1), 123- 146 Recuperado de  

http://sisbib.unmsm.edu.pe/bvrevistas/investigacion_psicologia/v09_n1/pdf/a09v

9n1.pdf 

 

Mejía, J. (2000). El muestreo en la investigación cualitativa. Investigaciones sociales. 

Año IV, número 5, 2000. Recuperado en Enero 12 de 2015 en, 

http://sisbib.unmsm.edu.pe/bibvirtualdata/publicaciones/inv_sociales/n5_2000/a

08.pdf 

 

Mélich, J. (2010). Ética de la Compasión. Editorial Herder. Barcelona 

 

Merleau-Ponty, M. (1993). Fenomenología de la percepción. España: Editorial Planeta 

– De Agostini S.A. 

 

Monárrez, J. (2004). Elementos de análisis del feminicidio sexual sistémico en Ciudad 

Juárez para su viabilidad jurídica. Ponencia presentada en el Seminario 

Internacional: Feminicidio, Derecho y Justicia, México, D. F., diciembre 8-9, 

2004. H. Cámara de Diputados, Salón Protocolo, Edificio “C”. Recuperado el 08 

de enero de 2015 de: http://mujeresdeguatemala.org/wp-

http://www.uv.es/sfpv/congressos_textos/congres15.pdf
http://sisbib.unmsm.edu.pe/bvrevistas/investigacion_psicologia/v09_n1/pdf/a09v9n1.pdf
http://sisbib.unmsm.edu.pe/bvrevistas/investigacion_psicologia/v09_n1/pdf/a09v9n1.pdf
http://sisbib.unmsm.edu.pe/bibvirtualdata/publicaciones/inv_sociales/n5_2000/a08.pdf
http://sisbib.unmsm.edu.pe/bibvirtualdata/publicaciones/inv_sociales/n5_2000/a08.pdf
http://mujeresdeguatemala.org/wp-content/uploads/2014/06/Elementos-del-feminicidio-sexual-siste%CC%81mico.pdf


207 
 

content/uploads/2014/06/Elementos-del-feminicidio-sexual-

siste%CC%81mico.pdf 

 

Monárrez, J. (2013). Trama de una injusticia. Feminicidio sexual sistémico en Ciudad 

Juárez. México: Edición digital. Colegio de la Frontera Norte. 

 

Naciones Unidad (1995). Cuarta Conferencia Mundial sobre la Mujer. Beijing 

 

Nussbaum, M. (2014). Emociones políticas. ¿por qué el amor es importante para la 

justicia? Madrid: Paidós – Estado y Sociedad. 

 

Nussbaum, M. (2010). Sin fines de lucro. Por qué la democracia necesita de las 

humanidades. Madrid: Katz editores. 

 

Nussbaum, M. y Sen, A. (2004). La calidad de Vida. México: Fondo de Cultura 

Económica. 

 

Nussbaum, M. (2000). Las mujeres y el desarrollo humano. En enfoque de las 

capacidades. Barcelona: Editorial Herder. 

 

Nussbaum, M. (1995). La fragilidad del bien. Fortuna y ética en la tragedia y filosofía 

griega. Madrid: Visor. 

 

ORGANIZACIÓN MUNDIAL DE LA SALUD (2012). Violencia contra la mujer. 

Recuperado el 09 de Noviembre de 2015 de 

http://www.who.int/mediacentre/factsheets/fs239/es/  

 

Ons, S. (2009). Violencia/s. Buenos Aires: Paidós. 

 

Pawlowicz, M y Zaldúa G. (2004). Proyectos de vida privados y públicos de mujeres 

adolescentes con y sin hijos. Publicación científica de la Secretaría de Salud Pública 

http://mujeresdeguatemala.org/wp-content/uploads/2014/06/Elementos-del-feminicidio-sexual-siste%CC%81mico.pdf
http://mujeresdeguatemala.org/wp-content/uploads/2014/06/Elementos-del-feminicidio-sexual-siste%CC%81mico.pdf
http://www.who.int/mediacentre/factsheets/fs239/es/


208 
 

Municipalidad de Rosario Argentina, 6(1 y 2). En Praxis Psicosocial Comunitaria en 

salud. Campos epistémicos y prácticas participativas. Buenos Aires: EUDEBA. 

 

Paredes, E. (2007). La Deconstrucción de la Violencia Simbólica en la Cultura 

Académica de la Institución de Educación Superior. Una perspectiva de Género. 

Tesis Doctoral. Doctorado en Ciencias Sociales Niñez y Juventud. Cinde 

Universidad de Manizales. 

 

Piedrahíta, C. (2009).  Subjetividad política en el feminismo de la diferencia sexual: 

deseo  y poder. Revista Latinoamericana de Ciencias Sociales Niñez y Juventud  

7(2): 1713-1729. Recuperado en Mayo 12 de 2016 en,  

http://revistaumanizales.cinde.org.co/index.php/Revista- 

Latinoamericana/article/view/182/78 

Ricoeur, P. (1996). Sí mismo como otro. Madrid: Siglo XXI. 

 

Ricoeur, P. (2011). Teoría de la interpretación. Discurso y excedente de sentido. 

Buenos Aires: Siglo veintiuno editores. 

 

Rey, A. (2008). Habilidades prosociales, rasgos de personalidad de género y aceptación 

de la violencia hacia la mujer, en adolescentes que han presenciado violencia 

entre sus padres.  Acta colombiana de psicología, 11(001), 107-118. Recuperado 

el  marzo 28 de 2016 http://www.scielo.org.co/pdf/acp/v11n1/v11n1a11.pdf  

 

Rey, C., Mateus, A. y Bayona,  P. (2010). Malos tratos ejercidos por adolescentes 

durante el noviazgo: diferencias por sexo. Revista Mexicana de Psicología, 

27(2), junio, pp. 169-181,Sociedad Mexicana de Psicología A.C. México. 

Recuperado en Mayo 12 de 2016 en, 

http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=243016324006  

 

Rivera, L., Allen, B., Rodríguez, G., Chávez, R. y Lazcano, E. (2006). Violencia durante 

el noviazgo, depresión y conductas de riesgo en estudiantes femeninas (12-24 

http://revistaumanizales.cinde.org.co/index.php/Revista-%20Latinoamericana/article/view/182/78
http://revistaumanizales.cinde.org.co/index.php/Revista-%20Latinoamericana/article/view/182/78
http://www.scielo.org.co/pdf/acp/v11n1/v11n1a11.pdf
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=243016324006


209 
 

años). Salud Pública de México, 48(2), 288-296. Instituto Nacional de Salud 

Pública Cuernavaca, México. Recuperado en Agosto 20 de 2016 en, 

http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=10604809 

 

 

Robin, R. (1996). Identidad, memoria, relato. La imposible narración de sí mismo. 

Buenos Aires: Serie Cuadernos de Posgrado, Facultad de Ciencias Sociales. 

 

Rodríguez, V.,  Sánchez,  C. y  González, A. (2006). Creencias de adolescentes y 

jóvenes en torno a la violencia de género y las relaciones de pareja. Portularia, 

VI(2), 189-204. Universidad de Huelva Huelva, España. Recuperado en Abril 20 

de 2016 en,  http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=161017317010 

 

 

Rubiano, Y. (2013). Sentimientos morales, valores y acciones que orientan la relación 

de cuidado entre enfermeras(os) y personas que viven con VIH/SIDA en el 

ámbito hospitalario de Bogotá. Tesis de Doctorado en Ciencias sociales, niñez y 

juventud. Universidad de Manizales. CINDE 

 

Ruíz M, D., Estévez L, E., Murgui P, S. y Musitu O, G. (2009). Reputación Social y 

violencia relacional en adolescentes: el rol de la soledad, la autoestima y la 

satisfacción vital.  Psicothema. 21(4). Recuperado en Julio 05 de 2016 en, 

http://www.psicothema.com/pdf/3667.pdf  

 

Ruíz, S. (2011). Retos de la administración Santos en la construcción de la Política 

Publica de Equidad de Género: la participación social y el cambio cultural en la 

población colombiana. Liga Internacional de Mujeres por la Paz y la Libertad. 

Recuperado el 18 de Agosto de 2015 en, 

http://www.humanidadvigente.net/index.php/actualidad/mujeres/328-retos-de-la-

administracion-santos-en-la-construccion-de-la-politica-publica-de-equidad-de-

genero.html 

http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=10604809
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=161017317010
http://www.psicothema.com/pdf/3667.pdf
http://www.humanidadvigente.net/index.php/actualidad/mujeres/328-retos-de-la-administracion-santos-en-la-construccion-de-la-politica-publica-de-equidad-de-genero.html
http://www.humanidadvigente.net/index.php/actualidad/mujeres/328-retos-de-la-administracion-santos-en-la-construccion-de-la-politica-publica-de-equidad-de-genero.html
http://www.humanidadvigente.net/index.php/actualidad/mujeres/328-retos-de-la-administracion-santos-en-la-construccion-de-la-politica-publica-de-equidad-de-genero.html


210 
 

 

Salazar, J., Torres, T., Reynaldos, C., Figueroa, N. y Valencia, S. (2009). Perspectiva 

psicosocial en adolescentes acusados por delitos contra la salud y robo. Revista 

Latinoamericana en Ciencias Sociales Niñez y Juventud. 7(2), 1491-1512, 

Febrero 19 de 2016 en, http://www.scielo.org.co/pdf/rlcs/v7n2s1/v7n2s1a13.pdf 

 

Sanín, A. (1982). Familia, terapia y sociedad. Bogotá: Universidad Santo Tomás. 

 

Sánchez, C. (2003). Hannah Arendt. El espacio de la política. Madrid: Centro de 

Estudios Políticos y Constitucionales 

 

Sánchez,  V., Ortega, F.,  Ortega, R. y  Viejo, C. (2008).  Las relaciones sentimentales 

en la adolescencia: satisfacción, conflictos y violencia. Escritos de Psicología, 

2(1), 97-109. Recuperado en marzo 29 de 2016 

http://scielo.isciii.es/pdf/ep/v2n1/original9.pdf  

 

Schutz, A. y Luckmann, T. (2003). Las estructuras del mundo de la vida. Argentina:    

Amorrortu. 

 

Scott, J. (1997). El género: Una categoría útil para el análisis histórico. En El Género: la 

construcción Cultural de la Diferencia Sexual. UNAM, México.  

 

Segato, R. (2011). Leído en la mesa “Feminismos Poscoloniales y descoloniales: otras 

epistemologías”, II Encuentro Mesoamericano de Estudios de Género y 

Feminismos, 4-6 mayo de 2011, Ciudad de Guatemala. Enviado por la autora 

para su publicación en Herramienta. Recuperado el 20 de febrero de 2015  

http://www.herramienta.com.ar/revista-herramienta-n-49/femigenocidio-y-

feminicidio-una-propuesta-de-tipificacion  

 

http://www.scielo.org.co/pdf/rlcs/v7n2s1/v7n2s1a13.pdf
http://scielo.isciii.es/pdf/ep/v2n1/original9.pdf
http://www.herramienta.com.ar/revista-herramienta-n-49/femigenocidio-y-feminicidio-una-propuesta-de-tipificacion
http://www.herramienta.com.ar/revista-herramienta-n-49/femigenocidio-y-feminicidio-una-propuesta-de-tipificacion


211 
 

Segato, R. (2003). Las estructuras elementales de la violencia. Ensayos sobre género 

entre la antropología el psicoanálisis y los derechos humanos. Argentina: 

Editorial Bernal. 

 

Sen, A. (2001). Desarrollo y Libertad. Bogotá: Editorial Plante. 

 

Soich, D. (2011). Guaridas, bombas caseras, autolesiones y engaños diversos: 

Antidisciplina obrera y resistencia corporal en una industria automotriz 

transnacional. En: Citro, Silvia (coord.). Cuerpos Plurales. Antropología de y 

desde los cuerpos. Buenos Aires: Biblos.  

 

Sossa, A. (2011). Análisis desde Michel Foucault referentes al cuerpo, la belleza física y 

el consumo. Polis, Revista de la Universidad Bolivariana, 10(28), 559-581. 

Recuperado el 20 de mayo de 2016 en, 

http://www.scielo.cl/pdf/polis/v10n28/art26.pdf  

 

Torres, M. (2004). Violencia contra las mujeres y derechos humanos: aspectos teóricos 

y jurídicos. En Torres Falcón, Marta (Compiladora). Violencia contra las 

mujeres en contextos urbanos y rurales. México: El Colegio de México, 

Programa interdisciplinario de estudios de la mujer. 

 

Tubert, S. (2003). Del sexo al Género. Los equívocos de un concepto. Madrid:       

Cátedra. 

 

Touraine, A. (1997). ¿Podremos vivir juntos? Iguales y diferentes. Madrid: Ed. PPC. 

 

Vacek, K., Coyle, L. y Vera, E. (2010) Stress, Self-Esteem, Hope, Optimism, and Well-

Being in Urban, Ethnic Minority Adolescents Journal of Multicultural 

Counseling and Development. v38 n2 p99-111. Recuperado en Agosto 19 de 

2016 en, http://www.questia.com/library/1G1-222023778/stress-self-esteem-

hope-optimism-and-well-being#articleDetails 

http://www.scielo.cl/pdf/polis/v10n28/art26.pdf
http://www.questia.com/library/1G1-222023778/stress-self-esteem-hope-optimism-and-well-being#articleDetails
http://www.questia.com/library/1G1-222023778/stress-self-esteem-hope-optimism-and-well-being#articleDetails


212 
 

 

Valdez, J., González, N., González, S., Arce, V., Lechuga, P., Mancilla, I., Morales, L. y 

San Juan, A. (2011).  Orientación que Transmiten los Padres a sus Hijos 

Adolescentes. Rev. Mex. Orient. Educ, 8(20), 02-09. Recuperado en Julio 27 de 

2016 en, . http://pepsic.bvsalud.org/pdf/remo/v8n20/a02.pdf 

 

Vargas, J. (2008). Reconciliación como perdón una aproximación a partir de Hannah 

Arendt. Praxis Filosófica, 26, 111-129 Universidad del Valle Cali, Colombia. 

Recuperado en Julio 3 de 2016 en, 

http://www.redalyc.org/pdf/2090/209014645006.pdf  

Vásquez, M. y Melo, C.  (2006) Colombia. Consejería Presidencial para la Equidad de 

la Mujer. Informe de gestión periodo 2003 - 2005. Bogotá: Observatorio de 

Asuntos de Género.  

 

Vásquez, M., Melo, C. y Ospina, L (2008) Colombia. Consejeria presidencial para la 

equidad de la mujer. Informe de gestión 2007. Bogotá: Observatorio de Asuntos 

de Género 

 

Vázquez,  V. y Castro, R.  (2008). ¿Mi novio sería capaz de matarme? Violencia en el 

noviazgo entre adolescentes de la Universidad Autónoma Chapingo, México. 

Revista Latinoamericana en Ciencias Sociales Niñez y Juventud, 6(2), 709-

738.Recuperada en Octubre 06 de 2016 en, 

http://www.scielo.org.co/pdf/rlcs/v6n2/v6n2a08.pdf 

 

Velázquez, S. (2006). Violencias cotidianas, violencia de género. Escuchar, 

comprender, ayudar. Buenos Aires: Paidós. 

 

Yory, C. (2007) (Coord). Espacio público y formación de ciudadanía. Bogotá: Editorial 

Pontifica Universidad Javeriana. 

 

http://pepsic.bvsalud.org/pdf/remo/v8n20/a02.pdf
http://www.redalyc.org/pdf/2090/209014645006.pdf
http://www.scielo.org.co/pdf/rlcs/v6n2/v6n2a08.pdf


213 
 

Zalaquett, C. (2012). Serie, Ciencia y género: lo legítimo y lo bastardo en epistemología 

científico-social. abril 2012, pp. 26-51.  Recuperado el 05 de julio de 2016 

www.izquierdas.cl   2012, ISSN 0718-5049, pp. 26-51 

http://www.redalyc.org/html/3601/360133453002/ 

 

   

 

http://www.izquierdas.cl/

