
N.o89
Contribuciones del diálogo 

desde el paradigma 
de transformación 

de conflictos a la paz 
cotidiana

Diego Bulla Beltrán

Documentos ocasionales

La experiencia de las comunidades 
indígenas y campesinas de Florida, 
Valle del Cauca, entre 2019 y 2022 



La experiencia de las comunidades 
indígenas y campesinas de Florida, 
Valle del Cauca, entre 2019 y 2022

N.o
Documentos  ocasionales

89

Contribuciones 
del diálogo desde 
el paradigma de 
transformación de 
conflictos a la paz 
cotidiana

Diego Bulla Beltrán



Contribuciones del diálogo desde el 
paradigma de transformación de conflictos 
a la paz cotidiana
La experiencia de las comunidades 
indígenas y campesinas de Florida, Valle del 
Cauca, entre 2019 y 2022

Centro de Investigación y Educación 
Popular/Programa por la Paz (Cinep/PPP)

Directora general
Martha Lucía Márquez Restrepo

Subdirector de programas
Juan Pablo Guerrero Home

Coordinador del programa Conflicto, Estado 
y Paz
Víctor Barrera 

Autor
Diego Bulla Beltrán 

Líder de Comunicaciones e Incidencia
Diana Patricia Santana Jiménez 

Coordinación editorial
Edwin Parada Rodríguez

Corrección de estilo
Lorena Vides Galiano

Diagramación
Paola Velásquez Carvajal

Foto de cubierta
Diego Bulla Beltrán

Impresión
Xpress Estudio Gráfico y Digital S.A.S.

Cinep/Programa por la Paz
Carrera 5 n.º 33B - 02
PBX: (+57 1) 2456181
Bogotá, D.C., Colombia
www.cinep.org.co

Primera edición, diciembre de 2024
Bogotá, D. C., Colombia
ISBN: 978-958-644-372-2
Impreso en Colombia / Printed in Colombia

El contenido de esta publicación es una adap-
tación de la tesis de grado elaborada por el au-
tor en el marco de la Maestría en Estudios de 
Paz y Resolución de Conflictos de la Pontificia 
Universidad Javeriana, la cual recibió mención 
de honor, según acta n.º 420 de la sesión del 
Consejo de la Facultad de Ciencias Políticas y 
Relaciones Internacionales del 28 de febrero 
de 2024. Se encuentra alojada en el repositorio 
institucional de la universidad en el siguien-
te enlace: https://repository.javeriana.edu.co/
handle/10554/66155

Las opiniones expresadas en este documento 
son responsabilidad exclusiva de los/as au-
tores/as y no comprometen al Cinep/PPP o a 
las agencias o entidades que cooperan en su 
publicación. Asimismo, su contenido puede ser 
utilizado total o parcialmente siempre y cuando 
se notifique y se cite como fuente al Cinep/PPP.

El contenido de este libro cuenta con una licen-
cia Creative Commons “Reconocimiento-No 
comercial-Sin obra derivada 4.0”.

 CinepProgramaporlaPaz
 Cinep_ppp
 Cinep_ppp
 Cinepppp
 CINEP/PPP
 @cinep_ppp

Con el apoyo de



Contenido

Agradecimientos.......................................................................................................................7

Prólogo............................................................................................... 8
Las pistas para la transformación están en la cotidianidad.................................................9

Introducción...................................................................................... 14

Capítulo I. Estado del arte................................................................. 22
Estudios sobre resolución y transformación de conflictos sociales.................................23

Estudios sobre los conceptos y las tipologías del diálogo.................................................25

Estudios que integran la transformación de conflictos y los conceptos de diálogo........29

Hallazgos del estado del arte................................................................................................30

Capítulo II. Marco teórico: diálogo desde el paradigma de 
transformación de conflictos con enfoque de paz cotidiana.............. 32
Transformación constructiva de conflictos sociales territoriales......................................33

Paz cotidiana..........................................................................................................................41

Diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos con 

enfoque de paz cotidiana.......................................................................................................52

Capítulo III. Diferencias, conflictos y proceso de diálogo entre 
comunidades indígenas y campesinas de Florida, Valle del Cauca, 
entre 2019 y 2022............................................................................. 58
Contexto local y regional........................................................................................................59

Conflicto armado y violencia en la zona...............................................................................66

Diferencias y conflictos sociales entre las comunidades de Florida.................................73

El proceso de diálogo de las comunidades de Florida entre 2019 y 2022.........................81

Capítulo IV. Análisis sobre las contribuciones del diálogo desde el 
paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana a través 
de la experiencia de las comunidades indígenas y campesinas de 
Florida entre 2019 y 2022................................................................. 92



4 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

Alcances del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos con 

enfoque de paz cotidiana.......................................................................................................93

Contribuciones del proceso de diálogo a la capacidad de sociabilidad..........................100

Contribuciones del proceso de diálogo a la capacidad de reciprocidad.........................107

Contribuciones del proceso de diálogo a la capacidad de solidaridad............................112

Conclusiones.................................................................................. 120
Referencias...........................................................................................................................125

Listado de entrevistas..........................................................................................................133



5Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

Índice de figuras

Figura 1. Mapa de la región del sur del Valle y norte del Cauca donde se ubica Florida..60

Figura 2. Mapa de Florida con sus corregimientos y resguardos indígenas.....................61

Figura 3. Actores armados presentes en la región del Valle y norte del Cauca 

entre 1991 y 2004...................................................................................................................71

Figura 4. Figuras territoriales campesinas, afros e indígenas en Valle 

y norte del Cauca....................................................................................................................75



6 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

Índice de tablas

Tabla 1. Abordaje destructivo y constructivo de los conflictos..........................................34

Tabla 2. Actores involucrados en la transformación de conflictos....................................39



7Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

Agradecimientos

Esta investigación fue posible gracias a las comunidades 
indígenas y campesinas de Florida, Valle del Cauca, quienes me 
dieron la confianza para conocer su lucha por la convivencia, 
la vida y la paz en medio de las dificultades por las violencias; 
a las directivas y colegas del Centro de Investigación y 
Educación Popular / Programa por la Paz (Cinep/PPP) que 
apoyaron la publicación de este trabajo y han aportado de 
manera significativa en mi crecimiento personal y profesional; 
a los docentes de la Maestría en Estudios de Paz y Resolución 
de Conflictos de la Pontificia Universidad Javeriana que me 
acompañaron en su realización, especialmente a mi director 
de tesis Juan Carlos Merchán; a Philipp Lustenberger por 
compartir reflexiones importantes sobre el caso estudiado; 
a mi compañera Viviana, que fue cómplice y soporte; a mi 
madre Gloria, que me alentó y me enseñó la importancia de 
la persistencia; a mi padre Hugo, que fue incondicional; a mi 
hermano Sergio por convertirse en ejemplo; a mis amigos y 
familiares por comprender mis ausencias. 

Un homenaje a la memoria del líder Nasa Amudsen Campos.



8 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

Prólogo



9Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

Las pistas para la transformación están en 
la cotidianidad

El abordaje clásico de los conflictos entre actores ha sido el 
de entender estos como supuestamente homogéneos en 
su interior, sean comunidades o sociedades enteras. Pero la 
reflexión a la que nos invita este libro permite comprender 
la heterogeneidad interna de la conformación de cada 
comunidad, de cara a las posibilidades de diálogo para la 
transformación de los conflictos.

Ese alcance, inspirador para el trabajo en torno al tratamiento de 
conflictos en la escala local y sublocal de los territorios, aparece 
gracias a tomarse en serio el poder de la cotidianidad en la 
configuración de la vida y la dinámica de los conflictos sociales. 
Por lo tanto, el autor de este libro asume el reto de pensar la 
cotidianidad de estos conflictos en un país como Colombia, 
acostumbrado a patrones de tratamiento de conflictos que han 
tenido la capacidad de degenerarlos hasta el punto de producir 
alarmantes niveles de violencia y destrucción.

Esto lo hace al proponer, como novedad en el campo de los 
estudios de paz, el concepto de Diálogo desde el paradigma 
de transformación de conflictos con enfoque de paz cotidiana. 
Este logro combina los elementos más potentes del paradigma 
de transformación de conflictos y de la noción de paz 
cotidiana, utilizados en la literatura del campo de estudio en 
las últimas décadas.



10 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

Lo anterior ha sido posible gracias a la trayectoria de un 
investigador y, además, acompañante y facilitador de diálogos 
sociales en territorio, como lo es Diego Bulla. Así, este estudio, 
en particular, es el producto de años de facilitación de la 
experiencia de diálogo en Florida, Valle del Cauca, en Colombia, 
entre comunidades campesinas e indígenas, a través de 
las etapas de exploración del conflicto, diseño del proceso, 
desarrollo de este, implementación y evaluación. Ello permite 
comprender que este marco de acción no entiende el diálogo 
como un episodio sino como una concatenación de etapas 
conscientemente estructuradas dentro de un proceso. 

Lo anterior es respaldado por el hecho de que el autor es 
miembro del Centro de Investigación y Educación Popular/
Programa por la Paz (Cinep/PPP). Esta organización de la 
sociedad civil, con más de medio siglo de trayectoria en el 
análisis de la violencia y el conflicto armado en Colombia, así 
como de las luchas sociales y los movimientos ciudadanos, 
de las violaciones de los derechos humanos y del seguimiento 
a las iniciativas de paz, se ha constituido como un centro de 
diálogo y mediación.

Así, el Cinep/PPP ha puesto, durante la última década, su 
tradición investigativa y de educación popular al servicio del 
acompañamiento a organizaciones y comunidades, a partir de 
su paradigma de transformación noviolenta y pedagógica de 
conflictos sociales. Este modelo de trabajo, del cual el autor 
ha participado desde su nacimiento en la década pasada, ha 
desarrollado procesos tanto de facilitación de diálogos como de 
apoyos a negociaciones a diferentes actores. Esto, en distintas 
regiones de Colombia como Simití en el sur de Bolívar, Riosucio 
en el Chocó, Palmira y Cali en el Valle y Urabá Antioqueño. 
Todo ello, atendiendo conflictos relativos a la reparación de 
comunidades víctimas del conflicto armado, el desarrollo y 
cuidado ambiental de zonas críticas en el país, las tensiones 
de fondo del estallido social colombiano de los últimos años 
y, en general, la interacción conflictiva entre comunidades y de 
estas con instituciones públicas.



11Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

Por esta razón, la producción académica de este equipo 
del Cinep/PPP, en los últimos años, ha pasado tanto por la 
construcción de un modelo teórico para la transformación de 
conflictos, como por herramientas concretas para la facilitación 
de diálogos y para el apoyo y la mediación en negociaciones. 
Lo anterior, sin descuidar la sistematización de experiencias 
territoriales en el país, así como la construcción de un sistema 
de información y base de datos de escenarios de diálogo y 
negociación para la transformación de conflictividades sociales 
(Sinedi) que, en conjunto, ayuda a configurar para un público 
diverso lecciones aprendidas y recomendaciones para personas 
y organizaciones dedicadas a la transformación de conflictos.

En coherencia, la lectura de este libro promete, conceptual 
y metodológicamente, contribuciones en torno a la 
transformación de conflictos desde el enfoque de paz cotidiana, 
a través de la experiencia vital de comunidades campesinas 
e indígenas en Florida, Valle del Cauca. A partir de ello, es 
posible pensar que la transformación de conflictos no es una 
forma más de tratamiento de tensiones y desavenencias y 
tampoco es confundible con los paradigmas de la resolución y 
la gestión de los conflictos. Mientras estos dos tienden en sus 
objetivos, respectivamente, a la negociación entre actores para 
llegar a acuerdos concretos y a la atención de los síntomas 
provenientes de un conflicto, de tal manera que no escalen 
a la violencia directa, el paradigma de transformación se 
especializa en otro alcance.

Este es el de atender, simultáneamente, tanto la calidad de 
las relaciones entre las partes en tensión, como al conflicto 
en su contenido o núcleo, a partir del cual los actores se 
autoperciben en incompatibilidad de intereses, necesidades 
y valores. Ello, desde el enfoque de paz cotidiana, entregará 
a sus lectores claridades sobre cómo la forma específica de 
diseñar y desarrollar un diálogo puede conducir a romper con 
patrones de interacción negativos que conducen a abordajes 
destructivos de los conflictos. Esto, en el caso de contextos de 
conflicto armado, implica el fortalecimiento de la autonomía 



12 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

de las comunidades que logran tramitar sus tensiones por sí 
mismas, en lugar de confiar esta tarea a los actores armados. 
Todo ello, sin caer en las dicotomías que desestructuran 
entre sí las dinámicas de abajo hacia arriba y de arriba hacia 
abajo. Por el contrario, se evidencia el valor de integrar los 
saberes de las comunidades y del territorio, con los de las 
organizaciones acompañantes, para construir un ejercicio 
colaborativo de transformación.

Asimismo, este estudio ofrece luces sobre cómo un proceso 
de diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos 
con enfoque de paz cotidiana es capaz de promover, gracias 
al ejercicio juicioso y consciente de un equipo articulado 
de personas (líderes comunitarios y acompañantes), tanto 
la sociabilidad como la reciprocidad y la solidaridad entre 
comunidades originalmente en conflicto. Todo esto, frente a 
las dinámicas de poder tradicionales basadas en la imposición 
y la dominación que desembocan en patrones destructivos, así 
como en conciencia de la honda fragilidad que estos procesos 
tienen, ante las posibilidades del incumplimiento de alguna de 
las partes, de las divisiones y debates internos de cada actor y 
de los contextos territoriales afectados por las dinámicas del 
conflicto armado en Colombia.

De esta manera, las pistas para la transformación de las 
relaciones conflictivas entre actores están en su cotidianidad. 
Por tanto, una estrategia de diálogo bajo el enfoque de paz 
cotidiana y un paradigma centrado en la calidad de las 
relaciones no solamente aprenderá de ese contexto relacional 
cotidiano, sino que construirá los alcances y logros del 
proceso con el objetivo de que puedan encarnarse, en adelante, 
en el corazón de este.

Juan Carlos Merchán Zuleta
Investigador y profesor del área de conflicto y paz
Facultad de Ciencia Política y Relaciones Internacionales
Pontificia Universidad Javeriana



13Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana



14 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

Introducción



15Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

Florida, Valle del Cauca, es uno de los municipios que 
ha sido más afectado por el conflicto armado, con mayores 
índices de pobreza, presencia de economías ilícitas y debilidad 
institucional. Por estas razones fue priorizado como uno de los 
170 municipios para implementar los Programas de Desarrollo 
con Enfoque Territorial (PDET), instrumento del Acuerdo Final 
de Paz alcanzado por el Gobierno de Colombia y la antigua 
guerrilla de las FARC-EP que busca sentar las bases para la 
transformación estructural del campo y transitar a un escenario 
de reconciliación (Agencia de Renovación del Territorio, 2021). 

Entre 2019 y 2022, se llevó a cabo un proceso de diálogo entre 
comunidades indígenas y campesinas de este municipio. 
Participaron líderes sociales del corregimiento de La Diana 
(veredas La Diana y Los Negros), del resguardo indígena 
Nasa Triunfo Cristal Páez y de la comunidad de Ebenezer, y 
contó con el apoyo y facilitación de cinco organizaciones no 
gubernamentales: el Centro de Investigación y Educación 
Popular / Programa por la Paz (Cinep/PPP), la Corporación de 
Investigación y Acción Social y Económica (CIASE), el Instituto 
Mayor Campesino (IMCA), la Ruta Pacífica de las Mujeres y 
la Pastoral Social de la Diócesis de Palmira. El proceso fue 
asesorado metodológicamente por la Fundación Suiza para la 
Paz –swisspeace–, en el marco de un convenio de cooperación 
entre el Cinep/PPP y la Embajada Suiza en Colombia. 

La experiencia de diálogo buscaba abordar el estado de las 
relaciones de convivencia de estas comunidades afectadas 
por temas como las disputas territoriales por la ampliación del 
resguardo indígena, la competencia de sus figuras político-



16 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

organizativas, los enfoques educativos de las escuelas y 
las visiones de desarrollo. Se diseñó desde el paradigma de 
transformación de conflictos, es decir, procesos caracterizados 
por la búsqueda del aprendizaje, el reconocimiento, el 
empoderamiento y la reconstrucción de las relaciones 
humanas, contribuyendo a que actores que perciben tener 
objetivos incompatibles y se consideren adversarios adquieran 
mayor compresión sobre sí mismos y sobre las otras partes 
para llegar al entendimiento mutuo (Bulla et al., 2020a; 
Dayton y Kriesberg, 2022).

La relación entre estos grupos sociales se desarrolló en 
un contexto local dividido por la violencia. Siguiendo la 
diferenciación de Galtung (1998; 2016) entre violencia directa, 
cultural y estructural, estas tres se presentaron en Florida. La 
primera, violencia directa, a través del control social y territorial 
de grupos armados, mediante asesinatos, amenazas de 
expulsión del territorio y medidas para impedir el tránsito de 
los pobladores. La segunda, violencia cultural, por medio de 
actitudes y discursos de estigmatización de la identidad étnica 
y cultural indígena y campesina. Finalmente, la tercera, violencia 
estructural, debido a la negación de necesidades asociadas 
al acceso a la tierra, al agua, a la educación, al desarrollo y a 
la organización política y social, así como a la realización de 
prácticas culturales y ancestrales.

Antes del 2016, las FARC-EP ejercieron un alto grado de control 
social en el territorio de Florida y llegó a intervenir en diferentes 
conflictos comunitarios, en particular, los asociados a la 
propiedad y la tenencia de la tierra (López, 2021). En el nuevo 
contexto de transición de la guerra a la paz, con el vacío de 
poder que deja la insurgencia, son las comunidades quienes 
asumen el abordaje directo de sus diferencias. En algunos 
casos, buscan el apoyo de la institucionalidad que no es efectiva 
y existe el riesgo permanente de que nuevos actores armados, 
principalmente los grupos de disidencias que transitan en este 
territorio, ejerzan de nuevo el control social en la zona. 



17Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

El diálogo es una práctica recurrente en la historia social y 
política del país. Sin embargo, experiencias de diálogo desde 
el paradigma de transformación de conflictos en un contexto 
transicional, como el de Florida, no han sido suficientemente 
estudiadas para comprender cómo contribuyen a la paz 
cotidiana de las comunidades, como un aporte de abajo hacia 
arriba, desde lo local y lo comunitario. 

El objetivo general de esta investigación es explicar la 
contribución del diálogo desde el paradigma de transformación 
de conflictos a la paz cotidiana en la experiencia de Florida. Como 
objetivos específicos se plantea: primero, diseñar categorías 
de análisis para explicar las contribuciones del diálogo, bajo el 
paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana. 
Segundo, caracterizar los conflictos sociales y el proceso de 
diálogo entre comunidades indígenas y campesinas de Florida 
entre 2019 y 2022. Tercero, analizar el caso de diálogo entre 
estas comunidades desde el paradigma de transformación de 
conflictos y sus contribuciones a la paz cotidiana.

Este trabajo se inscribe en el campo de la investigación para 
la paz. Este enfoque académico se basa en un sentido ético 
y normativo que busca contribuir a la construcción de paz 
positiva a través de medios pacíficos (Alba et al., 2016). En el 
contexto rural colombiano, donde se implementa el Acuerdo 
Final de Paz, se presentan factores que contribuyen a la 
emergencia de conflictos sociales, tales como la diversidad 
cultural, étnica, social y económica en los territorios, una alta 
desigualdad social, la precariedad estatal y la continuidad del 
conflicto armado (Bulla et al., 2020b). Estos conflictos no están 
exentos de violencias, por tanto, resulta pertinente estudiar 
formas de abordaje constructivos y estrategias de prevención, 
como el diálogo desde el paradigma de transformación de 
conflictos, que permitan contribuir a la paz cotidiana de 
las comunidades, como una construcción que valora las 
capacidades desde lo local.



18 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

A pesar de que el diálogo ha tendido a la indefinición conceptual, 
se identifica su potencialidad de uso práctico y la necesidad 
de darle un lugar a los procesos desarrollados en un contexto 
particular de la ruralidad colombiana, afectado por el conflicto 
armado. Esta investigación comparte algunas tareas pendientes 
que propone Jaramillo et al. (2022) para su desarrollo: 
comprender el rol de distintos actores que hacen parte o no en 
el proceso, analizar los espacios sociales para el diálogo y las 
metodologías diseñadas para su implementación, comprender 
los arreglos ciudadanos y comunales alcanzados, reconocer 
el terreno dialógico de las iniciativas de paz e identificar los 
obstáculos más significativos para la implementación de 
la paz a nivel local. 

Analizar de forma integrada el diálogo desde el paradigma de 
transformación de conflictos y la paz cotidiana en contextos de 
transición de la guerra a la paz puede contribuir a llenar un vacío 
de conocimiento de estos dos campos teóricos y promover 
procesos comunitarios y locales de diálogo más estructurados 
que sean plataformas para abordar de manera cotidiana los 
múltiples conflictos sociales, fortaleciendo las relaciones 
y el nivel de agencia de las comunidades y reduciendo la 
desconfianza, así como el campo de intervención y control de 
los actores armados en la ruralidad colombiana.

El proceso de investigación constó de varios pasos. En primer 
lugar, el autor tuvo una experiencia práctica de acercamiento 
al caso, ya que fue parte del equipo técnico del Cinep/PPP que 
promovió y acompañó el proceso de diálogo en Florida, en el 
marco del convenio de cooperación con la Embajada Suiza en 
Colombia. Esta intervención le permitió acercarse de manera 
empírica a la dinámica territorial y realizar un proceso de 
indagación preliminar del problema de investigación. A partir 
de esta aproximación, se exploraron referentes teóricos y se 
construyó el estado del arte, presentado en el capítulo uno, 
para enmarcar el diseño de la investigación.



19Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

En segundo lugar, se diseñó el marco teórico integrado, 
presentado en el capítulo dos, tomando autores referentes 
del paradigma de transformación de conflictos, como Dayton 
y Kriesberg (2022) y Lederach (1998; 2007; 2009), y autores 
del enfoque teórico de paz cotidiana, como Mac Ginty (2014; 
2017; 2021). Desde estas entradas teóricas se identificaron 
las conexiones conceptuales con la categoría de diálogo, con 
miras a un contexto de conflicto social. Todo ello permitió 
construir como propuesta de esta investigación el concepto 
de diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos 
con enfoque de paz cotidiana. En este se identifican tres 
categorías de análisis para responder a la pregunta y a los 
objetivos de investigación planteados: la sociabilidad, la 
reciprocidad y la solidaridad. 

En tercer lugar, se elaboró la caracterización del caso, presentado 
en el capítulo tres, teniendo como fuentes secundarias y 
método de recolección de información la revisión y análisis 
documental. Para la elaboración del contexto local y regional 
y para describir la dinámica del conflicto armado y la violencia 
en la zona se utilizaron documentos institucionales de la 
Alcaldía Municipal de Florida, del Departamento Administrativo 
Nacional de Estadística (DANE) y del Departamento Nacional 
de Planeación (DNP). Así mismo, fueron muy útiles los informes 
de la Comisión de Esclarecimiento de la Verdad (CEV), datos de 
la Jurisdicción Especial para la Paz (JEP), el Grupo de Análisis 
de Datos en Derechos Humanos (HRDAG, por sus siglas en 
inglés) y el Centro Nacional de Memoria Histórica (CNMH), 
donde se encontraron fragmentos directos de pobladores, 
líderes y víctimas del territorio. Para la caracterización de las 
diferencias y los conflictos entre las comunidades dialogantes 
del proceso en Florida fue clave una sentencia del Tribunal 
Superior del Distrito de Cali sobre el proceso de restitución 
de tierras y el litigio jurídico entre el resguardo Triunfo Cristal 
Páez y la comunidad de Ebenezer. Finalmente, para esta 
parte, así como para la del proceso de diálogo, se utilizó 
material audiovisual y documentos escritos por el Cinep/PPP, 



20 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

organización que acompañó, documentó y sistematizó el 
proceso durante sus años. 

En cuarto lugar, se realizó el trabajo de campo en Florida para 
aplicar las entrevistas semiestructuradas a la muestra de 
personas seleccionadas. Teniendo en cuenta las posibilidades 
de acceso al territorio y a las personas participantes del 
proceso, a quienes el investigador conoce de primera mano, se 
entrevistó a un grupo de doce (12) líderes sociales que hicieron 
parte, directamente, de la experiencia y viven la dinámica 
cotidiana del territorio: cuatro (4) representantes (tres hombres 
y una mujer) del resguardo Triunfo Cristal Páez, cuatro (4) 
representantes (tres hombres y una mujer) de la comunidad de 
Ebenezer, dos (2) representantes (hombres) del corregimiento 
de La Diana, un (1) representante (mujer) de los propietarios 
de la zona alta y una (1) lideresa que participó como enlace 
territorial del Cinep/PPP para el apoyo al proceso de diálogo. 
Esto quiere decir que, con excepción del enlace territorial del 
Cinep/PPP, se accedió a once (11) personas que hacían parte 
de los veinticuatros (24) cupos para dialogantes que mantenía 
el proceso durante sus años. 

Finalmente, se procesó y analizó el contenido de las entrevistas 
y de la caracterización del caso a la luz del marco operativo de 
la investigación, que cuenta con el concepto propuesto: diálogo 
desde el paradigma de transformación de conflictos con 
enfoque de paz cotidiana, y se establecieron las contribuciones 
del proceso de interlocución, desde la perspectiva de las 
tres categorías de paz cotidiana identificadas: sociabilidad, 
reciprocidad y solidaridad. Este análisis del caso se presenta 
en el capítulo cuatro, seguido de las conclusiones de todo el 
proceso de investigación.



21Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana



22 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

Capítulo I. 
Estado del arte



23Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

Con el fin de mantener la actualidad del estado del arte, 
solo se contemplaron contenidos publicados desde 2019. 
Se utilizó el buscador integrado de la Pontificia Universidad 
Javeriana y se realizó una indagación directa en revistas 
especializadas en el campo de la resolución de conflictos y los 
estudios de paz. Se revisaron diferentes tipos de documentos, 
entre los cuales se seleccionaron aquellos que podían alimentar 
el proceso investigativo. Por eso, se destacan aquí tres tipos: 
estudios sobre resolución y transformación de conflictos 
sociales, estudios sobre los conceptos y las tipologías del 
diálogo y estudios que integran la transformación de conflictos 
y los conceptos de diálogo. 

Estudios sobre resolución y 
transformación de conflictos sociales

En esta categoría se clasificaron cuatro trabajos. Se trata 
de los textos de Ávila (2020), Hernández (2020), Morales y 
Ungar (2022) y Perilla y Vásquez (2019), quienes se enfocan 
en desarrollar las categorías de resolución y transformación 
de conflictos, en particular, transformación de conflictos 
sociales, transformación de conflictos socioambientales y 
transformación de conflictos por la tierra y el territorio. A 
continuación, se presenta cada una de estas.

Ávila (2020), en su tesis de maestría Estudio de caso sobre las 
incidencias de la transformación de conflictos sociales como 
metodología de la construcción de paz en el servicio de policía, 



24 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

aplicado en el municipio de Buenaventura Colombia (2018-
2019), tiene como objetivo revisar la gestión de la protesta 
social por parte de la policía e identificar cómo sus estrategias 
aportan a la construcción de paz, por medio de un estudio de 
caso en una investigación cualitativa, realizada a través de 
un proceso inductivo. Se destaca que la comprensión de los 
conflictos sociales de esta experiencia de la policía cruza tres 
enfoques: la construcción de paz territorial, la acción sin daño 
y la transformación de conflictos. Parte de entender, desde 
una perspectiva clásica, el conflicto como crisis y oportunidad, 
e identifica, en la experiencia analizada, que el concepto de 
transformación de conflictos le sirve al servicio de policía como 
un recurso metodológico para la construcción de paz. 

La mayoría de los textos revisados sobre transformación 
de conflictos abordan la transformación de conflictos 
socioambientales. Morales y Ungar (2022), en su artículo 
Conflictos ambientales en Colombia: reflexiones sobre sus 
cambios positivos, a partir de una revisión de literatura, 
cuestionan la forma en la que se puede definir, lograr y evaluar la 
resolución o transformación positiva de conflictos ambientales. 
Para esto, los autores realizaron un análisis documental de 
más de 100 estudios de caso en 19 documentos. Como parte 
de la disertación teórica, los autores plantean las diferencias 
de resolución y transformación de conflictos. La primera 
está enfocada en la construcción de consensos en el corto 
plazo, mientras la segunda promueve cambios estructurales, 
partiendo de los estudios de paz y la teoría decolonial, asociada 
directamente a la justicia ambiental. 

Hernández (2020), en su tesis de maestría La Consulta 
Previa como mecanismo de transformación de los conflictos 
socioambientales en Colombia: Estudio de Caso Uwa, busca 
evaluar el mecanismo de consulta previa como proceso de 
transformación de conflictos a través de un estudio cualitativo-
descriptivo. Una de las principales bases planteadas por el autor 
es la capacidad dinámica del conflicto, superando una visión 
funcionalista clásica e identificando formas de resolución 



25Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

no violenta y transformación positiva, en la cual los actores 
pueden construir, de manera conjunta, justicia y una realidad 
de satisfacción mutua. En este sentido, el autor concluye que 
la consulta previa puede ser una herramienta para lograr estos 
fines de transformación.

Finalmente, Perilla y Vásquez (2019), en un informe de resultados 
de investigación titulado Caminos hacia la transformación: 
Análisis de los abordajes de las comunidades y el Estado sobre 
5 casos de conflictos por la tierra y el territorio, se cuestionan 
sobre cómo caracterizar el dinamismo de los conflictos por la 
tierra y el territorio en Colombia y de qué manera el Estado y las 
comunidades han abordado los conflictos agrarios y territoriales 
hacia su transformación, por medio de una investigación, 
con un diseño cualitativo, que reconoce el carácter histórico 
y dinámico de los conflictos agrarios, realizando análisis de 
casos desde los enfoques de acción sin daño, la construcción 
de paz y la teoría de sensibilidad a los conflictos. 

Los autores concluyen que “no hay una única forma de abordar 
el conflicto, sino que hay múltiples maneras de buscar la 
resolución o transformación de las problemáticas sociales: 
desde los mecanismos blandos, dialógicos y relacionales, 
hasta los mecanismos formales” (Perilla y Vásquez, 2019, p. 
138). Así mismo, los abordajes orientados a la transformación 
de conflictos necesitan una base de capacidades locales, 
dirigidas hacia un modelo solidario de construcción de paz, 
las cuales pueden ser limitadas por el contexto de conflicto 
armado donde se desarrollan.

Estudios sobre los conceptos y las 
tipologías del diálogo

En esta categoría se clasificaron seis trabajos. Se trata de los 
textos de Argüello y Duque (2020), Delgado (2019), Jaramillo et 
al. (2022), López et al. (2019), Mesa (2019) y Sánchez-Agudelo 



26 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

et al. (2020), que abordan el concepto de diálogo asociado al 
conflicto principalmente a través de los términos diálogo social, 
diálogo social territorial, diálogo social intercultural, diálogo 
multiactor para la acción colectiva, cultura del diálogo y el 
diálogo asociado a la reconciliación y la construcción de paz.

El concepto de diálogo es fundamental para los seis trabajos 
de los autores mencionados. Aunque más adelante van a darle 
perspectivas diferentes, de manera base se entiende como 
un proceso de comunicación que, a través de la escucha y 
la apertura para el intercambio de perspectivas, construye 
confianza y entendimiento para el mejoramiento de las 
relaciones de los actores que participan en su desarrollo.

De acuerdo con Jaramillo et al. (2022), en el artículo El diálogo 
social territorial. Contribuciones teórico-prácticas desde la 
experiencia de Buenaventura, cuando entendemos el diálogo 
como práctica social y proceso histórico, entramos en el campo 
del diálogo social. Desde el giro local de paz se relaciona con 
la gestión de las paces locales, prácticas comunitarias como 
arreglos cotidianos o a pequeña escala que hacen parte de una 
forma de diplomacia de base local, la cual permite reducir la 
posibilidad de conflictos latentes y la construcción de redes y 
legitimidad para abordar conflictos estructurales. Desde el giro 
o inflexión decolonial, el diálogo social se entiende como “una 
práctica enraizada en una política del lugar” (Jaramillo, 2022, 
p. 65), es decir, surge desde la reivindicación de las visiones 
propias del territorio a nivel social y comunitario.

Argüello y Duque (2020), en el artículo Retos del diálogo social 
intercultural: el caso del PDET Alto Patía y Norte del Cauca, 
relacionan el diálogo con la gobernanza territorial, que tiene que 
ver con el empoderamiento de las comunidades y el ejercicio de 
gobierno. El territorio emerge como elemento central y, en este 
sentido, el diálogo social territorial, abordado por Jaramillo et al. 
(2022), comprenderá las relaciones y tensiones de los agentes 
territoriales en sus contextos, así como, la disputa entre los 
múltiples intereses locales y aquellos externos al territorio. Se 



27Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

destacan tres ámbitos del diálogo social territorial: i) los arreglos 
cívico-populares o comunitarios-territoriales; ii) las prácticas 
comunicativas, históricas y geográficamente situadas, y 
iii) los encuentros y confluencias entre diversos agentes 
(comunitarios, sociales, institucionales, privados, entre otros).

Mesa (2019), en el artículo ‘Culture of Dialogue’ as a Decolonial 
Peace-Building Tool: The Case of Colombia, propone, como 
principal concepto, la cultura del diálogo, entendido como las 
acciones o comportamientos que se convierten en hábito o 
costumbre. En particular, destaca una buena comunicación 
compuesta por la escucha profunda y la asertividad al 
expresarse, la puesta en duda y flexibilización de las propias 
posiciones, el respeto a la diversidad y la comprensión de la 
existencia de diversas visiones de mundo. 

El trabajo de la autora se basa en una investigación genealógica 
sobre el concepto de la cultura del diálogo y el desarrollo 
dentro de la organización Rodeemos el Diálogo, a través de 
investigación de archivos, entrevistas semiestructuradas y 
observación participante. A pesar de identificar en el diálogo el 
potencial de ser un método revolucionario, desde la perspectiva 
de la decolonialidad, pretende mostrar no solo los beneficios, 
sino también los peligros relacionados con discursos de 
control. Pueden favorecer lógicas de colonialidad que en 
Colombia están relacionadas con la persistencia de la violencia 
material y simbólica. Por tanto, sugiere que las prácticas de 
diálogo, en el marco de la construcción de paz, deben integrar 
una crítica decolonial. En esto coincide con Jaramillo et al. 
(2022), quienes, desde el giro o la inflexión decolonial, llaman 
la atención sobre la necesidad de cuestionar desde dónde se 
genera el diálogo y se promueve su práctica basados en propias 
visiones del territorio.

Sánchez-Agudelo et al. (2020), en el artículo El diálogo como 
práctica colectiva para la reconciliación social, utilizan la 
herramienta de diálogo público en el diseño metodológico 
con propósitos de investigación y acción en comunidades 



28 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

polarizadas, con profundas desconfianzas y donde está 
normalizado el uso de estereotipos. Desde una experiencia 
entre actores sociales divergentes en el municipio colombiano 
de Samacá (Caldas), se preguntan cómo a partir del diálogo 
puede contribuirse a la reconciliación. Al final concluyen que 
el diálogo como práctica colectiva promueve la reconciliación 
social, ya que coinciden en la construcción y redefinición 
de relaciones entre perspectivas divergentes. Sin embargo, 
desde las escasas experiencias que utilizan el diálogo como 
metodología de investigación, reconocen que la transformación 
social está limitada al grupo de participantes en el proceso.

López et al. (2019), en la sistematización Mesa de iniciativas de 
reconciliación: Aprendizaje para el diálogo social y de políticas, 
plantean como una de las hipótesis que en un contexto de 
transición y esfuerzos por superar el conflicto armado en 
Colombia resulta inviable construir procesos de reconciliación 
“sin diálogos diversos, construcciones de confianza y 
reconocimientos de responsabilidades” (López et al., 2020, 
p. 13). Sin embargo, es necesaria una comprensión más 
amplia y trascendental del diálogo, en la cual se reconozcan 
las relaciones de poder y las exclusiones estructurales para 
una transformación y reconciliación genuinas. En el marco de 
los autores que desarrollan los conceptos de diálogo social 
territorial (Jaramillo et al., 2022) y diálogo social intercultural 
(Argüello y Duque, 2020), el vínculo con la reconciliación es 
tenido en cuenta de manera tangencial. A pesar de que no hay 
mayor desarrollo, nominalmente apuntan a que estos tipos de 
diálogo contribuyen a experiencias de reconciliación.

Finalmente, Delgado (2019), en el artículo Dialogue and 
Peacebuilding in Colombia: A Dialogic and a Transformative 
Relationship, examina las características de las prácticas 
basadas en diálogo que, después de la firma del Acuerdo Final de 
Paz entre el gobierno de Colombia y la guerrilla de las FARC-EP, 
contribuyen al proceso de construcción de paz (peacebuilding). 
Para esto examina tres iniciativas con diferentes enfoques 
de construcción: (i) enfoque descendente (top-down), con 



29Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

Diálogos para la no repetición, liderado por la Comisión de la 
Verdad; (ii) enfoque medio (middle), con el Primer encuentro 
para la verdad Mi cuerpo dice la verdad, también liderado por la 
Comisión de la verdad, y (iii) enfoque ascendente (bottom-up), 
con Las escuelas de conversaciones generativas, lideradas 
por la Paz Querida. 

La autora reconoce que los diálogos que surgen de abajo hacia 
arriba tienen mayor potencial para la transformación social, ya 
que se logra una mayor apropiación de los actores sociales. 
Concluye que, en general, el diálogo promueve relaciones 
horizontales que contribuyen a neutralizar el poder. En el marco 
de sociedades en posconflicto, el diálogo es un aporte a la 
construcción de paz en la medida que deconstruye la percepción 
de la desconfianza como valor social. Sin embargo, estas 
iniciativas no pueden ser instrumentalizadas o forzadas por 
intereses particulares o por la institucionalidad que los lidera.

Estudios que integran la transformación de 
conflictos y los conceptos de diálogo

En esta categoría se clasificó un trabajo. Se trata de Carvallo 
y Calvo (2020), en el artículo Conflictos, diálogo y acción 
colectiva con enfoque territorial: nuevas formas de pensar 
la relación comunidad-empresa-Estado, quienes identifican 
patrones comunes de conflictos y los clasifican según sus 
causas temáticas (ambientales, uso de la tierra, sociocultural o 
de contenido local), coyunturales (tipo de relacionamiento, falta 
de información o expectativas no cumplidas) o estructurales 
(vulnerabilidad, ausencia de gobernanza o ausencia del 
Estado). Estos autores hacen énfasis en la naturaleza 
inherentemente dialéctica del conflicto, por tanto, no sugieren 
la eliminación o gestión, sino su transformación, incluyendo 
los eventos, relaciones y protagonistas. De los espacios 
existentes para abordar el conflicto dependerá que el cambio 
sea constructivo o destructivo.



30 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

Carvallo y Calvo (2020) proponen el diálogo estratégico como 
diálogos orientados a la acción colectiva, puesto que se plantea 
construir consensos estratégicos de mediano y largo plazo que 
integran visiones, objetivos, decisiones y proyectos en conjunto, 
visiones de futuro compartido que son de trascendencia para 
las partes. Este tipo de diálogo se basa en la concertación 
entendida como el ajuste de los intereses de los actores para 
adaptar las decisiones conjuntas a sus necesidades. Al igual 
que el diálogo social, también busca integrar a los actores 
que hacen parte del territorio para que aborden las causas 
de los conflictos territoriales, utilizando conjuntamente 
herramientas de planificación y gestión que incidan en su 
espacio, aspectos que están íntimamente vinculados a los 
conceptos de gobernanza y gobernanza territorial a los que 
hacen referencia los autores.

Hallazgos del estado del arte

Se puede identificar que las últimas publicaciones en el campo 
de la resolución y transformación de conflictos sociales en 
Colombia tienen dos tendencias que se relacionan. La primera 
hace más énfasis en la transformación de conflictos que en 
la resolución. Es decir, se piensa en procesos que aborden 
la construcción de relaciones, más que en acuerdos para 
solucionar los problemas sustantivos. La segunda aborda el 
mecanismo del diálogo mucho más que el de negociación. Si 
bien el uso de estas dos herramientas (diálogo y negociación) 
tienden a ser complementarias y fluidas entre ellas, con límites 
difusos, hay una atención mayor al diálogo como concepto y 
práctica para el abordaje de los conflictos sociales. 

Las dos tendencias se relacionan, ya que el diálogo como 
mecanismo está más vinculado con la transformación de 
conflictos, pues busca cambios en los patrones relacionales 
de los actores, mientras que la negociación tiende a seguir los 
objetivos de la resolución de conflictos, de llegar a acuerdos 
concretos que satisfaga los intereses de las partes. En 



31Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

particular, en los estudios revisados, la negociación se incluye 
como una parte del diálogo desde dos diferentes perspectivas: 
como una etapa previa o como una etapa superior del diálogo. 
Sin embargo, hay un vacío en el abordaje profundo de la 
negociación en conflictos sociales. Una hipótesis de esto puede 
ser que, en la práctica, son menos comunes las experiencias 
de negociación que de diálogo o, por lo menos, este segundo 
concepto es el más usado para caracterizar los diferentes 
espacios que abordan conflictos sociales. 

Finalmente, tanto en el abordaje de la transformación de 
conflictos como en la caracterización de los diálogos, hay 
un énfasis en analizar procesos territoriales y conflictos 
socioambientales. Esto concuerda con los esfuerzos por 
caracterizar los tipos de diálogos social territorial o social 
con perspectiva intercultural. Hay una mirada importante por 
comprender las experiencias locales en las que se encuentran 
relacionados actores sociales rurales, como indígenas, 
campesinos y afrocolombianos, que entran en tensión mutua o 
con actores privados o institucionales por visiones de desarrollo 
y acceso, uso de la tierra y bienes ambientales, entre otros.



32 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

Capítulo II. 
Marco teórico: 
diálogo desde 

el paradigma de 
transformación 

de conflictos con 
enfoque de paz 

cotidiana



33Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

Este capítulo se construye en torno a dos nociones 
fundamentales: la transformación constructiva de conflictos 
sociales territoriales y la paz cotidiana. En cada una se 
desarrollan categorías fundamentales que, al final, confluyen 
en la propuesta teórica de esta investigación: diálogo 
desde el paradigma de transformación de conflictos con 
enfoque de paz cotidiana. 

Transformación constructiva de conflictos 
sociales territoriales

La transformación de conflictos es un enfoque teórico y 
metodológico que comprende el conflicto como un fenómeno 
natural e inevitable que se presenta en los diferentes niveles de 
las interacciones sociales y políticas: interpersonal, intergrupal 
o internacional y, según su abordaje y regulación, pueden 
ser una oportunidad para contribuir a cambios positivos 
como al aprendizaje, el reconocimiento, el empoderamiento 
y la reconstrucción de las relaciones humanas. Pero si no 
se manejan de manera constructiva pueden llevar a efectos 
negativos como la desintegración social.

Siguiendo el enfoque de conflictos constructivos de Dayton y 
Kriesberg (2022), se define que una situación de conflicto se 
presenta cuando dos o más personas o grupos manifiestan la 
creencia de tener objetivos incompatibles. Los involucrados, 
individuos y organizaciones, que afirman representar 
colectividades más grandes, se perciben como adversarios y 



34 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

al menos una de las partes se moviliza para intentar cambiar 
el comportamiento de la otra bajo la creencia que impiden 
alguno de sus objetivos. Aunta y Barrera (2016) agregan otro 
elemento: el dominio público de la disputa, lo que conduce a 
que los actores busquen apoyos y alianzas que los favorezcan 
en el marco de la correlación de fuerzas. 

Desde el enfoque de Dayton y Kriesberg (2022), se plantean 
seis ideas fundacionales acerca de los conflictos y su forma de 
abordaje. Primero, los conflictos son inevitables y esenciales. 
Son parte natural de la interacción social, permiten identificar 
tensiones latentes y marca un camino para cambiar el statu 
quo y las relaciones. Tienen el potencial de ser funcionales 
para el cambio social. 

Segundo, pueden abordarse de manera constructiva o 
destructiva. Pueden transitar entre momentos de producción 
de daños y colaboración y acomodación mutua. Sin embargo, 
la determinación de que un conflicto es manejado de una forma 
u otra es subjetiva. Dayton y Kriesberg (2022) presentan tres 
criterios de acuerdo con i) los fines buscados, ii) los medios 
utilizados y iii) los resultados (ver tabla 1).

Tabla 1. Abordaje destructivo y constructivo de los conflictos

Destructivo Constructivo
Fines buscados Victoria sobre.	 Victoria con.

Capacidad de control. Capacidad de integrar.
Marginalización de oponentes. Inclusión y acomodación de 

oponentes.
Medios utilizados Dependencia de la violencia y 

la coerción extrema.
Confianza en la persua-
sión y la recompensa.

Estereotipar y deshuma-
nizar a los oponentes.

Humanizar a los 
oponentes y construir 
una identidad superior.

Construir barreras a la 
comunicación y la interacción.

Institucionalizar oportunida-
des para la interacción.



35Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

Resultados Ninguno, o si se logra-
ron, quedan agravios.

El resultado alcanzado que 
se considera aceptable 
por todas las partes.

Suma cero. Ganancias mutuas.
Alto costo para la vida, la 
propiedad, los valores y 
la calidad de la vida.

Bajo costo para la vida, la 
propiedad, los valores y 
la calidad de la vida.

Fuente: Datos tomados de Dayton y Kriesberg (2022).

Tercero, los conflictos son dinámicos. Se encuentran en constante 
movimiento entre varios estados. Desde este enfoque se propone el 
ciclo de la transformación de conflictos, el cual no es un proceso lineal: 
cada conflicto puede avanzar, retroceder o estancarse de acuerdo con 
su propio desarrollo. Estos momentos son precondiciones, emergencia, 
escalada, desescalada, arreglo y resultados. Todo el ciclo produce unos 
resultados que cambia la interacción entre los adversarios, por tanto, 
los conflictos raramente terminan, sino que se transforman.

Las precondiciones para su existencia están relacionadas con 
inequidades, decisiones que favorecen a un sector frente a otro, 
desbalances de poder, discordancia entre visiones del mundo e 
ideologías o incompatibilidades sobre lo que se quiere. La emergencia 
hace referencia al momento cuando al menos un adversario potencial 
actúa al percibir que sus objetivos son incompatibles, lo que hace 
visible el conflicto. La escalada se presenta cuando las partes 
involucradas emplean diversas tácticas para perseguir activamente sus 
objetivos incompatibles, no necesariamente violentas, aumentando su 
intensidad, lo que viene acompañado de momentos de desescalada, 
cuando disminuye la intensidad del conflicto. Estos episodios pueden 
presentarse de manera variable. El arreglo es producto de medios 
negociados como no negociados, de manera formal o informal, como 
también hay conflictos donde es difícil distinguir qué condujo a 
dicho arreglo. Los resultados son los efectos que dejó el proceso de 
trasformación (Dayton y Kriesberg, 2022).

Cuarto, los conflictos son socialmente construidos. Las partes 
entienden el conflicto desde sus propias experiencias y posiciones y 
usualmente construyen narrativas de buenos y malos. Estos marcos 



36 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

de entendimiento son construidos por la cultura, la clase social, 
el poder relativo, la identidad racial y étnica, la experiencia de 
vida, el género, la edad, entre otras variables preexistentes 
de los individuos y al interior de cada grupo que hacen 
parte del conflicto. 

Quinto, los conflictos están interconectados. En la línea de la 
transformación de conflictos, estos se encadenan unos tras 
otros, con conexiones en tiempo y espacio. Por tanto, un conflicto 
actual tendrá antecedentes de conflictos pasados que generan 
una carga negativa o positiva sobre las partes involucradas. 

Finalmente, como sexto elemento, los conflictos pueden 
ser transformados. El paradigma de la transformación de 
conflictos se ha consolidado a partir de los años 90, con 
referentes importantes como John Paul Lederach, Adam Curle y 
Johan Galtung. Tiene un enfoque de largo plazo, considerando 
las posibilidades de cambio en las dimensiones personales, 
relacionales, estructurales y culturales. En sus inicios, la 
resolución de conflictos consideraba que el conflicto tenía 
solución y podía terminarse, para luego aceptar que el conflicto 
es parte de la naturaleza humana y lo importante es su manejo 
para prevenir la violencia directa. 

A continuación, se profundizará en la diferenciación entre 
resolución y transformación de conflictos y en la dimensión 
territorial de los conflictos sociales. 

Diferenciación entre resolución y transformación de 
conflictos

La resolución y la transformación de conflictos son paradigmas 
distintos. El primero nace de la necesidad de prevenir y 
terminar la violencia directa en un contexto internacional 
en el que habían transcurrido dos guerras mundiales. Está 
centrada principalmente en el contenido del conflicto, por ende, 
su principal herramienta es la negociación, buscando que las 



37Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

partes involucradas lleguen a un acuerdo sobre los temas 
sustantivos que permita el fin de la confrontación. En contraste, 
el paradigma de la transformación de conflictos tiene origen 
en los años noventa, el cual no entiende el conflicto con carga 
negativa, sino como parte de las relaciones humanas y una 
oportunidad de crecimiento. En particular, busca intervenir en 
los patrones relacionales, con la intención de promover cambios 
más profundos y estructurales a través de herramientas como el 
diálogo. Plantea que los conflictos cambian permanentemente 
y es necesario impulsar procesos constructivos a futuro que 
termine los diferentes tipos de violencia, gestione situaciones 
para prevenirlos y fortalezca capacidades para intervenir en las 
cuatro dimensiones: personal, relacional, estructural y cultural 
(Bulla et al., 2020a; Lederach, 2009).

De acuerdo con Lederach (2009), en el enfoque de la 
transformación se integran los principales elementos de la 
resolución de conflictos, sin embargo, la primera no se limita 
a abordar un episodio de conflicto, sino que se orienta a tratar 
su epicentro. Para el autor, el episodio es la expresión visible 
del conflicto en un espacio determinado de tiempo, mientras 
que el epicentro está dado por la red de patrones relacionales, 
una historia de episodios vividos que reproducen la lógica 
destructiva del conflicto. “Si el episodio libera energía conflictiva 
en la relación, el epicentro es donde se produce dicha energía” 
(Lederach, 2009, p. 35).

El cambio de paradigma entre resolución y transformación viene 
del interés de pasar de resolver temas conflictivos a plantearse 
la necesidad de restaurar y reconstruir las relaciones como 
base del conflicto. Este nuevo enfoque concibe los conflictos 
prolongados como un sistema y busca intervenir en los patrones 
relacionales de las partes dentro de este sistema, lo cual tiene 
en cuenta aspectos psicológicos-emocionales, sociales, 
económicos, político y militares, así como agravios pasados y 



38 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

futuras interdependencias. Implica transformar los conflictos 
en relaciones más pacíficas y sostenibles (Lederach, 1998)1.

La dimensión relacional comprende los objetivos y medios sobre 
la afectividad e interdependencia entre los actores. Se busca 
describir, por un lado, cómo la dinámica del conflicto afecta la 
comunicación e interacción y, por otro, cómo la intervención 
intencionada reduce los problemas en la comunicación y 
mejora el entendimiento mutuo. Los modelos de interacción 
negativos están caracterizados por la desconfianza, el miedo, el 
odio, los estereotipos, los prejuicios, la recriminación mutua y la 
violencia, mientras que los positivos en la confianza, la empatía, 
el respeto mutuo, el compromiso proactivo y la cooperación. 

Se trata de pasar de relaciones de desigualdad a relaciones 
más justas entre los actores en conflicto, lo cual está 
atravesado por la búsqueda de equilibrios en las relaciones 
de poder, reconociendo los reclamos por necesidades básicas 
y legitimación de los intereses de las partes más débiles. 
Ello permite indagar cómo superar los patrones relacionales 
destructivos y los ciclos de violencia “cuando aún estamos 
viviendo en el contexto que los produjo” (Lederach, 2007, p. 104). 

Lo anterior implica que las personas se cuestionen por el grado 
de cercanía o distancia que quieren tener en sus relaciones, 
las formas como utilizarán, construirán o compartirán el poder, 
las percepciones que se tiene sobre sí mismas y los demás 
y las expectativas generadas entre unos y otros, así como 
los temores y esperanzas relacionados con la manera de 
desarrollar su vida, incluyendo las relaciones, los patrones de 
comunicación y de interacción (Lederach, 2009). 

En síntesis, la transformación busca conducir al cambio, 
abordar el problema para construir algo deseado; se preocupa 
por el contenido, pero se enfoca en el contexto más amplio de 

1	  Un texto básico para entender los orígenes y características de la gestión, resolución y 
transformación de conflictos es Contemporary Conflict Resolution (2005) escrito por Hugh Miall, 
Oliver Ramsbotham y Tom Woodhouse.



39Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

los patrones de las relaciones. Busca de manera activa dar respuesta 
a la crisis de manera estratégica para lograr un cambio positivo, 
involucrando incluso la escalada del conflicto, no necesariamente de 
forma violenta. El horizonte al que quiere llegar la transformación de 
conflictos es la paz positiva, la cual se comprende como la ausencia de 
la violencia estructural, es decir, se relaciona con la promoción de una 
sociedad justa, comprometida con el desarrollo humano y de manera 
extensiva una agenda amplia de lo que esto implica (Donini, 2019)2.

Reimann (2000) destaca el carácter participativo de la transformación 
de conflictos, en el marco de un proceso abierto, dinámico, de largo 
plazo y con diferentes rutas. De acuerdo con las estrategias puestas 
en marcha, centradas en resultados, en el proceso y en las estructuras, 
pueden incluir diferentes protagonistas involucrados. En la siguiente 
tabla, se presentan estos actores (ver tabla 2).

Tabla 2. Actores involucrados en la transformación de conflictos

Primera vía Segunda vía Tercera vía
Actores Líderes políticos 

y militares, como 
mediadores, y/o 
representantes de las 
partes en conflicto.

Desde individuos, 
académicos, profesio-
nales, mediación civil, 
diplomacia ciudadana, 
hasta ONG interna-
cionales o locales, 
participando en reso-
lución de conflictos.

Desde organizaciones 
de base hasta 
agencias de desarrollo 
locales o internaciona-
les, organizaciones de 
derechos humanos y 
de ayuda humanitaria.

Nota. Datos tomados de Reimann (2000).

La dimensión territorial de los conflictos sociales

Los conflictos sociales tienen características diferenciales de acuerdo 
con el territorio en el que se desarrollan. Las interacciones entre 
la diversidad de actores sociales, comunitarios, institucionales y 

2	 Galtung (2016) propone una clasificación de las violencias en tres tipos: violencia directa, violencia estructural 
y violencia cultural. La primera es la más evidente, opera como un suceso concreto, el principal ejemplo es la 
muerte. La segunda es un proceso que tiene como eje la explotación, debido a las estructuras que benefician a 
un grupo sobre otro. La tercera son todos los aspectos discursivos que justifican las dos primeras violencias.



40 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

privados son distintas. Por tanto, resulta fundamental la mirada 
territorial concreta de la transformación de conflictos que 
tenga en cuenta los procesos históricos, sociales, culturales 
y de formación y presencia del Estado propios. Así mismo, 
en la mirada territorial cobran relevancia las acciones que las 
comunidades realizan para transformar sus conflictos e incidir 
en la construcción de la paz. El estudio de las interacciones en 
el nivel local contribuye a comprender de manera diferenciada 
el funcionamiento de la paz y del conflicto. 

Para Aunta y Barrera (2016), el territorio es una construcción 
dinámica, producto de las interacciones entre sociedad y 
naturaleza, donde confluyen múltiples relaciones de poder 
entre actores que disputan, hacen uso y transforman el espacio 
físico, dándole un valor no solo material, sino simbólico como 
parte de sus identidades. Estas unidades espaciales interactúan 
permanentemente con otros territorios y niveles regionales y 
con la escala nacional. El enfoque territorial no solo se trata 
de la simple georreferenciación de un fenómeno, sino de su 
mirada compleja, preguntándose por el dónde, el cómo, el 
cuándo y el porqué (el trabajo de Aunta y Barrera [2016] tiene 
como referente la tradición investigativa de Fernán González 
[2014] sobre la presencia diferenciada del Estado en Colombia).

De acuerdo con Bulla et al. (2020b), la importancia de lo 
territorial radica en poder captar lo que ya existe en las 
comunidades a nivel de capacidades para transformar los 
conflictos de los pobladores, liderazgos sociales y funcionarios 
públicos en clave de participación, relaciones comunitarias e 
interacciones entre ciudadanía y Estado. Estas infraestructuras 
comunitarias y territoriales para el abordaje de los conflictos 
son experiencias y saberes que deben ser estudiados para 
su contraste y fortalecimiento, además de revisar su rol y 
relación en el escenario de construcción de la paz donde 
intervienen actores de múltiples niveles, locales, regionales, 
nacionales e internacionales.



41Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

Siguiendo a Lederach (1998), la construcción de la paz hace 
referencia a la multiplicidad de acciones orientadas a crear 
las condiciones para una paz duradera, centrada en las 
personas, las comunidades y las sociedades. Esta paz no 
está restringida a la ausencia de violencia (paz negativa), sino 
que plantea construir las bases de la transformación social 
para la justicia, la igualdad y el desarrollo (paz positiva). Esta 
visión es crítica a las visiones institucionales, como las de la 
Organización de Naciones Unidas (ONU), que limitan el término 
a la reconstrucción posterior a los acuerdos de paz, ya que no 
tienen en cuenta que transformar los conflictos en relaciones 
más pacíficas y sostenibles es un proceso de más largo aliento 
que precede y sigue a los acuerdos formales y requiere tanto 
de los esfuerzos de instituciones externas, por ejemplo la ONU, 
como de las comunidades y demás actores locales. 

La dimensión territorial de la transformación de conflictos 
invita a buscar conexiones con enfoques de construcción 
de la paz que valoren la potencialidad de los sistemas de 
regulación comunitaria, la agencia y el contexto vital donde se 
desenvuelven los actores locales. Finalmente, es en este nivel 
donde se materializa la paz, en las actitudes y acciones de los 
actores sociales que se relacionan de manera cotidiana y sus 
capacidades para alterar la dinámica destructiva y promover 
una transformación constructiva de los conflictos.

Paz cotidiana

Las infraestructuras locales y comunitarias, entendidas 
por Lederach (1998) como los recursos, las relaciones, las 
prácticas y las redes que son base para promover los procesos 
de transformación de conflictos, están en estrecha relación 
con las teorías que dan un giro hacia lo local como lo es la 
paz cotidiana. Mac Ginty (2014) define este enfoque como las 
prácticas y normas desarrolladas por individuos y grupos de 
individuos en sociedades profundamente divididas que evitan 



42 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

y minimizan el conflicto y situaciones difíciles en los niveles 
intra e intergrupales. Son actos transgresores de paz que 
contradicen las normas de la violencia y el conflicto destructivo. 
Granados-García (2021) amplía esta definición incluyendo 
los discursos, métodos, prácticas y técnicas que sirven para 
“gestionar sus conflictos, crear y cuidar formas no violentas 
de vida e interacción con otros” (p. 34). Utiliza la inteligencia 
emocional como mecanismo de supervivencia para analizar las 
situaciones sociales destructivas y violentas y desarrollar una 
serie de acciones y modos de pensar que permitan continuar la 
vida en estos contextos (Mac Ginty, 2021). 

Las sociedades profundamente divididas se caracterizan por 
potenciales divisiones verticales violentas y por divisiones 
horizontales que no se circunscriben exclusivamente a las 
instituciones y partidos políticos. Las primeras se relacionan 
con la identidad y la reivindicación de territorios, recursos 
y superioridad. Las segundas hacen referencia a divisiones 
de clase, género o localidad. Estas son tan marcadas que 
puede implicar riesgo de violencia y amenazas existenciales. 
El conflicto suele presentarse de manera crónica llegando 
a afectar diferentes aspectos de la vida social, cultural y 
económica de los habitantes y ubicándose en el centro 
del discurso y la agenda pública. Tiene manifestaciones 
en aspectos como la segregación residencial, el consumo 
mediático y cultural, el lenguaje y el acceso a los bienes 
públicos (Mac Ginty, 2014; 2017).

La cotidianidad se comprende como los hábitos normales 
de individuos y grupos, rutinas y prácticas diarias que 
construyen la vida, lo cual permite no limitarse al ámbito de 
las instituciones formales. Es un término que parece de fácil 
investigación, aunque requiere de perspectivas y herramientas 
metodológicas que permitan el abordaje de estas realidades. 
Sin embargo, el reto de aprender de lo cotidiano no puede 
llevar a la idealización de lo local-comunitario. Este ámbito no 
está exento de contradicciones e intereses particulares donde 
algunos individuos se ven favorecidos por las violencias que 



43Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

hacen parte de la cotidianidad (Granados-García, 2021). Por lo 
tanto, la paz cotidiana no siempre es una paz emancipatoria 
o expansiva, ya que lo local también puede ser un escenario 
de exclusión, patriarcado, extremismo y riesgo, donde la 
transformación destructiva del conflicto tiene sus propios 
promotores (Mac Ginty, 2021).

La dimensión local no hace referencia necesariamente al 
municipio, sino puede comprender una escala menor, como la 
vereda o el vecindario, incluso al hogar y sus inmediaciones. Se 
constituye en una mirada hiperlocalista que requiere de técnicas 
de investigación más detalladas que permitan captar esta 
realidad particular, pero siempre pensando en las interacciones 
con los otros niveles. Es importante destacar que, para muchas 
comunidades, lo cotidiano resulta de mayor importancia debido 
a que es el escenario donde reproducen sus condiciones 
de vida sociales, económicas y culturales. En contextos de 
posconflicto donde la presencia del Estado ha sido baja o nula, 
puede resultar irrelevante para sus habitantes, además por el 
hecho de que no juega un rol importante en la provisión de sus 
necesidades básicas y muchas veces estas son resueltas por 
fuera del marco institucional (Mac Ginty, 2021).

El interés por lo cotidiano hace parte de una agenda 
constructivista que prioriza en sus análisis las prácticas 
sociales y las comunidades para comprender las relaciones 
de poder y las estructuras de la sociedad. La paz cotidiana se 
desarrolla desde la literatura de la sociología, la antropología 
y el feminismo (Mac Ginty, 2014; 2017). Lo cotidiano se valora 
como el primer escenario de acción política y de negociación 
social de los actores locales (Quintana, 2018). Igualmente, 
está ligado a las necesidades básicas de la población y cómo 
son resueltas en la vida cotidiana, por ejemplo, resolver la 
alimentación, trasladarse a los trabajos y a la escuela, la 
seguridad de la comunidad, el cuidado de la familia, entre otros.

La paz cotidiana se ubica dentro del campo amplio de los 
estudios de paz y conflicto; sin embargo, en contraste con la 



44 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

paz liberal que parte de un enfoque de construcción de arriba 
hacia abajo, desde un modelo estandarizado, tecnocrático e 
institucionalizado para satisfacer expectativas locales, la paz 
cotidiana presta especial atención a las prácticas diarias que 
se desarrollan en los contextos de comunidades afectadas por 
la violencia, dando un giro hacia un enfoque de abajo hacia 
arriba, localizado y particularista. 

La paz cotidiana es crítica frente a los resultados deficientes de 
las intervenciones institucionales, internacionales y nacionales, 
en el nivel local que tienen el objetivo normativo de la paz, 
ya sea a través de ayuda humanitaria después de la guerra 
o de cooperación con más largo alcance para el desarrollo y 
reformas institucionales para la estabilización o resolución 
de conflictos, que muchas veces ha traído como resultado el 
incremento de la violencia y la exclusión, como en los casos 
de Somalia, Sudan del Sur, Afganistán, Libia, Siria, entre otros. 
Así mismo, cuestiona la investigación sobre construcción de 
paz que parte desde estos enfoques normativos, centrando 
su unidad de análisis en el Estado, las instituciones o los 
actores élite. Por ejemplo, no se tiene en cuenta en algunos 
casos que “un diálogo o una mediación local pueden tener un 
impacto aún más importante sobre las condiciones de vida de 
las comunidades que una negociación política de alto nivel” 
(Bulla et al., 2020b, p. 11). Estos estudios tampoco contemplan 
que los esfuerzos de paz en el ámbito comunitario tienen un 
impacto a nivel macro, ya que, cuando estos actores locales 
tienen sus capacidades fortalecidas, hay menos posibilidades 
de que sean afectadas por la violencia. 

En este sentido, Firchow (2020) destaca los siguientes 
hallazgos de un estudio en Bagdad que muestra formas de 
vida y acciones que desarrollan grupos locales en contextos 
violentos que contribuyen a disminuir las divisiones y a prevenir 
el escalamiento de la violencia:

Factores clave como la organización no sectaria de grupos 
autodefensa, el arraigo al lugar, la eficacia colectiva, la 



45Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

intervención activa para desescalar las tensiones y la 
presión de los líderes religiosos locales que prohíben 
ataques sectarios evitan que actitudes y comportamientos 
sectarios se tomaran barrios multiétnicos en Bagdad. (p. 53)

La revalorización de lo local en la construcción de la paz no niega 
la importancia de la interacción con otros niveles. Más bien se 
cuestiona cómo la paz local puede conectar con los niveles 
subestatales, nacionales, internacionales y transnacionales. 
Existe la conciencia de la naturaleza multiescalar de la paz 
y el conflicto. En este sentido, acciones y formas de pensar 
locales pueden incidir en otros niveles de la sociedad. Como 
lo expresa Firchow (2020), “las dinámicas subnacionales son 
fundamentales para el éxito de la construcción de paz […] solo 
una combinación de esfuerzos arriba-abajo y abajo-arriba 
pueden construir, y particularmente, sostener la paz” (p. 50). 
Por tanto, se requiere conectar las prácticas micro sociales que 
se desarrollan en la cotidianidad con ámbitos más amplios a 
nivel social, económico, político y cultural.

De acuerdo con Mac Ginty (2014), la conceptualización de la 
paz cotidiana se basa en tres supuestos: primero, se asume 
que las ideas y prácticas sociales son dinámicas y flexibles. 
Es decir, que a pesar de escenarios de conflictividad social, 
basados en profundas divisiones por la identidad, la raza o las 
preferencias políticas, los actores no piensan ni actúan siempre 
igual; no son rígidos, sino que tienen capacidad para negociar, 
cambiar, adaptarse, resistir y ejercer agencia inter e intragrupal. 
Las ideas y prácticas de individuos y grupos mutan de acuerdo 
con las circunstancias del conflicto. 

Si bien se pueden encontrar individuos que tienden hacia el 
sectarismo y creen que su grupo es poseedor de la verdad y 
moralmente superior que los grupos considerados adversarios, 
también hay individuos que son más abiertos y pragmáticos, 
capaces de cuestionar sus creencias y con capacidad de 
apertura para relacionarse y buscar la comprensión de lo que 
plantean los grupos antagónicos. Este tipo de comportamientos 



46 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

están orientados a la flexibilidad para sobrellevar los 
conflictos y resistir a la división social, por tanto, “construyen 
o reconstruyen las redes comunitarias mermadas durante el 
conflicto” (García, 2020, p.14).

La agencia de los individuos juega un papel fundamental, 
entendida esta como la capacidad de decisión según el interés 
propio que se presenta en espacios comunes de interacción 
social (Richmond y Mitchell, 2012). La escalada de la violencia o 
las acciones para prevenir o evitar estas situaciones no ocurren 
de manera espontánea, sino que requieren de una agencia 
activa de las comunidades. Por consiguiente, la lente gira 
sobre las capacidades, los recursos locales y los mecanismos 
propios para enfrentar estas situaciones en la cotidianidad. 
Se reconoce que los actores locales tienen agencia para 
construir su propio camino, basados en la experiencia directa 
del conflicto o en las transiciones de la guerra a la paz. No son 
víctimas pasivas y receptores que esperan de las intervenciones 
externas para afrontar sus problemáticas. Por tanto, desde este 
ámbito la construcción de la paz no se limita a los programas, 
proyectos e iniciativas internacionales de ONG e instituciones 
de cooperación (Mac Ginty, 2014). 

De acuerdo con Granados-García (2021), la paz cotidiana 
busca poner a dialogar los diferentes tipos de conocimientos, 
promoviendo relaciones más horizontales entre los implicados. 
Resulta válido tanto el conocimiento de actores externos, 
como agencias de cooperación, instituciones nacionales, 
organizaciones de la sociedad civil o la academia, que 
intervienen en contextos conflictivos, como el de los actores 
locales, principalmente comunidades, que han desarrollado 
formas para adaptarse:

Desde un enfoque de paces cotidianas se propende por 
desnaturalizar (historizar) y deconstruir el rol o la posición 
de sujeto del experto-salvador. Esto conlleva enarbolar 
la igualdad ontológica entre los sujetos cognoscentes y 
los sujetos conocidos […]. El “otro” hacia el cual se dirigen 



47Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

las estrategias de conocimiento e intervención, aparece 
como alguien que tiene igual capacidad de producir 
un saber valioso, implique o no el método científico. 
(Granados-García, 2021, p. 30)

La paz cotidiana es una forma de agencia táctica que se utiliza 
como mecanismo de supervivencia interiorizado y naturalizado 
para sobrellevar los contextos de división y se manifiesta en los 
comportamientos de las personas y las formas como realizan 
sus actividades diarias. Por lo tanto, es un modo de ver el mundo, 
un cálculo racional de cómo actuar en situaciones que pueden 
llevar a violencia o amenaza de violencia. Son diplomáticos que 
se adaptan a través de acciones de autopreservación con el 
potencial de escalar para evitar la ruptura total de las relaciones 
intergrupales y alterar las lógicas violentas. Sin embargo, 
no todos los individuos giran hacia la paz cotidiana, otros 
se radicalizan y pueden profundizar el conflicto destructivo. 
Así mismo, es necesario identificar las conexiones entre la 
estructura y la agencia, ya que los individuos no actúan en el 
vacío. En estructuras donde el conflicto destructivo es la norma, 
la agencia puede ser disruptiva, rompiendo con los patrones 
violentos, promoviendo acciones y formas de pensar que 
transformen de manera constructiva los conflictos y posibiliten 
la edificación de la paz (Mac Ginty, 2021). 

Teniendo en cuenta que las ideas y prácticas son dinámicas y 
flexibles, como segundo supuesto se encuentra que los grupos 
sociales internamente son heterogéneos. No son una suma de 
individuos que piensan y actúan en bloque de manera uniforme, 
sino que dentro de cada grupo existen diferentes grados de 
compromiso con las creencias y prácticas internas. Como 
consecuencia, la interacción de actores que tienden a la apertura 
y al pragmatismo entre grupos antagónicos es clave para la 
paz cotidiana, ya que contribuye a la disminución de la división 
social y a la reconstrucción de las relaciones deterioradas por 
la violencia, mientras que los fanáticos evitarán este contacto 
intergrupal (Mac Ginty, 2014, p. 5).



48 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

El tercer supuesto sobre el que se basa la conceptualización de 
la paz cotidiana es la importancia de los factores ambientales 
que contribuyen u obstaculizan estas prácticas cotidianas 
de construcción de paz. Factores como la violencia directa, 
la separación física entre comunidades, la clase, el género y 
la demografía pueden ser rasgos del contexto que resulten 
determinantes, además de los más obvios como las diferencias 
raciales, religiosas o étnicas. Por ejemplo, Mac Ginty (2014), 
plantea que la paz cotidiana puede ser imposible en condiciones 
como el muro de separación de Israel o los denominados muros 
de la paz de Belfast.

Finalmente, estos tres supuestos: el dinamismo y flexibilidad 
de las ideas y prácticas sociales, la heterogeneidad interna de 
los grupos y la importancia de los factores ambientales para 
la construcción de paz cotidiana, sirven para caracterizar el 
grado de fluidez en las prácticas y creencias de los actores, 
para identificar las interacciones entre grupos heterogéneos en 
el marco del conflicto social y para determinar la importancia 
del contexto del caso. A continuación, se explica cómo opera el 
poder de la paz cotidiana desde las categorías de la sociabilidad, 
la reciprocidad y la solidaridad. 

El poder de la paz cotidiana 

De acuerdo con Mac Ginty (2021), la paz cotidiana es una 
forma de poder que logra alterar las narrativas dominantes 
y creencias grupales que normalizan una transformación 
destructiva de los conflictos donde un colectivo se impone 
sobre otro a través de la violencia. No significa llegar a una paz 
amplia, pero sí son formas de pensar y acciones que pueden 
escalar hacia mínimos de tolerancia, coexistencia, amistad 
intergrupal y reconocimiento de derechos en sociedades con 
rupturas. Esta forma de poder alternativo y emancipatorio está 
centrada en las personas y en las comunidades, en la iniciativa 
individual, las capacidades sociales, la inteligencia emocional, 
el reconocimiento de la otredad, la transgresión de reglas, las 



49Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

conexiones intergrupales y los sistemas de legitimidad a nivel 
local, operando por medio de redes e infraestructura social3.

Este poder contrahegemónico puede no ser muy visible en 
escenarios dominados por las formas de poder clásicos 
basados en la jerarquía, la competencia y la imposición, como 
lo material o lo militar, pero coexiste con estas formas de poder. 
Usualmente, opera en los márgenes, en espacios desocupados 
y en momentos oportunos; fuera del alcance del Estado, y otras 
formas de autoridad. Puede manifestarse en actos individuales, 
o a modo de organización social y toma de decisiones 
colectivas a favor de la paz o la tolerancia. Frecuentemente 
es episódico e inconsistente; sin embargo, es valioso por la 
posibilidad de perturbar la violencia y el conflicto destructivo. 
De acuerdo con cada contexto se encontrarán diferentes tipos 
y manifestaciones de poder. 

Los actores que operan el poder de la paz cotidiana actúan 
como puentes entre las comunidades como intermediarios o 
mediadores informales, contribuyendo a salvar las diferencias 
en las estructuras sociales, siempre buscando el beneficio 
colectivo, aún en casos en que tenga que asumir riesgos 
por su rol, relacionados con el rechazo por miembros de su 
colectivo, sanción legal o violencia de grupos armados. No son 
actores oportunistas que se benefician de su posición única de 
conectar. Por tanto, más que una transacción inmediata busca 
nuevos procesos de relacionamiento sociales sostenibles 
y transformativos. Se trata de un catalizador que permite y 
potencia la cooperación, mostrando nuevas configuraciones y 
usos alternativos del poder, así como creando conciencia sobre 
la necesidad de que los sujetos desarrollen el poder de participar 
en lo que los afecta, desafiando contextos de violencia y las 
estructuras de dominación, en particular, aquellas que pueden 
ser excluyentes o discriminatorias.

3	 Los estudios clásicos en el campo de la ciencia política y las relaciones internacionales, teniendo 
como base la teoría realista, han utilizado el concepto del poder el cual se relaciona con factores 
estructurales. Hace referencia al poder material y político de Estados y organizaciones militares, 
orientado a influir en otros para obtener los resultados deseados. Por ejemplo, comprende el poder 
armado, riqueza monetaria, recursos naturales o el aparado legal represivo.



50 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

El poder de la paz cotidiana se puede entender como un 
conjunto de capacidades y modos de pensar orgánicos que, de 
manera creativa e independiente, promueven la alteración de la 
dinámica destructiva del conflicto. Implica la lectura y análisis 
de la realidad conflictiva para identificar diferentes opciones 
de acción, considerando el momento adecuado para llevarlas 
a la práctica. Así mismo, la posibilidad de ir en contravía del 
discurso hegemónico del grupo y resistir las críticas por 
persistir en una línea de actuación alternativa a las normas y 
estructura de la transformación destructiva del conflicto. Mac 
Ginty (2021) propone tres conceptos principales que pueden 
agrupar las capacidades que hacen parte de la naturaleza 
relacional de la paz y la práctica de la diplomacia cotidiana: la 
sociabilidad, la reciprocidad y la solidaridad. 

La sociabilidad es la forma débil (básica) del poder de la 
paz cotidiana, la cual en contextos de diferencias culturales, 
étnicas o religiosas se refiere a la capacidad de relacionarse 
pacíficamente y al sentimiento de conexión con otros seres 
humanos a través de la compasión, piedad, remordimiento 
y hermandad. Sin embargo, este sentimiento no es 
necesariamente recíproco, puede desarrollarse de manera 
unilateral. Lo llevan a cabo individuos y pequeños grupos en 
una esfera informal. Es importante en la medida que puede 
permitir mínimos de civilidad y humanidad en el marco de la 
violencia y los conflictos destructivos. 

De acuerdo con Chapman (2015), para la sociología moderna 
la sociabilidad es una capacidad innata de todos los seres 
humanos, pero está determinada por la asociación de las 
personas para la búsqueda de unos fines comunes, que no están 
limitados a la búsqueda de intereses utilitarios o propósitos 
materiales. Desde estudios historiográficos, este hecho social 
y cultural ocurre gracias a las posibilidades del encuentro en el 
marco de estructuras sociales y marcos de referencia formales 
e informales como organizaciones sociales, partidos políticos, 
también en plazas, parques y en la familia. Pero se plantea 
que el concepto de sociabilidad se debe situar en un tiempo 



51Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

y espacio concreto, sobre marcos cronológicos y geográficos 
o, de lo contrario, corre el riesgo de caer en la ambigüedad. En 
síntesis, Chapman (2015) llama la atención sobre la necesidad 
de “observar la problemática en la que las dinámicas sociales 
estudiadas revelen la sociabilidad y no, como se ha empleado 
muchas veces, se utilice como un concepto forzado que 
encajone los fenómenos históricos” (p. 10).

La reciprocidad es la forma intermedia del poder de la paz 
cotidiana, basada en la capacidad de cooperación social 
para el beneficio mutuo. La ayuda mutua va en contravía de 
escenarios competitivos de suma cero donde lo que gana un 
actor lo pierde el otro. Por el contrario, busca el gana-gana al 
maximizar beneficios para todos los actores. En lo cotidiano se 
puede representar en intercambio de favores construidos sobre 
relaciones de confianza y respeto mutuo. Por ejemplo, ayuda 
mutua entre vecinos en caso de emergencia (Mac Ginty, 2021). 

De acuerdo con Sordini (2023), la reciprocidad son intercambios 
basados en lazos de identidad común y reconocimiento entre 
las personas como iguales, donde predomina lo colectivo 
sobre lo individual y se comparte de manera equitativa lo 
que se tiene. Adicionalmente, Rosón (2016) la comprende 
como una capacidad que implica pensar el desarrollo propio 
de manera interrelacionada con los otros, comprendiendo y 
respondiendo a sus necesidades, en el marco de una relación 
concreta de apoyo mutuo. 

La solidaridad es la forma fuerte del poder de la paz cotidiana, 
la cual está orientada a la acción. Es la capacidad de apoyo 
activo a una causa en situaciones de necesidad o dificultad, 
sobrepasando el simpatizar, una ayuda momentánea o el mero 
reconocimiento del otro. Se manifiesta en la identificación 
con los contrarios y una acción significativa de apoyo. Está 
relacionado con sentimientos de empatía y preocupación por el 
bienestar de los otros, a pesar de las diferencias, bajo la idea de 
la interdependencia. Se manifiesta en el trabajo conjunto para 
abordar problemas y desafíos comunes (Mac Ginty, 2021). 



52 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

Para Páez (2013), la solidaridad es la posibilidad de las personas 
de colaborar con otros y crear sentimientos de pertenencia. 
Siguiendo a Aranguren (2009), este la define de cuatro maneras: 
(i) una reacción al dolor, el sufrimiento y la injusticia; (ii) la 
determinación de ser parte de acciones que contrarresten las 
causas de esas realidades; (iii) el deber entre seres humanos 
para atender los desequilibrios sociales, y (iv) como un estilo 
de vida, es decir, que se hace presente y se lleva a cabo en 
todos los ámbitos sociales, destacándose su integralidad. 

Diálogo desde el paradigma de 
transformación de conflictos con enfoque 
de paz cotidiana

Esta es la propuesta teórica de esta investigación en el que 
confluyen el paradigma de transformación de conflictos y la 
paz cotidiana. Se desarrollará a partir de la relación entre el 
diálogo y cada uno de estos componentes.

El diálogo desde el paradigma de transformación de 
conflictos

El diálogo es una herramienta que juega un rol importante 
para la transformación constructiva de conflictos, el cual 
busca contribuir a que actores, que perciben tener objetivos 
incompatibles y se consideran adversarios, fortalezcan 
relaciones de confianza y adquieran mayor compresión sobre 
sí mismos y sobre los demás, permitiendo esclarecer intereses 
y realizar intercambio de percepciones e información. Este 
proceso de comunicación requiere que los involucrados tengan 
la capacidad de exponer sus opiniones, sentimientos y deseos, 
reflexionando sobre los supuestos construidos. Igualmente, 
demanda capacidad de escucha profunda de las opiniones, 
sentimientos y deseos de la otra parte (Dayton y Kriesberg, 2022).



53Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

De acuerdo con lo planteado por Jaramillo et al. (2022), a partir 
de autores que investigan la transformación de conflictividades, 
esta clase de procesos pueden promover la colaboración con 
el enemigo (Kahane, 2017), favorecer los diálogos improbables 
(Lederach, 1998) o las redes estratégicas multiactor (Lederach, 
2007). Igualmente, tiene potencial para construir confianza, 
empatía, entendimiento y nuevas perspectivas para buscar 
acuerdos; por tanto, muchas veces se caracteriza como un 
momento de prenegociación (Dayton y Kriesberg, 2022). 
Además, se destaca como un proceso comunicativo de largo 
alcance que permite la construcción de tejidos relacionales 
y puede ser eficaz simbólicamente (Jaramillo et al., 2022) 
para construir narrativas comunes (Lowry y Littlejohn, 2006), 
proyectar futuros conjuntos (Kahane, 2017; Londoño et al., 2020) 
y avanzar en la comprensión intercultural (Panikkar, 2006).

Este tipo de diálogos tienen como fundamento la perspectiva 
dialógica que de acuerdo con Schnitman (2008) se puede 
entender como la construcción conjunta e incremental de algo 
nuevo, por medio del diálogo reflexivo y la apertura para el 
aprendizaje conjunto, que lleva a los participantes a tal grado 
de comprensión mutua que les permite llegar a vincularse y 
posicionarse de manera diferente. Por lo tanto, este proceso, 
entendido como acontecimientos, actos y episodios específicos, 
tiene el potencial para cambiar las pautas relacionales 
de los involucrados. 

El diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos 
busca un intercambio de saberes entre lo local, regional, 
nacional y global, incluyendo las diversas visiones para 
abordar los conflictos desde sus características particulares, 
su contexto y su historia, reconociendo los factores que 
están en su origen y en la emergencia de violencias, así 
como el entramado de relaciones de poder que los sustentan 
para una comprensión compleja e integral. De acuerdo con 
Lederach (1998), en estos procesos que tienen la metodología 
de talleres de resolución de problemas, se crea un ambiente 
propicio para la interacción de personas que representan a las 



54 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

partes del conflicto, para desarrollar un proceso de análisis en 
colaboración sobre los problemas que son fuente de división 
y, de manera participativa, identificar opciones de acción, 
fomentando el desarrollo de relaciones.

Los procesos de diálogo pueden ser facilitados por un 
tercero, el cual contribuye a construir un nuevo escenario 
de comunicación para mejorar la calidad de la interacción 
interpersonal. El facilitador sirve de puente para el encuentro y 
reconocimiento de los participantes del diálogo en la búsqueda 
de un horizonte común, actuando de manera imparcial, es 
decir, no tomando partido por ninguna de las partes (Moratalla, 
2013). A diferencia del diálogo, la negociación está orienta 
principalmente a buscar un acuerdo que satisfaga los 
intereses de las partes. Por tanto, no tiene como horizonte la 
transformación de las relaciones, sino que busca la resolución 
del conflicto atendiendo los temas en disputa. El tercero que 
apoya a las partes en una negociación se denomina mediador. 
Sin embargo, puede presentarse tránsito entre momentos de 
diálogo y momentos de negociación, por lo que el rol del tercero 
cambiaría entre la facilitación y la mediación (Ante et al., 2022). 

Desde el enfoque de la transformación de conflictos, 
Lederach (1998) plantea el sentido de la negociación con el 
reconocimiento mutuo. Se reconoce que no se puede imponer 
voluntades o eliminar a quienes se perciben como opuestos, 
sino que es necesario cooperar con los otros para conseguir 
los objetivos propios. Esto implica una forma de equilibrar el 
poder entre múltiples actores. Por tal motivo, la conciliación 
y la mediación están orientadas a apoyar el tránsito de la 
confrontación violenta hacia formas negociadas. 

El diálogo con enfoque de paz cotidiana

El diálogo con enfoque de paz cotidiana busca fortalecer 
las capacidades territoriales para la construcción de este 
tipo de paz, en particular, la sociabilidad, la reciprocidad y 



55Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

la solidaridad. En primer lugar, el diálogo contribuye a la 
sociabilidad cuando aporta al relacionamiento pacífico y a la 
expresión de sentimientos de conexión con otros, a pesar de las 
diferencias culturales, étnicas o religiosas, mostrando mínimos 
de civilidad y humanidad. Esto se evidencia en la participación 
en actividades de encuentro e integración, por ejemplo, de 
tipo cultural, deportivo, recreativo, religioso, entre integrantes 
de grupos heterogéneos. En la construcción de vínculos 
interpersonales, tal como, de amistad, afectivos, económicos, 
entre integrantes de estos diferentes colectivos, y en formas de 
comunicación que aceptan y toleran las opiniones, creencias, 
prácticas o características diferentes.

En segundo lugar, el diálogo contribuye a la reciprocidad 
cuando promueve el apoyo activo para contrarrestar los 
desequilibrios sociales, valorando las diferencias culturales, 
étnicas o religiosas y promoviendo como un deber la ayuda 
mutua entre seres humanos. Esto se evidencia en realización 
de actos concretos de ayuda mutua entre integrantes de grupos 
heterogéneos y en expresiones concretas que dan cuenta de 
razones por las cuales es conveniente cooperar sin importar 
las diferencias entre los colectivos.

En tercer lugar, el diálogo contribuye a la solidaridad cuando 
suscita el apoyo activo para contrarrestar los desequilibrios 
sociales, valorando las diferencias culturales, étnicas o 
religiosas y promoviendo, como un deber, la ayuda mutua entre 
seres humanos. Esto se evidencia en la realización directa de 
acciones concretas de apoyo o ayuda para tratar un problema 
de desigualdad, exclusión o injusticia, así no traiga beneficios 
propios. En expresiones concretas de razones por las que 
transformar exclusiones, desigualdades o injusticias de un 
grupo distinto sin tener un interés particular o en expresiones 
donde se valore positivamente la diversidad y las diferencias 
que se tengan entre grupos heterogéneos.

En general, este tipo de diálogo con enfoque de paz cotidiana 
busca tener efectos positivos en las relaciones de grupos 



56 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

y comunidades heterogéneas a partir de cinco aspectos. 
Primero, reduce las divisiones producidas por los conflictos 
destructivos, ya que permite una reflexión sobre la humanidad 
compartida y el terreno común que existe entre los diferentes 
colectivos. Segundo, produce un sentido de comunidad, 
creando y fortaleciendo relaciones y sentido de cohesión 
entre la diferencia, a través del intercambio de experiencias. 
Tercero, mejora los patrones de comunicación, fortaleciendo 
capacidades para la escucha activa y la asertividad sobre las 
opiniones y vivencias ajenas, contribuyendo al aprendizaje y 
entendimiento mutuo. Cuarto, permite un análisis compartido 
de las problemáticas comunes que son base de los conflictos, 
identificando alternativas para resolverlos. Quinto, reconoce 
opciones para la implementación de acciones colaborativas, 
allanado el camino para el cambio constructivo con una visión 
conjunta de futuro (Schirch y Campt, 2015).

Los diálogos con enfoque de paz cotidiana buscan tener efectos 
positivos en la cotidianidad local de los actores territoriales 
que hacen parte del proceso de interlocución. Al intercambiar 
sus visiones, perspectivas y experiencias sobre sus propios 
contextos y las tensiones que derivan en las relaciones con otros 
actores que comparten su territorio, llegan a compromisos y 
acuerdos sobre aspectos fundamentales para la reproducción 
de sus condiciones de vida. El intercambio parte de reconocer 
la validez y legitimidad del otro y la capacidad de agencia 
conjunta para la gobernanza y la planeación de su futuro sobre 
máximos comunes, adaptándose a los contextos de violencia 
y profunda división social. Desde la perspectiva del giro local 
de la paz se puede comprender como una herramienta para la 
gestión de las paces locales, un mecanismo de diplomacia de 
base que es útil para reducir los conflictos cotidianos latentes 
y construir redes y legitimidad en el abordaje de conflictos 
estructurales (Jaramillo et al., 2022). 

Finalmente, es importante mencionar que el aporte de un 
proceso de diálogo a la paz cotidiana no quiere decir que esta 
no existía previamente; por el contrario, las prácticas cotidianas 



57Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

de paz de una comunidad pueden ser las bases para iniciar 
una nueva experiencia de diálogo en un territorio. Pequeños 
actos de paz pueden ser el inicio e incentivar dinámicas más 
amplias de respuesta al conflicto como la gestión, la resolución 
y la transformación. Las acciones de paz cotidiana alteran 
la dinámica destructiva del conflicto al ir en contra de las 
narrativas oficiales que promueven la división social como 
parte del statu quo. 

Muchas veces los líderes de los grupos heterogéneos tienen 
el potencial de interrumpir la normalización del conflicto 
destructivo, ya que comprenden la dinámica local y se integran 
a ella, usualmente buscando apoyos de actores externos para 
lograr este objetivo. Al crear un espacio que permite dar una 
respuesta más significativa al conflicto, otros actores pueden 
sumarse o tomar conciencia de la posibilidad de cambiar 
la trayectoria destructiva. Igualmente, quienes optan por la 
división social tienen que evaluar el costo de continuar en 
una lógica destructiva o buscar opciones que moderen su 
postura, relacionándose a través del diálogo y la negociación. 
Sin embargo, la disrupción del conflicto destructivo no 
siempre permite la entrada de la transformación constructiva; 
puede alentar a que los contradictores profundicen la 
violencia y el antagonismo.

A continuación, el siguiente capítulo realiza la caracterización 
de las diferencias, los conflictos sociales y el proceso de 
diálogo entre comunidades indígenas y campesinas de Florida, 
Valle del Cauca, entre 2019 y 2022, partiendo del contexto local 
y regional, el conflicto armado y la violencia en la zona.



58 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

Capítulo III. 
Diferencias, 
conflictos y 

proceso de diálogo 
entre comunidades 

indígenas y 
campesinas de 

Florida, Valle del 
Cauca, entre 2019 

y 2022



59Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

Este capítulo caracteriza las diferencias y los conflictos 
sociales de las comunidades indígenas y campesinas de Florida, 
asociados a la propiedad de la tierra, el tránsito y el acceso a la 
zona alta del páramo de Las Tinajas, la posible implementación 
de un megaproyecto y las divisiones identitarias. Además, 
se propone sintetizar el proceso de diálogo, promovido por 
el Centro de Investigación y Educación Popular / Programa 
por la Paz (Cinep/PPP), en el que participaron estos grupos 
heterogéneos en dos fases, la primera en 2019 y la segunda 
entre 2021 y 20224. Se parte de la descripción del contexto 
local y regional y de la dinámica del conflicto armado y la 
violencia en la zona.

Contexto local y regional

El municipio de Florida está ubicado en el sur oriente del Valle 
del Cauca, valle geográfico del río Cauca, en el sur occidente 
colombiano. Tiene una extensión total de 395 km2. Parte de 
su territorio montañoso se encuentra a la espalda del Parque 
Nacional Natural de Las Hermosas, una zona del piedemonte 
de la cordillera central que conecta los departamentos de Valle 
del Cauca, Tolima, Huila y Cauca. Además, limita al sur con el 
municipio de Miranda, Cauca. Al norte, con Pradera, Valle del 
Cauca. Al occidente, con Candelaria, Valle del Cauca. Finalmente, 
al oriente con Rioblanco, Tolima. Florida se encuentra a 42 
kilómetros de Santiago de Cali, capital del departamento del 
Valle del Cauca (ver figura 1).

4	 En el año 2020 no se realizaron sesiones de diálogo debido a la pandemia del COVID-19 
(Equipo Promotor, 2021).



60 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

Figura 1. Mapa de la región del sur del Valle y norte del Cauca 
donde se ubica Florida

Fuente: Fundación Ideas para la Paz (2014).

Florida se divide en 5 comunas y 32 barrios en la zona urbana, 
además de 12 corregimientos, 25 veredas, 3 resguardos y 
2 cabildos indígenas en la zona rural. Este estudio de caso, 
de acuerdo con la mirada hiperlocal de la paz cotidiana, se 
focaliza en la zona nororiental del municipio, que comprende 
el corregimiento La Diana, el cual está conformado por las 
veredas de La Diana (cabecera del corregimiento) y Los Negros 
y el resguardo indígena Triunfo Cristal Páez, el cual cuenta con 
cinco comunidades: Los Caleños (cabecera del resguardo), 



61Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

San Juanito, La Palmera, Betania y Villa Pinzón. En esta zona 
también se encuentra parte de la reserva natural del páramo de 
Las Tinajas donde se ubica la comunidad de Ebenezer.

El páramo de Las Tinajas es estratégico en términos 
ambientales, debido a la función de regulación hídrica que 
presta. En esta zona, ubicada entre los 3 000 y 4 090 metros 
sobre el nivel del mar (m.s.n.m.), se encuentran varias lagunas, 
que son sitios sagrados para la comunidad indígena Nasa; por 
tanto, también tiene un importante valor cultural, es un territorio 
ancestral donde recrean su cosmovisión (Guzmán, 2018). 

En el siguiente mapa se puede apreciar cómo del casco urbano 
de Florida sale una carretera destapada hacia el oriente que 
cruza la parte oriental del corregimiento de La Diana, conecta 
con el resguardo indígena Triunfo Cristal Páez y colinda 
con la zona alta del páramo de Las Tinajas (ver figura 2). El 
trayecto permite pasar del valle a la zona de montaña llegando 
alrededor de los 3 800 m.s.n.m. y une el departamento del Valle 
del Cauca con el Tolima. 

Figura 2. Mapa de Florida con sus corregimientos y 
resguardos indígenas

Fuente: Alcaldía de Florida (2016). 



62 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

Según proyecciones del Departamento Administrativo Nacional 
de Estadística (DANE) (2023a), de la población a nivel municipal, 
Florida tiene 58 399 habitantes estimados en 2023, de estos, 41 
249 (70.63 %) se encuentran en la cabecera municipal y 17 150 
(29.37 %) en los centros poblados y el área rural dispersa. De 
estos últimos, 8 735 (50.93 %) son hombres y 8 415 (49.07 %) 
son mujeres. Para el Valle del Cauca se estima un total de 4 
638 029 habitantes en 2023, es decir, que Florida representa 
el 1.26 % de la población estimada del departamento. De esta 
población proyectada, en los centros poblados y el área rural 
dispersa de Florida, el DANE (2023b) estima que, en 2023, 
existen 5 230 (30.50 %) indígenas y 2 931 (17.09 %) negros, 
mulatos, afrodescendientes o afrocolombianos. Además, 8 989 
(52.41 %) personas de esta zona rural no se identifican como 
perteneciente a algún grupo étnico. 

La población indígena de Florida pertenece al pueblo Nasa. 
Según el DANE (2023c), en 2018 se censaron en Colombia 
242 176 indígenas de este grupo étnico, 175 942 (72.4 %) de 
ellos se encuentra dentro de algún resguardo indígena; 80 805 
(33.4 %) habla la lengua nativa de su pueblo, el Nasa Yuwe. 
La mayoría se encuentra en el departamento del Cauca, 215 
453 (88.6 %), y, en segundo lugar, en el Valle del Cauca, 10 338 
(4.3 %). La población del resguardo Triunfo Cristal Páez es 
de aproximadamente 2 077 personas (Tribunal Superior del 
Distrito Judicial de Cali, 2022). 

Según el Departamento Nacional de Planeación (DNP) (2023), 
en Florida el índice de pobreza multidimensional (IPM) en 2018 
fue de 18.9, menor que la nacional que estaba en 25.65. El 
índice de feminización de la pobreza multidimensional en este 
mismo año fue de 21.5, también por debajo del índice nacional 

5	 El índice de pobreza multidimensional (IPM) se mide de acuerdo con las siguientes cinco 
dimensiones y quince indicadores: 1. Condiciones educativas: analfabetismo y bajo logro 
educativo. 2. Condiciones de la niñez y juventud: inasistencia escolar, rezago escolar, barreras de 
acceso a servicios de cuidado de primera infancia, y trabajo infantil. 3. Trabajo: trabajo informal 
y desempleo de larga duración. 4. Salud: sin aseguramiento a salud y barreras de acceso a salud 
dada una necesidad. 5. Condiciones de la vivienda y servicios públicos: sin acceso a fuente de 
agua mejorada, inadecuada eliminación de excretas, material inadecuado de pisos, material 
inadecuado de paredes y hacinamiento crítico. (DNP, 2023)



63Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

que era de 26.36. El IPM rural fue de 24.6. La privación IPM en 
aseguramiento en salud fue de 14.80 y la privación IPM en 
barreras de salud fue de 3.6. 

En el ámbito educativo en Florida, la tasa de analfabetismo 
para 2018 fue de 5.3, por encima de la nacional que estaba 
en 5.27. El índice de cobertura neta en educación básica 
primaria, secundaria y media en 2019 fue de 92.7 por encima 
de la nacional que estaba en 92.4. Sin embargo, la tasa de 
deserción fue de 5.4 por encima de la nacional que estuvo en 
3. En materia de niños, niñas y adolescentes (NNA) en 2022, 
el índice de primera infancia sin educación inicial en el marco 
de la atención integral (del Instituto Colombiano de Bienestar 
Familiar y el Ministerio de Educación Nacional) fue de 61.0, la 
tasa de violencias (intrafamiliar, interpersonal y sexual) contra 
NNA por 100 000 NNA fue de 91.58 y el índice de la niñez y 
juventud en pobreza multidimensional fue de 27.0. 

Por otra parte, según datos del año 2022 registrados por el 
DNP (2023), para Florida, el indicador de unidades productoras 
agropecuarias (UPAS) sin acceso a crédito fue de 33.17; el 
indicador de UPAS sin acceso a asistencia o asesoría para el 
desempeño de su labor fue de 50.62; el indicador de viviendas 
sin cobertura de energía en zonas rurales fue de 11.43; el 
indicador de déficit habitacional en centros poblados y rural 
disperso fue de 88.74; el indicador de hogares sin acceso a 
soluciones adecuadas para el manejo de aguas residuales 
fue de 11.53; el indicador de hogares sin acceso a soluciones 
adecuadas de agua potable fue de 5.62, y el indicador de déficit 
habitacional en cabeceras fue de 12.83. 

En la zona donde se encuentra el corregimiento de La Diana 
y el resguardo Triunfo Cristal Páez se realizan actividades 
agropecuarias relacionadas con la producción de café, maíz 
y cultivos de pan coger. En la parte alta donde se encuentra 

6	 El índice de feminización de la pobreza multidimensional mide las mismas dimensiones e 
indicadores del índice de pobreza multidimensional, pero, desde un enfoque de género, se utiliza la 
jefatura femenina del hogar para su construcción (DNP, 2023).

7	 El analfabetismo se comprende como la falta de competencias para poder leer y escribir (DNP, 2023).



64 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

la comunidad de Ebenezer una de las actividades principales 
es la ganadería para la producción de leche y carne y algunos 
cultivos de tierra fría de pan coger.

De acuerdo con el DANE (2023d), de 14 213 personas mayores 
de 10 años ubicadas en centros poblados y área rural dispersa 
en Florida en 2018, sobre la actividad realizada la semana 
anterior al censo, 6 048 (42.5 %) trabajó por lo menos una 
hora en una actividad que le generó algún ingreso, 21 (0.1 
%) trabajó o ayudó en un negocio por lo menos una hora sin 
que le pagaran, 174 (1.2 %) no trabajó, pero tenía un empleo, 
trabajo o negocio por el que recibía ingresos, 573 (4 %) estaba 
buscando trabajo, 508 (3.6 %) vivía de jubilación, pensión o 
renta, 2 698 (19.1 %) estudió, 3 655 (25.7 %) realizó oficios del 
hogar, 150 (1 %) estuvo incapacitado de manera permanente 
para trabajar, 226 (1.6 %) estuvo en otra situación y 160 (1.1 %) 
no dio información al respecto. 

Florida se encuentra integrada a las dinámicas del sur del 
Valle8 y el norte del Cauca9. De acuerdo con la Comisión de 
Esclarecimiento de la Verdad (CEV) (2022), la geografía, el 
clima, la economía, la población, la historia y la cultural de 
la región están definidas por el contraste entre el valle y la 
montaña. La zona cuenta con una fuerte presencia de grupos 
étnicos, tanto en la parte urbana como rural, donde habitan 
mestizos, afrodescendientes y comunidades indígenas de 
los pueblos Nasa, Misak, Embera y Wounaan. En el sur del 
Valle se encuentran más de la mitad de los habitantes del 
departamento, principalmente, afrodescendientes. Mientras 
que en el norte del Cauca aproximadamente el 30 % de la 
población es indígena, en particular, del pueblo Nasa. En el 
suroccidente colombiano se destaca la fuerte organización 
social, no solo de los grupos étnicos y campesinos, sino de 
estudiantes, sindicatos, mujeres y población LGTBIQ+ que han 

8	 En la zona del sur de Valle junto con Florida se encuentran diez municipios: Jamundí, Cali, 
Candelaria, Pradera, Dagua, La Cumbre, Yumbo, Palmira, El Cerrito y Vijes.

9	 En la zona del norte del Cauca que colinda con Florida se encuentran trece municipios: Puerto 
Tejada, Miranda, Villa Rica, Guachené, Padilla, Corinto, Suárez, Buenos Aires, Santander de 
Quilichao, Caloto, Toribío, Caldono y Jambaló.



65Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

hecho frente a la guerra defendiendo los derechos humanos, 
contribuyendo a la búsqueda de salidas políticas y negociadas, 
reivindicando sus derechos económicos, políticos y sociales y 
reestructurando sus lazos sociales en el marco de una profunda 
división producto de la violencia.

Entre las organizaciones sociales más destacadas de la zona, 
se encuentran el Consejo Regional Indígena del Cauca (CRIC) y 
la Asociación de Cabildos Indígenas del Norte del Cauca (ACIN), 
referentes de los colectivos indígenas que tienen su origen 
en el norte del Cauca. Igualmente, en el Valle se encuentra la 
Organización Regional Indígena del Valle del Cauca (ORIVAC). 
En un inicio, los indígenas hacían parte de la Asociación 
Nacional de Usuarios Campesinos (ANUC), pero en los años 
setenta decidieron construir su propia ruta organizativa, la cual 
tenía como horizonte la recuperación de las tierras ancestrales, 
la autonomía en contra de la intervención del Gobierno y los 
grupos armados, la cultura y reconstrucción identitaria y la paz 
a través del rechazo a la violencia contra sus comunidades. Al 
tiempo, la ANUC pierde fuerza a finales de esa década y las 
organizaciones campesinas viven una crisis general. Con este 
nuevo referente, los indígenas se separan organizativamente 
de la lucha campesina, pero manteniendo las demandas por la 
tierra, en particular, a través de procesos institucionales como 
la reforma agraria y la restitución de tierras y acciones de hecho 
como la ocupación de tierras (CEV, 2022). 

Por parte de las organizaciones campesinas una de las más 
destacadas es la Asociación de Trabajadores Campesinos 
del Valle del Cauca (ASTRACAVA), creada a mediados de los 
años noventa, quienes impulsan la figura de zonas de reserva 
campesina, con una fuerte presencia en el municipio de 
Pradera, vecino de Florida. Mientras, en el Cauca un referente 
organizativo de las comunidades campesinas es el Proceso de 
Unidad Popular del Suroccidente (PUPSOC). Finalmente, por 
parte de las comunidades negras se encuentra la Asociación 
de Consejos Comunitarios del Norte del Cauca (ACONC).



66 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

Otras organizaciones sociales, propias de Florida, que 
trabajan la economía solidaria, la defensa del territorio, la 
preservación ambiental, entre otros, son la Asociación de 
Productores Agropecuarios Avanzar del corregimiento de la 
Unión (ASOAVANZAR), la Asociación de Productores Cristianos 
de Pueblo Nuevo Florida (APROCRIP), la Asociación Mujer 
Rural Santo Domingo (ASOMUJER) y la Cooperativa Nasafrut. 
También se encuentran constituidos formalmente espacios 
de participación como el Consejo Municipal de Desarrollo 
Rural (CMDR) y el Consejo Territorial de Planificación (CTP) 
(Gravenhorst, 2021).

Conflicto armado y violencia en la zona

De acuerdo con la Comisión de Esclarecimiento de la Verdad 
(CEV) (2022), desde mediados del siglo XX, la violencia ha sido 
continua en el Valle del Cauca, principalmente ejercida por 
intereses de actores privados, como “Pájaros”, bandoleros, 
escuadrones de la muerte, mafias y paramilitares, quienes 
buscaban despojar la tierra para cultivos de caña, maderables, 
de uso ilícito, ganado o fincas de recreo. La Comisión de 
Esclarecimiento de la Verdad (CEV), la Jurisdicción Especial 
para la Paz (JEP) y el Grupo de Análisis de Datos en Derechos 
Humanos (HRDAG, por sus siglas en inglés) (2022) encontraron, 
por un lado, que en Colombia 450 664 personas perdieron la vida 
a causa del conflicto armado entre 1985 y 2018, proyectando 
que pueden ser alrededor de 800 000 víctimas, teniendo en 
cuenta el subregistro, impactando principalmente a civiles: 
ocho de cada diez personas muertas de manera violenta. 

Entre los departamentos más afectados, Valle del Cauca ocupa 
el segundo lugar, después de Antioquia, con 41 201 víctimas 
por homicidio (9.1 %). Por otro lado, 121 768 personas fueron 
desaparecidas forzadamente en el país entre 1985 y 2016. 
Estimando el subregistro la cifra puede ascender a 210 000 
víctimas. Nuevamente, el segundo departamento más afectado 



67Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

por este hecho, después de Antioquia, es Valle del Cauca con 
8 626 víctimas (7 %). Finalmente, se encontró que 752 964 
personas fueron desplazadas de manera forzada en Colombia 
entre 1985 y 2019. El Valle del Cauca ocupa el quinto lugar con 
435 455 víctimas (6 %).

Según los relatos territoriales sobre el conflicto armado en el 
Valle y norte del Cauca de la CEV (2022), la estructura de la 
tierra, los privilegios de las élites locales y el régimen político 
cerrado se han preservado a través del ejercicio de la violencia 
de actores privados, contribuyendo a la inequidad y al abordaje 
destructivo de los conflictos sociales. Violencia y pobreza han 
provocado el desplazamiento de miles de personas de las 
zonas planas hacia las montañas. Igualmente, el narcotráfico 
ha jugado un papel central en la configuración del territorio y las 
relaciones sociales por medio del uso de la violencia armada. 
En una trayectoria de aproximadamente cincuenta años, se 
identifican diferentes actores relacionados con este negocio 
ilegal con presencia en la región: “El Cartel de Cali, el Cartel del 
Norte del Valle, el Bloque Calima, los ejércitos de narcos, las 
FARC-EP y más recientemente el Clan del Golfo, las disidencias 
y los carteles mexicanos” (CEV, 2022, p. 200).

De acuerdo con el Centro Nacional de Memoria Histórica 
(2013), la acción de los grupos guerrilleros, principalmente las 
FARC-EP, consistió en atacar a las élites regionales y locales a 
través de la afectación de sus bienes, buscando bajar la moral 
de terratenientes, finqueros y empresarios. Con la intensión 
de imponer un nuevo orden en estas regiones, la dinámica 
social propia fue alterada, generando resistencias de algunos 
sectores de la población civil que fueron sometidos mediante 
la violencia selectiva. Los grupos paramilitares utilizaron estas 
tensiones para desafiar social y militarmente a la guerrilla, 
llegando a estos territorios por medio de la violencia masiva 
e indiscriminada, fundada en el terror; patrones de violencia 
que contribuyeron a la ruptura de las relaciones sociales y 
comunitarias y la profundización de la desconfianza social. 



68 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

El sur del Valle y norte del Cauca han sido, históricamente, un 
corredor estratégico en la geografía del conflicto armado, ya 
que une los Llanos Orientales con la costa pacífica e igualmente 
conecta el sur del Tolima y el norte del Huila, región histórica 
donde nacieron las FARC-EP. Precisamente, en 2006, Florida y 
Pradera fueron los municipios que esta insurgencia pidió como 
zona de despeje, aproximadamente 785 kilómetros cuadrados, 
para realizar un intercambio humanitario con el gobierno 
colombiano, aunque finamente este último no accedió. 

Antes de la firma del Acuerdo de Paz en 2016, en esta zona 
operaba el Bloque Occidental de las FARC-EP, en específico 
el frente sexto, creado en los años setenta y posicionado 
principalmente en el norte del Cauca; la columna móvil Gabriel 
Galvis, y el Bloque móvil Arturo Ruiz, el cual estuvo liderado 
por Guillermo León Sáenz Vargas (Alfonso Cano), máximo 
comandante de esta insurgencia desde 2008 hasta su muerte, 
en 2011, en el marco de una operación militar en el municipio 
de Suarez, Cauca. Luego la comandancia fue asumida por 
Jorge Torres Victoria (Pablo Catatumbo), quien pertenecía al 
secretariado de las FARC-EP, máxima instancia de dirección de 
esta insurgencia, y quien cumplió un papel importante en las 
negociaciones con el gobierno colombiano y posterior firma 
del Acuerdo de Paz. 

A pesar de que luego de la firma del Acuerdo de Paz se percibió 
un periodo de tranquilidad para los pobladores de la zona 
tras el desarme de la guerrilla, hubo una reconfiguración de 
los grupos armados; por tanto, se volvió a vivir el rigor del 
conflicto. Actualmente, en Florida tiene influencia la Columna 
Móvil Dagoberto Ramos que hace parte de las disidencias de 
las FARC-EP que no firmaron el Acuerdo de Paz, integradas 
en el Comando Coordinador de Occidente del Estado Mayor 
Central. Igualmente, desde 2016 se conoce que viene operando 
una estructura armada de Los Pelusos. Sin embargo, se ha 
establecido que este grupo son disidentes o mafiosos que 
utilizan el nombre de Ejército Popular de Liberación (EPL), 
guerrilla que no tiene presencia en la región. Igualmente, desde 



69Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

2017 se ha identificado la presencia de carteles mexicanos de 
Sinaloa y Jalisco Nueva Generación; no obstante, también son 
asociados con las disidencias de las FARC-EP (CEV, 2022).

Un relato de una víctima campesina del Valle realizada por la 
CEV (2022), menciona la importancia estratégica que tenía esta 
zona para las antiguas FARC-EP:

Ellos [las FARC] parece ser que necesitaban todo este 
corredor de la cordillera, desde el sur del Cauca, todo el 
Cauca, para tener el corredor al Tolima y paso a los Llanos 
Orientales, para manejar toda esta zona para su andar y 
su hacer. Quien manejaba esto era Pablo Catatumbo, 
comandante del Sexto Frente, él era muy conocido con 
todo el mundo y él conocía a mucha gente aquí. Esa era 
la intención de ellos y cuando llegaron aquí, a mucha 
gente le tocó irse, que por cuatrero, que si robaban, lo 
de la venta de droga, toda esa cuestión; el que no se iba, 
llevó, lo mataban. (p. 68)

En Florida y Pradera, la columna móvil Gabriel Galvis utilizó los 
campos minados para controlar los avances del Ejército. Sin 
embargo, hubo una gran afectación para los civiles. Entre 2005 
y 2014, se registraron 80 víctimas en Florida y 40 víctimas en 
Pradera. Otro relato de un campesino víctima registrado por la 
CEV (2022) establece la dinámica en relación con las minas:

Ahí nos tocaba el Sexto Frente, nos tocaba la columna 
Gabriel Galvis […]. Ya en el tiempo, cuando recrudece la 
guerra con la guerrilla, el Ejército hace un Batallón de Alta 
Montaña cerca de la finca y la guerrilla toma la decisión 
de minar la finca en diferentes puntos. Al extremo que un 
trabajador cae en un campo minado. El Ejército, en vez 
de llegar con una posición de colaboración […], llegan es 
mirando. La razón para ellos de que el muchacho haya 
caído en el campo minado era que el muchacho era 
guerrillero, que estaba instalando la mina, o que ahí había 
algo importante para ellos que estaban cuidando. (p. 170)



70 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

En Florida, principalmente en las zonas rurales, las FARC-
EP fungieron muchas veces como un estado paralelo que 
realizaba control social, regulaba la vida cotidiana y tramitaba 
los conflictos de la población. En algunas ocasiones la misma 
comunidad acudía a este grupo para solucionar problemas 
comunitarios. Así lo manifiesta el relato de un hombre víctima 
de desplazamiento forzado entrevistado por la CEV (2022):

Esa violencia insurgente, sin embargo, en algunos casos se 
transigía porque era considerada aleccionadora: “la misma 
comunidad lo denunciaba a la guerrilla: ‘fulano de tal está 
haciendo daño’; entonces la guerrilla bajaba y le llamaba la 
atención y si no hacía caso, pues ya lo mataban, pues ya era 
[por] terco”. La guerrilla era percibida como una especie de 
Estado paralelo o de organización justiciera más efectiva 
que el Estado oficial: “había mucha gente que se mofaba 
diciendo ‘no, es que yo voy a hablar con los de arriba’ […] 
cuando se hablaba con ‘los de arriba’, se sabía que era 
con las FARC o con los elenos, entonces era la forma de 
amenazar a la persona con la que uno tuviera el problema; 
en ese tiempo, la Fiscalía eran ellos”. (p. 82)

En otras ocasiones hubo muchas tensiones con los cabildos 
indígenas, ya que, coherentes con su demanda de autonomía, 
las comunidades rechazaban la violencia y el control social 
de las FARC-EP. Actualmente, en las áreas de los resguardos 
indígenas y zonas adyacentes, la guardia indígena realiza 
ejercicios de control territorial quitando espacios a otros 
grupos armados que permanecen y transitan en la región. Esta 
figura fue creada en el año 2000 como una forma de protección 
colectiva para la defensa de los derechos humanos, el territorio, 
la autonomía y la cultura propia de los pueblos indígenas. 

En este corredor también hubo presencia de grupos 
paramilitares, las Autodefensas Unidas de Colombia (AUC) 
realizaron acciones entre 1993 y 2004, en particular, el Bloque 
Calima, el cual llegó al departamento en 1999 a partir de un 
grupo de hombres enviados por los hermanos Castaño desde 
Urabá (ver figura 3). Inicialmente, se asentaron en municipios 



71Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

como Tuluá, Buga, Bugalagrande y San Pedro en el centro del 
Valle, pero luego en los años 2000 se expandiría a municipios 
del sur, entre ellos Florida, Pradera, Palmira y Jamundí, también 
al pacífico y al norte del Cauca, bajo la comandancia de José 
Veloza, alias HH. De acuerdo con lo evidenciado por la CEV 
(2022), la intervención de este grupo paramilitar en el territorio 
produjo un amplio repertorio de violencia y victimización contra 
la población, a la cual acusaban de apoyar a la guerrilla, a través 
de acciones como “amenazas, extorsiones, robos, secuestros, 
reclutamiento de niños, niñas y adolescentes, utilización 
y apropiación de bienes civiles, restricción de movilidad, 
confinamientos, desplazamientos y despojos, torturas, 
desapariciones, violencias basadas en género, asesinatos y 
masacres” (p. 134). 

Figura 3. Actores armados presentes en la región del Valle y 
norte del Cauca entre 1991 y 2004

Fuente: Comisión de la Verdad con datos del DANE, CERAC y la MOE (2022).

En los últimos años, las comunidades han denunciado en varias 
ocasiones el tránsito e intimidación de grupos paramilitares, 
llamados Águilas Negras. Así lo confirma el informe de la CEV 
(2022). Tras la desmovilización del Bloque Calima para acogerse 



72 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

al proceso de Justicia y Paz en el gobierno del presidente Álvaro 
Uribe, empezaron a operar otras bandas criminales en la región, 
disputándose el control de los territorios, como el Clan del Golfo, 
La Empresa, Los Rastrojos, Los Machos y las Águilas Negras. 

Por parte del Estado colombiano, tiene presencia la Tercera 
Brigada del Ejército Nacional con tres batallones en la zona. 
Históricamente la jurisdicción de esta brigada comprendía 
los departamentos de Nariño, Cauca y Valle del Cauca, pero, 
con una reorganización en el 2010, se focalizaron solamente 
en el Valle y siete municipios de la parte norte del Cauca que 
colindan con Florida. Igualmente, en 2001, el Ejército desplegó 
la Fuerza Apolo, una fuerza de tarea conjunta con jurisdicción 
en Pradera y Florida y municipios del norte del Cauca. En 2007 
entró en operación una base militar denominada El Sinaí en el 
corregimiento de La Diana, zona alta de Florida. 

La relación de la población rural con la fuerza pública fue de 
constantes tensiones, denuncias y hechos de atropellos y 
violaciones a los derechos humanos y al derecho internacional 
humanitario, principalmente, durante los gobiernos de Uribe, 
entre los años 2002 y 2010, y el primer periodo de Santos, entre 
2010 y 2014, debido a la militarización del territorio. De acuerdo 
con el relato de un experto en el movimiento campesino 
recogido por la CEV (2022), los territorios se convirtieron 
en zonas permanentes de confrontación, donde los civiles 
eran los más afectados:

Lo más importante de esta época de los años 2010 en 
adelante, hasta el 2014, 2015, que se consolidó el proceso 
de paz, fue la acción de las Fuerzas de Tarea Conjunta, y 
eso, por supuesto, ocasionó que hubiera más combates 
y más bajas de civil, porque entre combatientes, pues 
allá verán porque es problema de ellos, pero lo grave es 
que haya afectaciones a los civiles. [...] En el 2011, por 
la agudización de la confrontación entre las FARC y las 
fuerzas gubernamentales, varias veredas fueron el teatro 
de operaciones, escenarios de combate entre la Fuerza 
de Tarea Conjunta Apolo y las tropas de la Columna móvil 
Gabriel Galvis, principalmente. (p. 168)



73Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

Diferencias y conflictos sociales entre las 
comunidades de Florida

Las comunidades que habitan el corregimiento La Diana, 
principalmente campesinos; el resguardo Triunfo Cristal Páez, 
habitado por indígenas Nasa, y la reserva natural de páramo de 
Las Tinajas, donde se encuentra una comunidad denominada 
Ebenezer que se reconoce como campesina, han tenido 
relaciones de vecindad cotidianas debido a que sus territorios 
colindan. Además, comparten la misma vía de acceso que 
va desde el casco urbano de Florida hasta la zona alta. Es 
una carretera destapada que cruza de occidente a oriente, 
uniendo el Valle del Cauca con el Tolima. La convivencia ha 
estado enmarcada en la búsqueda de la reproducción de 
sus condiciones de vida en un contexto de permanencia del 
conflicto armado. A continuación, se presentan las principales 
divisiones y conflictos sociales en torno a la tierra, el tránsito y 
acceso al páramo de Las Tinajas, la posible implementación de 
un megaproyecto y la diferencia de identidades. 

Conflictos por la tierra

En esta zona de Florida, como en gran parte de los territorios 
rurales de Colombia, existen conflictos alrededor de la tenencia 
de la tierra, en particular, relacionados con pretensiones, 
linderos, servidumbres y baldíos. Los primeros se refieren 
a conflictos entre personas o grupos que reclaman el 
mismo derecho sobre la propiedad, la posesión, el uso o el 
aprovechamiento de un terreno. Los segundos son aquellos 
que se establecen entre propietarios de terrenos colindantes y 
reclaman un mismo derecho sobre los límites de su propiedad. 
Los terceros se dan entre propietarios de terrenos colindantes, 
pero en relación con los derechos de servidumbre, es decir, el 
uso o aprovechamiento de un predio por parte de un vecino para 
el tránsito o paso de acueducto, alcantarillado, energía eléctrica 
o telecomunicaciones. Los cuartos se dan por la reclamación 



74 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

de un mismo derecho entre personas o grupos sobre un terreno 
baldío, los cuales son de propiedad de la Nación. 

Las tensiones por la tierra han estado en el centro de las 
relaciones entre las comunidades rurales y de estas con el 
Estado y propietarios privados. Los altos niveles de inequidad 
en la ruralidad, la crisis de las economías agrícolas y la 
competencia por acceso a derechos de campesinos, indígenas 
y afrodescendientes, han contribuido a la emergencia de 
múltiples conflictos interculturales e interétnicos, alrededor del 
acceso, uso y tenencia de la tierra, que tienen como base las 
diferencias culturales, identitarias y cosmovisiones sobre las 
formas de vivir y relacionarse. A continuación, se muestra un 
mapa con diferentes figuras territoriales campesinas y étnicas 
presentes en el Valle y norte del Cauca: resguardos coloniales, 
resguardos indígenas, comunidades negras tituladas y zonas 
de reserva campesina proyectadas, donde se aprecia su 
multiplicidad, donde colindan y se traslapan, lo que explica la 
emergencia de los conflictos territoriales (ver figura 4). 



75Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

Figura 4. Figuras territoriales campesinas, afros e indígenas 
en Valle y norte del Cauca

Fuente: Comisión de la Verdad con datos del DANE, la ANT y Anzorc (2022).



76 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

En la zona rural de Florida, uno de los principales conflictos 
por la tierra se da entre el resguardo Triunfo Cristal Páez, la 
comunidad de Ebenezer y los propietarios de predios en la 
zona alta de páramo de Las Tinajas, quienes llevaron su caso 
a la justicia ordinaria. Actualmente, el caso se encuentra 
en el Tribunal Superior del Distrito Judicial de Cali en la Sala 
Especializada en Restitución de Tierras. 

El resguardo Triunfo Cristal Páez fue titulado por medio de la 
resolución 58 del 7 de diciembre de 1995, promulgada por el 
extinto Instituto Colombiano de la Reforma Agraria (INCORA). 
Se realizó una primera ampliación de su territorio colectivo 
por medio de la resolución 061 del 18 de diciembre de 2000, 
también del INCORA, y luego tuvo una segunda ampliación 
por medio del acuerdo 112 del 14 de junio de 2007 del extinto 
Instituto Colombiano de Desarrollo Rural (INCODER), pasando 
de una extensión inicial de 1 790 hectáreas con 2 000 metros 
cuadrados a 5 767 hectáreas con 2 747 metros cuadrados. 
Actualmente, está en trámite una tercera ampliación por medio 
de la resolución 1767 del 12 de agosto de 2012. 

La comunidad de Ebenezer alega que lleva más de 80 años 
de arraigo en el territorio y, en la segunda ampliación, fueron 
incluidos predios privados que son de su propiedad, lo que ha 
generado diferencias entre ambos grupos en relación con la 
libre disposición de sus tierras y el acceso a la zona de páramo 
de Las Tinajas. Al parecer, el INCODER no tuvo en cuenta que, 
en la zona de ampliación, había población colona que no hacía 
parte del grupo indígena y no estaba de acuerdo en ser incluida 
ni respetó los derechos de propiedad de los terceros. El tema 
de las tierras se complejiza al no tenerse claridad de cuáles 
tierras son baldías, propiedades cuya tradición no proviene del 
Estado y las áreas de conservación ambiental que pertenecen 
al Parque Nacional Natural de Las Hermosas (Tribunal Superior 
del Distrito Judicial de Cali, 2022).



77Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

Diferencias por el tránsito y acceso al páramo de Las 
Tinajas

En el páramo de Las Tinajas, se encuentran ubicadas las 
familias que hacen parte de la comunidad de Ebenezer, 
establecidas en predios privados que fueron incluidos dentro 
de la ampliación del territorio colectivo indígena. En esta zona 
de protección ambiental se realizan algunas actividades de 
explotación ganadera y cultivos de pancoger. Para la comunidad 
indígena Nasa es un lugar ancestral donde realizan actividades 
espirituales que reproducen su cosmovisión. Ambos grupos a 
su manera han implementado estrategias para la protección 
ambiental de esta zona, limitando el acceso, lo cual ha generado 
diferencias entre sí.

Los comuneros indígenas del resguardo, ubicados en la zona 
media de la montaña, tienen un punto de control en la carretera 
con el fin de regular el tránsito de terceros hacia el páramo de Las 
Tinajas y como una labor de seguridad por parte de la guardia 
indígena frente a las amenazas de grupos armados en sus 
territorios. Sin embargo, también regulan las horas de bajada 
y subida de los integrantes de Ebenezer que necesariamente 
deben cruzar por esta parte de la carretera, situación que ha 
generado tensiones de manera cotidiana. 

Por su parte, la comunidad de Ebenezer, desde el 2020, ha 
tenido un punto de control sobre la carretera de acceso a la 
zona de páramo de Las Tinajas con la idea de regular el tránsito 
para el cuidado ambiental, controlando el ingreso de personas 
ajenas al territorio o de la zona urbana que suben con fines 
turísticos y a las comunidades indígenas que buscan realizar 
sus prácticas culturales en diferentes momentos del año. Para 
muchos esto es visto como una retaliación al control territorial 
ejercido por los indígenas. 

Los líderes del resguardo manifiestan que, en el marco de sus 
derechos como autoridades del territorio, ejercen funciones 
de control territorial y control ambiental con las acciones de 



78 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

patrullaje de la Guardia Indígena y los puestos de control. Así 
lo resalta una lideresa de este grupo (en el video del Cinep/PPP, 
2022) para quien el control está en función de la protección 
ambiental y la seguridad colectiva:

El tema del control territorial lo comenzamos a hacer en 
el 2014 cuando vimos que nuestros páramos [se] estaban 
deteriorando. Al ver eso tomamos la decisión de proteger, 
pero también de protegernos de los grupos armados 
quienes venían y reclutaban a nuestros jóvenes. Entonces, 
esa es una forma de hacer resistencia y de defender 
nuestro territorio. (Cinep/PPP, 2022, 16m50s)

De la misma manera, para el dinamizador de la guardia indígena 
Nasa del resguardo, el control es parte del cuidado de su territorio:

Hemos venido ejerciendo el tema del control más a fondo, 
porque acá en nuestro territorio nuestros páramos para 
nosotros es un sitio sagrado, porque el resguardo en sí 
es un eje principal donde es la casa de nosotros. ¿Qué 
quiere decir resguardo? Es la casa de nosotros. Entonces 
decimos, listo, para entrar a nuestra casa pues tienen que 
pedir permiso. Entonces eso es lo que mucha gente no lo 
ha entendido y no ha sido como ese tema de exclusión. 
(Cinep/PPP, 2022, 17m14s)

Por su parte, la vicepresidente de la Junta de Acción Comunal 
del corregimiento La Diana considera que no es justo para 
los habitantes del territorio, que no hacen parte del resguardo 
indígena, tener que pedir permiso para circular:

Nosotros que estamos en este corregimiento, nos sentimos 
presionados por ellos porque estamos en nuestro territorio. 
Para nosotros no es justo que tengan un control y nosotros 
no podamos pasar de ahí. No podamos tener acceso a 
ese libre tránsito. O sea, y la comunidad de Ebenezer es la 
más perjudicada ante este caso porque son los que viven 
allá y tienen que tener permisos, tienen que tener todo 
para ellos, siendo que viven en esa comunidad, tengan 
que tener permisos para llegar allá, o sea, no justifica. 
(Cinep/PPP, 2022, 17m44s)



79Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

Diferencias por la posible implementación de un 
megaproyecto

Existe un proyecto para la construcción de una vía 4G para 
la conexión del Pacífico con la Orinoquía, una carretera que 
va desde Buenaventura hasta Puerto Carreño, cruzando por 
los departamentos de Valle del Cauca, Tolima, Huila, Meta y 
Vichada. El 25 % del proyecto se encuentra construido; el 18 %, 
en ejecución de obras, y el 57 %, en etapa de estudios y diseño. 
Entre estos están el tramo Florida-Ruta 45 que une el Valle del 
Cauca, Tolima y Huila, constituidos por tres subtramos: Florida-
Herrera, Herrera Paujil y Paujil-Ruta 45. Actualmente, este tramo 
de 140,8 km cuenta con estudios de alternativas aprobado por 
la Agencia Nacional de Licencias Ambientales (ANLA), auto n.º 
00587 de 2018. El megaproyecto fue presentado de manera 
oficial en 2020 por consultoras financiadas por ProPacífico, 
fundación que articula empresas privadas interesadas en 
proyectos de desarrollo para Cali, Valle del Cauca y la región 
del Pacífico (Gómez, 2023).

Para el subtramo de Florida-Herrera se plantea como alternativa 
un túnel para vehículos y trenes de 40,01 Km y 2 500 metros de 
profundidad, que iniciaría en el resguardo de Kwesx Yu Kiwe 
de Florida y saldría al resguardo de Las Mercedes en Herrera. 
Según manifiesta el informe realizado por el Observatorio 
de Derechos Territoriales de los Pueblos Indígenas, cruzaría 
de manera interna un sector del páramo de Las Tinajas, que 
hace parte del complejo de las Hermosas. Las comunidades 
indígenas de Florida y Tolima han expresado la necesidad de 
que se realice la consulta previa desde las etapas de estudios 
y diseños de los proyectos. Sin embargo, esta no ha sido 
habilitada por el Ministerio del Interior, argumentando que en 
estos momentos no hay una afectación directa a los sujetos 
colectivos (Gómez, 2023).

Para las autoridades indígenas Nasa del resguardo Triunfo 
Cristal Páez y el resguardo Kwesx Yu Kiwe, la construcción 
de un túnel es una amenaza para la integridad de su territorio, 



80 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

afectando a la naturaleza y a las prácticas culturales y 
espirituales. Sin embargo, entran en contradicción con puntos 
de vista distintos de algunos integrantes de la comunidad 
campesina que ven el proyecto como una oportunidad de 
desarrollo para los pobladores de esta zona de Florida. 	

Divisiones por identidades

A las diferencias entre estos grupos relacionadas con la 
propiedad de la tierra, el tránsito por el territorio, el acceso al 
páramo de Las Tinajas y la entrada de posibles megaproyectos, 
también se suman las divisiones por identidades religiosas 
y espirituales que resultan en creencias y cosmovisiones 
diferentes. Los integrantes de la comunidad de Ebenezer se 
reconocen como campesinos o ex comuneros indígenas, muchos 
de ellos fueron parte del resguardo Triunfo Cristal Páez, aunque 
políticamente la organización se anuncia como campesina y 
han buscado en varias ocasiones constituirse como Junta de 
Acción Comunal, objetivo que no han conseguido, debido a que, 
por la indefinición territorial al estar dentro de un resguardo, 
tendrían que surtir el proceso de consulta previa. Ebenezer está 
conformada por alrededor de 37 familias, quienes comparten 
como principal fuente de unión la religión cristiana, orientados 
por el Centro Misionero Bethesda o Iglesia del Millón de Almas 
(Tribunal Superior del Distrito Judicial de Cali, 2022).

La diferencia en sus identidades ha generado, entre otras cosas, 
tensiones en el ámbito educativo por el enfoque indígena que 
maneja las escuelas del resguardo y con el que no están de 
acuerdo algunos padres y madres de familia de la comunidad 
de Ebenezer. Por tanto, ha ocasionado el retiro de los niños 
de las escuelas donde normalmente asistían, por ejemplo, la 
Institución Educativa Kwe´sx Nasa Ksxa´wnxi –IDEBIC– “El Gran 
Sueño de los Indios”, proyecto educativo indígena liderado por la 
Organización Regional Indígena del Valle del Cauca –ORIVAC–, 
para los pueblos Nasa y Embera Chamí en 18 municipios del 
departamento del Valle del Cauca (IDEBIC, 2019).



81Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

Un hecho representativo sobre este tema sucedió en 2007, 
cuando un profesor de la comunidad de Ebenezer fue destituido 
de una escuela de la institución educativa indígena ubicada en 
la vereda San Juanito. Esto debido a que el docente no estaba 
de acuerdo con prácticas de la cultura Nasa que eran realizadas 
en el ámbito educativo, como los rituales de armonización 
y el rol que ejercían los médicos tradicionales y autoridades 
ancestrales. Junto con el profesor se retiraron 14 niños, cuyas 
familias consideraban que debían recibir una educación desde 
la filosofía cristiana, no indígena (Tribunal Superior del Distrito 
Judicial de Cali, 2022).

El proceso de diálogo de las comunidades 
de Florida entre 2019 y 2022

Entre 2019 y 2022 se llevó a cabo un proceso de diálogo 
que contó con la participación de representantes de las 
comunidades del corregimiento La Diana, el resguardo 
Triunfo Cristal Páez y propietarios y habitantes de la zona de 
páramo agrupados en la comunidad de Ebenezer. Este fue 
promovido en un primer momento por un equipo en Mediación 
y Diálogo Social del Centro de Investigación y Educación 
Popular / Programa por la Paz (Cinep/PPP) y representantes 
del Secretariado de Pastoral Social de la diócesis de Palmira, 
quienes identificaron la necesidad de las comunidades de tener 
un apoyo para facilitar el proceso de interlocución. A estas 
organizaciones, se sumarían la Corporación de Investigación 
y Acción Social y Económica (CIASE), el Instituto Mayor 
Campesino (IMCA) y la Ruta Pacífica de las mujeres, quienes 
conformarían, en conjunto, el Equipo Promotor del Diálogo, 
asesorado metodológicamente por el Instituto Suizo para la 
Paz –swisspeace–, a través de un convenio de cooperación 
entre la Embajada Suiza en Colombia y el Cinep/PPP.

Entre las principales funciones del Equipo Promotor del Diálogo, 
estaba capacitar a los participantes en herramientas de diálogo 



82 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

y negociación, apoyar la correlación entre los planes de vida 
indígenas y los modelos de desarrollo campesinos, asesorar 
el diseño de un proceso de diálogo y apoyar las sesiones de 
intercambio con insumos metodológicos, programáticos y 
temáticos (Bulla et al. 2020).

La propuesta metodológica del diálogo fue plasmada en el 
Manual para la transformación de conflictividades sociales del 
Cinep/PPP (Ante et al. 2022), la cual consiste en cuatro fases: 
i) la exploración, ii) la preparación y construcción del diseño, 
iii) el desarrollo de las sesiones de diálogo y negociación y 
iv) la implementación de acuerdos y seguimiento. La primera 
revisa la pertinencia de comenzar o no una nueva experiencia 
de diálogo, basado en un análisis de conflicto relacionado 
con cuatro dimensiones: los actores, el contexto, el contenido 
y el proceso, realizando espacios de consulta con las 
comunidades y revisión de fuentes secundarias. La segunda 
elabora, de manera colectiva, la propuesta del diseño y realiza 
encuentros preparatorios con los actores de manera separada 
para fortalecer sus capacidades para el diálogo. La tercera 
consiste en llevar a cabo el plan construido por medio de la 
realización de las sesiones de diálogo. Finalmente, la cuarta 
propone la implementación y seguimiento de compromisos y 
acuerdos alcanzados. 

El Cinep/PPP entiende el diálogo como una oportunidad para 
la transformación de relaciones y basa sus procesos en cinco 
elementos transversales que hacen parte de la metodología: 
i) la inclusión, ii) la innovación, iii) el compromiso conjunto, 
iv) la apertura al cambio social y v) la conciencia del futuro 
compartido. La inclusión menciona la necesidad de incluir las 
distintas perspectivas relacionadas con un asunto a tratar, 
bajo el supuesto de que una mayor inclusión puede llevar a 
cambios sostenibles. La innovación llama la atención sobre 
tener en cuenta el marco subjetivo de las disputas, más allá de 
los asuntos sustantivos. El compromiso conjunto se refiere a 
que las partes de un conflicto deben asumir la responsabilidad 
para su transformación, siendo conscientes que de lo contrario 



83Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

profundizaría la lógica destructiva. La apertura al cambio social 
orienta los procesos a la promoción de cambios profundos, 
mejorando las relaciones y atendiendo de manera estructurada 
los temas en disputa, diferenciándose del mero manejo de crisis. 
Finalmente, la conciencia del futuro compartido busca pensar 
en clave de ruptura de los factores de exclusión, valorando la 
interdependencia de los actores y la posibilidad de construir un 
futuro conjunto (Ante et al. 2022).

Ya se había llevado a cabo un proceso previo de interlocución 
que consistió en una mesa de concertación entre indígenas y 
campesinos, promovida por la alcaldía, a través de un decreto. 
Esta instancia fue creada producto de un Cabildo Abierto, 
evento organizado por algunos líderes campesinos, donde 
buscaban hacer público el descontento con los indígenas 
manifestando que existía un conflicto territorial. La mesa 
convocada por la institucionalidad, alcaldía y Secretaría de Paz 
de la Gobernación del Valle, no tuvo mayor alcance y desarrollo 
debido a que los representantes indígenas percibían que estas 
entidades no eran parciales y estaban en favor de los intereses 
campesinos (Bulla et al. 2020). 

El Equipo Promotor del Diálogo, con trabajo previo en la región 
y cercanía con las comunidades, fue concebido para dar 
confianza a indígenas y campesinos, que sintieran garantías 
sobre la nueva experiencia de diálogo como un espacio 
seguro para la interlocución. Precisamente, este órgano y las 
comunidades definieron conjuntamente que el objetivo del 
nuevo proceso sería fortalecer las relaciones de confianza 
y cooperación para la convivencia y la defensa del territorio. 
Esperaban como resultados promover mecanismos para la 
convivencia comunitaria y la promoción de acciones conjuntas 
entre los pobladores del territorio (Bulla et al. 2020).



84 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

Primera fase del diálogo: año 2019

En los meses de abril y mayo de 2019, el Equipo Promotor 
del diálogo realizó la exploración por medio de un proceso 
de entrevistas bilaterales con representantes y líderes de 
cada una de las comunidades, donde validaron su pertinencia 
y voluntad para iniciar la experiencia de interlocución e 
identificaron temas de interés para la construcción de la 
agenda. Además, acompañaron el proceso de selección de las 
personas dialogantes, definiendo un criterio de paridad entre 
quienes se reconocían como indígenas y campesinos. Serían 
12 por cada grupo, en total 24. El primero estaba conformado 
por representantes del resguardo Triunfo Cristal Páez y el 
segundo por representantes del corregimiento La Diana, de la 
comunidad de Ebenezer y de las veredas La Diana (zona alta y 
zona baja) y Los Negros. 

El 5 y 6 de junio de 2019 se realizaron talleres de preparación: 
uno para el grupo indígena y otro para el campesino, donde 
validaron el objetivo y resultados esperados, mencionados 
anteriormente, así como los principios rectores que 
guiarían el proceso:

Representatividad equitativa de las diferentes perspectivas 
y participación efectiva de los actores involucrados. 
Apropiación y compromiso de las personas dialogantes con 
el proceso. Capacidad de escucha, respeto y apertura a las 
ideas de la otredad. Capacidad de cuidado, comprensión 
y solidaridad hacia las demás personas. Búsqueda 
de soluciones y cambios profundos. Participación de 
buena fe, sin agendas o intereses ocultos. (Equipo 
Promotor, 2019a, p. 1)

Luego se llevaría a cabo el desarrollo de las sesiones de 
diálogo: la primera, el 26 y 27 de julio; la segunda, el 27 y 28 de 
septiembre, y la tercera, el 29 y 30 de noviembre de 2019. En el 
balance realizado por el Cinep/PPP y el Equipo Promotor sobre el 
proceso durante este año, se destaca la construcción conjunta 



85Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

de reglas de juego para la interacción, la construcción de 
espacios de confianza donde los representantes de los grupos 
pudieran acercarse desde sus subjetividades, intercambiando 
experiencias y visiones personales, la sensibilización sobre 
cómo se construyen los prejuicios y estereotipos sobre los 
otros, la necesidad del acercamiento entre las diferencias para 
superarlos y el reconocimiento mutuo de derechos en clave de 
suplir necesidades individuales y colectivas para alcanzar una 
vida digna (Equipo Promotor, 2019a).

En relación con los avances a nivel temático se definieron cinco 
grandes ejes que harían parte de su agenda: i) circulación 
territorial, ii) ambiente y protección del agua, iii) distribución 
territorial, iv) megaproyectos y v) modelos de vida y desarrollo. 
Sobre estos identificaron las necesidades, temores y tensiones 
entre los grupos y se realizó una proyección comunitaria 
relacionada con los planes de vida y modelos de desarrollo 
a dos, cinco y diez años. Con estos insumos se llevó a cabo 
un primer diálogo temático sobre el tránsito por el territorio 
(Equipo Promotor, 2019a; 2021).

Sobre el tema de circulación territorial, dentro del grupo 
campesino se expresó la incertidumbre por la expansión del 
territorio colectivo indígena, de acuerdo con su estrategia de 
recuperación de tierras ancestrales, lo cual quedó consignado 
en el plan básico de ordenamiento territorial del municipio. 
Igualmente, se manifestó el malestar por los puestos de 
regulación del tránsito que hacen parte del control territorial 
indígena. Por su parte, para el grupo indígena los principales 
desencuentros surgían por el desconocimiento del rol de 
seguridad y cuidado de la guardia indígena por parte de 
los campesinos. Sin embargo, en las sesiones también se 
identificaban los principales puntos de encuentro, destacándose, 
la necesidad de tener un manual de convivencia compartido, 
concertar la movilidad para el desarrollo de actividades de 
turismo y comercialización y la necesidad de coordinación para 
la seguridad en el territorio (Equipo Promotor, 2019b). 



86 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

Sobre el tema de ambiente y protección del agua, el grupo 
campesino manifestó, entre los desencuentros, la preocupación 
por la declaración del páramo de Las Tinajas como zona de 
protección ancestral, el reconocimiento de los indígenas 
como autoridades ambientales y la práctica de quema de la 
tierra de estas comunidades, la cual se considera dañina. El 
grupo indígena tenía dudas sobre un proyecto de distrito de 
riego, promovido por líderes campesinos de la parte baja de La 
Diana; este implicaría el uso del agua de la zona alta y el paso 
de indumentaria por su territorio colectivo. Ello generaba temor 
por los impactos ambientales y culturales, como por los que 
pudieran traer los proyectos de turismo. Entre los puntos de 
encuentro, estaban la necesidad de políticas concertadas de 
conservación a través de un reglamento o mandato ambiental 
para la protección del páramo, el intercambio de saberes y 
formación de buenas prácticas agrícolas y comerciales, el 
fomento de energías alternativas, el acceso concertado a las 
fuentes hídricas acompañadas de políticas de saneamiento 
básico y el fortalecimiento de la producción tradicional 
campesina y ancestral indígena, de manera acordada entre 
ambas comunidades (Equipo Promotor, 2019b). 

Sobre el tema de distribución territorial, los principales 
desacuerdos para el grupo campesino estaban relacionados 
con las solicitudes de ampliación del resguardo en las que 
quedaron incluidos predios campesinos. Por tanto, pedían que 
se avanzara en el saneamiento de la propiedad para solucionar 
los traslapes y que el territorio fuera delimitado, reconociendo 
los límites entre el resguardo y la propiedad privada campesina. 
Igualmente, solicitaban revisar la opción de constituir una 
zona de reserva campesina que les permitiera tener una figura 
colectiva en el territorio. Su principal temor era que los indígenas 
expandieran su propiedad colectiva y terminaran expulsando a 
su población. Por su parte, los indígenas planteaban el interés 
de ampliación del territorio para atender las necesidades de su 
población y temían que los campesinos vendieran sus predios 
a personas externas (Equipo Promotor, 2019c). 



87Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

Sobre el tema de megaproyectos los indígenas fueron enfáticos 
en la necesidad de promover en el municipio la protección 
del páramo de Las Tinajas para el beneficio hídrico de los 
habitantes, lo que implicaba no permitir ningún megaproyecto 
que atentara contra la naturaleza, en función de la vida de las 
futuras generaciones. Plantearon el temor de perder su tierra por 
intereses económicos externos. Por su parte, los campesinos 
pedían mayor claridad en la información de los proyectos 
para unificar criterios como comunidad. Es decir, no hacer 
una oposición sin información, sino basada en argumentos 
técnicos de los pros y contras (Equipo Promotor, 2019c). 

Finalmente, sobre el tema de modelos de vida y de desarrollo, 
los campesinos planteaban la necesidad del rescate cultural 
de sus tradiciones, así como el apoyo a líneas productivas 
rentables: mayor capacitación para la producción agropecuaria 
y proyectos de turismo. Por su parte, los indígenas manifestaron 
la necesidad de consolidar un plan de vida para el buen vivir 
y el fortalecimiento de iniciativas microempresariales en 
las que pudieran participar. Nuevamente los temores de las 
comunidades campesinas giraban hacia los proyectos de 
ampliación del resguardo y el fortalecimiento de la guardia 
indígena que pudiera terminar en el control del municipio por 
parte de este grupo étnico. Manifestaban que el modelo de 
seguridad que ellos seguían era el institucional representado por 
la fuerza pública. Sin embargo, ambas comunidades estaban de 
acuerdo con llegar en el futuro a la construcción de un plan de 
gestión común del territorio para avanzar bajo el reconocimiento 
mutuo de sus intereses (Equipo Promotor, 2019c). 

Segunda fase del diálogo: años 2021 y 2022

El proceso de diálogo tuvo un bache durante el 2020 por motivos 
de la pandemia del COVID-19, en el cual no se realizaron nuevas 
sesiones de intercambio entre ambas comunidades. Los avances 
de la primera fase fueron el fortalecimiento de capacidades de 
los dialogantes, entre ellas, la apertura para la escucha a través 



88 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

del intercambio de intereses, perspectivas y temores, así como 
la transformación de prejuicios y el reconocimiento mutuo de 
necesidades y derechos. Sin embargo, había una preocupación 
en el Equipo Promotor y en los participantes de no llegar a 
acuerdos concretos en las temáticas planteadas. Por tanto, se 
planteó para el 2021 y 2022 un ajuste metodológico orientado 
a los diálogos temáticos (Equipo Promotor, 2021). 

En ese sentido, se realizaron nuevamente consultas 
territoriales a las comunidades sobre cómo estaba la 
dinámica de relacionamiento y cuáles eran las necesidades 
más apremiantes. Se identificó que, a raíz de la pandemia del 
COVID-19, los controles territoriales se habían fortalecido. El 
resguardo ya no tenía una vara, sino que construyó un portón 
sobre la carretera, con horarios estrictos de apertura y cierre, 
el cual debía ser cruzado por la comunidad de Ebenezer para 
salir a la parte urbana de Florida para abastecerse, trabajar 
o estudiar y regresar luego de cada jornada. Igualmente, los 
indígenas del resguardo manifestaban que el control de la zona 
alta del acceso al páramo, para realizar prácticas ancestrales 
según sus usos y costumbres, seguía endureciéndose por parte 
de Ebenezer. Por tal razón, el tema priorizado para la segunda 
fase del diálogo fue la circulación territorial, focalizando la 
interlocución entre los representantes del resguardo y líderes 
de Ebenezer (Cinep/PPP, 2023).

Además, las comunidades continuaban con su proceso 
jurídico por la demanda de la ampliación del resguardo que 
se traslapaba con propiedades de la comunidad de Ebenezer 
y otros propietarios privados de la zona alta. Por tal motivo, 
resultaba fundamental un acercamiento por fuera del proceso 
jurídico para prevenir una escalada del conflicto, una vez llegara 
la decisión del juez que terminara perjudicando a una u otra 
parte (Cinep/PPP, 2023).

Durante esta segunda fase, se llevaron a cabo las sesiones 
de diálogo temáticas alrededor del tránsito por el territorio: 
la primera, el 23 de agosto de 2021; la segunda, el 10 y 11 de 



89Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

noviembre de 2021; la tercera, el 1 y 2 de marzo de 2022; la 
cuarta, el 11 y 12 de mayo de 2022; la quinta, el 12 y 14 de julio 
de 2022, y la sexta, el 31 de agosto de 2022. Los resultados 
fueron la construcción de acuerdos para el manejo del control 
ambiental por parte de la comunidad de Ebenezer con los 
propietarios de la zona alta y con las autoridades del resguardo. 
Los acuerdos estuvieron orientados a flexibilizar los controles, 
como medida para mejorar la confianza y la convivencia, 
y evitar tensiones innecesarias. Además, se acordaron 
mecanismos de coordinación de situaciones especiales para 
la circulación tanto de personas internas como externas al 
territorio (Cinep/PPP, 2023).

Como parte del cierre del proceso de diálogo con el 
acompañamiento del Cinep/PPP, el 27 de octubre de 2022 se 
realizó un intercambio de experiencias con la Mesa Interétnica 
e Intercultural de Santa Rosa, Cauca, la cual se destaca 
por el trabajo conjunto de comunidades indígenas, afros y 
campesinas para la planificación territorial y el abordaje de los 
conflictos por la tierra y el distanciamiento social y cultural que 
generaban afectaciones a la convivencia. Tenían como principal 
objetivo concertar, conservar y defender el territorio. Además, 
lograron articular a distintas instituciones públicas para apoyar 
y gestionar el avance de sus procesos (Equipo Promotor, 2022).

Entre los principales aprendizajes y conclusiones que dejó el 
intercambio entre las comunidades de Florida y Santa Rosa, 
se destacó, en primer lugar, el reto de superar los conflictos 
internos de los grupos para unificar criterios que les permitieran 
ponerse de acuerdo con grupos diferentes al propio. En segundo 
lugar, la voluntad para priorizar los intereses articuladores 
como la defensa del territorio. En tercer lugar, tomar conciencia 
de la importancia de romper los patrones relacionales 
negativos para que no sean reproducidos por las siguientes 
generaciones. En cuarto lugar, vincular a la institucionalidad 
estatal a la mesa para gestionar soluciones que requieran 
su participación cuando los procesos de interlocución estén 
maduros. Finalmente, la importancia de la comunicación 



90 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

constante y rigurosa, con argumentos técnicos, basados en 
conocimiento de la normatividad que aplica para cada grupo.

El siguiente capítulo contiene el análisis del caso, articulando 
la presente caracterización del contexto territorial, la dinámica 
del conflicto armado y la violencia, los conflictos sociales y el 
proceso de diálogo con el marco teórico de diálogo desde el 
paradigma de transformación de conflictos con enfoque de paz 
cotidiana y las percepciones de los actores participantes en la 
experiencia que fueron entrevistados. 



91Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana



92 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

Capítulo IV. 
Análisis sobre las 

contribuciones 
del diálogo desde 

el paradigma de 
transformación de 
conflictos a la paz 
cotidiana a través 

de la experiencia de 
las comunidades 

indígenas y 
campesinas de 

Florida entre 2019 
y 2022



93Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

Este capítulo sintetiza aprendizajes teóricos y prácticos 
fundamentales por medio del análisis del caso. Para ello, 
articula el marco teórico y el concepto propuesto en esta 
investigación, a saber, el diálogo desde el paradigma de 
transformación de conflictos con enfoque de paz cotidiana, 
con la caracterización de los conflictos y el proceso de diálogo 
en Florida y con las percepciones de los actores participantes 
que fueron entrevistados10. Los aprendizajes se organizaron en 
relación con las cuatro categorías analíticas: i) diálogo desde 
el paradigma de transformación de conflictos con enfoque de 
paz cotidiana, ii) capacidad de sociabilidad, iii) capacidad de 
reciprocidad y iv) capacidad de solidaridad (propias de la paz 
cotidiana). Al comienzo de cada una se sintetiza la definición 
nominal y su operacionalización, luego se presentan los 
hallazgos y se cierra con una conclusión. 

Alcances del diálogo desde el paradigma 
de transformación de conflictos con 
enfoque de paz cotidiana

Esta categoría del diálogo desde el paradigma de 
transformación de conflictos se definió como el proceso de 

10	Se realizaron entrevistas semiestructuradas a doce (12) participantes en la experiencia de diálogo, 
quienes en la actualidad viven la dinámica cotidiana del territorio. Por ende, pueden dar cuenta 
de las relaciones y contribuciones de la experiencia del diálogo territorial desde el paradigma 
de transformación de conflictos con enfoque de paz cotidiana. Se entrevistaron a cuatro líderes 
de la comunidad de Ebenezer, cuatro líderes del resguardo Triunfo Cristal Páez, dos líderes del 
corregimiento de la Diana, una líder representante de los propietarios de la zona alta del páramo de 
Las Tinajas y al enlace territorial del Cinep/PPP en el proceso de diálogo, quien es líder ambiental 
y de mujeres en el territorio.



94 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

comunicación que busca fortalecer las relaciones de confianza 
y entendimiento entre personas o grupos que perciben tener 
objetivos incompatibles, permitiendo esclarecer intereses y 
realizar intercambio de percepciones e información. Además, 
este tipo de diálogo tiene un enfoque de paz cotidiana cuando 
busca fortalecer las capacidades territoriales en torno a la 
sociabilidad, la reciprocidad y la solidaridad. Para el caso 
estudiado se trata de las sesiones de intercambio entre 
representantes de las comunidades indígenas y campesinas 
de Florida, facilitados por el Cinep/PPP y el Equipo Promotor 
entre el 2019 y 2022, que se proponía abordar las diferencias 
de manera constructiva y reflexionar sobre el terreno común 
que existe entre grupos heterogéneos para el mejoramiento 
de las relaciones de convivencia. A continuación, se destacan 
tres aspectos analíticos y prácticos claves: primero, el diálogo 
es una experiencia de comunicación que permite reflexionar y 
actuar sobre las relaciones; segundo, el diálogo en contextos 
violentos es una forma de resistencia comunitaria al control 
de los grupos armados y la ineficacia estatal, y finalmente, 
mediadores y terceros puede ser catalizadores del diálogo y 
de la paz cotidiana.

a) El diálogo es una experiencia de comunicación de 
reflexión y actuación sobre las relaciones 

De acuerdo con lo evidenciado, no es común que grupos 
heterogéneos, como las comunidades indígenas y campesinas 
de Florida, tengan escenarios para reflexionar en conjunto sobre 
sus relaciones conflictivas, que se manifiestan en hábitos, 
rutinas y prácticas diarias, para buscar alternativas y cambiar 
estos patrones de interacción. El diálogo desde el paradigma 
de transformación de conflictos con enfoque de paz cotidiana 
permite crear un espacio seguro, de confianza, escucha y 
construcción de entendimiento para llegar a compromisos 
sobre las formas de relacionarse en su cotidianidad. Les 
permite mayor conciencia del poder que tienen en este nivel 
para romper con patrones de interacción negativos o continuar 



95Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

con formas de abordaje destructivos de los conflictos. Aunque 
el proceso particular pueda culminarse, queda la capacidad 
instalada en los líderes y sus elementos prácticos para replicar 
esta forma de comunicación, alternativa a la confrontación, en 
otros espacios de interlocución que desarrollen en el futuro. 

Este tipo de diálogo no está exento de que, en algunos momentos, 
las conversaciones se den desde la representación política de 
cada grupo, defendiendo los intereses y posturas de su colectivo 
y atacando los del otro. Esta forma de comunicación dificulta 
la empatía con las necesidades personales y profundiza la 
percepción de que existen grupos internamente homogéneos 
que son totalmente antagónicos, sin permitir identificar el 
terreno común y posibles conexiones entre sus integrantes. 
Esto impide el reconocimiento de las diferentes perspectivas, ya 
que el objetivo es desarmar el argumento del otro, imponiendo 
la visión propia como única verdad. Por tanto, el proceso es 
estratégico cuando las comunidades abren su perspectiva más 
allá de su marco de autorreferencia y se interesan en comprender 
los marcos de referencia de las otras comunidades.

Por ejemplo, D. Pinzón, líder indígena del resguardo Triunfo 
Cristal Páez, manifiesta que el diálogo le permitió desarrollar la 
empatía con el grupo campesino al intentar colocarse en su lugar:

El diálogo nos permitió expresar nuestras incomodidades, 
pero también las incomodidades de los campesinos. Y 
entendernos desde el sentir de cada uno. Y eso, digamos, 
que nos sirvió como una forma de colocarnos un poco 
en los espacios de la otra persona […]. Eso nos permitió 
entendernos un poco. Y en ese entendido comprender que 
estamos en un solo territorio. (comunicación personal, 
13 de octubre de 2023)

De la misma manera, W. Pillimué, líder campesino del 
corregimiento de La Diana, expresa algo semejante en cuanto 
a la importancia y novedad del escenario de diálogo como un 
ambiente propicio para abordar los problemas de convivencia 
entre las comunidades:



96 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

Ayudarnos a la convivencia entre campesinos e indígenas, 
eso nunca se había dado aquí en esta comunidad de La 
Diana […]. La comunicación que se estableció entre las 
partes, la asesoría que brindaron esas organizaciones 
para poder desarrollar este proceso y la creación 
como ese ambiente propicio. (comunicación personal, 
13 de octubre de 2023)

b) El diálogo en contextos violentos es una forma de 
resistencia comunitaria al control de los grupos armados 
y a la ineficacia estatal

Por un lado, los grupos armados juegan un papel de regulación 
de las comunidades y de sus relaciones en los territorios 
que controlan. Estos actores se convierten en los terceros 
que resuelven las disputas comunitarias, como forma de 
legitimación social, por medio del uso de la fuerza, muchas 
veces, llegando al asesinato de líderes sociales según sus 
criterios de justicia. 

Por ejemplo, I. Diaz menciona el rol de regulación de conflictos 
que en diferentes momentos han cumplido los grupos armados 
en el territorio de Florida:

Hay conflictos que deberían solucionarse a nivel 
comunitario, pero no se logra. En nuestro país la justicia es 
muy débil. La gente lo que busca es la justicia ya. O sea, a 
mí me hicieron algo y yo ya quiero vengarme, ya, pero es 
ya. Entonces yo busco al XY persona que me haga justicia 
ya, ¿sí? Eso creo que también ha sido uno de los aspectos 
más negativos de nuestro país. (comunicación personal, 
14 de octubre de 2023)

Por otro lado, en estos contextos, las instituciones del Estado no 
ejercen una justicia efectiva que les permita a las comunidades 
de manera práctica resolver sus diferencias. Peor aún, existe 
un marco normativo estatal diferencial para los colectivos 
étnicos y culturales que propicia la rivalidad entre comunidades 



97Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

por el acceso a derechos, siendo la causa de las tensiones o 
incrementando las conflictividades. 

En estos casos, este tipo de diálogo se convierte en una 
herramienta fundamental de paz construida de abajo hacia 
arriba, ya que fortalece la autonomía de las comunidades 
frente a los actores armados al encontrar formas propias para 
abordar sus diferencias intergrupales. Esto es muy importante 
en escenarios de transición como el colombiano donde, luego 
de la firma del Acuerdo de Paz entre el gobierno y las FARC-
EP, aún persisten grupos que buscan entrar a los territorios 
dejados por esta insurgencia. Igualmente, ante la ineficacia 
estatal, a través del diálogo, las comunidades logran cierto 
grado de gestión de su territorio, coordinando y llegando a 
consensos sobre temas fundamentales en la implementación 
de sus planes de vida o planes de desarrollo de acuerdo con 
sus cosmovisiones propias.

Por ejemplo, Y. Trochez, líder indígena del resguardo Triunfo 
Cristal Páez, destaca la importancia del diálogo en Florida 
como un espacio de articulación de las comunidades basado 
en el cuidado mutuo:

Somos personas que en su momento vamos a necesitar 
del otro y que, pues, no podemos ser indiferentes ante eso. 
Y yo creo que en el espacio se forjó mucho eso, el tema 
de articular, el tema de ayudarnos, el tema de protegernos 
[…], a raíz de eso hoy podemos decir que tenemos esa 
articulación a pesar de que hay dificultades. (comunicación 
personal, 13 de octubre de 2023)

c) Terceros actores puede ser catalizadores del diálogo y 
de la paz cotidiana 

El rol que juegan terceros actores en el diálogo, por ejemplo, 
las organizaciones no gubernamentales en Florida, a través 
de acciones de acompañamiento, intermediación, asesoría y 
facilitación, son fundamentales para promover escenarios de 



98 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos 
con enfoque de paz cotidiana, cuando actúan desde el 
fortalecimiento de las capacidades locales y sin tener intereses 
particulares en el territorio, brindando las condiciones 
adecuadas para la interlocución, por medio de herramientas 
metodologías, formaciones, apoyo logístico, entre otras cosas. 
Sin embargo, estos terceros no son garantes, figura que 
frecuentemente solicitan las comunidades. El buen trámite 
de un diálogo requiere de la voluntad y corresponsabilidad 
de todos los actores y, en caso de llegar a compromisos o a 
acuerdos, los únicos que pueden garantizar su cumplimiento 
son las mismas partes. 

Si bien la paz cotidiana reconoce principalmente los esfuerzos 
locales de las comunidades que son afectadas por el conflicto, 
se evidencia el aporte de las intervenciones que vienen de 
un nivel regional o nacional. Es una paz cotidiana que se ve 
fortalecida con estos apoyos externos. Esta perspectiva se 
aleja de esencialismos donde solo prima una construcción 
de abajo hacia arriba y rechaza la intervención de arriba 
hacia abajo, llegando más bien a un proceso integral y 
colaborativo entre niveles. 

Por ejemplo, Y. Trochez, líder indígena del resguardo Triunfo 
Cristal Páez, destaca el trabajo de la intermediación de las 
organizaciones que hicieron parte del Equipo Promotor del 
diálogo en la experiencia de Florida:

Aspectos relevantes […] es poder encontrar esas personas 
que están ahí mirando un sector, mirando el otro sector y 
poder llegar a comprender, eso uno resalta […], personas 
que en vez de estar allá o de estar acá se vuelven personas 
mediadoras y eso digamos que ayuda mucho, porque 
pues genera un tipo de confianza que en su momento 
uno puede aprovechar para muchas situaciones […], que 
a veces afectan los territorios. Yo creo que es de resaltar 
ese trabajo de las personas que están en el intermedio de 
ese conflicto y ayudan a mejorar eso y las instituciones que 
se prestan para ese tipo de situación, en el buen sentido 



99Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

de la palabra, porque ayudan a mejorar una situación de 
conflicto. (comunicación personal, 13 de octubre de 2023)

Sin embargo, la integración y colaboración entre niveles no 
está exenta de tensiones. Según lo evidenciado, una de las 
organizaciones no gubernamentales que hacía parte del Equipo 
Promotor quiso sacar provecho particular de su rol en el proceso, 
lo cual afectó, en su momento, la confianza de los colectivos 
indígenas y campesinos, situación que luego fue superada. 

Por ejemplo, V. Castaño, líder de los propietarios de la zona alta, 
expresó esta dificultad de la siguiente manera:

[Una de las organizaciones] estaba en la mesa, pero 
también tenía algunos intereses y era por el proyecto de 
turismo, que eso provocó que se rompiera casi la mesa. 
Entonces, creo que eso fue un manoseo total a la mesa, 
que desde parte de algunas entidades, provocando no 
solución, sino más conflictos […] para la aprobación del 
proyecto. (comunicación personal, 14 de octubre de 2023)

Finalmente, respecto a los alcances del diálogo desde el 
paradigma de transformación de conflictos con enfoque de 
paz cotidiana se puede concluir que este es una herramienta 
de comunicación fundamental para que grupos heterogéneos 
que comparten un mismo territorio puedan reflexionar 
sobre sus relaciones en un espacio seguro que promueva la 
confianza, la escucha genuina y el entendimiento, llegando a 
compromisos para cambiar patrones de interacción negativos. 
En contextos violentos, este tipo de diálogo es fundamental 
para posicionar una paz construida de abajo hacia arriba, 
donde las comunidades aumenten su autonomía de los grupos 
armados y superen la ineficacia del Estado para regular sus 
conflictos y gestionar su territorio. Esto no implica desconocer 
el rol clave que pueden jugar terceros actores, en particular, 
organizaciones no gubernamentales, al brindar las condiciones 
adecuadas y fortalecer las capacidades locales para la 
sostenibilidad de los procesos. 



100 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

Contribuciones del proceso de diálogo a la 
capacidad de sociabilidad

La categoría de sociabilidad, comprendida como el poder 
suave de la paz cotidiana, se definió nominalmente como 
la capacidad de relacionarse pacíficamente y expresar 
sentimientos de conexión con otros, a pesar de las diferencias 
culturales, étnicas o religiosas, mostrando mínimos de civilidad 
y humanidad. Esto se puede evidenciar en prácticas entre 
integrantes de grupos heterogéneos como la participación 
en actividades de encuentro e integración, la construcción de 
vínculos interpersonales o en formas de comunicación que 
aceptan y toleran las diferencias, entre otras. A continuación, se 
destacan tres aspectos analíticos y prácticos claves: primero, 
el diálogo permite el reconocimiento y vínculo de los actores 
que operan el poder de la paz cotidiana; segundo, el diálogo 
influye el abordaje de otros temas cotidianos que no estaban 
en el núcleo del proceso, y tercero, el diálogo concientiza sobre 
la posibilidad de convivir en medio del disenso y la diferencia.

Es importante recordar que la paz cotidiana se comprende 
como una forma de poder que contribuye a alterar las 
narrativas dominantes y creencias grupales que normalizan 
una transformación destructiva y violenta de los conflictos. Se 
manifiesta en un conjunto de capacidades y modos de pensar 
orgánicos que se pueden agrupar en la sociabilidad (la forma 
débil), la reciprocidad (la forma intermedia) y la solidaridad 
(la forma fuerte del poder de la paz cotidiana) (Mac Ginty, 
2021). Los actores, que operan el poder de la paz cotidiana, 
actúan como puentes entre grupos heterogéneos, generando 
conexiones a pesar de las diferencias de las estructuras 
sociales y siempre en función del interés colectivo. Es una 
forma de poder contrahegemónico contrario a las formas 
de poder clásicos, que se construyen desde la jerarquía, 
la competencia y la imposición, y promueven abordajes 
destructivos de los conflictos. 



101Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

a) El diálogo permite el reconocimiento y vínculo de los 
actores que operan el poder de la paz cotidiana

El escenario de diálogo desde el paradigma de transformación 
de conflictos con enfoque de paz cotidiana propicia el 
encuentro y reconocimiento de los actores que operan el poder 
de la paz cotidiana, es decir, aquellos líderes pertenecientes 
a los diferentes grupos que promueven la sociabilidad, la 
reciprocidad y la solidaridad entre sus comunidades. El diálogo 
en sí mismo como una experiencia de sociabilidad construye 
o refuerza el vínculo personal entre estos actores, pasando de 
una relación como delegados de sus grupos a una interacción 
desde la parte humana. Este tipo de vínculos de los liderazgos 
posibilita que se rompan prejuicios y estereotipos, aumente la 
confianza y la complicidad y es un ejemplo de integración y 
tolerancia para las bases comunitarias.

Por ejemplo, Y. Trochez, líder indígena del resguardo Triunfo 
Cristal Páez, describe cómo los espacios de diálogo en Florida 
se dieron desde una óptica personal que en el ámbito de lo 
cotidiano no habían experimentado:

En los espacios no solamente se generan conversación, 
sino actividades que ayudan a compartir. Y en ese compartir, 
intercambiar no solamente palabras, sino también el calor 
humano de la otra persona, llegar a trabajar en equipo con la 
otra persona, eso ayuda mucho […]. Tocarle la mano, tocarle 
el hombro a la otra persona es bastante importante porque 
desde ahí se comienza a forjar el tema de la confianza. 
(comunicación personal, 13 de octubre de 2023)

Sin embargo, las experiencias de diálogo no solo contribuyen 
al reconocimiento de los operadores y promotores de la paz 
cotidiana. Estos escenarios también permiten identificar a 
aquellos actores que se movilizan desde formas de poder 
clásicos. Por tanto, se evidencia una tensión entre quienes 
promueven un abordaje constructivo y otros que buscan 
mantener el abordaje destructivo de los conflictos. El diálogo 



102 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

se convierte en un espacio de articulación de los primeros 
para hacerle contrapeso a los segundos, tanto en el mismo 
escenario como en el territorio donde conviven y dentro 
de sus comunidades. 

Algunos de los promotores de la paz cotidiana se vieron 
perjudicados en sus roles dentro de las comunidades, debido 
a las presiones internas de opositores a estas formas de 
actuación. Esto sucedió con liderazgos de Ebenezer y del 
resguardo Triunfo Cristal Páez, donde, a raíz de las acciones 
de concertación y acercamiento entre ambas comunidades 
campesinas e indígenas, una líder fue relevada de su cargo 
de dirección por parte de su comunidad y el otro líder, aunque 
pudo mantenerse, tuvo serias presiones en el desarrollo de 
su cargo de liderazgo.

Por ejemplo, A. Campos, líder indígena del resguardo Triunfo 
Cristal Páez, expresa la situación de la siguiente manera: 
“Quien se dejaba montar, en otras palabras, lo cambiaban de 
una, digamos allá tumbaron más de dos presidentes, esta 
Viviana, ahora tumbaron porque estábamos articulando muy 
bien” (comunicación personal, 13 de octubre de 2023).

b) El diálogo influye el abordaje de otros temas 
cotidianos que no estaban en el núcleo del proceso

Este tipo de diálogo permite incidir en la forma de abordaje 
de otros temas cotidianos como los relacionados con la 
inclusión. Los promotores de la paz cotidiana promueven 
formas de inclusión en las relaciones intra e intercomunitarias, 
bajo la idea de la importancia de la presencia y participación 
de los diferentes actores del territorio en las actividades 
colectivas. La sociabilidad, comprendida como el poder suave 
de la paz cotidiana, es la base desde donde se construyen la 
reciprocidad y la solidaridad, poderes intermedio y fuerte de 
la paz cotidiana, en la medida que incrementa el compromiso 
entre los grupos heterogéneos. 



103Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

La opción por la inclusión no está exenta de tensiones. En los 
grupos, existen sectores que promueven la exclusión de la 
diferencia, tanto a nivel interno como externo de sus colectivos. 
Promulgan argumentos que buscan justificar razones para 
oponerse al encuentro entre actores considerados opuestos. 
Cuando es imposible que personas diferentes compartan un 
mínimo espacio de socialización se profundizan los prejuicios 
y estereotipos entre estas, lo que puede conducir a perpetuar 
formas de abordaje destructivo de sus conflictos. Sin embargo, 
el proceso de diálogo fortalece las capacidades de los actores 
que promueven el encuentro y la sociabilidad y que pueden 
hacer extensiva esta idea dentro de sus comunidades y en la 
vida cotidiana de su territorio. 

Aunque la comunidad de Ebenezer tiene una fuerte identidad 
religiosa cristiana, orientados por el Centro Misionero Bethesda 
o Iglesia del Millón de Almas, han abordado, dentro de su 
comunidad, temas cotidianos como la inclusión de personas 
con orientación sexual alternativa a la heteronormativa. En esa 
discusión, se aprecia una incidencia del enfoque promovido 
por el diálogo en relación con la importancia del respeto a la 
diferencia en los distintos ámbitos de la vida social, aunque los 
temas relacionados con la orientación sexual no hayan sido 
abordados directamente en el proceso. 

Por ejemplo, K. Yonda, líder de Ebenezer, expresa esta tensión 
en su comunidad entre la inclusión y la exclusión de personas 
con orientación sexual alternativa a la heteronormativa:

Hace años en las comunidades indígenas nunca hubo, por 
allá arriba, el tema de los gais no se veía. Y hoy en día se 
ve mucho. Y muchas veces eso ha traído a la exclusión de 
esas personas. Muchos se han ido por ese tema […]. Y eso 
es algo que, en últimas, pues, daña a la persona. Porque 
usted se siente que es raro. Nosotros a nivel ya comunitario, 
como Ebenezer y como iglesia, nosotros tenemos la 
razón de nosotros y es mejor como en vez de hacerlos a 
un lado, contarles que pueden vivir otra experiencia y que 
pues pueden cambiar o pueden seguir identificándose 



104 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

con lo que creen ser y pues uno eso lo respeta. Pero ese 
tema sí uno lo mira que ha sido difícil, porque como le 
digo muchos de ellos se han ido. (comunicación personal, 
14 de octubre de 2023)

c) El diálogo concientiza sobre la posibilidad de convivir 
en medio del disenso y la diferencia

Este tipo de diálogo, como el de Florida, contribuye a poner 
en práctica una forma de comunicación que acepta y tolera 
la diferencia. En contextos divididos por la violencia, el solo 
hecho de que se acceda a un encuentro con el grupo percibido 
como contrario ya es un avance en términos de reconocimiento 
del otro como un interlocutor válido. Aún más, la escucha 
genuina y la apertura para comprender visiones del mundo que 
pueden parecer contrarias es un ejercicio transformador para 
las partes. Cuando en un diálogo se comparten perspectivas 
aparentemente opuestas sin intentar cambiar al otro, en 
un ambiente de respeto y tolerancia, es palpable para los 
actores que es posible convivir en medio del disenso y a pesar 
de las diferencias. 

La interacción de las comunidades en Florida se da desde 
marcos culturales y religiosos muy diferentes. Por un lado, como 
se mencionó, la identidad religiosa cristiana principalmente 
practicada por la comunidad de Ebenezer. Por otro lado, la 
espiritualidad ancestral de los pueblos Nasa practicada por 
la comunidad indígena del resguardo Triunfo Cristal Páez. El 
diálogo contribuyó a construir un mayor entendimiento entre 
estas dos cosmovisiones aterrizadas en temas concretos como 
la circulación por el territorio, el ambiente y la protección del 
agua, la distribución territorial, los riesgos de los megaproyectos 
y los modelos de vida y de desarrollo comunitario. 

Por ejemplo, K. Yonda, líder de la comunidad de Ebenezer, 
menciona su experiencia de interacción con cosmovisiones 
distintas a la suya:



105Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

Te pudiste acercar a esa diferencia y tratar de entenderla, a 
verlo con otros ojos, un poco. De respetarla, de comprender. 
Eso para mí sí fue una experiencia […]. Pero le cuento que 
si de pronto nosotros no hubiéramos también estado 
en otros espacios que nos ayudaron y nos enseñaron a 
comprender y a compartir de pronto hasta cierto punto, las 
diferentes culturas, diferentes religiones y todo lo que hay 
en este mundo, pues de pronto no lo hubiéramos hecho 
[…]. La mesa de diálogo nos ayudó muchísimo a poder 
comprenderlo y aprender a tolerar las cosas hasta cierto 
punto. (comunicación personal, 14 de octubre de 2023)

Aceptar la posibilidad de convivir en medio del disenso es 
comprender que no siempre se puede llegar a acuerdos. A 
diferencia del diálogo, la negociación tiene como objetivo 
principal la construcción de acuerdos mutuamente 
satisfactorios. El diálogo puede ser una etapa previa a la 
negociación, pero no siempre se llega a este escenario, lo 
cual le implica a estos actores insistir en la sociabilidad en el 
marco de los conflictos propios de la vida en sociedad. Si no se 
puede llegar a acuerdos sobre los temas sustanciales entre las 
partes, el diálogo invita a transformar las relaciones para lograr 
convivir en medio de las diferencias. 

Para terminar, de manera general los entrevistados destacan 
que la participación en actividades de encuentro e integración, 
por ejemplo, de tipo cultural, deportivo, recreativo, religioso, 
entre integrantes de grupos heterogéneos, siempre habían 
existido en el territorio.

Por ejemplo, así lo manifiesta D. Pinzón, líder indígena del 
resguardo Triunfo Cristal Páez, quien destaca la importancia 
de conocer a los referentes de las diferentes comunidades para 
poder coordinar acciones en el territorio:

Siempre ha existido la integración. No se ha incentivado 
más, tampoco se ha disminuido por ese asunto. Lo único 
que sí se hizo, y sirve mucho para los diálogos, es cómo 
identificar en cada una de las relaciones campesinas 



106 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

quiénes son sus líderes de cada zona, que cada vez que 
hay alguna situación que uno no sabía, a quién acercarse. 
(comunicación personal, 13 de octubre de 2023)

Sin embargo, se puede evidenciar que el diálogo en Florida 
llegó a tal nivel de sociabilidad que se generaron relaciones 
de tipo afectivo entre integrantes de diferentes comunidades, 
en particular, entre líderes de Ebenezer y del resguardo 
Triunfo Cristal Páez. Esto resulta importante, ya que se 
fomenta la interacción en diferentes espacios sociales y se 
rompe la idea de que integrantes de grupos heterogéneos no 
pueden convivir juntos.

Por ejemplo, V. Castaño, líder de los propietarios de la zona 
alta del páramo de Las Tinajas, comenta cómo se dieron las 
relaciones de tipo afectivas entre integrantes de los diferentes 
grupos que participaron en el proceso de diálogo:

Fue como muy paralelo. Como que estamos en una 
mesa, estamos negociando, las cosas se vuelven más 
interesantes para bajarle los ánimos y los jóvenes se 
relacionaron así y pues terminaron campesinos e indígenas 
unidos. Y el tema del gobernador, no, fue, eso ya fue ahorita 
último, hace como seis meses. Con alguien de Ebenezer, 
entonces uno dice: oh, las relaciones mejoraron mucho. 
(comunicación personal, 14 de octubre de 2023)

Finalmente, respecto a las contribuciones del proceso de 
diálogo a la capacidad de sociabilidad, se puede concluir 
que el diálogo desde el paradigma de transformación de 
conflictos contribuye al reconocimiento desde la humanidad 
de los actores que operan el poder de la paz cotidiana, lo que 
potencia su articulación e incidencia en otros temas cotidianos 
que no estaban en el núcleo del proceso como la inclusión, 
en contrapeso a los liderazgos que buscan la división y la 
exclusión. La sociabilidad promueve las relaciones necesarias 
entre los actores heterogéneos, para ser la base desde donde 
se construyen la reciprocidad y la solidaridad, en la medida en 
que incrementa su compromiso mutuo. Igualmente, el diálogo 



107Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

aumenta la conciencia de los actores sobre la posibilidad de 
convivir en medio del disenso y la diferencia, aceptando que 
no siempre se puede llegar a acuerdos, pero sí transformar las 
relaciones, buscando un abordaje constructivo de los conflictos.

Contribuciones del proceso de diálogo a la 
capacidad de reciprocidad

La categoría de reciprocidad, comprendida como el poder 
intermedio de la paz cotidiana, se definió nominalmente como 
la capacidad de cooperación social para el beneficio colectivo, 
superando las diferencias culturales, étnicas o religiosas, 
basada en relaciones de reconocimiento y respeto mutuo. Esto 
se puede evidenciar en prácticas entre integrantes de grupos 
heterogéneos como la realización de actos concretos de 
ayuda mutua o expresiones que dan cuenta de razones por las 
cuales es conveniente cooperar. A continuación, se destacan 
tres aspectos analíticos y prácticos claves: primero, el diálogo 
es una herramienta para identificar intereses articuladores 
que dinamizan la cooperación; segundo, el incumplimiento 
de compromisos derivados del diálogo afecta la voluntad de 
cooperación, y tercero, la cooperación se ve amenazada por las 
formas de poder tradicional.

a) El diálogo es una herramienta para identificar 
intereses articuladores que dinamizan la cooperación

El diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos 
con enfoque de paz cotidiana es una herramienta clave 
para identificar los intereses articuladores que dinamizan 
la cooperación comunitaria. El escenario se dispone para 
buscar el terreno común que existe entre grupos heterogéneos, 
que les permita trabajar en conjunto sobre estos aspectos, 
muchas veces relacionados con necesidades y problemas 
que comparten en su interacción cotidiana en el territorio del 



108 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

que hacen parte. Los actores desarrollan una perspectiva 
interdependiente, donde su propio grupo no está bien si los 
otros grupos no pueden estar bien y toman conciencia de que 
sus acciones afectan negativa o positivamente a los demás, 
por tanto, tienen responsabilidad en el bienestar colectivo.

En sociedades divididas por la violencia, a pesar de la 
heterogeneidad, colectivos culturales y étnicos comparten 
necesidades básicas como la seguridad y la protección; el 
acceso a alimentos, agua y salud para la subsistencia; la tierra 
y territorio para trabajar y reproducir su cultura, entre otros. El 
Estado muchas veces no tiene la capacidad para suplir estos 
aspectos mínimos indispensables para la vida, de manera 
que la cooperación comunitaria resulta indispensable para 
promover esa ayuda mutua que puede ser gestionada a través 
de la herramienta del diálogo. 

En el proceso de diálogo en Florida se avanzó principalmente 
en la identificación de intereses articuladores relacionados 
con el tránsito por el territorio. En particular, se identificó que 
para todas las partes los controles territoriales tenían un papel 
importante en dos aspectos: primero, para la autoprotección 
y seguridad de las comunidades amenazada por los nuevos 
grupos armados que han llegado al territorio luego de la 
salida de las FARC-EP. Segundo, para el cuidado ambiental a 
través de la regulación de las personas externas que suben al 
páramo y que pueden generar una carga importante sobre este 
ecosistema estratégico para la población local. Sin embargo, el 
proceso no logró un abordaje más amplio de los otros temas 
claves como la presencia de megaproyectos, el acceso a 
fuentes hídricas, la distribución territorial y los planes de vida y 
modelos de desarrollo. Esto debido a los tiempos del proyecto, 
implementado por el Cinep/PPP con apoyo de la Embajada 
Suiza en Colombia, que culminaba en diciembre de 2022.

Por ejemplo, A. Moreno, líder del corregimiento de La Diana, 
menciona cómo en el diálogo en Florida proponía la búsqueda 
de aspectos comunes que les permitiera cooperar:



109Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

Yo recuerdo que cuando estábamos en esas charlas, en 
los conversatorios con el grupo Cinep/PPP en la mesa 
de diálogo, a mí siempre me gustaba decir esto, […] ¿qué 
es lo que nos une a los indígenas con los campesinos? 
Y es buscar eso que nos une, independientemente de su 
ideología para empezar y de pronto buscar otras soluciones 
[…]. ¿Qué es lo que nos une? Nos invita a actuar para 
cooperar. (comunicación personal, 13 de octubre de 2023)

b) El incumplimiento de compromisos derivados del 
diálogo afecta la voluntad de cooperación

Un riesgo derivado del diálogo importante para la paz cotidiana 
es que el incumplimiento de los compromisos y acuerdos 
pueden disminuir la confianza y afectar negativamente la 
posibilidad de cooperación, ya que se considera que no hay 
una relación recíproca entre los actores. Este es uno de los 
principales argumentos para no cooperar: el sentir que la otra 
parte no cumple, sino que solo busca sus intereses, no tiene 
en cuenta los intereses de los otros y saca provecho de la 
relación. Además, puede llevar a una dinámica de abordaje 
destructivo de los conflictos y dificultar la realización de nuevas 
oportunidades de diálogo. 

En el proceso de diálogo en Florida se pudo evidenciar cierto 
malestar por parte del sector campesino al manifestar que el 
resguardo indígena no cumplía con los compromisos derivados 
del diálogo, lo cual afectaba la cooperación. En particular, en 
los encuentros se propuso crear una comisión con delegados 
de ambas partes para la construcción de una manual de 
tránsito por el territorio. Sin embargo, estas personas nunca 
se reunieron para cumplir con esta labor. Ante las críticas, el 
sector indígena siempre manifestó que la forma de tomar las 
decisiones dentro del resguardo dificultaba el cumplimiento de 
los compromisos porque siempre debían consultar en espacios 
colectivos de su comunidad como las asambleas o con los 
mayores, lo que retrasaba las acciones. 



110 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

Por ejemplo, A. Moreno, líder del corregimiento de La Diana, 
menciona al respecto compromisos que no fueron cumplidos 
en el marco del diálogo realizado en Florida y que afectan la 
cooperación entre las comunidades:

Tareas que se dejaron, por lo menos, como crear el 
manual de libre tránsito compartido, no se pudo llevar a 
cabo […] no hubo voluntad por parte de la comunidad del 
resguardo Triunfo Cristal Páez […] se habían llegado a unos 
acuerdos y no se pudieron cumplir […]. Entonces, nosotros 
cooperamos, pero ellos no cooperan […]. Nos utilizan y no 
vemos ningún beneficio […]. Yo no puedo forzar ni obligar a 
alguien a ser cooperativo porque pues tienen sus propios 
intereses y de pronto dicen no, esto no encaja en nosotros. 
(comunicación personal, 13 de octubre de 2023)

Sin embargo, este riesgo evidencia también un avance 
significativo en la comprensión de los actores involucrados 
de que las relaciones no se construyen en lo abstracto, que 
la cooperación y la ayuda mutua no pueden quedar solo en 
intensiones y discursos llevados a escenarios de diálogo, sino 
que se deben materializar en prácticas y acciones cotidianas. 
El apoyo debe ser en doble vía para que sea recíproco y 
traiga beneficios colectivos, de lo contrario puede llevar a 
que el desinterés de una de las partes traiga consecuencias 
negativas para todos. 

c) La cooperación se ve amenazada por las formas de 
poder tradicional

En el análisis del caso se pudo evidenciar que la cooperación se 
ve afectada cuando se imponen visiones desde la perspectiva 
del poder tradicional que conciben el relacionamiento entre 
grupos heterogéneos como un juego de suma cero donde lo que 
gana uno, lo pierde el otro, por tanto, cualquier muestra de ayuda 
mutua o de intención de ceder para buscar objetivos comunes 
puede ser entendido por el propio grupo como una muestra de 
debilidad, ya que se concibe que el percibido como contrario 



111Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

puede sacar provecho de esta situación, desde una lógica 
construida desde experiencias de imposición y dominación.

Igualmente, es un reto que cuando se avanza en la cooperación 
entre grupos heterogéneos, para los líderes representativos, 
puede traer problemas al interior de su propia colectividad 
porque las acciones de ayuda mutua pueden ir en contra del 
discurso de sectores dominantes que proponen seguir con un 
abordaje destructivo del conflicto, lo que puede debilitar a estos 
liderazgos y ser objetivo de ataques internos. Por lo tanto, la 
cooperación requiere un trabajo importante de sensibilización 
para posicionar una narrativa alternativa por parte de los 
operadores del poder de la paz cotidiana que van en contra del 
discurso dominante de confrontación tanto al exterior como al 
interior de los grupos. 

Para los líderes indígenas fue muy difícil mantenerse de 
manera continua como sector en la mesa de diálogo debido 
a que, internamente, sus bases y otros líderes no entendían 
y en ocasiones se oponían a lo que estaban haciendo. Les 
cuestionaban el por qué sentarse a dialogar cuando los 
campesinos obstaculizan sus acciones en el territorio, como 
los recorridos de la guardia indígena, el tránsito por algunas 
partes de la carretera, el acceso al páramo de Las Tinajas y 
no veían que esa situación estuviera cambiando. De esta 
manera, algunos opositores internos les pedían retirarse de 
la mesa y que se avanzara en expulsar a los campesinos de 
Ebenezer del territorio, ya que consideraban que las decisiones 
jurídicas de las instituciones los respaldaban para tomar 
estas acciones. Lo anterior representaba volver a un abordaje 
destructivo del conflicto. 

Por ejemplo, A. Campos, líder indígena del resguardo Triunfo 
Cristal Páez, resalta la dificultad de cooperar debido a que 
percibe que en el tema territorial es difícil construir consensos 
a nivel inter e intragrupal:



112 Documentos ocasionales N.° 88          Cinep/Programa por la Paz

Es muy difícil cooperar a nivel cultural, porque ellos 
defienden una postura, nosotros defendemos otra postura 
a diferencia que en la postura cultural que nosotros parte 
de eso depende mucho de lo que ellos tienen, el tema 
territorial, por eso es muy difícil y es muy difícil entender 
los límites de personas que yo les decía a ustedes frente a 
eso, donde se tratara de entender esa situación al menos 
se podría cooperar, pero yo sé que si donde se trata de 
entender eso, ellos van a tener cosas internas también 
que por solucionar acá se desbarata esto acá y eso se ha 
caracterizado siempre así con el tema de esos escenarios. 
(comunicación personal, 13 de octubre de 2023)

Finalmente, respecto a las contribuciones del proceso de 
diálogo a la capacidad de reciprocidad se puede concluir que 
el diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos 
con enfoque de paz cotidiana es una herramienta clave para 
fortalecer la cooperación en cuanto posibilita la identificación 
de intereses articuladores, principalmente, necesidades 
y problemas compartidos, desarrollando una perspectiva 
de interdependencia entre los actores. Sin embargo, la 
cooperación se puede ver afectada por el incumplimiento de 
los compromisos derivados del diálogo, ya que disminuye la 
confianza al evidenciarse que no hay una relación recíproca, 
y por perspectivas que operan desde el poder tradicional que 
comprenden las relaciones entre grupos heterogéneos como 
una dinámica de imposición y dominación de unos sobre otros; 
por tanto, formas de ayuda mutua pueden ser vistos como 
señales de debilidad. 

Contribuciones del proceso de diálogo a la 
capacidad de solidaridad

La categoría de solidaridad, comprendida como el poder 
fuerte de la paz cotidiana, se definió nominalmente como la 
capacidad de apoyo activo para contrarrestar los desequilibrios 
sociales, valorando las diferencias culturales, étnicas o 



religiosas y promoviendo, como un deber, la ayuda mutua entre 
seres humanos. Esto se puede evidenciar en prácticas entre 
integrantes de grupos heterogéneos como la realización de 
acciones concretas, con razones de apoyo o ayuda, para tratar 
un problema de desigualdad, exclusión o injusticia, así no traigan 
un beneficio propio, o con expresiones de valoración positiva 
de la diversidad y las diferencias. A continuación, se destacan 
tres aspectos analíticos y prácticos claves: primero, el diálogo 
permite identificar desequilibrios e injusticias en las relaciones 
de actores heterogéneos; segundo, los alcances del diálogo son 
limitados para coordinar acciones concretas que compensen 
las desigualdades en términos de derechos, y tercero, el diálogo 
promueve el compromiso con las generaciones futuras a través 
de un abordaje constructivo de los conflictos. 

a) El diálogo permite identificar desequilibrios e 
injusticias en las relaciones de actores heterogéneos

El tipo de diálogo desde el paradigma propuesto busca el 
tránsito de relaciones de desigualdad a relaciones más justas 
entre los actores en conflicto. Por lo tanto, se promueve un 
espacio de reflexión colectiva que permita identificar y tomar 
conciencia sobre los desequilibrios existentes entre los grupos 
heterogéneos, ya que se parte de reconocer las demandas por 
necesidades básicas y legitimación de los intereses de los 
actores que se encuentran en inferioridad, quienes no habían 
tenido el espacio para ser escuchados genuinamente por los 
grupos privilegiados. Esta toma de conciencia requiere un 
modelo de interacción positivo que supere las recriminaciones 
y, a partir del compromiso por la relación, construya desde la 
confianza, la empatía y el respeto mutuo. 

Los integrantes de los grupos privilegiados deben tener apertura 
para reconocer estas injusticias y voluntad para actuar, incluso 
así su grupo no tenga un beneficio propio. Un grupo puede estar 
tan centrado en sus posturas que no es capaz de reconocer las 
necesidades de los otros y ese cambio es importante, puesto 



114 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

que requiere una transformación propia. Abordar un problema 
de desigualdad o injusticia desde la solidaridad implica, aun 
para una persona apoyar al grupo considerado adversario, 
estar en contravía del discurso hegemónico del propio grupo, lo 
que significa un compromiso alto con la paz cotidiana. La mesa 
de diálogo contribuye a darle mayor resonancia y legitimidad 
a estas posturas, por ende, tener mayores posibilidades de 
éxito al encontrar redes de apoyos en otros liderazgos que 
amplifiquen esta forma de poder de la paz cotidiana.

El proceso de diálogo en Florida evidenció una situación de 
desventaja de los campesinos respecto a los indígenas, debido 
a una menor garantía de derechos colectivos a lo incipiente de 
su organización, que hasta ahora se viene consolidando, y a 
la falta de garantías jurídicas sobre la titularidad de predios. 
En las entrevistas, se pudo evidenciar la conciencia que 
había generado el diálogo frente a esta situación. Los líderes 
indígenas identificaron que, aunque históricamente sus 
derechos han sido vulnerados como comunidad étnica, en el 
contexto específico se encontraban en un nivel de privilegio 
respecto a la comunidad campesina. 

Por ejemplo, S. Cayapu, líder indígena del resguardo Triunfo 
Cristal Páez, manifiesta su solidaridad en caso de que haya una 
decisión en contra de la comunidad de Ebenezer que implique 
su expulsión del territorio, así esta situación pueda estar a favor 
de la colectividad indígena en cuanto a la expansión territorial:

Si esa sentencia saliera a favor del resguardo, entonces 
la idea es ¿qué iría a pasar con ellos? […] A ellos les tienen 
que dar una solución, unas garantías, porque igual hacen 
parte de allá. Yo les decía, no nos metamos con lo que 
ellos están viviendo. Lleguemos en el marco del respeto 
y antes, yo por ejemplo, yo digo, cualquier cosa yo tengo 
que apoyarlos […]. Nosotros no podemos ayudar a decir a 
los compañeros que se tienen que ir. No hay una ley donde 
diga eso. (comunicación personal, 13 de octubre de 2023)



115Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

b) Los alcances del diálogo son limitados para coordinar 
acciones concretas que compensen las desigualdades en 
términos de derechos

Como se mencionó, este tipo de diálogo permite reflexionar 
colectivamente sobre el estado de los marcos de 
relacionamiento de los actores, en particular, los marcos 
jurídicos y de derechos. El marco legal colombiano genera 
competencias entre las comunidades étnicas y culturales, 
indígenas, afrodescendientes y campesinos, donde este 
último grupo resulta más desfavorecido, debido a que tiene 
menores garantías colectivas, situación que hasta ahora se 
está equilibrando con la nueva normatividad que reconoce al 
campesinado como sujeto de derechos y especial protección. 

Marcos normativos como el mencionado, que equilibran 
los derechos de comunidades en contextos divididos por 
la violencia, son muy importantes para que se generen 
relaciones más sostenibles, lo que no implica que no vayan 
a existir nuevos conflictos. Aunque la configuración de estos 
marcos depende de actores externos, como el Estado, en los 
escenarios de diálogo se pueden acordar acciones concretas 
para buscar compensar los desequilibrios estructurales. Esto 
requiere un grado alto de solidaridad al implicar la limitación de 
los propios derechos. 

A pesar de esto, durante el proceso de diálogo, el grupo 
indígena buscó, en distintos momentos, dar a conocer a los 
campesinos su marco de derechos étnicos y, como se ha 
mencionado, se evidenció que los campesinos estaban en 
una situación de desventaja. Esta realidad generó un grado 
importante de empatía, pero no se reflejó en acciones concretas 
para compensar las desigualdades que existían con el grupo 
campesino. Al contrario, algunos sectores indígenas ahora ven 
como una amenaza para sus intereses la nueva normatividad 
que favorece a los campesinos. 



116 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

Por ejemplo, A. Campos, líder indígena del resguardo 
Triunfo Cristal Páez, manifiesta inquietud por la nueva 
normatividad (Acto Legislativo 01 de 2023 por medio del 
cual se reconoce al campesinado como sujeto de especial 
protección constitucional):

Ahora hay una preocupación más grande, es decir, ¿qué 
va a pasar con toda la normatividad que está saliendo? 
Porque ya decimos, es una normativa muy buena, muy 
buena que sea para ellos. Pero los choques no van a ser 
buenos. La pregunta es ¿qué estrategias va a utilizar el 
Cinep ahí? Es una situación que a nosotros nos preocupa. 
(comunicación personal, 13 de octubre de 2023)

c) El diálogo promueve el compromiso con las 
generaciones futuras a través de un abordaje 
constructivo de los conflictos

El diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos 
permite revisar los patrones de relacionamiento entre actores 
heterogéneos. Este abordaje no es solo sobre el pasado, la 
interacción histórica entres los actores, y el presente, el estado 
actual de las relaciones, sino que implica pensar cómo serán 
estas en el largo plazo. Se construye una conciencia sobre 
cómo las interacciones de las futuras generaciones pueden 
estar condicionadas por los patrones de relacionamiento 
destructivo o constructivo que se desarrollen en la actualidad. 
En la práctica, es entender que los descendientes de grupos 
heterogéneos pueden heredar los odios, prejuicios y 
estigmatizaciones inculcados por sus mayores y, por tanto, la 
necesidad de comprometerse con romper esa dinámica. 

En un momento del proceso, se reflexionó sobre los efectos 
negativos que estaba generando en los niños la forma de 
relacionamiento entre indígenas y campesinos. A veces, de 
manera indirecta, los adultos de ambos grupos le estaban 
inculcando a los menores la visión del otro como un enemigo 
que les causaba daño y del cual debían desconfiar. Los niños 



117Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

estaban creciendo con ese imaginario que era agravado por 
el distanciamiento que tenían en su proceso educativo. Las 
nuevas generaciones no estaban compartiendo la misma 
escuela, sino que los niños de la comunidad de Ebenezer fueron 
sacados del colegio más cercano, debido a su perspectiva 
indígena, y trasladados a otro más lejano con un enfoque que 
no entrara en tensión con sus creencias religiosas. Así que, 
en el marco del diálogo, se hizo un llamado a romper con los 
patrones de relacionamiento destructivos, pensando en el bien 
colectivo, del territorio, de las comunidades y sobre todo de las 
futuras generaciones. 

Por ejemplo, V. Castaño, líder de los propietarios de la zona 
alta de páramo, reflexiona sobre la importancia de construir 
una forma de relacionamiento intercultural pensando en el 
desarrollo de las nuevas generaciones:

¿Qué va a pasar con la población o esos niños que nacen 
de las parejas que son campesinas indígenas? O sea, no 
podemos poner a los niños, o usted se dice si es indígena 
o es campesina, sino que va a ser intercultural […]. Esos 
niños le deben apostar al respeto de las dos culturas 
porque obviamente tiene su sangre indígena, tiene su 
sangre campesina, y deben de defender ambos territorios. 
Entonces, debe de haber territorios interculturales. 
(comunicación personal, 14 de octubre de 2023)

Finalmente, respecto a las contribuciones del proceso de 
diálogo a la capacidad de solidaridad se puede concluir que el 
diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos con 
enfoque de paz cotidiana permite la toma de conciencia sobre 
los desequilibrios existentes entre los grupos heterogéneos, 
por medio de un modelo de interacción positiva basada en 
la confianza, la empatía y el respeto mutuo. Sin embargo, 
esto debe derivar en acciones concretas para compensar los 
desequilibrios estructurales, principalmente en términos de 
derechos, para que se pueda considerar como una verdadera 
práctica de solidaridad. Además, el reflexionar sobre las formas 
de relacionamiento y sus efectos en el largo plazo lleva a valorar 



118 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

la importancia de romper con los patrones destructivos, para 
que no sean heredados por las futuras generaciones, lo que 
también es una muestra significativa de solidaridad. 



119Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana



120 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

Conclusiones



121Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

A continuación se presentan las conclusiones de 
todo el proceso de investigación y análisis del caso sobre 
las contribuciones del diálogo desde el paradigma de 
transformación de conflictos a la paz cotidiana en la experiencia 
de las comunidades indígenas y campesinas de Florida, Valle 
del Cauca, entre 2019 y 2022. 

En primer lugar, el diálogo es una herramienta importante 
para un abordaje enriquecedor de los conflictos en clave 
de construcción de relaciones sostenibles de confianza y 
comprensión entre actores que perciben tener objetivos 
incompatibles. Este tipo de diálogo tiene enfoque de paz 
cotidiana cuando fortalece una forma de poder que contribuye 
a alterar las narrativas dominantes y creencias grupales que 
normalizan una transformación destructiva y violenta de los 
conflictos. Esta forma de poder se manifiesta en capacidades 
y modos de pensar agrupados en tres niveles de compromiso 
entre grupos heterogéneos: la sociabilidad, la reciprocidad y 
la solidaridad. El concepto de diálogo desde el paradigma de 
transformación de conflictos con enfoque de paz cotidiana, 
que contiene dichos niveles, fue un aporte teórico de la 
presente investigación. 

En segundo lugar, el tipo de diálogo propuesto desde el 
paradigma de transformación de conflictos con enfoque de paz 
cotidiana tiene la potencialidad práctica de permitir identificar 
y analizar los impactos de un proceso de diálogo territorial en 
la convivencia cotidiana de los participantes, centrándose en el 
estado de sus relaciones y no solamente en la implementación 
de compromisos concretos. Es decir, que la mirada no busca 



122 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

explicar si se resolvieron los problemas sustantivos como único 
criterio, sino si hubo un cambio en las relaciones que permitan 
el abordaje de nuevos conflictos de manera constructiva. 
Posiblemente la metodología puede replicarse en nuevas 
investigaciones que quieran analizar los impactos de otros 
procesos de diálogos territoriales en contextos de sociedades 
divididas por la violencia. 

En tercer lugar, con los elementos analizados se responde a 
la pregunta de investigación planteada inicialmente sobre la 
contribución del diálogo desde el paradigma de transformación 
de conflictos a la paz cotidiana en un contexto local dividido 
por la violencia, como el de Florida. Esta fue una herramienta 
fundamental para que los colectivos indígenas y campesinos 
involucrados reflexionaran sobre sus relaciones de convivencia 
en el territorio, en un marco seguro apoyado por organizaciones 
aliadas no gubernamentales del nivel regional, nacional e 
internacional, llegando a compromisos para cambiar patrones 
de interacción negativos. Este tipo de diálogos contribuyen 
a la construcción de paz de abajo hacia arriba, basado en 
comunidades que aumentan su autonomía con respecto a 
grupos armados y superan la ineficacia del Estado para regular 
sus conflictos y gestionar su territorio. Como puede notarse, 
el fortalecimiento de la autonomía de las comunidades y la 
presencia de actores externos no son excluyentes en el marco 
de un proceso desde las bases. 

En cuarto lugar, este tipo de diálogo contribuye a la 
sociabilidad, la forma débil de la paz cotidiana, al fortalecer el 
reconocimiento desde la humanidad de los actores que operan 
el poder de la paz cotidiana; en el caso de Florida, aquellos 
líderes pertenecientes a los diferentes grupos indígenas y 
campesinos que promueven la sociabilidad, la reciprocidad y 
la solidaridad entre sus comunidades. El encuentro permite 
articular y potenciar esta acción en el territorio, construyendo 
mecanismos más sostenibles de comunicación y coordinación, 
incidiendo, además, de manera positiva en otros temas 
cotidianos que no estaban en el núcleo del proceso, como 



123Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

la inclusión. Igualmente, el diálogo aumenta la conciencia 
de los actores sobre la posibilidad de convivir en medio del 
disenso y la diferencia.

En quinto lugar, este tipo de diálogo contribuye a la 
reciprocidad, la forma intermedia de la paz cotidiana, ya que 
fortalece la cooperación al permitir la identificación de los 
intereses articuladores al desarrollar una perspectiva de 
interdependencia entre los actores. Sin embargo, un riesgo 
para la cooperación es el incumplimiento de los compromisos 
que se generan en el diálogo, porque ello afecta la confianza 
entre los actores al evidenciar que no hay reciprocidad en la 
relación. Además, la cooperación también puede verse afectada 
por perspectivas que operan desde el poder tradicional. Estas 
comprenden las relaciones entre grupos heterogéneos como 
una dinámica de imposición y dominación de unos sobre los 
otros, por tanto, formas de ayuda mutua pueden ser vistos 
como señales de debilidad.

En sexto lugar, este tipo de diálogo contribuye a la solidaridad, 
la forma fuerte de la paz cotidiana, al permitir que los 
participantes tomen conciencia sobre los desequilibrios 
existentes en las relaciones de los grupos heterogéneos. Sin 
embargo, la reflexión sobre estos aspectos debe conducir a 
acciones concretas para buscar compensar los desequilibrios 
estructurales, principalmente en términos de derechos, para 
que se pueda considerar como una verdadera práctica de 
solidaridad. Además, la ruptura con patrones negativos de 
relacionamiento es una muestra de solidaridad con las futuras 
generaciones al evitar la herencia generacional de estas formas 
de abordaje destructivo de los conflictos.

Finalmente, esta investigación deja abiertas ventanas futuras 
de profundización. Una de ellas es la teórica y de usos 
prácticos en procesos de diálogo de las tres formas de poder 
de la paz cotidiana propuestas: la sociabilidad, la reciprocidad 
y la solidaridad. Se podrían desarrollar comparativos sobre la 
influencia en esas tres categorías de paradigmas, diferentes 



124 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

al de transformación de conflictos, por ejemplo, desde la 
gobernanza territorial, la decolonialidad, el diálogo para la 
reconciliación o enfoques descendentes (de arriba hacia 
abajo), entre otros. 



125Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

Referencias

Agencia de Renovación del Territorio [ART]. (2021). 
Programas de Desarrollo con Enfoque Territorial [PDET].

Alba, Angélica, Suárez, Beatriz, Rueda, Bibiana, Gago, 
Egoitz, Jaramillo, Felipe, Moreno, José, Otero, 
Margarita, Henríquez, Miguel y Correal, Olga. (2016). 
Experiencias internacionales de paz: lecciones 
aprendidas para Colombia. Editorial Tadeo Lozano.

Alcaldía de Florida. (2016). Plan de Desarrollo del 
municipio de Florida 2016-2019: “Florida en 
la ruta del progreso”.

Ante, Rodrigo, Bautista, Pamela y Bulla, Diego. (2022). 
Manual para la transformación de conflictividades 
sociales. Cinep/PPP.

Aranguren, Luis. (2009). Cuando la solidaridad se hace 
mapa. En: L., Aranguren, M., Ardanaz, C., García-
Rincón, A., López, F., Mejía y L., Medina. Iniciativas 
en red, de la teoría a la práctica. Educación, 
participación y competencias básicas en el trabajo 
con jóvenes y educadores (pp. 27-36). Fundación 
Jóvenes y desarrollo.

Argüello, Edilberto y Duque, Katerine. (2020). Retos del 
diálogo social intercultural: el caso del PDET Alto Patía 
y Norte del Cauca. Revista Controversia, (214), 15-89.

Aunta, Andrés y Barrera, Víctor. (2016). Conflictividades 
y agendas territoriales. Cinep/PPP.

Ávila, Jorge. (2020). Transformación de conflictos 
sociales en el servicio de policía. Estudio de caso sobre 
las incidencias de la transformación de conflictos 
sociales como metodología de la construcción de 
paz en el servicio de policía, aplicado en el municipio 
de Buenaventura Colombia (2018-2019) [Tesis de 
maestría, Pontificia Universidad Javeriana]. https://
repository.javeriana.edu.co/handle/10554/50810 



126 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

Bulla, Diego, Henao-Izquierdo, Laura y Merchán, Juan. 
(2020a). Aprendizajes sobre procesos de diálogo y 
negociación en Colombia. Experiencias locales en 
Riosucio (Chocó), Simití (Sur de Bolívar) y Florida 
(Valle del Cauca). Cinep/PPP.

Bulla, Diego, Henao-Izquierdo, Laura y Merchán, Juan. 
(2020b). Transformación noviolenta de conflictos 
sociales en Colombia. Claves de lectura, paradigma de 
acción y retos estratégicos del Cinep/PPP. Cinep/PPP.

Carvallo, Patricio y Calvo, Guillen. (2020). Conflictos, 
diálogo y acción colectiva con enfoque territorial: 
nuevas formas de pensar la relación comunidad-
empresa-Estado. Revista Opera, (26), 17-36.

Centro de Investigación y Educación Popular / 
Programa Por la Paz [Cinep/PPP]. (2023). Informe 
final del proyecto Fortalecimiento y acompañamiento 
de procesos de transformación no violenta de 
conflictos sociales: el diálogo, la negociación y la 
mediación en Colombia.

Centro de Investigación y Educación Popular / Programa 
Por la Paz [Cinep/PPP]. (29 de septiembre de 2022). 
Cinep/PPP es también un centro de mediación 
[Archivo de video]. YouTube. https://www.youtube.
com/watch?v=bbPHuMn2dqs 

Chapman, Willian. (2015). El concepto de sociabilidad 
como referente del análisis histórico. Investigación y 
desarrollo, 23(1), 2-37.

Comisión de Esclarecimiento de la Verdad [CEV]. 
(2022). Relatos territoriales sobre el conflicto 
armado. Valle y norte del Cauca. Tomo 11. vol. 12. 
En Hay futuro si hay verdad: Informe Final de la 
Comisión para el Esclarecimiento de la Verdad, la 
Convivencia y la No Repetición.



127Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

CEV, JEP y HRDAG. (2022). La Comisión en cifras y datos. 
https://www.comisiondelaverdad.co/analitica-de-
datos-informacion-y-recursos#c1 

Centro Nacional de Memoria Histórica. (2013). ¡Basta 
ya! Colombia: Memorias de guerra y dignidad.

Dayton, Bruche. y Kriesberg, Louis. (2022). Constructive 
Conflicts. From Emergence to Transformation. (6ª 
ed.). Rowman & Littlefield Publishers. 

Delgado, Ángela. (2019). Dialogue and Peacebuilding 
in Colombia: A Dialogic and a Transformative 
Relationship. Journal of Dialogue Studies, 7, 219-234.

Departamento Administrativo Nacional de Estadística 
[DANE]. (2023a). Proyecciones de población 
municipal por área y pertenencia étnico-
racial. https://www.dane.gov.co/index.php/
estadisticas-por-tema/demografia-y-poblacion/
proyecciones-de-poblacion 

Departamento Administrativo Nacional de 
Estadística [DANE]. (2023b). Proyecciones y 
retroproyecciones de población municipal para el 
periodo 1985-2019 y 2020-2035 con base en el 
CNPV 2018. https://www.dane.gov.co/index.php/
estadisticas-por-tema/demografia-y-poblacion/
proyecciones-de-poblacion 

Departamento Administrativo Nacional de Estadística 
[DANE]. (2023c). Información desagregada de 
pueblos indígenas a partir del CNPV 2018. https://
www.dane.gov.co/index.php/estadisticas-por-
tema/demografia-y-poblacion/grupos-etnicos/
informacion-tecnica 

Departamento Administrativo Nacional de Estadística 
[DANE]. (2023d). Cuadros personas social - CNPV 
2018. https://www.dane.gov.co/index.php/
estadisticas-por-tema/demografia-y-poblacion/
censo-nacional-de-poblacion-y-vivenda-2018 



128 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

Departamento Nacional de Planeación [DNP]. (2023). 
TerriData. https://terridata.dnp.gov.co/ 

Donini, Antonio. (2019). La investigación para la paz. 
En A. Donini, Reflexiones sobre la paz. El caso del 
modelo social de la Unión Europea. Teseo.

Equipo Promotor. (2022). Relatoría 27 de octubre. 
Jordana campesina e indígena. Intercambio de 
experiencias con la Mesa Interétnica e Intercultural 
de Santa Rosa, Cauca. Cinep/PPP.

Equipo Promotor. (2021). Propuesta metodológica 
2021-2020. Proceso de diálogo en Florida-Valle 
del Cauca. Cinep/PPP.

Equipo Promotor (2019a). Informe del proceso de 
diálogo en Florida, diciembre 2019. Cinep/PPP.

Equipo Promotor. (2019b). Encuentros y desencuentros 
del tránsito por el territorio en Florida [Diapositivas de 
PowerPoint]. Cinep/PPP. 

Equipo Promotor. (2019c). Matriz de proyección 
comunitaria. Cinep/PPP. 

Firchow, Pamina. (2020). Recuperando la paz cotidiana: 
voces locales para la medición y evaluación después 
de la guerra. Universidad del Rosario. 

Fundación Ideas para la Paz. (2014). Dinámicas del 
conflicto armado en el sur del Valle y norte del Cauca 
y su impacto humanitario. https://www.files.ethz.ch/
isn/183826/20.06.2014.pdf 

Galtung, Johan. (2016). La violencia: cultural, estructural 
y directa. Cuadernos de estrategia, (183), 147-168.

Galtung, Johan. (1998). Tras la violencia, 3R: 
reconstrucción, reconciliación, resolución. 
Afrontando los efectos visibles e invisibles de la 
guerra y la violencia. Bakeas.

García, Isaac. (2020). Paz cotidiana en la comuna 7: 
estudio de caso sobre el dispositivo comunitario que 



129Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

dio origen a la ciudadela educativa del Magdalena 
Medio en Barrancabermeja, Santander [Tesis de 
pregrado, Pontificia Universidad Javeriana]. https://
repository.javeriana.edu.co/handle/10554/52918 

Gómez, Viviana. (2023). La construcción del 
megaproyecto conexión pacífico – Orinoquía. Una 
amenaza inminente a los derechos territoriales 
de los pueblos indígenas en Colombia [Informe de 
Conflictos territoriales]. Observatorio de Derechos 
Territoriales de los Pueblos Indígenas, Secretaría 
Técnica Indígena y Comisión Nacional de territorios 
indígenas. https://www.cntindigena.org/wp-
content/uploads/2023/06/informe-conexion-
pacifico-orinoquia-1.pdf 

González, Fernán. (2014). Poder y violencia en Colombia. 
Editorial Pontificia Universidad Javeriana y Cinep/PPP.

Granados-García, Alejandro. (2021). Prolegómenos 
para un enfoque de paces cotidianas. Ánfora: 
Revista Científica de la Universidad Autónoma de 
Manizales, 28(50), 17-44.

Granvenhorst, Carolina. (2021). Investigación Acción 
Participativa en Clave de Paz: acciones por la Paz 
de la Organización Campesina EBENEZER y la 
Asociación de Trabajadores Campesinos del Valle del 
Cauca ASTRACAVA 2007-2018 [Tesis de maestría, 
Universidad del Valle]. 

Guzmán, Laura. (2018). Proyecto Páramo Las 
Tinajas: Territorio de Reconciliación. Repositorio 
Institucional [Informe final de pasantía, Universidad 
Distrital Francisco José De Caldas] https://
repository.udistrital.edu.co/items/f925b782-9833-
4524-b050-ba7dc496ae14.

Hernández, Lyda. (2020). La Consulta Previa como 
mecanismo de transformación de los conflictos 
socioambientales en Colombia: Estudio de Caso 
Uwa [Tesis de maestría, Pontificia Universidad 



130 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

Javeriana]. https://repository.javeriana.edu.
co/handle/10554/50987 

Hernández, Roberto, Fernández, Carlos y Baptista, Pilar. 
(2014). Metodología de la investigación. (6ª ed.). 
McGraw Hill Education.

Institución Educativa IDEBIC. (2019). Informe de 
Rendición de Cuentas. Secretaría de Educación del 
Departamento del Valle del Cauca. 

Jaramillo, Jefferson, Rushton, Simon, Díaz, Juan 
y Mosquera, Daniela. (2022). El diálogo social 
territorial. Contribuciones teórico-prácticas desde 
la experiencia de Buenaventura, Colombia. Colombia 
Internacional, (109), 59-87.

Kahane, Adam. (2017). Collaborating with the 
Enemy. Berrett-Koehler.

Lederach, John. (1998). Construyendo la paz. 
Reconciliación sostenible en sociedades 
divididas. Gernika Gogoratuz. 

Lederach, John. (2007). La imaginación moral. El arte y el 
alma de la construcción de la paz. Gernika Gogoratuz. 

Lederach, John. (2009). El pequeño libro de la 
transformación de conflictos. Justapaz.

Londoño, Sandra, Ramiro, Manuel, Duarte, Carlos, 
Rodríguez, Tania y Ante, Rodrigo. (2020). Paces 
creativas y polifónicas. En J. Jaime-Salas, D. Gómez, 
K. Pérez, S. Londoño, F. Castro y J. Jaramillo (Eds.). 
Paz decolonial, paces insubordinadas. Conceptos, 
temporalidades y epistemologías (pp. 143-177). 
Pontificia Universidad Javeriana.

López, Camilo. (2021). El proceso de construcción 
de territorialidad campesina en Pradera y Florida, 
Valle del Cauca, Colombia [Tesis de maestría, 
Universidad Autónoma de Chapingo]. https://



131Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

repositorio.chapingo.edu.mx/items/fcdbb529-4007-
45ac-9695-3ab5a544e422.

López, Magda, Olarte, Emily, Rodríguez, Laura y Veloza, 
Sandra. (2019). Mesa de iniciativas de reconciliación: 
Aprendizaje para el diálogo social y de políticas. 
United States Institute of Peace y Cinep/PPP.

Lowry, Carmen y Littlejohn, Stephen. (2006). Dialogue 
and the Discourse of Peacebuilding in Maluku, 
Indonesia. Conflict Resolution Quarterly, 23 (4), 409-
426. https://doi.org/10.1002/crq.147 

Mac Ginty, Roger. (2014). Everyday peace: Bottom-
up and local agency in conflict-affected societies. 
Security Dialogue, 45(6), 548-564.

Mac Ginty, Roger. (2017). Everyday social practices 
and boundary-making in deeply divided societies. 
Civil Wars, 19 (1), 4-25.

Mac Ginty, Roger. (2021). Everyday Peace. How so-
called ordinary people can disrupt violent conflict. 
Oxford University Press.

Mesa, Lucía. (2019). Culture of Dialogue’as a Decolonial 
Peace-Building Tool: The Case of Colombia. Journal 
of Dialogue Studies, 7, 93-113.

Morales, Diana y Ungar, Paola. (2022). Conflictos 
ambientales en Colombia: reflexiones sobre sus 
cambios positivos a partir de una revisión de 
literatura. Colombia forestal, 25(2), 85-103.

Moratalla, Agustín. (2013). El arte de cuidar. Atender, 
dialogar y responder. Ediciones Rialp.

Páez, Martha. (2013). Acercamiento teórico al concepto 
de solidaridad. Realitas: revista de Ciencias Sociales, 
Humanas y Artes, 1(1), 42-50.

Panikkar, Raimon. (2006). Paz e interculturalidad. Una 
reflexión filosófica. Editorial Herder.



132 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

Perilla, Leonor y Vásquez, Olga. (2019). Caminos hacia 
la transformación: Análisis de los abordajes de las 
comunidades y el Estado sobre 5 casos de conflictos 
por la tierra y el territorio. Universidad Nacional de 
Colombia, Universidad de la Amazonía, Universidad 
de Cartagena, Universidad de Córdoba, Universidad 
de los Llanos, Universidad Popular del Cesar y 
Embajada de Suiza en Colombia. 

Quintana, Camila. (2018). Género y construcción de 
paz cotidiana: un estudio de caso exploratorio 
en El Peñón, Cundinamarca [Tesis de maestría, 
Universidad de los Andes]. https://repositorio.
uniandes.edu.co/entities/publication/532f6534-
dc8d-43e6-aea8-ef0d188229a9 

Reimann, Cordula. (2000). Hacia la transformación de 
conflictos: evaluación de los enfoques recientes de 
gestión de conflictos. Berghof Fundation.

Richmond, Oliver y Mitchell, Audra. (2012). Hybrid 
forms of peace: from everyday agency to post-
liberalism. Palgrave Macmillan.

Rosón, Luis. (2016). Persona, encuentro en reciprocidad: 
formar al diálogo intercultural. Educación y futuro: 
revista de investigación aplicada y experiencias 
educativas, (35), 71-93.

Sánchez-Agudelo, Paula, Rojas-Granada, Cristian, 
Aguirre-Álvarez, Nathalia, Cardona-Cardona, Angela 
y Lugo-Agudelo, Victoria. (2020). El diálogo como 
práctica colectiva para la reconciliación social. El 
Ágora USB, 20(2), 204-218.

Schirch, Lisa y Campt, David. (2015). The little book of 
dialogue for difficult subjects: A practical, hands-
on guide. Good Books.

Schnitman, Dora. (2008). Diálogos generativos. En G. 
Rodríguez Fernández (Comp.). Diálogos Apreciativos: 
el socioconstruccionismo en acción (pp. 17-48). 



133Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana

Instituto Internacional de Sociología Jurídica Oñati 
y Editorial Dykinson.

Simons, Helen. (2011). El estudio de caso: teoría y 
práctica. Ediciones Morata.

Sordini, María. (2023). Prácticas de reciprocidad en 
comedores comunitarios: entre el amor, la confianza 
y la esperanza. Trabajo social, 25(1), 111-142.

Stake, Robert. (2007). Investigación con estudio de 
casos. Ediciones Morata.

Tribunal Superior del Distrito Judicial de Cali. (2022). 
Sentencia número 1. Solicitud de Protección de 
Derechos Territoriales, realizada por el Resguardo 
Indígena Triunfo Cristal Páez con oposición de la 
comunidad de Ebenezer y otros. 

Woodhouse, Tom, Miall, Hugh, y Ramsbotham, Oliver. 
(2005). Contemporary conflict resolution. Polity Press.

Yin, Robert. (2003). Case Study Research: Design and 
Methods (3rd ed.). Sage Publications.

Listado de entrevistas

Entrevista 1. D. Pinzón, 13 de octubre de 2023. Resguardo 
Triunfo Cristal Páez. 

Entrevista 2. Y. Trochez, 13 de octubre de 2023. 
Resguardo Triunfo Cristal Páez. 

Entrevista 3. S. Cayapu, 13 de octubre de 2023. 
Resguardo Triunfo Cristal Páez. 

Entrevista 4. A. Campos, 13 de octubre de 2023. 
Resguardo Triunfo Cristal Páez. 

Entrevista 5. A. Moreno, 13 de octubre de 2023. 
Corregimiento La Diana. 

Entrevista 6. W. Pillimué, 13 de octubre de 2023. 
Corregimiento La Diana. 



134 Documentos ocasionales N.° 89          Cinep/Programa por la Paz

Entrevista 7. V. Castaño, 14 de octubre de 2023. 
Propietarios de la zona de páramo. 

Entrevista 8. B. Quitumbo, 14 de octubre de 2023. 
Comunidad de Ebenezer. 

Entrevista 9. K. Yonda, 14 de octubre de 2023. 
Comunidad de Ebenezer. 

Entrevista 10. O. Suarez, 14 de octubre de 2023. 
Comunidad de Ebenezer. 

Entrevista 11. M. Sánchez, 14 de octubre de 2023. 
Comunidad de Ebenezer. 

Entrevista 12. I. Diaz, 14 de octubre de 2023. Enlace 
territorial Florida.



135Contribuciones del diálogo desde el paradigma de transformación de conflictos a la paz cotidiana



El presente documento ocasional, el nú-
mero 89 de la colección, se realizó como 
apoyo a la divulgación de los trabajos 
realizados por los investigadores del 
Cinep/PPP en el marco del programa 
de bienestar institucional. Su edición 
se finalizó en diciembre de 2024 en la 
ciudad de Bogotá, D.C.

En la composición de los textos se 
utilizó la tipografía Roboto en distintos 
tamaños y pesos. La impresión se reali-
zó sobre papel Holmen Book de 55 g en 
los talleres de Xpress Estudio Gráfico y 
Digital S.A.S. bajo un modelo de impre-
sión bajo demanda, siendo este el primer 
título editorial del Cinep en incurrir en 
esta novedosa forma de impresión.



Este documento ocasional ofrece un análisis empírico 
y teórico que replantea la transformación de conflictos 
a partir de la experiencia de diálogo en comunidades 
campesinas e indígenas de Colombia, evidenciando la 
importancia de integrar saberes locales y estrategias de 
mediación en un proceso continuo. Con fundamento en 
años de práctica y la sistematización de experiencias del 
Cinep/PPP, Diego Bulla propone un paradigma innovador 
que, más allá de la resolución de tensiones, se centra en 
la mejora de las relaciones interpersonales y comunitarias 
desde la cotidianidad, apuntando a la construcción de una 
paz sostenible y auténtica.

 CinepProgramaporlaPaz
 Cinep_ppp
 Cinep_ppp
 Cinepppp
 CINEP/PPP
 @cinep_ppp

Con el apoyo de


