






¿Una banca revolucionaria?



1.a edición, Fundación Editorial El perro y la rana, 2025

© Sandra Angeleri
© Fundación Editorial El perro y la rana, 2025

Correos electrónicos
atencionalescritorfepr@gmail.com
comunicacionesperroyrana@gmail.com

Páginas web
www.elperroylarana.gob.ve
www.mincultura.gob.ve

Redes sociales
Facebook: El perro y la rana
X: @elperroylarana
Instagram: @perroylarana
Threads: @perroylarana
YouTube: ElperroylaranaTV
Tik Tok: @elperroylarana

Edición y corrección
Gema Medina

Diagramación
Sonia Velásquez

Diseño de portada
Ian Laprea

Imagen de portada
Fotografía cortesía de Banmujer

Hecho el Depósito de Ley:
ISBN: 978-980-14-5771-8
Depósito legal: DC2025000806

impreso en la república bolivariana de venezuela



Sandra Angeleri

¿Una banca revolucionaria? 
La historia de Nora Castañeda y su 

liderazgo en el Banco de Desarrollo 
de la Mujer de Venezuela 

 
 





ÍNDICE

PRÓLOGO	 11
INTRODUCCIÓN	 17

¿Quién es Nora Castañeda?	 17
¿Cómo fusionó Nora Castañeda la revolución,
el feminismo y la Teología de la Liberación?	 19
¿Cómo impulsó Nora Castañeda el proyecto feminista
socialista a través de Banmujer?	 22
¿Cómo influyó Nora Castañeda en la redefinición
de la subjetividad política de las mujeres populares
en la Revolución feminista de Venezuela?	 24
¿Cómo puede Nora Castañeda ayudarnos a redescubrir
la historia silenciada de las mujeres socialistas en
Venezuela?	 31

CAPÍTULO I 
El barrio venezolano a mediados del siglo xx: origen
del pensamiento  y la acción de Nora Castañeda	 37

El punto de partida es Carmen Delia	 38
Venezuela se transforma en barrio	 41
La burguesía al poder	 47
Lazos en el barrio	 52
Socialismo feminista y antirracista 	 56



CAPÍTULO II

Nora Castañeda: reflexiones sobre la revolución en un
país y un continente en llamas	 65

Días de agitación y lucha	 66
Un huracán recorre Venezuela	 71
El petróleo se tragó al país	 81
Concentración del capital y reordenamiento político	 86
Se abren las puertas a la izquierda	 91

CAPÍTULO III

Nora Castañeda: el amor y la investigación-acción
como  estrategias de lucha	 95

El cuento fundamental: militancia clasista y feminista	 96
Preguntas (y respuestas) feministas a mujeres jóvenes	 98
Ambivalencias de la historia de la mujer venezolana
en el siglo xx	 108
El amor y la investigación-acción como
metodologías de lucha	 121

CAPÍTULO IV

Nora Castañeda: itinerario de la vida de una mujer
socialista y feminista	 133

¿Cuál es “el problema de la mujer”?	 134
¿Qué son la opresión y la explotación de la mujer?	 139
¿Mujer? ¿Mujeres? ¿Género?	 145
¿Qué trajo el camino de ida y vuelta a Pekín?	 155
¿Por qué las mujeres desean producir Derecho?	 160



CAPÍTULO V

Nora Castañeda: economista feminista enfrenta
los desafíos del socialismo	 165

La economía política es campo de una aguda lucha
de clases 	 166
Avanzamos hacia el socialismo a través de la economía
feminista	 178
La espiritualidad de la economía solidaria	 187

 
CAPÍTULO VI

El eco de una vida: Nora Castañeda y el Banco de
Desarrollo de la Mujer	 199

El bolivarianismo y el surgimiento de un nuevo
modelo de Estado nacional	 200
Un banco revolucionario transforma la pobreza en
subjetividad política	 203
Reinventar la economía para reinventar la vida	 212
Un banco diferente	 221
La vida de las usuarias	 226
La Red Popular de Usuarias	 231
El eco de una vida	 235
La partida de Nora Castañeda	 242
Nora Castañeda: dirigente radical e intelectual
orgánica en la Revolución bolivariana	 245

Nora Castañeda en fotografías	 253

BIBLIOGRAFÍA	 259





11

PRÓLOGO

Este libro está escrito desde la visión de alguien que conoció du-
rante décadas a Nora Castañeda y además invirtió largo tiempo de 
su vida en entrevistar a otras personas que también la conocieron 
en distintas etapas de su existencia, a macerar esas entrevistas para 
ponderar lo que consideró aportaba más para un caleidoscopio 
de aquella amiga, profesora y compañera.

La escritora de este libro, Sandra Angeleri, fue alguien especial 
para Nora Castañeda, así las conocí a ambas en la segunda mitad 
de la década de los ochenta dentro de los espacios académicos de la 
UCV donde hicimos convergencia de ideas y sueños. Sé también 
que para Sandra escribir este libro, recopilar y sistematizar todo 
lo que muchas, a lo largo de décadas, teníamos que decir sobre 
Nora, fue una tarea exigente emocional e intelectualmente a fin 
de darle un orden y marco a través del cual se pudiera entender 
una figura que, a diez años de su desaparición física y siembra en 
nuestros recuerdos y corazones, su espíritu, su legado, sus acciones 
se mantienen en los afectos y mentes de miles de venezolanas.

Hay muchos elementos que puedo destacar de la vida, obra, 
carácter y enseñanzas dentro y fuera de las aulas por parte de la 



12

querida profesora y economista Nora Castañeda: su humildad 
notable, su vocación de servicio, su convicción revolucionaria 
a toda prueba, la dulzura con la cual expresaba sus firmes creencias, 
su apasionada entrega al servicio de las más pobres, entre otras 
muchas cosas. No obstante, he optado por destacar dos, solo 
dos que –en especial en los tiempos por los que atravesamos– 
me resultan propicias y significativas como prácticas de vida en 
nuestros tiempos, estas son: la honestidad y la coherencia entre 
su palabra y su acción.

Desde los tiempos de la Coordinadora de Organizaciones no 
Gubernamentales de Mujeres (CONG-M) que existió desde 1984 
hasta 1992 y, en la cual participaban mujeres de las más variadas 
tendencias y posturas políticas, Nora en una afirmación por la 
creencia en el valor de apoyar las iniciativas populares, de la unidad 
en la diversidad, junto a otra profesora, pagaban un arrendamiento 
de su propio peculio de un espacio para que todas pudiéramos 
encontrarnos y hablar de las próximas acciones a desarrollar en 
el marco de la CONG-M. Eran acciones de coordinación a favor 
de trabajadoras despedidas por estar embarazadas o por mujeres 
víctimas de violencia basada en género o cualquier otra similar. 
A lo largo de los años, renunciando a cualquier atisbo de vanidad, 
usaba parte de su salario de catedrática universitaria para apoyar 
a mujeres que sufrían, a personas en situación de indefensión 
y necesidad, a causas a favor de las pobres, las campesinas 
o los desfavorecidos. 

Esa misma conducta está reflejada mucho más adelante en 
este libro, cuando se recuerda que no cobraba su salario como 
presidenta del Banco de Desarrollo de la Mujer y lo que hizo 
con ello, lo cual con su actuar siempre modesto lo sabíamos 



13

pocas personas y de lo que ella jamás alardeó. Era una persona 
de comportamiento excepcional que nos hacía a todas, quienes 
le rodeábamos, considerar que era sencillo y que podíamos hacer 
lo mismo o algo similar. Así fue construyendo, consciente o no 
de ello, la emulación a sus conductas y acciones.

No sé si llamarlo tozudez política o coherencia a toda prueba 
entre lo que ella decía y sus acciones de vida en la esfera pública 
y privada. Lo cual para cualquier político o política es un están-
dar sumamente difícil y, en la mayoría de los casos, inalcanzable 
en Nora fue un ejercicio de vida en la que no la vimos fallar, 
aunque a muchas de nosotras nos resultará sorprendente. Debe 
ser que de eso se tratan las utopías: procurar no cejar en alcanzar 
aquello que algunos denominan imposible. Así tal vez, de sus 
conductas, que eran tal cual señalaba su palabra, y de su modestia 
y desprendimiento infinito, que le vino el mote de “Monja Roja” 
que inventó para ella Adícea Castillo, compañera de estudios 
y laboral (Faces UCV) y política en el Movimiento de Izquierda 
Revolucionaria (MIR).

Las conductas de honestidad y coherencia entre pensamiento 
y acción son muy escasas e inusuales, más aún en uno de los cam-
pos donde desarrolló su vida: el político. Más allá que la lectora 
o el lector comparta o no su visión política de la humanidad, es 
innegable la lección ejemplar de vida en sus acciones cotidianas 
y en distintos espacios de poder académico y político que esta 
venezolana excepcional nos ha legado. Por tanto, como ella solía 
decir, “no somos perfectos, pero sí perfectibles” y esa, agrego yo, 
es una tarea de cada cual poniendo coto a sus miserias humanas.

La honestidad es esa conducta o virtud que se anhela o espera 
y que en muchos casos escasea enorme y hasta gravemente. Modelas 



14

más con el ejemplo cotidiano que con miles de palabras. Ver per-
manentemente a alguien, en lo pequeño y en lo grande, desarrollar 
prácticas permanentes de honestidad contagia, se disemina, es un 
virus bueno, por cierto, que luego uno quiere replicar en otros 
y en otras ad infinitum. 

Para tal coherencia entre pensamiento y conductas en este li-
bro encontrarán algunas claves para entender esa práctica de vida. 
Entre el común de las personas, resulta frecuente valerse de algu-
na mentirijilla para salir del paso a una situación o en el caso de 
la clase política, no solo la local, que suelen mentir sin muchos 
rubores y qué decir en los tiempos de la posverdad, donde lo difícil 
es conseguir y diferenciar lo auténtico, lo cierto.  Era su práctica, la 
de Nora, escuchar en vez de tomar voz protagónica, pero cuando 
hablaba era imposible no atenderle reflexivamente porque a través 
de su voz desprendían sus verdades.  Palabras que, justamente por 
ese compromiso interior de coherencia entre práctica y acción, es-
cogía cuidadosamente por lo que ganaba el respeto y consideración 
de las audiencias.

No quiero cerrar estas líneas sin mencionar que a Nora le 
gustaba trabajar en equipo en el cual todas eran protagonistas, 
personas notables, no por ser famosas sino por su compromiso 
con su trabajo y los derechos de las mujeres, que la acompaña-
ron en la experiencia del “Banco Diferente”, como lo resumió la 
creadora de la consigna Rosita Caldera en su momento. Estas son 
algunas de ellas: Juanita Delgado, Anabella Uribe, Lena Espina, 
Eneida Castillo, Lídice Navas, Digna Lobatón(+), Mari Herrera(+) 
Zuraima Martínez(+), Reyna Arratia, Andrés Eloy Barrios y yo.

En los seis capítulos de este libro encontrarán una recopila-
ción y descripción sobre la vida y quehacer de una venezolana 



15

extraordinaria que estoy convencida inspira e inspirará a otras 
generaciones de mujeres a continuar la lucha por los derechos, 
espacios y vindicaciones para todas las mujeres sin ningún tipo 
de distinción.

Yris Martín M.
Socióloga. Magna Cum Laude UCV.

Feminista. Orden Argelia Laya Única Clase





17

INTRODUCCIÓN

¿Quién es Nora Castañeda?1

Nora Castañeda nació en Caracas, Venezuela, el 11 de junio de 
1942. Se graduó de licenciada en Economía en la Universidad 
Central de Venezuela (UCV) en 1968, y se dedicó a la docencia 
en la UCV durante más de 30 años. Sus cursos se centraron en 
Desarrollo Económico, Teorías del Subdesarrollo y Formación 

1	 Este trabajo se nutre profundamente del compromiso y la creatividad de 
Mirna Lascano, quien me motivó y acompañó en nuestros primeros pasos 
durante los años 2009 y 2010 en Caracas. Juntas dimos a luz la idea de 
la necesidad de escribir un libro sobre Nora Castañeda. Igualmente, 
agradezco a María Mercedes Cobo Echenagucia, quien participó como 
asistente y productora en momentos iniciales de la investigación en 
numerosas entrevistas entre los años 2018 y 2021, ayudándome con las 
transcripciones y los primeros esbozos de redacción.  Su inspiración 
poética, siempre presente en sus reflexiones, me inspiraron a encontrar 
mi propia voz para dirigirme a las mujeres y hombres que estas páginas 
intentan reflejar. A ambas les expreso mi más sincera gratitud. Sin ellas 
este libro no hubiera sido posible.



18

Económica para América Latina. Siempre abrazó las corrientes 
revolucionarias. El entorno académico de Nora la nutrió como 
pensadora crítica y activista social, consolidando su impacto inte-
lectual y transformador en una de las instituciones más prestigiosas 
de Venezuela.

Más allá de la docencia, el 28 de mayo de 1992 ella fun-
dó –junto a otras mujeres– el Centro de Estudios de la Mujer 
(CEM) en la UCV. Su trabajo académico sentó las bases para 
su papel activo en la acción política y social, donde abogó por 
la integración de la teoría y la praxis. Sus contribuciones a las 
ciencias sociales, particularmente en economía, política y temas 
de la mujer, la han posicionado como una figura clave en los 
movimientos revolucionarios contemporáneos que buscan la trans-
formación social y la sustitución del capitalismo por el socialismo. 
En línea con las ideas del sociólogo italiano Antonio Gramsci2, 
la cosmovisión de Nora, moldeada por su vida temprana y sus 
raíces ancestrales en el estado Lara, jugó un papel fundamental 
en su compromiso con la justicia social. Esta conexión geográfica 
y cultural influyó profundamente en su activismo social y su visión 
de una sociedad justa.

Desde esta base, surgen varias preguntas: ¿Qué fuerzas his-
tóricas moldearon el pensamiento social de Castañeda? ¿Qué 
contexto social influyó en su perspectiva de la realidad? ¿Cómo 
entendió, desde un punto de vista científico, las experiencias de 
las mujeres que la rodeaban? Y ¿cómo relacionó su trabajo teórico 
con la praxis social?

2	 A. Gramsci. Cuadernos de la cárcel (J. A. Fernández, Ed. y Trad.). Akal,  
2000.



19

Lara, la patria ancestral de Nora, tiene una larga historia de 
resistencia y luchas sociales, que se remonta a las comunidades 
indígenas que habitaron inicialmente la región, como los ajaguas, 
ayamanes y caquetíos3. Después de la colonización europea, la 
región se convirtió en un sitio de explotación, donde tanto las 
poblaciones indígenas como los y las africanas esclavizadas re-
sistieron su opresión. El reconocimiento de Castañeda de sus 
raíces indígenas, principalmente a través de los gayones, refleja 
su conexión con esta historia de resistencia.

El legado de desafío de la región continuó durante la Guerra 
de Independencia, la Guerra Federal y hasta el siglo xx, donde 
persistieron los movimientos guerrilleros y las luchas por la jus-
ticia social. En las décadas de 1960 y 1970, Lara fue testigo de 
importantes levantamientos como el Carupanazo y el Porteñazo, 
y de movimientos estudiantiles inspirados en la Teología de la 
Liberación Latinoamericana. Esta tradición de resistencia preparó 
el escenario para el clima político en el que se involucró Nora, 
particularmente en el contexto del imperialismo estadounidense 
y el régimen del puntofijismo, que descuidaron las necesidades 
del pueblo en favor del capital local e internacional.

Dado este contexto histórico, no sorprende que Lara siga siendo 
un símbolo del cambio revolucionario en Venezuela. Las raíces 
políticas de Castañeda son profundas, moldeadas por su madre, 
una dirigente comunitaria del barrio 23 de Enero de Caracas. Esta 
historia de resistencia y compromiso con la justicia social influyó 
profundamente en la obra y el legado de Castañeda.

3	 G. Morón. Nuestra Señora de la Madre de Dios de Carora. Coordinación 
Lara, 1996.



20

¿Cómo fusionó Nora Castañeda la revolución, 
el feminismo y la Teología de la Liberación?

El legado familiar y regional de Nora Castañeda influyó en su 
participación política, que comenzó en su adolescencia con los mo-
vimientos estudiantiles del liceo Fermín Toro de Caracas. Durante 
este tiempo, adoptó una ideología marxista y se unió a grupos 
revolucionarios que se oponían a la dictadura de Marcos Pérez 
Jiménez (1952-1958). Su militancia continuó en la universidad, 
donde participó en el Movimiento de Izquierda Revolucionaria 
(MIR) y apoyó la lucha armada por la liberación y el socialismo 
en Venezuela.

El compromiso de Nora con la justicia social también estuvo 
marcado por el legado dejado por la imposición de la ideología 
católico-cristiana durante la colonización española. Los espa
ñoles buscaron borrar las culturas indígenas y africanas mediante 
la violencia y la supresión de sus modos de vida, promoviendo la 
superioridad europea. A pesar de estos esfuerzos, la resistencia 
indígena y africana persistió, lo que llevó a un sincretismo artístico 
y espiritual que combinó el catolicismo con las tradiciones nativas 
y africanas. Esta mezcla de prácticas religiosas se convirtió en una 
forma de resistencia a la opresión y la explotación.

El auge en América Latina de la Teología de la Liberación 
en la década de 1960 influyó en el pensamiento de Castañeda. 
Arraigada en la doctrina social de la Iglesia católica, la Teología 
de la Liberación se centró en la opresión de las y los pobres y se 
convirtió en una fuerza poderosa en la región. Castañeda ve la 
historia de la Iglesia como una de participación en la transfor-
mación social, con un compromiso con los pobres a pesar de los 



intentos de la jerarquía eclesiástica de suprimirla. Ella cree que 
la Teología de la Liberación continúa guiando las luchas sociales, 
enfatizando su relevancia en la lucha por la justicia y la igualdad.

Castañeda se define a sí misma como una socialista marxista 
revolucionaria, cuyo objetivo no solo es desmantelar las estructuras 
patriarcales, sino también desafiar el sistema capitalista neoliberal 
que está destruyendo la humanidad y el medioambiente. Entiende 
las realidades que enfrentan las mujeres más pobres y los recursos 
naturales, con conciencia de cómo la colonización y la explotación 
impulsan la acumulación de capital. Su trabajo, influenciado por 
sus experiencias en Nicaragua, América Latina y el Caribe, se 
extiende más allá de Venezuela.

El compromiso de Castañeda con la lucha social se basa en 
la acción colectiva. Destaca la importancia de la solidaridad, 
especialmente entre las mujeres. En 1998, abogó ante el recién 
electo presidente Chávez por la transformación del Consejo 
Nacional de Mujeres (Conamu) instando a que fuera liderado 
por mujeres organizadas que ya venían trabajando en estos te-
mas. Cuando, en su petición ante el reciente gobierno chavista 
utiliza el término “nosotras” se refiere a las mujeres del pueblo, 
especialmente las más pobres, que forman parte central de su 
pensamiento y acción revolucionaria.

Como figura destacada del movimiento feminista socialista en 
la Venezuela bolivariana, Nora se inspira en figuras como Clara 
Zetkin4 e Inessa Armand5,  quienes abordan la opresión de las 

4	 C. Zetkin. La lucha por la emancipación de la mujer (L.H.V.A.N. Thomas, 
Trans.). Pathfinder Press, 1970.

5	 I. Armand.  La mujer y la revolución. Editorial Pasado y Presente, 1980.

21



mujeres vinculando la lucha por la emancipación femenina a la 
lucha de clases. Argumenta que la liberación de las mujeres solo 
puede lograrse a través de una revolución socialista que acabe con 
las estructuras económicas y sociales que perpetúan su subordina-
ción. Sus ideas y acciones han sido fundamentales para muchos 
movimientos feministas marxistas, ya que destaca la importancia 
de integrar la causa de la mujer en la lucha revolucionaria más 
amplia contra el capitalismo. Sus obras siguen siendo estudiadas 
y citadas en círculos feministas de orientación marxista por su 
análisis de la intersección entre el patriarcado y el sistema capita-
lista. Pero Nora se centra en un enfoque cotidiano en la vida de las 
mujeres sin dejar de lado una perspectiva estratégica que siempre 
estuvo presente en su actividad política. Aboga por la inclusión 
de las mujeres en todos los sectores: campesinas, trabajadoras 
informales, amas de casa, mujeres afrovenezolanas e indígenas, 
que históricamente han sido marginadas.

¿Cómo impulsó Nora Castañeda el proyecto 
feminista socialista a través de Banmujer?

El contexto político y social de Venezuela a finales del siglo xx 
y principios del xxi fue crucial para promover la construcción de 
una nación socialista y feminista. Nora Castañeda jugó un papel 
clave en el fortalecimiento de la conciencia política y social de las 
mujeres de los sectores populares. Nacida en una familia humilde, 
estuvo profundamente vinculada a las luchas de las comunidades 
marginadas. Creció en el barrio caraqueño 23 de Enero y se 
comprometió desde temprana edad a mejorar las vidas de las 
mujeres más pobres, convirtiéndose en una destacada promotora 

22



23

de las transformaciones sociales posicionando a las mujeres de los 
barrios en el centro del proyecto político bolivariano.

Su activismo y su trabajo académico materializaron una visión de 
planificación consciente y cambio social. En 2001, Castañeda se convir-
tió en presidenta del Banco de Desarrollo de la Mujer (Banmujer), fun-
dado el 8 de marzo. A diferencia de los bancos tradicionales, Banmujer 
fomenta estrategias colectivas a través de grupos económicos asocia-
tivos, promoviendo la colaboración, la solidaridad y la ayuda mutua 
a través de microcréditos de muy bajo interés. Para ella, la resistencia 
de las mujeres iba más allá de oponerse a las injusticias estructurales. 
Acompañaba a las mujeres de los sectores populares empeñadas en 
transformarse a sí mismas y a las relaciones de poder en Venezuela.

El propósito de Banmujer no era solo económico, sino también 
político y social. Nora lo describió como una herramienta para 
organizar y educar al pueblo en la construcción del socialismo del 
siglo xxi. La creación de Banmujer reflejó el trabajo de feminis-
tas bolcheviques como Alexandra Kollontai6 e Inessa Armand7, 
que mencioné anteriormente. Ellas, frente a la resistencia de los 
compañeros socialistas masculinos, crearon el Zhenotdel (1919-
1930) para defender los derechos de las mujeres y promover su 
integración al proceso revolucionario.

El movimiento Banmujer también reflejó las ideas revolu-
cionarias del Che Guevara, como nos lo expresó Castañeda al 

6	 A. Kollontai. (1909). The social basis of the woman question. In A. Holt 
(Trans.), Selected writings of Alexandra Kollontai. Allison & Busby. 
(Original work published 1909). Transcribed by A. Blunden for marxists.
org. Proofed and corrected by C. Clayton (2006).

7	 I. Armand.  La mujer y la revolución..., op.cit.



24

entrevistarla en el año 2010. Guevara8 enfatizó la creación de con-
diciones para el socialismo a través de una planificación disciplinada 
y nuevos principios éticos. Banmujer se distinguió por centrarse en 
las mujeres en extrema pobreza y a favor del liderazgo de base de las 
mujeres más marginadas, rechazando el feminismo liberal y apo-
yando en particular las comunidades afrovenezolanas e indígenas.

Para Castañeda, el proyecto feminista revolucionario de 
Banmujer fue una conquista colectiva para las mujeres más pobres, 
no un logro personal. A pesar de concentrarse en las mujeres, la 
institución enfatizó la familia como una unidad social, ofrecien-
do programas para microempresas donde las mujeres a menudo 
trabajaban con sus hijos o parejas. Ella buscó romper los roles de 
género tradicionales y promover la verdadera igualdad de género, 
en favor del respeto mutuo y la fraternidad.

Banmujer buscó distribuir los recursos de manera más equita-
tiva, transformando a las mujeres de receptoras pasivas en agentes 
económicos y políticos activos. El compromiso de Castañeda 
con un modelo de gestión horizontal y basado en la comunidad 
permitió a las mujeres participar directamente en la toma de de-
cisiones, liberando energías creativas reprimidas y promoviendo 
la transformación de las estructuras que mantienen la pobreza.

A través de Banmujer, Nora conectó las demandas feministas 
con la justicia social, abogando por modelos de gestión alterna-
tivos que desafiaran los sistemas impulsados por el capital que 
perpetúan la desigualdad.

8	 E. Guevara. Retos de la transición socialista en Cuba (1961-1965). Océano 
Sur, 2009.



25

¿Cómo influyó Nora Castañeda en la redefinición 
de la subjetividad política de las mujeres populares 

en la Revolución feminista de Venezuela?

Nora Castañeda desafió no solo las estructuras económicas y po-
líticas del sistema, sino también las percepciones dominantes de 
la identidad de las mujeres en Venezuela. Uno de sus legados más 
importantes fue su papel en el fortalecimiento de la subjetividad de 
las mujeres de los sectores populares, ayudándolas a liberarse de los 
estereotipos impuestos por una sociedad patriarcal. Siempre estuvo 
junto a las mujeres populares. Ella las apoyó, desde lo chiquito 
y lo cotidiano, en el proceso de forjar una identidad feminista 
arraigada en experiencias compartidas, particularmente en el le-
gado de las luchas de las mujeres venezolanas. Las mujeres de los 
sectores empobrecidos enfrentaban una doble marginalidad, tanto 
por género como por clase social, que las mantenía excluidas del 
poder económico y político. El trabajo de Castañeda respondió 
directamente a esto, reconociendo a las mujeres más pobres como 
agentes activos y esenciales en la transformación social del país. 

El fortalecimiento de la subjetividad de estas mujeres no fue 
simple ni lineal. Las mujeres enfrentaron resistencia, tanto interna 
como externa, del patriarcado y la pobreza estructural. Esto requi-
rió una ruptura colectiva e individual con los sistemas excluyentes. 
Nora trabajó para ayudar a fomentar un sentido de identidad 
colectiva, permitiendo que las mujeres se vieran a sí mismas como 
creadoras de sus historias y de la historia de la nación.

En 2001, con el respaldo político del presidente Chávez, 
Castañeda fundó el Banco de Desarrollo de la Mujer (Banmujer), 
una institución bancaria que el movimiento de mujeres había 



26

venido demandando desde hacía varios años. Banmujer se con-
virtió en un espacio donde las mujeres no solo tenían acceso al 
crédito, sino que también desarrollaban una nueva conciencia 
colectiva de sus derechos y su capacidad para dar forma a sus 
destinos. Esta institución desafió el estereotipo de las mujeres 
empobrecidas como víctimas pasivas, mostrándoles a ellas y al 
país que podían ser agentes de cambio dentro de sus comunidades 
y del panorama social y político nacional más amplio.

El trabajo feminista de Castañeda dentro del proyecto 
bolivariano, principalmente a través de Banmujer, provocó un 
cambio significativo en las percepciones sociales de las muje-
res. Comprendió que lograr la igualdad de género y la justicia 
económica requería reformas institucionales y transformaciones 
culturales que reconocieran los derechos y la fuerza de las mujeres 
de los barrios. Ser reconocidas por su resistencia y su capacidad 
para reconfigurar las relaciones sociales, políticas y económicas en 
todo el país, fue uno de los mayores logros obtenidos.  

Su influencia se extendió más allá de las comunidades direc-
tamente involucradas con Banmujer. Ella hizo visibles estos lo-
gros a nivel nacional, permitiendo a las mujeres adquirir recursos 
económicos y al mismo tiempo posicionarse como sujetos polí-
ticos dentro de un proceso revolucionario. La redefinición de la 
subjetividad de las mujeres populares fue clave para ampliar 
la resistencia más allá de aquella de las directamente impactadas 
por Banmujer. Ella contribuyó a crear una nueva visión de las mu-
jeres dentro de un proyecto social que reconocía su capacidad para 
transformar la sociedad. Este cambio no fue solo político, sino que 
se alineó con el proyecto bolivariano promovido por Hugo Chávez, 
lo que resultó en un movimiento organizado de mujeres pobres que 



27

continúa evolucionando a través de otras formas de organización 
social, como los consejos comunales y las comunas. En este con-
texto, Castañeda no solo fue una líder feminista, sino también una 
pedagoga de la transformación social. En términos de Gramsci, se 
la puede ver como una intelectual orgánica de la población pobre. 

Las mujeres de sectores empobrecidos se enfrentaban a una 
doble marginación, tanto por su género como por su clase social, 
manteniéndolas al margen del poder económico y político. Ella 
comprendió que luchar por la igualdad de género y la justicia 
económica requería reformas institucionales y cambios culturales. 
Esta transformación aseguró que las mujeres de barrios –como 
el suyo– fueran reconocidas por su resistencia y su capacidad para 
reconfigurar las relaciones sociales, políticas y económicas en toda 
Venezuela. En lugar de aceptar el papel que la sociedad les imponía, 
las mujeres abrazaron su empoderamiento, tomaron el control de 
sus destinos y transformaron sus familias, comunidades y la nación. 
Y, a través de su trabajo en el Banco de la Mujer y su participación 
en las estructuras organizativas de poder del chavismo, Castañeda 
rearticuló el papel de las mujeres en la política y la economía. 
De hecho, una de sus contribuciones más importantes al proyecto 
bolivariano fue su capacidad para cultivar y fortalecer una nueva 
subjetividad política para las mujeres como agentes políticos 
con el poder de transformar sus vidas. Esta nueva subjetividad 
política se refleja en espacios participativos como los consejos 
comunales y las misiones sociales, donde las mujeres articularon 
sus demandas y participaron activamente en la toma de decisio-
nes. Su participación se convirtió en parte integral de las luchas 
más amplias por la justicia social, la equidad económica y la 
democracia participativa.



28

A través de su trabajo en el Banco de la Mujer y su participación 
en el proceso bolivariano impulsado por Hugo Chávez, las muje-
res lograron importantes avances en sus condiciones económicas 
y consolidaron su rol como protagonistas en la transformación de 
Venezuela durante el período 2001-2015. Sin embargo, este proceso 
comenzó a verse afectado a partir de 2015, cuando el presidente 
Barack Obama declaró a Venezuela una amenaza para la seguridad 
de Estados Unidos, lo que dio lugar a la imposición de medidas 
económicas coercitivas unilaterales. Al vincular la lucha por los 
derechos de las mujeres con la lucha contra la pobreza, Castañeda 
solidificó el feminismo como parte integral de las luchas populares 
y de clase, colocando a las mujeres a la vanguardia de la transforma-
ción social del chavismo. Castañeda comprendió bien que la lucha 
por la justicia de género debe estar alineada con la lucha por una 
economía más equitativa y un modelo de desarrollo alternativo.

El feminismo marxista de Nora surgió en el contexto de la 
explotación de clase. Las feministas marxistas como ella se opo-
nían a cualquier forma de explotación humana, en particular en el 
contexto del trabajo no remunerado. Las mujeres, que a menudo 
soportan la doble carga del trabajo doméstico no remunerado y el 
empleo formal o el trabajo informal, se enfrentaban a una opresión 
sistémica. Este trabajo no remunerado se consideraba históricamente 
improductivo a pesar de su papel esencial en el sostenimiento de 
la sociedad. Castañeda, haciéndose eco de las críticas feministas 
marxistas, argumentó que el trabajo doméstico y el cuidado, tradi-
cionalmente asignados a las mujeres, constituían un trabajo valioso 
y central para el funcionamiento de la economía y la sociedad.

Como han señalado las feministas marxistas, las trabajadoras 
domésticas, a menudo llamadas “amas de casa”, desempeñan un 



29

papel fundamental en la creación de bienes materiales tangibles 
a través del trabajo de cuidado, educación y apoyo a las futuras 
generaciones de trabajadores. Castañeda dijo la famosa frase: 
“Las mujeres son cuidadoras de la especie humana”, destacando 
su papel esencial en la reproducción social. Muchas de estas 
actividades no son remuneradas en un sistema capitalista, pero 
requieren un importante trabajo físico y emocional.

La crítica feminista de Castañeda al trabajo doméstico refle-
jaba las ideas de feministas marxistas anteriores, como Alexandra 
Kollontai9. Castañeda abogó por el reconocimiento del trabajo 
doméstico, exigiendo dignidad social, cultural y económica para 
las amas de casa. Impulsó, junto al movimiento de mujeres, el 
reconocimiento constitucional de este trabajo, ya que generaba 
plusvalía que beneficiaba al capital. El Estado venezolano finalmen-
te lo reconoció en el artículo 88 de la Constitución bolivariana, 
una victoria histórica que otorgó a las amas de casa derechos como 
ciudadanas, incluidas pensiones y seguridad social.

Para Castañeda, este reconocimiento no era solo simbólico; 
era una herramienta para la transformación social. Reflejaba una 
visión de una sociedad que era antiimperialista, anticapitalista 
y antipatriarcal: una visión de cambio profundo. Ella creía que 
una nueva sociedad socialista requería una nueva concepción de 
la humanidad, una que fuera más allá de las viejas normas de géne-
ro para construir una sociedad verdaderamente igualitaria. Aunque 
muchos movimientos feministas se centran en el individualis-
mo y la competencia, el feminismo revolucionario de Castañeda 

9	 A. Kollontai. (1909). The social basis of the woman question..., op. cit.



30

rechazó estas nociones. Criticó el feminismo liberal, que, según 
ella, a menudo reflejaba los ideales individualistas de las mujeres 
burguesas, especialmente en los Estados Unidos. Su feminismo 
no apuntaba a elevar a las mujeres por encima de los hombres, 
sino a transformar las relaciones sociales que sustentaban la opre-
sión capitalista y patriarcal. El feminismo de Nora se centraba 
en la lucha colectiva, no solo por los derechos individuales, sino 
por la liberación de todas las mujeres, en particular las de las clases 
marginadas, y la lucha por la igualdad no se trataba solo de que 
las mujeres lucharan contra los hombres, sino de que los hombres 
y las mujeres unieran sus fuerzas para enfrentar juntos al poder 
del capitalismo y al patriarcado.

El feminismo de Castañeda también enfatizaba el interna-
cionalismo, haciéndose eco de los principios de líderes marxis-
tas como Rosa Luxemburgo10. Su enfoque internacionalista se 
extendía más allá de la lucha de clases para incluir a las clases 
oprimidas, los campesinos y las poblaciones étnicas marginadas. 
Castañeda abogó por la solidaridad con estos grupos, conside
rando que sus luchas eran parte integral de un movimiento global 
más significativo contra el imperialismo, el neocolonialismo y la 
explotación capitalista.

El trabajo de Nora también reflejó las ideas de pensadores 
revolucionarios latinoamericanos como José Carlos Mariátegui11. 
Su postura antiimperialista, antirracista y antineocolonial la 

10	 R. Luxembourg.  Women and the German Revolution (A. J. P. Taylor, Ed.). 
Pathfinder Press, 1970. 

11	 J.C. Mariátegui.  Siete ensayos de interpretación de la realidad peruana. 
Fondo de Cultura Económica, 2010.



31

posicionó como una figura clave en la lucha de América Latina 
contra el imperialismo estadounidense. Su feminismo no fue 
simplemente un reflejo de los modelos occidentales, sino un enfo-
que localizado y contextualizado destinado a abordar los desafíos 
únicos que enfrentan las mujeres venezolanas y latinoamericanas.

En resumen, el feminismo de Nora fue fundamental para 
la transformación de la sociedad venezolana en el marco del 
proceso bolivariano. Ofreció una crítica radical de la explo
tación capitalista y del patriarcado e impulsó una lucha colectiva 
e internacionalista por la liberación de las mujeres.

¿Cómo puede Nora Castañeda ayudarnos 
a redescubrir la historia silenciada de las mujeres 

socialistas en Venezuela?

Desde que asumí mi identidad feminista me he preguntado cons-
tantemente: ¿cómo puedo contribuir a escribir el capítulo aún 
silenciado de la historia de las mujeres socialistas venezolanas? Este 
capítulo ha sido silenciado y privado de reconocimiento. ¿Cómo 
podemos reparar esta ausencia en la escritura histórica y visibilizar 
el conocimiento y los aportes de estas mujeres, cuyo profundo 
impacto ha sido ignorado por la historia oficial de nuestro país, 
centrada en figuras masculinas heroicas?

Estas preguntas se vuelven aún más apremiantes cuando se 
piensa en las mujeres de los sectores populares: madres solteras, 
mujeres indígenas, mujeres afrovenezolanas, aquellas en condicio-
nes especiales y las más pobres entre los pobres, como decía Nora 
Castañeda. ¿Cómo podemos compartir su camino,  acompañarlas 
para que sus voces sean elevadas en voz alta y transformarlas en 



32

acciones que construyan un futuro más justo? Además, reflexio-
no sobre cómo podemos construir una nueva ética y escribir el 
capítulo final de un apartheid económico, político y sexual que 
históricamente se ha impuesto a las mujeres pobres. 

En Venezuela, un país marcado por profundas desigualdades 
y una historia de luchas sociales contra estas injusticias, Nora 
Castañeda se destaca como una economista y feminista pionera. 
Su vida estuvo dedicada a construir el socialismo, con el obje-
tivo de eliminar los privilegios de clase, la opresión, el racismo 
y todas las formas de desigualdad social. Nora dijo célebremente: 
“Los derechos humanos son también derechos económicos, 
y los derechos humanos deben ser integrales”. Luchó por el acceso 
de todos a los frutos de la riqueza, lo que contribuiría al pleno 
desarrollo humano y al bienestar social.

Aunque las nuevas generaciones quizás no la conozcan, quienes 
vivieron con ella todavía la recuerdan con cariño. Decidí escribir 
este libro uniendo su historia con la historia reciente de Venezuela, 
para mostrar cómo esa conexión ayudó a dar fuerza y visibilidad 
a las mujeres de los sectores populares, que durante mucho tiempo 
fueron ignoradas y que encontraron apoyo en el chavismo. Nora 
fue una figura muy importante en ese cambio.

Mi decisión de escribir sobre su vida y su obra surge del 
profundo respeto que siento por ella como mujer profunda-
mente política y de la necesidad de dar visibilidad a una figura 
fundamental en el movimiento social y político venezolano. 
Como exiliada de Uruguay en los años setenta, fui testigo de la 
resistencia y la transformación social en Venezuela, donde muje-
res como Nora desempeñaron un papel crucial. A través de ella 
entendí la importancia de las luchas de las mujeres populares, 



33

que se encontraron participando en los caminos brindados por 
el proyecto bolivariano para participar en la transformación del 
país. Investigar su legado me permitió descubrir aspectos políticos 
e históricos previamente desconocidos.

Este libro tiene como objetivo compartir momentos decisivos 
de la lucha de las mujeres venezolanas, en particular de aquellas 
que, a través de su organización durante el chavismo, lograron un 
poder transformador en el país. Gracias a la creciente conciencia 
de las mujeres y los hombres venezolanos, estas luchas no han 
sido olvidadas. Aunque las condiciones actuales difieren signi-
ficativamente de la época de Nora, en un país asediado por las 
sanciones estadounidenses, la lucha por transformar a las mujeres 
y la nación continúa.

A través de este trabajo, pretendo mostrar que el feminismo 
y el socialismo siguen siendo cruciales en Venezuela hoy. Los deba-
tes sobre la creación de un mundo mejor basado en una economía 
solidaria son más relevantes que nunca. Frente al capitalismo, 
que concentra la riqueza, y al machismo, que oprime y mata, las 
feministas socialistas seguimos luchando por una utopía que ya 
ha hecho avanzar la democracia en el país. Es la misoginia, no el 
feminismo, lo que alimenta nuestra lucha, y es el capital lo que 
impulsa la necesidad de un cambio radical. Escribir, para mí, es una 
forma de preservar las palabras y la memoria; con este libro, espero 
mantener viva la memoria de Nora y el proyecto que encarnó.

Este libro no pretende explorar la vida personal de Nora ni 
ofrecer un perfil psicológico-social, sino reflexionar sobre su pen-
samiento social y su accionar feminista revolucionario. A través 
de entrevistas y análisis, explora cómo sus ideas contribuyeron 
a profundas transformaciones sociales, destacando su papel como 



economista feminista en las luchas por el socialismo del siglo xxi, 
un modelo basado en los movimientos sociales como respuesta 
a las devastaciones del neoliberalismo.

Escribir sobre Nora y la historia de Venezuela planteó un desa-
fío que requirió del apoyo de muchas compañeras. Imaginé lectoras 
potenciales que me ayudarían a desentrañar un rompecabezas com-
plejo: lectoras que incluían a mis jóvenes estudiantes, a compañeras 
y amigas de mi consejo comunal, y a pares feministas, quienes me 
dieron la fuerza para escribir sobre Nora desde el extranjero. Este 
esfuerzo colectivo subraya que el feminismo socialista está vivo 
y sigue siendo una fuerza transformadora válida.

Este libro es el resultado de años de reflexión y encuentros. 
Desde los años ochenta, cuando Nora regresó de la Nicaragua 
sandinista, trabajé en la misma facultad donde ella impartía clases. 
Viví el impacto directo de su trabajo, que construyó alianzas entre 
mujeres de distintos sectores sociales. Nora conectó la academia 
con partidos y organizaciones de base como el Movimiento de 
Izquierda Revolucionaria, la Liga Socialista y la Coordinadora 
de Organizaciones No Gubernamentales de Mujeres y, posterior-
mente, desde el Partido Socialista Unido de Venezuela.

La metodología de investigación y escritura del libro se basa 
en un trabajo colectivo que vincula la academia con la acción 
política. Incluye un análisis biográfico cualitativo apoyado en 
entrevistas a Nora. Entre 2009 y 2010, junto con Mirna Lascano, 
iniciamos un proceso de conversaciones con Nora en su ofici-
na del Banco de la Mujer. Entre 2018 y 2019, me acompañó 
María Mercedes Cobo, complementando juntas el trabajo inicial 
con más de cuarenta entrevistas a mujeres involucradas en el 
movimiento feminista venezolano y personas cercanas a Nora 

34



35

y Banmujer, así como a algunos hombres que la acompañaron 
en su trayectoria política. La redacción creativa separada de la 
escritura académica le debe mucho al énfasis de María Mercedes 
para que encontrara mi propia voz.

Mi participación en el movimiento de mujeres y la experiencia 
directa en procesos de transformación social también fueron cru-
ciales para este análisis. El libro incluye reflexiones críticas sobre 
el contexto político y social de la época, apoyadas en documentos 
y materiales dejados por Nora.

Esta investigación no solo reconstruye aspectos claves de su 
vida, sino también los impactos de su trabajo en las mujeres de los 
sectores populares. La creación del Banco de la Mujer (Banmujer), 
una institución que encarnaba la convergencia de la justicia eco-
nómica, el empoderamiento y la solidaridad, es un claro ejemplo 
de su acción transformadora desde los márgenes del sistema finan-
ciero. Su enfoque promovía un modelo basado en una economía 
social y solidaria, desafiando las estructuras patriarcales y capi-
talistas y empoderando económica y políticamente a las mujeres 
como agentes de cambio.

Mi deseo de escribir sobre Nora se profundizó a lo largo 
del proceso de investigación. Inicialmente, quería honrar su 
memoria y reflexionar sobre los cambios que ayudó a promover. 
Pero a medida que profundizaba, descubrí que su vida encarnaba 
no solo la de una líder feminista, sino también la de un sector 
históricamente invisible: las mujeres empobrecidas de Venezuela, 
a quienes el chavismo empoderó.





37

CAPÍTULO I 
EL BARRIO VENEZOLANO A MEDIADOS 

DEL SIGLO XX: ORIGEN DEL PENSAMIENTO 
Y LA ACCIÓN DE NORA CASTAÑEDA

Los primeros años de vida de Nora Castañeda ilustran la historia 
reciente de Venezuela. Desde su voz escrita y oral se repasan los años 
de su formación cuando grandes contingentes de población rural se 
trasladaron del campo a la ciudad siguiendo el ritmo del impacto 
petrolero. Las movilizaciones de mujeres, primero contra la dictadura 
de Pérez Jiménez (1950-1958) y luego exigiendo respuestas a las 
promesas incumplidas de la democracia puntofijista (1958-1964), 
dan cuenta de años de luchas estructuradas y estructurantes en la 
comunidad de la familia y del barrio. Su temprana biografía da 
testimonio de la dinámica colectiva, acumulativa y continua del 
despojo de la población de los barrios reacia a morir, pero también 
del marco de largo alcance de su resistencia, deseo revolucionario 
y respuesta comunitaria por la vida. El texto registra cómo Nora, 
así como las mujeres y hombres que la conocieron, elaboran para sí 
mismos el significado de sus vivencias al tiempo que visibiliza los 
vínculos entre las estructuras macrosociales, instituciones, ideologías, 
vivencias, aspiraciones y militancia social y política. 



38

El punto de partida es Carmen Delia

Viene otra niña para una madre sola que recién llega a Caracas, 
una mujer joven, campesina. Se encamina a la capital enamorada, 
siguiendo, al futuro padre de sus primeras dos hijas. Lo primero 
que elige hacer es cambiarse el nombre. Quiso bautizarse ella 
misma y renacer para enfrentar una y otra vez todas las desigual-
dades. Se erigió sola, junto a otras mujeres también solas, para 
criar, formar y educar y, por qué no, hacer política en el barrio. 
Carmen Delia, la mamá de Nora Castañeda. Juntas hicieron parte 
de una familia extendida, numerosa y solidaria, germen de vida 
comunitaria, donde reinaba el cuidado mutuo. 

En 1942, de Carmen Delia Castañeda y de Julio César Alvarado 
nace Nora Castañeda, en la Maternidad Concepción Palacios de 
Caracas. Recibe y encarna el legado de una Venezuela que había 
pasado de ser un país rural a uno urbano, con grandes contin-
gentes de población que habían emigrado a la capital y se habían 
instalado en los novísimos barrios que comenzaban a insertarse 
en la ciudad. En dos de estos barrios, en San José de Cotiza y en 
el 23 de Enero, Nora aprendió las primeras lecciones de vida. 
Transcurrían los duros años de la Segunda Guerra Mundial y de la 
dictadura de Pérez Jiménez cuando se consolidó la matriz de una 
Venezuela productora de petróleo con la generación de inmensas 
ganancias para la economía transnacional, pero cuyo Estado solo 
repartió pocas migajas a la vasta mayoría empobrecida del país. 

En medio de la Venezuela de esos tiempos, Carmen Delia 
y Nora desafiaron juntas el destino de pobreza que las vio nacer, 
decidieron luchar para dar a luz una vida buena. Ambas, madre 
e hija, se hermanaron para que la familia existiera en el estudio, en 



39

la agitación de las ideas, en hacer el bien colectivo y en plantarse 
con entereza frente a la vida vivida. Nora tenía pocos años cuando 
acompañaba a su mamá a trabajar al cine del barrio donde vivían. 
Junto a sus hermanas y hermanos vendía dulces para incrementar 
el salario de Carmen Delia, quien trabajaba como acomodadora 
y complementaba el escaso dinerito que recibía en el cinemató-
grafo cocinando y limpiando en casas de personas más adineradas.

La relación entre Carmen Delia y el padre de Nora, Julio 
César Alvarado, ya no encontraba acomodo en el estado Lara. 
Juntos emigran a la urbe caraqueña siguiendo el llamado del amor 
y de los tiempos. Su nieta, Nora Rivero Castañeda cuenta en 2018 
que, en la década de los cuarenta, su abuelo –a quien Norita, 
no llegó a conocer– fue secretario de Educación y secretario de 
Gobierno del estado Lara. Hasta el día de hoy es recordado por su 
militancia política dentro de Acción Democrática (AD) en contra 
de los regímenes de Juan Vicente Gómez (1908-1935) y Marcos 
Pérez Jiménez (1952-1958). Era dueño de tierras que donó, en 
parte, al Concejo del Municipio donde habitaba. Carmen Delia, 
la madre de Nora, desde muy joven también fue activista política y 
militante de Acción Democrática.  Quizás la vocación política 
fue parte del puente amoroso entre ambos. 

En esos tiempos de creciente urbanización, muchos terratenien-
tes solían abandonar los campos. Había perspectivas prometedoras 
en las ciudades. El capital agrícola, auxiliado por los créditos con-
descendientes otorgados por más dinero del que valían las tierras, 
se transfiere a los espacios urbanos. Los dueños de las fincas, al 
recibir el dinero de los créditos hipotecarios, lo colocan en las 
ciudades para realizar actividades mercantiles o de construcción. 
Cuando llega el momento de la conclusión del préstamo, entregan 



40

sus fincas. El dinero recibido equivale a ventas a precios excep-
cionalmente altos y los terratenientes están más que satisfechos 
con las ganancias. El Estado se convierte en una agencia crediticia 
y el crédito se coloca en las ciudades. 

Nora no conoció a su papá de buenas a primeras, Nora no 
conoció a su papá de inmediato, sino que lo hizo cuando ya era 
una niña bastante grande. Su única hija, Nora Rivero Castañeda 
cree que su mamá lo conoció como de 12 años. Fue una de las 15 
hijas e hijos que tuvo Julio César Alvarado. Más tarde, Carmen 
Delia estableció otras relaciones de pareja y tuvo tres hijos más 
y otra hija. Fueron seis en total: tres mujeres y tres varones. Pablo, 
que a los siete años ya trabajaba vendiendo periódicos y limpiando 
zapatos, recuerda que “Carmen Delia quedó muy sola de todos 
sus maridos y tuvo que salir a la calle”. Nora tenía un carácter 
fuerte, pero también era muy cariñosa. No les quedaba otra que 
ser fuertes y arrimar el hombro todos juntos (2018). 

La madre de Nora es la mujer latinoamericana y caribeña que 
nace cruzada por las distintas opresiones: mujer, pobre, de color 
sospechoso y huérfana. Desde pequeñita tuvo que trabajar para 
poder comer y tener techo. Desde muy temprano fue madre y prole-
taria. La clase de las mujeres de los sectores populares que de mujer 
a mujer se sostienen las unas a las otras. Nora niña ya era solidaria, 
independiente y responsable de sí misma. Cuidaba a sus hermanos, 
era la segunda de los seis hijos de Carmen Delia y la más líder de 
todos. Todos veían sus pasos de avanzada y sus ganas de estudiar 
y comprender mucho. Por vivir en la quebrada de Caraballo, cerca 
de la Comandancia, estudió en la escuela de Cotiza. Las Castañeda se 
mudaron luego para el 23. Primero Carmen Delia y su muchachera, 
seguida al poco tiempo, de Rosita, la hermana menor de Carmen 



41

Delia, con sus hijas. Una de las hijas de Rosa, Janet Castañeda 
(2018), nos cuenta que Ildefonza, también se cambió el nombre 
y pasó a ser Rosa.

Venezuela se transforma en barrio 

La Caracas a la que Carmen Delia y Julio César emigraron era 
la capital de una Venezuela ya plenamente transformada en país 
urbano, con grandes cantidades de población campesina instalada 
en los novísimos barrios que empezaban a insertarse en la ciudad. 
La conmoción petrolera perforó con sus sondas el espacio y el 
tiempo venezolanos produciendo un estancamiento relativo del 
ambiente rural mientras el urbano avanzaba con prisa. Hasta ese 
momento, la mayoría de la población trabajaba en la labranza 
y el destino del café era, en cierto modo, el de todo el país. Pero la 
aparición del petróleo había desplazado a las ciudades numerosos 
campesinos desarraigados que se hacen buhoneros, empleados 
de botiquín, taquilleros de cine y toderos de cuanto oficio se le 
aparecía al alcance de las manos.12 

El petróleo había provocado el desplazamiento a las ciuda-
des. El gasto fiscal proveniente del petróleo se había dirigido 
a la construcción de obras públicas sobresaliendo los superbloques 
y las arterias viales. Caracas se transforma en cabeza de pulpo cuyas 
extremidades llegan a todo el territorio. Pero la ciudad, movida 
por el gasto público proveniente del ingreso fiscal petrolero no 

12	 D. A. Rangel. Opulencia y pobreza: la faja del Orinoco, el petróleo y la 
agricultura: Un estudio del contraste entre opulencia y miseria. Vadell 
Hermanos, 1977, p. 175.



42

distribuyó esas ganancias de forma equitativa entre toda la po-
blación arrimada a las ciudades. Las clases medias recibieron un 
impulso desde la instauración del petróleo, pero no así las olea-
das de población rural a quienes se les dificultaba todo derecho. 
La migración se transformó en un problema que se agudizó por 
falta de acceso a la educación y de una vida buena en el interior 
del país. Las carencias de humanidad de tal economía se hicieron 
evidentes para Nora. Ella promovió “la economía solidaria, que es 
una economía popular, una economía comunitaria, una econo-
mía fundamentada en la sororidad, la solidaridad entre mujeres. 
Es además, una economía donde nos ponemos siempre en lugar 
de la otra, en el lugar del otro y a partir de allí, avanzamos”.13 

El barrio es la nueva entidad demográfica, el nuevo baluarte 
y destino del país, semillero de rebeldías. Allí está la síntesis de 
ese vuelco en la vida de las Castañeda. Desde 1950 Venezuela 
será un barrio. Aunque, como toda periferia que define al 
centro, el barrio fue invisibilizado hasta que, a principios del 
siglo xxi, la Revolución bolivariana irrumpió con las fuerzas de 
una tempestad contenida. Barrio Adentro, Las Madres del Barrio, 
Misión Milagro, Misión Sonrisa, Misión Negra Hipólita, Misión 
Niño Jesús, son los nombres de algunas de las instituciones 
chavistas dirigidas a atender al barrio y a su gente ignorada hasta 
entonces. Marginales se les llamaba. Jacqueline Faría, ingeniera 
hidráulica de Hidrocapital y encargada de organizar las mesas 
técnicas de agua para asegurar el suministro a los sectores más 

13	 N. Castañeda. Mujer y economía en Venezuela. Ponencia presentada para 
el debate dentro del Ministerio del Poder Popular para la Mujer y la 
Igualdad de Género, 16 de mayo, Caracas, mimeo, 2009.



43

empobrecidos de Caracas, se dedicó a recopilar información 
sobre los espacios ocupados por los barrios. Estos barrios, que 
luego, desde 2009, asumiría la responsabilidad de administrar al 
ser designada jefa del gobierno del Distrito Capital, necesitaban 
atención urgente para mejorar su acceso a los servicios básicos.
Se encontró con que los cerros estaban pintados de verde y to-
talmente vacíos de humanidad. Habían borrado del mapa a la 
población de los barrios. 

Las mujeres y los hombres de esa Venezuela rural encantada 
por la modernidad urbana emigraban porque pensaban que les 
aguardaban unas oportunidades que pocos de ellos obtuvieron. 
Para aventurarse a ir a la ciudad debían arrullar sueños. En la 
Caracas de esos días, el cine era sentido como el emblema del 
siglo xx. El cinematógrafo ponía al alcance de casi todo el mun-
do leyendas de amor, películas de vaqueros, guerras mundiales, 
la Revolución mexicana, Tiempos Modernos de Charles Chaplin, 
genialidades de Cantinflas. La población del barrio se reflejaba en 
esas funciones cuyo espejismo ponía a su mano imágenes oníricas 
para alimentarse. La gran mampara que es la urbe repleta de los 
encantos del siglo xx, importados merced al petróleo, se presenta 
a los recién llegados como sueños conquistables. Gran parte de 
esa migración que se desplazó para radicarse en los barrios saldrá 
decepcionada y no pocos serán tragados por el medio urbano. 
Pero este no será el caso ni de Carmen Delia ni de sus hijas. 

Pocos meses después del nacimiento de Nora, en septiem-
bre de 1942, en plena Guerra Mundial, el presidente Rómulo 
Betancourt se cuadra frente al conflicto intracapitalista alineán-
dose con el eje aliado y en contra de Alemania, Italia y Japón. 
Hace alarde de la subjetividad democrática que la población había 



44

desplegado luego de la muerte de Juan Vicente Gómez. Después 
de su muerte, cuarenta mil personas habían manifestado por las 
calles de Caracas pidiendo libertad y algo que nadie había pedido 
antes, democracia. Se vivían tiempos que estaban dando a luz la 
irreverente cultura democrática del barrio venezolano. Antes el 
país era una república, pero no era una democracia. Había líderes 
militares, dictadores, republicanos oligárquicos. Desde mediados del 
siglo xx, la democracia no solo significa ser libre, caminar como se 
quiera, imprimir un periódico u organizar un partido político14. 
La gente percibe que la renta del petróleo pertenece a toda la 
ciudadanía y concibe la democracia como justicia social, como 
el derecho a tener derechos. Las y los venezolanos asumimos que 
tenemos derecho a la salud, a la educación, al trabajo y la vivienda. 
La libertad de expresión no le cuesta nada a un gobierno, mientras 
que los derechos de salud y educación implican costos que, en el 
caso de Venezuela, deben de ser cubiertos por la renta del petróleo. 

Las élites venezolanas no creían en esa democracia, la veían 
como un comunismo desafiante donde los pobres están prestos 
a arrebatarles lo que disfrutaban. En 1958, cuando el dictador 
Pérez Jiménez fue derrocado después de diez años en el poder, 
persuaden a los menos beneficiados por el petróleo que el país ha 
ingresado a la democracia. ¿Y cómo los convencieron? Dándoles 
beneficios. El Banco Federal, el Ministerio de Hacienda, el 
Ministerio de Fomento. Los préstamos gubernamentales se otor-
gan a los directores generales de las cámaras de la industria y la 
economía nacional pasó a ser administrada por los empresarios. 

14	 D. A. Rangel. El proceso del capitalismo contemporáneo en Venezuela. 
UCV, 1968.



45

Los sindicalistas complacientes son premiados con el Instituto de 
la Seguridad Social, el Ministerio de Educación, el Ministerio 
de Salud, el Banco de los Trabajadores. Todo lo que la política social 
manejaba fue entregado a los líderes sindicales. El Ejército recibió 
el costo total de la compra de armas con el acuerdo privado de que 
nadie se entrometería en los negocios de los pertrechos militares. 
La jerarquía eclesiástica recibe subsidios. Las compañías petroleras 
extranjeras reciben sus concesiones. ¿Quién gobernó? Quienes dis-
tribuyeron un subsidio a todos los sectores. ¿De dónde provienen 
los recursos para ese subsidio? De la renta de los ingresos de los 
hidrocarburos. Rangel15 señala que el Pacto de Punto Fijo, firmado 
en Nueva York, distribuyó las migajas de los ingresos del petróleo, 
que en los años sesenta eran relevantes, a la gente de los barrios.

El auge petrolero ocasionó la migración de Carmen Delia 
Castañeda y de Julio César Alvarado a Caracas. La exportación 
petrolera dislocó el crecimiento endógeno que colapsó frente 
a las importaciones promovidas por un Estado titular de la renta 
de hidrocarburos y la migración campo-ciudad se convirtió en 
un problema. 

Como respuesta a la inercia del aparato del Estado frente 
a las necesidades populares, surgen movimientos que protagonizan 
varios conflictos sociales y cívico-militares contra el oficialismo 
estadal y la burguesía nacional comprometidos con el nuevo im-
perio y su liberalismo modernizador del proyecto dominante. 
Expresiones de tales movimientos son los levantamientos militares 
(el Guairazo, el Carupanazo y el Porteñazo en 1962), la guerrilla, 

15	 Ibidem, p. 95.



46

las gestas estudiantiles y las tradiciones cooperativistas y de justicia 
liberadora religiosa. La madre y el padre de Nora habían nacido 
en la tierra que más tarde sería uno de los epicentros de la lucha 
armada en Venezuela. Aún resuenan en las montañas de Lara los 
gritos y los sueños de los hombres y las mujeres de la historia 
guerrillera. Nora es hija de esa gesta. Nora montaña, Nora, hija de 
Carmen Delia. En el año 2010, Nora cuenta la vida de su madre. 
Al nombrarla garantiza su existencia y la entereza eterna de su ser 
espiritual que las relaciones laborales de la ciudad intentan negar. 
Es una historia de vidas entrelazadas que representa la continuidad 
de la rebelión. Es la vida de Nora convertida en la historia de un 
país, de un continente, de tantas mujeres y de tantos hombres 
que al rescatar en la memoria siguen viviendo. 

En medio de la Venezuela de estos años, Carmen Delia y Nora 
desafiaron el destino de pobreza que las vio nacer, ellas decidieron 
luchar para vivir. Ambas, madre e hija, se hermanaron para que 
la familia mancomunada existiera en el estudio, en la agitación 
de las ideas, en hacer el bien colectivo y en plantarse con firmeza 
frente a la vida vivida. Tan pronto como aprendió a caminar, 
Nora aprendió a ser solidaria, independiente y responsable de sí 
misma. Tenía pocos años cuando acompañaba a su mamá a las 
casas que Carmen Delia limpiaba. Al jugar junto a las hijas de la 
dueña de la casa, veía las diferencias de clase y se preguntaba por 
la razón de la desigualdad entre ellas. Trabajo de cuidado en el 
hogar propio y en la casa ajena y, además, tejer comunidad y ser 
activista en el barrio. La triple jornada de trabajo de las mujeres 
de los sectores populares.



47

La burguesía al poder

Isaías Medina Angarita fue presidente de Venezuela desde 1941 
hasta 1945. Luego del derrocamiento de Medina Angarita el 
18 de octubre de 1945, Rómulo Betancourt pasó a presidir la 
Junta de Gobierno y manejó al país hasta el 17 de febrero de 1948. 
Durante el gobierno de Angarita, en mayo de 1944, el Comité 
Pro-Sufragio Femenino, la Agrupación Cultural Femenina y la 
Asociación Venezolana de Mujeres toman las calles de Caracas 
para exigir el derecho a votar y a ser elegidas. En octubre de 1946, 
cuando Nora recién tiene cuatro años, las mujeres organizadas 
logran el voto para las mayores de 18 años en las elecciones de 
representantes para la Asamblea Nacional Constituyente. La nue-
va constitución, aprobada poco después, el 5 de julio de 1947, 
le da rango constitucional al voto femenino y el 14 de diciembre 
de 1947, las mujeres venezolanas votan por primera vez en una 
elección presidencial. Eran tiempos de institucionalización del 
Estado. Tres líderes, Rómulo Betancourt, Rafael Caldera y Jóvito 
Villalba dirigen la modernización política. Partidos, sindicatos, 
organizaciones de mujeres, asociaciones estudiantiles aparecen 
por todos lados. Los partidos políticos y sus líderes ofrecieron por 
enésima vez democracia a la ciudadanía que pedía ver cumplidas las 
promesas que les habían hecho. ¿Pero qué hicieron los dirigentes? 
En 1958 firmaron en Nueva York el Pacto de Punto Fijo que hizo 
de los líderes políticos los gerentes del Estado que permitieron 
y manejaron el poder a favor de las élites.

Para crearse y robustecerse, los partidos hicieron concesiones 
verbales a las inquietudes de la población de los barrios. La agita-
ción en la prensa y el parlamento, la acción en los sindicatos y en 



48

los gremios profesionales, las polémicas incesantes estaban en plena 
marcha. En la Venezuela de mediados del siglo xx ya era factible 
el tipo de lides que robustece a los partidos. Nora Castañeda, es-
tudiante radical, acompañó estas organizaciones partidistas. Fue 
niña cuando la dictadura de Marcos Pérez Jiménez (1952-1958) 
y  adolescente durante el gobierno de Rómulo Betancourt (1959-
1964). En el barrio se va gestando la militante, la muchachita 
valiente, la fermintoriana orgullosa. 

Los partidos y los movimientos que habían peleado contra 
Pérez Jiménez desde la sombra de la ilegalidad tenían fama de 
radicales. Pero a fines de la década de los cincuenta, con la huida 
del dictador a República Dominicana, todo cambió. La burguesía 
ascendió la cuesta del poder y compaginó el orden político con 
la estructura económica. Los partidos casi no habían conocido lo 
que era el trabajo legal, en los espacios públicos. Copei vivía, desde 
su fundación, en estado de conservación bajo formol. Sin agitar 
y por lo mismo sin sentir la rudeza de la represión. Al abrirse las 
compuertas de las libertades, su juventud se volcaba a las calles; 
si en el país se agudizaba el orden pretoriano, desaparecían de 
los espacios públicos. En cambio, Acción Democrática (AD) y el 
Partido Comunista (PCV), partidos que tuvieron gran influencia 
en Nora joven, registraban otras experiencias. Ambos ganaron fama 
de radicales debido a la clandestinidad que el poder les reservó. 
Hasta el 23 de enero, AD fue considerado un partido de pobres 
radicales y la policía no era tan cruel con el PCV como con AD. 
Rangel16 menciona que luego se dio vuelta la tortilla y el PCV 

16	 Ibidem.



49

se convirtió en el partido más temible debido a la leyenda de la 
Guerra Fría contra los comunistas, cuando se hablaba de niños 
separados de sus madres, lo que dio un aire siniestro a las andan-
zas de esta agrupación política. Nora fue parte de esa juventud 
revolucionaria vinculada a los partidos en resistencia clandestina.

Ya desde diciembre de 1952, cuando los militares arrebataron 
con fraude las elecciones presidenciales instaurando la dictadura, 
el movimiento estudiantil se había pronunciado contra la dic-
tadura acompañando las luchas partidistas durante varios años 
contra Pérez Jiménez. A raíz del anuncio del plebiscito del 4 de 
noviembre de 1957, el movimiento estudiantil desata una serie 
de protestas, huelgas y manifestaciones callejeras. La Seguridad 
Nacional arremete contra el estudiantado de los liceos y las uni-
versidades. Los centros de secundaria, entre los cuales se des
taca el Fermín Toro donde estudiaba Nora, realizan varios paros 
sucesivos. A lo largo del mes de enero de 1958 el estudiantado 
aún sigue manifestando y resistiendo contra el gobierno. El 22 
de enero se incorpora a otros sectores de la sociedad en protesta 
contra el gobierno de Pérez Jiménez que provocan la huida del 
dictador17. No nos sorprende que, como liceísta, Nora participara 
como militante plena en el movimiento estudiantil. El Fermín 
Toro era el liceo zonificado para el 23 de Enero donde ella vivía. 
Era el instituto más comecandela de la Caracas de aquella época y 
quien controlaba el Fermín Toro controlaba el centro de Caracas 
y la zona aledaña a Miraflores. El Andrés Bello y la Técnica de 

17	 Colectivo de Redacción.  El 23 de enero de 1958 en Venezuela. Fundación 
Somos Siempre, 2017.



50

Los Chaguaramos también eran rebeldes, pero por vivir en el 
23 de Enero, a Nora le tocó el Fermín Toro. 

En el Fermín Toro fue donde, a los 14 años, al compás del mo-
vimiento estudiantil radicalizado por las promesas incumplidas de la 
democracia, Nora comenzó a despertarse y a formarse. Participaba en 
reuniones, concentraciones, marchas de protesta. Era una estudiante 
aguerrida. El estudio estaba presente como dispositivo de superación 
de la pobreza en las Castañeda, pero tuvo el valor agregado de ser 
plataforma de rebeldía. Por decisión de Carmen Delia, al graduar-
se de bachiller, fue Nora quien siguió estudiando al entrar en la 
Universidad Central de Venezuela con la responsabilidad familiar 
de luego asistir a los demás. Siguió la carrera de Economía. Luego, 
con el tiempo, los otros hermanos también se graduaron. 

La década que va de 1948 a 1958, que corresponde a la infan-
cia de Nora, trasvasa el capitalismo venezolano hacia la industria 
básica y manufacturera, y engrandece a una burguesía que con 
ello ya tiene fuerza para aspirar al poder político. Hay ya una clase 
social que puede reconciliar la infraestructura productiva con la 
superestructura política partidista. El capitalismo rige ya en el 
país y todo ello es obra de ese fórceps, a veces sangriento, de la 
dictadura militar instaurada en Venezuela desde 1948 hasta 1958. 
Con el depuesto general presidente ya lejos, se articula el nuevo 
gobierno que proporciona al país un orden estable para el desa-
rrollo de un capitalismo periférico. Las infinitas complicaciones 
sobrevenidas no pueden funcionar sin la discusión y el venezolano 
y la venezolana de esos tiempos, comunicativas y polémicas, son 
un arquetipo engendrado por lo que es ya una sociedad donde 
todo se discutía, en la calle, en el barrio, en los periódicos, en las 
tertulias y en la educación secundaria y universitaria. 



51

La burguesía constata que puede mantener el Estado existente 
introduciendo en él algunos toques reformistas. Así, el 23 de enero 
de 1958 culminó el salto de la burguesía interna hacia la cúspide 
del poder que controla a todos los partidos que ya no rezongarán 
salvo cuando se les reduzca la cuota burocrática. Las disidencias 
radicales que algunos partidos como AD albergan son extirpadas 
con precisión quirúrgica. Hasta 1960, en Venezuela no hubo 
revolucionarios tal como los entendemos hoy cuando se entien-
de por revolucionario quien lucha por abatir el Estado burgués 
y no vacila en acudir a la insurrección con tal propósito. Hasta la 
aparición en 1960 del Movimiento de Izquierda Revolucionaria 
(MIR), al cual Nora se incorpora desde el mismo momento de su 
fundación, jamás alguien declaró el designio de destruir el Estado 
burgués y de trillar cualquier camino para lograrlo. 

Al cumplir los dieciséis años, Nora estaba plenamente integrada 
a la vida política estudiantil de un país y de una ciudad donde 
la dictadura de Pérez Jiménez había cumplido la tarea violenta 
de arrollar los obstáculos a la expansión del sistema capitalista. 
Se integró al MIR revolucionario buscando respuestas a las nece-
sidades que la vida de su familia, del barrio y del país le emplazan. 
Entre el barrio, el liceo y la lucha contra el dictador y a favor de la 
democracia va comprometiéndose. Se hace firme, bien plantada, 
decidida y estudiosa. Cambia la mirada de la historia de las mon-
tañas de Carmen Delia por el cobijo de la montaña del Waraira 
Repano. Montañas, clandestinidad, protestas, luchas, represión, 
masacre, rebeldías, libertad y la gloriosa población combatiente de 
los bloques del 23 de Enero. Vivió en el bloque 28 con su familia: 
la Nora fermintoriana. 



52

Lazos en el barrio

Pérez Jiménez había reubicado en el 23 de Enero a varias familias 
de los alrededores que habían sido desalojadas para construir los 
bloques. Otras venían del Barrio Belén, de la calle Paramaconi 
y hubo quienes, como las Castañeda, llegaron de San José de 
Cotiza. La mudanza no era siempre definitiva. Al barrio se iba 
y se venía. Por razones de seguridad ante los allanamientos o por 
crecimiento de la familia ante los nacimientos. La comunidad de 
las mujeres del 23 de Enero es la subjetividad resistente a un go-
bierno negligente con sus familias, con el barrio. Los sentimientos 
y respuestas compartidas generaron lazos profundos de afectividad 
que perduran hasta el día de hoy. 

El proyecto habitacional que hoy conocemos como el 23 de 
Enero se denominó, en sus orígenes, 2 de Diciembre, fecha que 
alude a cuando el general Pérez Jiménez asume la presidencia en 
1952. Fue construido entre 1955 y 1957. Tras el Nuevo Ideal 
Nacional perezjimenista, caracterizado por grandes inversiones en 
arquitectura y obras públicas, la mayor disponibilidad de dinero 
estaba en manos del Estado, gracias al aumento de la producción 
petrolera y a la modificación de algunas cláusulas legales respecto 
a la explotación de los hidrocarburos. Concebía la transforma-
ción del medio físico como vía para fortalecer la patria digna, libre 
del problema social y la salubridad originados por la prolifera-
ción de ranchos y la formación de barriadas. La aparición de 
una organización obrera con experiencia en prácticas de lucha 
social y de acción gremial inclina parcialmente el eje de la balanza 
a favor de la población rural recién arribada a Caracas que habitaba 
el 23 de Enero. Si algún abuelo o abuela pasa por El Silencio, 



53

la Universidad Central de Venezuela y El Paraíso evocará a Pérez 
Jiménez y además de darnos una lección de historia seguro que 
va a rememorar la construcción de estas arquitecturas, ejemplos 
del mismo proyecto de viviendas de los bloques del 23. 

Carlos Raúl Villanueva, director del Taller de Arquitectura 
del Banco Obrero, fue artífice de esta estrategia habitacional del 
gobierno que buscaba dar respuesta a la migración que esta-
ba desbordando la ciudad amenazando en transformar la zona 
metropolitana en un gran rancherío. La intención era reubicar 
a la población recién migrada a Caracas en los superbloques. 
Su estilo de edificación fue ejemplo para proyectos similares 
en Maracaibo, Maracay, Valencia y Ciudad Bolívar. La distribución 
de los bloques en terrazas y rodeados de naturaleza donde tam-
bién se construyeron el jardín de infancia, el mercado y la iglesia 
en el centro, con bloquecitos menores hacia los lados rodeados 
de estacionamiento, fue expresión del modelo urbano imperante. 
Se dotó a la urbanización de zonas comerciales, zonas de servicios 
comunales, parques infantiles, campos deportivos escolares, casas 
cuna, y escuelas artesanales, hacía hincapié en conservar la ciudad 
jardín y promover valores colectivos propios de la vida urbana 
en las familias trabajadoras. Contreras18 señala que fueron 9.176 
apartamentos distribuidos en 38 superbloques de 15 pisos y 42 
bloques pequeños (los “bloquecitos”), los cuales incluían 17 jardi-
nes de infancia, 8 guarderías, 25 edificios de comercio, 5 escuelas 

18	 J. Contreras. La Coordinadora Cultural Simón Bolívar: Una experiencia 
de construcción del poder local en la parroquia 23 de Enero [Trabajo de 
grado]. Universidad Central de Venezuela, 2000. 



primarias, 2 mercados y 2 centros cívicos, para una población 
aproximada de 60.000 habitantes.

Luego de la huida del dictador Marcos Pérez Jiménez, mu-
chos habitantes de los barrios del oeste ocupan los apartamen-
tos de lo que entonces se conocía como la Unidad Residencial 2 
de Diciembre, así como los bloques de Pinto Salinas y Simón 
Rodríguez. Estaban vacíos y en vías de ser adjudicados. La mis-
ma madrugada del 23 de enero, la gente sale a la calle agitando 
banderas y colocando barricadas. Se gestaba el alma rebelde de las 
parroquias caraqueñas. El apartamento de las Castañeda quedó 
rápidamente fichado. Era allanado siempre que pasaba algo. Ante 
el hostigamiento continuo, Nora tuvo que regresar varias veces 
a San José de Cotiza o alojarse en otras casas de la zona que le 
servían de concha. 

La represión contra el bloque 28 era violenta. Cuando sucedía 
algo, los primeros apartamentos que allanaban en el 23 de Enero 
eran de la familia Castañeda, los Ávila, los Cedillo, los Millán, los 
Leiva. Requisaban las viviendas buscando armas y a veces las en-
contraban. Bajaban a los hombres y con frecuencia se los llevaban 
presos por más de treinta días a la cárcel de La Planta, en el oeste 
de Caracas. Las mujeres de la edad de la mamá de Nora conso-
lidaron vínculos imborrables visitando las cárceles, defendiendo 
a sus hijas e hijos y consolándose en los entierros. Había que 
dormir en el piso. Ametrallaban los bloques a diestra y siniestra. 
Detrás de la nevera, en la cocina, la pared estaba perforada por los 
disparos. Los colchones y los cojines estaban también agujereados, 
a veces por pura maldad. Y los que hoy son adultos, y en ese en-
tonces comenzaban a estudiar en kínder, narran que muchas veces 
en la escuela se formaba, muy de repente, un tiroteo. Los sacaban 

54



55

de los salones. La Guardia, nos cuenta Marisol una sobrina de 
Nora, echaba plomo para arriba, hacia los apartamentos.

La memoria hablada nos recuerda que, además de los sobresal-
tos y riesgos vividos al optar por una vida de lucha por la comu-
nidad, esa elección también fue asumida con valentía y felicidad. 
También se vivía con alegría. Todas las tardes, religiosamente, de 
cinco de la tarde a nueve de la noche, hora en que comenzaba la 
novela, las abuelas Castañeda, Millán y Pérez jugaban dominó 
hasta que, como lo dice Janet Castañeda, “calabaza, calabaza, 
cada cual para su casa”. 

Rosita Castañeda, hermana menor de Carmen Delia, fue par-
tera de un hijo de Pepino, el entrevistado que nos introdujo a todo 
el bloque 28 del 23 de Enero. “Rosa me parteó a la mujer mía 
y al momento de ver al niño dijo: “¡Otro guerrillero más!”. La me-
moria hablada en la radio y en las entrevistas remonta a la génesis 
en el barrio del socialismo comunitario. La historia contada revela 
los lazos entre las mujeres Castañeda, Cacique, Millán, Cedillos, 
Soto Rojas (Pérez, 2018). Personifica el entramado familiar 
y vecinal desde el cual se construye la sociedad comunitaria ba-
sada en el cuidado mutuo que el 23 de Enero encarnó y que el 
país chavista asumió como estrategia para la construcción del 
socialismo bolivariano del siglo xxi. El 29 de diciembre de 1966 
el complejo habitacional 2 de Diciembre fue bautizado como 23 
de Enero, urbanización procreadora de experiencias, organización 
comunitaria y cultura urbana que hasta el día de hoy es embrión 
y símbolo de luchas por reivindicaciones sociales y políticas de 
los barrios venezolanos. Los bloques, las calles, las montañas, 
las manifestaciones, las protestas, las expresiones culturales, la 
radio, las cayapas comunitarias, los bailes de salsa, las reuniones 



56

políticas, los escondites y los sueños de libertad son parte de la 
niñez, adolescencia y juventud de Nora. Son también parte de 
la gesta por liberarse de tanta represión. Aún hoy, la gente del 23 
de Enero sigue movilizada, agitada, alerta y preparada para luchar 
contra cualquier fuerza que intente hacer retroceder los avances 
sociales y políticos que el barrio ha alcanzado. La creación cultural, 
artística y comunal se siente en cada vereda, bloque o plaza de esta 
parroquia-combate. El barrio vio crecer a Nora, nos preguntamos 
cuántas Noritas fermintorianas estarán por ahí, creciendo para 
velar por la libertad de la patria y la matria. 

Socialismo feminista y antirracista 

Al caer Pérez Jiménez se da la separación de Acción Democrática 
(AD) y, en 1960, nace el Movimiento de Izquierda Revolucionaria 
(MIR). Nora se incorpora al MIR con Domingo Alberto Rangel, 
con Simón Sáez Mérida. Nora y Jesús Rivero, quien en ese en-
tonces también vivía en el 23 de Enero y estudiaba en la Escuela 
de Hacienda Pública, participan juntos en las luchas estudiantiles 
partidistas contra la dictadura de Pérez Jiménez. En 1962, cuando 
Nora tiene 18 años, forman una nueva familia al mismo tiempo 
que, como integrantes comprometidos del MIR, enfrentan al 
puntofijismo y sus promesas incumplidas. Todo ello desde su con-
dición de jóvenes que asumían su origen de clase. Ella como joven 
mujer venezolana, hija de madre sola y de padre ausente, él como 
hombre afrodescendiente. “Su madre seguramente descendiente 
de esclavos negros de la madre patria África” – recuerda Nora. 

“Blancos mediterráneos, indígenas y negros se mezclaron por 
la fuerza, a través de violaciones cometidas por el hombre europeo 



57

en el cuerpo de las mujeres indígenas y africanas, por voluntad 
propia o por necesidad”, nos contó Nora en el año 2009, desde 
su oficina como presidenta del Banco de Desarrollo de la Mujer. 
El mestizaje, como proyecto colonial insistente en la limpieza de 
sangre, con el postulado ideológico eurocentrista hace del mes-
tizaje una estrategia de blanqueamiento. Dio como resultado la 
expresión fenotípica de la gran mayoría de la sociedad venezolana, 
precisó en esa primera entrevista. Nora en una conversación con 
Nina López señala: “Afortunadamente para Venezuela, la mezcla 
sexual produjo una amplia gama de venezolanas y venezolanos 
con gran heterogeneidad genética y cultural propia de una especie 
humana compuesta de blancos, indios, mestizos y negros con di-
ferentes cabellos, estructura corporal, matices, perfecciones, rasgos 
y tamaños”19. Eso sí, la mezcla fue siempre del hombre blanco 
en el cuerpo de la mujer negra o indígena, como lo demuestran 
los estudios llevados a cabo en el Instituto de Investigaciones 
Científicas (IVIC) por las antropólogas Castro y Suárez que ras-
trean marcadores genéticos racializantes diferenciados por sexo20. 
En Venezuela, mestizaje y sexualidad ya no se podrán separar. 
El patriarcado fue la principal estrategia del proceso de racializa-
ción y de proletarización de la inmensa mayoría de la población, 
que no tuvo acceso ni a la presencia formadora ni a la herencia 
material del padre ausente, tal como la propia vida de Nora nos 

19	 N. López.  Creating a solidarity economy: Nora Castañeda and the Women’s 
Development Bank of Venezuela. Crossroads Books, 2006, p. 20.

20	 D. Castro de Guerra & M.M. Suárez.  Sobre el proceso de mestizaje en 
Venezuela. Interciencia, 35(9), 654-659. https://www.interciencia.net/
wp-content/uploads/2018/01/654-CASTRO-5.pdf (2010).



58

lo rememora. Nora se considera producto de un mestizaje de 
carácter biológico-socio-cultural basado en la sumatoria de lo 
blanco-indígena-mestizo-negro que se vuelve el denominador 
común de la composición de la trayectoria étnica de la mayoría 
de la población en condición de pobreza en Venezuela.

El mestizaje es ambivalente. Es asumido como racialización 
compartida por la población empobrecida y, al mismo tiempo, es 
dispositivo del horizonte modernizador que intenta hacer desa-
parecer la herencia indígena y africana de la población. El nuevo 
proyecto estatal de europeización, norteamericanización y blan-
queamiento, planteado e iniciado en la década de los treinta, pero 
puesto en ejecución después de la Segunda Guerra Mundial con 
el programa del Nuevo Ideal Nacional del gobierno de Marcos 
Pérez Jiménez da lugar a una ola masiva de inmigración europea 
auspiciada con el pretexto de impulsar el desarrollo económico, 
el progreso y la modernidad social. Es una forma implícita de 
colonización cuantificada significativamente por italianos, portu-
gueses, españoles, franceses, alemanes, ingleses, polacos, húngaros, 
yugoslavos y otros. Muchos de ellos abandonarán el país cuando 
el proyecto político y social chavista gana las elecciones de 1998. 
“Tierrúos, monos, niches, zambos, negros, indios, chusma” son 
algunos de los términos que las clases altas y medias opuestas a la 
Revolución bolivariana han utilizado para referirse a los sectores 
populares que apoyan el proceso de cambios del presidente Hugo 
Chávez21. Al privilegiarse lo blanco-europeo-norteamericano como 
elemento transmisor de superioridad, que quiere borrar lo indígena 

21	 J. M. Herrera Salas. La economía política del racismo en Venezuela. 
Política, 2(9). Caracas: Fondo Editorial Mihail Bajtin, 2009, p. 14.



59

y lo africano, se han perpetuado estereotipos profundizados por 
el peso de la discriminación sobre la base del color de la piel y los 
rasgos fisonómicos. 

Desde su seno familiar, Nora Castañeda palpa los mecanismos 
de rechazo y discriminación racial hacia su familia donde no 
predomina la blancura. Afirma que “los sectores dominantes han 
lanzado la idea de que en Venezuela no hay discriminación, de 
que todos somos iguales porque todos somos mestizos”.22 

Para erradicar esta tradición heredada y aprendida del con-
quistador y colonizador masculino y repotencializada por el ca-
pital racializante, Nora Castañeda se identifica como militante 
feminista y antirracista. No solo busca comprender, sino tam-
bién transformar la historia familiar, la de las mujeres del barrio. 
La lucha política no es, para ella, contra los hombres, sino contra 
el sistema del capital. La respuesta mancomunada ante la opresión 
de las mujeres del barrio le enseñó estrategias de lucha exitosas. 
Aprendió que la asociación entre mujeres es una solución; que el 
capitalismo y el patriarcado forman una unidad indivisible donde 
la explotación de género, racial y de clase se articulan entre sí para 
generar el lucro ajeno. Las mujeres de los barrios, como Carmen 
Delia, llevan a cabo trabajos de cuidado que implican lavar la 
ropa, cocinar, cuidar la casa, criar los hijos y dar apoyo material 
y emocional al marido haciendo posible, con su labor gratuita en 
el hogar, que el hombre salga todos los días a producir el lucro 
ajeno. Conceptualizar esas actividades como trabajo reproduc-
tivo y visibilizarlo no fue para Nora solo una reivindicación de 

22	 N. Castañeda.  Creating a caring economy: Nora Castañeda and the Women’s 
Development Bank of Venezuela. Crossroads Books, 2006, p. 120.



60

las mujeres. Al subvertir el concepto de trabajo asalariado Nora 
buscaba introducir a la mujer del hogar como sujeta plena de 
hecho y de derecho. Se nutre del socialismo que, para ella, nació 
con Carlos Marx y Federico Engels, “por allá por 1848”. 

Nora, y los movimientos de mujeres con los que se vinculó, 
cuestiona la manera de ser fragmentada y mercantilizada del neo-
liberalismo de concebir al ser humano. Para ella no existe un 
socialismo real o un socialismo irreal. Existe un socialismo que 
ha cometido grandes equivocaciones y es partidaria de una nueva 
manera de construir el socialismo, de volver a los clásicos, a Carlos 
Marx, a Federico Engels y sobre todo a Ernesto “Che” Guevara. 

El socialismo bolivariano del siglo xxi para Nora corresponde 
a un tiempo y un espacio determinado. El de Venezuela en el 
siglo xxi y el de la crisis profunda del sistema capitalista mundial 
que requiere una alternativa. “No es socialismo con los errores del 
pasado, sino un socialismo repensado en términos de una socie-
dad realmente única sí, pero diversa; una sociedad que tome en 
cuenta la diversidad, que impulse políticas públicas, por ejemplo, 
que diagnostiquen que no es lo mismo ser hombre que ser mujer. 
Y de allí surge el socialismo feminista”, nos dijo en el año 2010.

Ella ubica el trabajo del cuidado no remunerado, ejercido ma-
yoritariamente por mujeres, como elemento fundamental para la 
economía. Sostenía que una revolución socialista no era suficiente 
para acabar con las opresiones porque, para ella, las opresiones de 
género y raciales van junto a la lucha de clases. La revolución no 
resuelve esas desigualdades estructurales por sí sola, y los cambios 
a nivel político y económico son insuficientes para resolver los proble-
mas del patriarcado y del racismo. La vida en el barrio le enseñó que 
entender el trabajo en el hogar como cautiverio desconoce el poder 



61

generador del cuidado. De las mujeres del 23 de Enero aprendió 
a construir comunidad a partir de las necesidades compartidas, del 
dar respuestas, también compartidas, para resolver la vida. Cuidado 
y reproducción comunitaria para encarar la vida fueron las primeras 
lecciones que la formaron. Ella encarna, habla y asume todas las ex-
periencias compartidas por las mujeres empobrecidas de los sectores 
populares. Visibilizará y organizará una subjetividad colectiva que 
transforma los sentimientos compartidos de dolor en una identidad 
política: las mujeres venezolanas de los sectores populares quienes 
asumen su pertenencia al barrio como punto de partida para la tarea 
estratégica de emanciparse, desde la cotidianidad económica, junto 
a sus hombres y su familia. Su feminismo da vuelta a la tortilla y, a 
partir de la opresión de la mujer en el hogar a través del trabajo no 
remunerado, propone un giro contrahegemónico que hace de las 
mujeres de los sectores populares las pioneras revolucionarias del 
bloque histórico de Venezuela a principios del siglo xxi.  

La vieja cultura patriarcal se sustenta en la tradición arraigada 
que sigue vive en las mismas mujeres pobres quienes en Venezuela 
con frecuencia manifiestan con orgullo que no necesitan a ningún 
hombre para sacar adelante a nuestras hijas e hijos, que sigue viva. 
Es muy común, nos comentó Nora, ver a hogares de los sectores 
empobrecidos dirigidos por una madre soltera con varios retoños 
producto de diferentes relaciones de pareja, sin recibir ninguna 
ayuda paterna, ni en lo emocional ni en lo económico, mantenién-
dose con empleos múltiples en actividades económicas tipificadas 
como femeninas. Sus salarios son precarios y no perciben beneficios 
sociales. De esta experiencia y sentimientos compartidos nace el 
compromiso de vida de Nora con las mujeres que sirven, no se 
enferman, no hablan, no se cansan y no paran de trabajar para 



62

mantener a sus hijos y que ella llama “nuestra clase”. Ella sabía 
que venía de allí. Se convirtió en la vocera y dirigente de nume-
rosas “Carmen Delia”. No dejó nunca de vivir en el compromiso 
cotidiano y consciente hacia las mujeres más pobres.

Uno de los puntos de partida de Nora son las mujeres como 
cuidadoras de la especie humana. Sus argumentos teóricos se 
enlazan con su experiencia en la comunidad del barrio.(23,24,25,26)

Su feminismo en el hogar hizo que cuando sus hijos fueron 
adolescentes, al ver llegar a cualquiera de los varones con una 
novia, Nora pareciera querer más a la novia, solamente por su 
condición de mujer, que al hijo en cuestión. Siempre les transmitía 
a sus hijos que a la mujer hay que amarla, hay que asumirla como 
parte integral de la vida en sociedad y no como la “de Rivero”.

Los primeros recuerdos de Gustavo Rivero Castañeda, el 
segundo hijo de Nora y Jesús, provienen de la parroquia 23 de 
Enero, el lugar donde nació. Lo que más fijo le ha quedado en la 
memoria es una vez que allanaron la casa y se llevaron a su mamá 
y su papá presos. Él estaba muy chamito, tenía como cuatro años. 

23	 N. Castañeda. Credimujer y la construcción de un banco para las mujeres. 
Ministerio del Poder Popular para la Mujer y la Igualdad de Género, 2001.

24	 N. Castañeda & M. Pizani. Equidad de género y políticas públicas. The 
document was prepared with the co-sponsorship of Ildis, Caracas, 
mimeo, 2003.

25	 N. Castañeda. Mujer y economía en Venezuela. Ponencia presentada para 
el debate dentro del Ministerio del Poder Popular para la Mujer y la 
Igualdad de Género, 16 de mayo, Caracas, mimeo, 2009.

26	 N. Castañeda. Banmujer: Instrumento para la construcción del socialismo 
bolivariano. Ministerio del Poder Popular para la Mujer y la Igualdad de 
Género, 2007. 



63

Junto a la tía Judith, que para esa época era menor de edad, como 
de trece años, fueron enviados a casa de unos vecinos que después 
terminaron siendo familia política de los Rivero Castañeda porque 
Pablo, hermano de Nora, se casó con Ana Millán, de la familia 
que los cobijó en ese momento. El tener a sus padres metidos en 
el tema político y en la pelea, con todo lo que eso implicaba en 
esa época, marcó para siempre a Gustavo. El haber vivido una in-
fancia muy vinculada a la actividad política es una referencia que 
hasta el día de hoy lleva consigo junto a su participación en la 
lucha guerrillera en la Nicaragua sandinista. Ser hijo de Nora y 
también de Jesús fue una gran lección de vida y esa memoria está 
incorporada a su vida.

Desde su militancia en el MIR fue la primera mujer en 
Venezuela candidata a la Secretaría General de un partido polí
tico. Nora pierde esas elecciones internas contra Macario González, 
pero no solamente que las pierde, sino que, además, en 1986 el 
MIR deja de ser marxista leninista, que era la razón por la cual, 
según su hijo Gustavo, Nora militaba en ese partido. Al aban-
donarse esa corriente marxista, Nora se aleja del MIR. Gustavo 
la recuerda diciendo: “Yo ya no tengo nada que hacer aquí”, y se 
queda sin militancia política a nivel de partido. En esa coyuntura 
asume como su causa política el feminismo revolucionario. No es 
que antes Nora no fuera feminista, sino que el feminismo era para 
ella una corriente más de todas las que conformaban las múlti-
ples opresiones contra las que luchaba. Al salir del MIR, deja los 
espacios partidistas y se arrima a los grupos de mujeres de base, 
concibe a la lucha feminista y la lucha antirracista articuladas de 
forma integral a la lucha anticapitalista. Varios años después, en 
2009, en su oficina del Banco de Desarrollo de la Mujer nos dijo 



64

que “lo que pasa es que hay distintos feminismos. No hay un 
solo feminismo. El feminismo revolucionario es otra cosa. Y es 
lo que nosotras estamos construyendo. Además de este hay otro 
feminismo, puede ser que haya sido bueno en su momento, que 
tuvo razones de ser, pero que hoy en este país no tiene razón de 
ser. ¡Pero tiene que haber feminismo porque si no, estamos listas!”.  



65

CAPÍTULO II 
NORA CASTAÑEDA: REFLEXIONES SOBRE 

LA REVOLUCIÓN EN UN PAÍS Y UN 
CONTINENTE EN LLAMAS

El tema central de este segundo capítulo sobre la vida de Nora 
Castañeda se refiere a la gestación de su formación profesional como 
economista y a la incidencia de esa mirada en su militancia social 
y política durante las décadas de los sesenta y setenta en el continente y 
en Venezuela. Conoceremos su práctica como militante del Movimiento 
de Izquierda Revolucionaria (MIR), como estudiante y profesora de 
Economía en la Universidad Central de Venezuela, y como mujer 
comprometida con los huracanes vividos en esos años. Su compren-
sión del modelo de desarrollo capitalista dependiente implantado en 
esas décadas en el país petrolero explica tanto su trayectoria personal 
como la radicalidad que tuvo la lucha de clases en ese momento en 
el país. A través de nuestra interpretación de su propia voz y de la de 
quienes compartieron con ella en esa época conoceremos cómo la joven 
Nora –militante del centro de estudiantes Marisela del liceo Fermín 
Toro– se transformó en Nora Castañeda, intelectual orgánica de los 
sectores populares quien siempre estuvo convencida de la necesidad de 
organizarse colectivamente para lograr la transformación socialista 
que buscaba.



66

Días de agitación y lucha

“Cualquier cosa, te llevas a mis hijos”. En el año 2018, Edna 
Estévez cuenta que Nora Castañeda, su compañera desde el primer 
año de Economía en la Universidad Central de Venezuela (UCV), 
le recomendaba que cuidara de sus hijos si no regresaba cuando 
la dejaba en uno de esos lugares misteriosos de su agitada vida 
política. Edna no preguntaba nada, solo trasladaba a su amiga al 
sitio donde ella necesitaba estar. Edna Estévez y Nora Castañeda 
nacieron el mismo día, un 12 de junio. Edna nunca supo si tam-
bién coincidían en el año. Juntas comenzaron a estudiar Economía 
en 1963. Desde que se encontraron fueron inseparables. En el 
libro Alzado contra todo: Memorias y desmemorias27, Domingo 
Alberto Rangel, profesor de Economía de las dos amigas, escribe 
que en 1969 él tuvo dificultades con estudiantes del MIR que 
se oponían a su postura política. Al pasar frente a ellos, en la 
UCV, algunos le siguieron hasta el aula asignada penetrando en 
el salón de clases. Tres muchachas, desconocidas para el profesor, 
se pararon frente a los agresores: Nora Castañeda, Edna Estévez 
y Gladys Fernández. Ellas defendieron la personalidad revolucio-
naria de Rangel y su derecho a discrepar dentro de la izquierda. 
En ese ambiente universitario y nacional convulso, Nora se forjó 
como joven mujer. Sus convicciones radicales amalgamadas a su 
formación académica fueron hijas de esos tiempos tumultuosos. 

Después de graduadas, Nora y Edna se convirtieron en docentes 
universitarias. Dieron clases en la Escuela de Administración que 

27	 D. A. Rangel. Alzado contra todo: Memorias y desmemorias. Vadell 
Hermanos, 2003.



67

pertenece a la Facultad de Ciencias Económicas y Sociales de la 
Universidad Central de Venezuela (UCV). Edna daba clases de  
Historia Económica General y Nora de Historia Económica 
de Venezuela. También dictaban cursos de Desarrollo Económico en 
momentos en que el concepto de desarrollo era objeto de intensas 
disputas. La historia de Nora y Edna también incluye momentos 
de compañerismo en la enseñanza y el aprendizaje. Ambas fueron 
ayudantes de Domingo Alberto Rangel. Edna hila la memoria 
y recuerda cuando Domingo Alberto Rangel, Armando Córdova, 
Héctor Silva Michelena, Maza Zavala y Ramón Tovar daban con-
ferencias magistrales a clases numerosas, que a veces alcanzaban 
los 500 estudiantes. Profesores que eran seres humanos excelentes. 
Muchas veces daban clases sin cobrar. Enseñanzas y aprendizajes 
entrelazados. “Después nosotras atendíamos a los alumnos por 
grupos. Se dividía esa clase magistral de más de 500 alumnos en 
tres o cuatro secciones. A Nora le tocaba una, a mí otra, a Leonardo 
Rodríguez, otra. Nora se fue por la Historia de Venezuela y yo me 
fui por la Historia Económica General. Y eso fue una enseñanza 
muy grande. Ella después continuó con su vida política. Ella siempre 
fue política. Lo llevaba en la sangre”.

La UCV estaba en efervescencia. La Renovación Académica 
acercaba a profesores y estudiantes en el debate sobre el tipo de 
estudios que el país requería y los cambios que se necesitaba hacer. 
“La universidad formaba parte del ser”, nos cuenta Edna. “Y la misma 
docencia te humanizaba aún más”. Las y los muchachos no eran 
atendidos solo en sus necesidades de formación. “Ahí se veían muchas 
cosas increíbles. Hasta muchachas que los padrastros las violaban 
y no tenían para donde irse. Pero afortunadamente toda esa mucha-
chada que nos tocó salió bien”. Todas nosotras colaborábamos, pero 



68

siempre teníamos como un límite, pero con Nora era siempre más. 
Si alguien la necesitaba, ella estaba siempre ahí, dando el máximo, 
consecuente entre lo que sentía, pensaba, decía y hacía. 

Fue en ese escenario de una universidad en un país en llamas 
donde Nora consolidó su carrera política comenzada en el barrio 
23 de Enero. Días de agitación y de lucha vividos con un espí
ritu humano, donde la solidaridad primaba y donde se estudiaba 
y enseñaba con ganas. La Cátedra de Economía de la Escuela de 
Administración se reunía todos los meses a planificar las clases 
y luego salían a algún lugar de Caracas a compartir unas pizzas, 
una comidita. Un militar de Acción Democrática (AD), un sacer-
dote, un bonachón, una comunista, una economista que quiso ser 
bailarina. Cuando Nora no podía dar clases por estar involucrada 
en actividades políticas, Edna le hacia la suplencia; cuando Edna 
no podía dar clases, Nora la sustituía. “¿Qué es lo que vas a dar 
esta semana? Y entonces ella se fajaba a prepararse e iba”. 

La universidad y el descubrimiento en ella de las teorías eco-
nómicas y políticas del momento. El mensaje era el de la Teoría de 
la Dependencia de las décadas de los sesenta y setenta, décadas 
de rebeliones de un continente que buscaba esperanzado la trans-
formación del subdesarrollo capitalista en desarrollo socialista. 
Todo esto pasó bajo sus ojos en la experiencia de vida y en las pági-
nas de los libros que se convirtieron en sus compañeros de estudio 
y vigilia. Esos años de su formación académica y política fueron 
de insurgencia. Ideas e inquietudes encendidas que rondaban en 
el país y en el continente fueron caja de resonancia para su convic-
ción de mujer que aprende, que enseña, que organiza, que agita. 

Si bien puede pensarse que la fecha del 23 de enero y la expul-
sión de Pérez Jiménez en el año 1958 había sido algo momentáneo, 



69

sus huellas permanecieron firmes en Nora y en toda una generación 
de venezolanas y venezolanos que a partir de esas jornadas de mo-
vilización callejera se comprometieron con las raíces populares de 
la gran mayoría del país. Aunque la insurrección popular quedaba 
atrás, los anhelos se arraigaron como poderosos dinamos. Se trans-
formaron en un movimiento cuyos alcances se sienten hasta el día de 
hoy en la sociedad venezolana. Tenía un hondo arraigo económico 
y social. El pueblo y sus dirigentes vencedores en el alzamiento 
contra Pérez Jiménez creyeron que el embate de la población el día 
23 de enero de 1958 era suficiente para hacer realidad su deseo de 
libertad. Era cierto. El despotismo policial prendió la llama, pero 
había circunstancias más profundas. En Caracas la gente se activó 
porque el hambre la acorralaba en medio de una sociedad petro-
lera suntuosa. Las multitudes bailaron en las explanadas públicas 
y los periódicos opinaron como espectros emancipados. Pero sin 
trasfondo terrenal, la libertad perderá, al poco tiempo, su lozanía. 

Nora hizo parte del movimiento estudiantil que estuvo en la 
calle enfrentando al gobierno de Marcos Pérez Jiménez y, una 
vez que cae la dictadura, el barrio le abrió las puertas de lo polí
tico que, a partir de entonces, quedaron para siempre instauradas 
en su vida. “Porque viene todo el proceso electoral para elegir el 
primer gobierno democrático que, por supuesto era la democracia 
representativa puntofijista, no la participativa que hoy tenemos”. 
En el año 2010 Nora nos contó que, desde un principio, en el 
liceo Fermín Toro se alineó con los jóvenes comunistas, que co-
menzó a leer algunas cosas que ellos le acercaban y a ver que el 
comunismo no es malo. 

En esos años que siguieron a la huida de Pérez Jiménez, de los 
barrios venezolanos salían guerrilleros que se iban a la montaña 



70

a reproducir la proeza de la Sierra Maestra cubana. El país 
daba a luz combatientes con la misma fertilidad que empleaba 
para producir petróleo en los campos explotados por las empresas 
internacionales. Era la Venezuela del barrio persiguiendo justicia 
en la movilización popular y en la guerrilla. Los años de la década 
de los sesenta y principios de los setenta, cuando Nora se hace 
mujer comprometida, nos presentan movimientos guerrilleros 
y políticos influenciados por la Revolución cubana. 

El 9 de abril de 1960 había nacido el Movimiento de 
Izquierda Revolucionaria (MIR) en una reunión multitudinaria 
en Maracaibo. Desde jovencita Nora aparece como fundadora 
y militante de ese partido junto a quien sería su esposo, Jesús 
Rivero, también intelectual orgánico de las barriadas populares. 
La Universidad Bolivariana de los Trabajadores de Venezuela, 
fundada en 2008 durante el gobierno del presidente Chávez, se 
llama “Jesús Rivero” y fue expresión institucional de la propuesta 
de Investigación-Acción que Nora y Jesús encarnaron. Cuando 
Nora entra a la UCV ya se había casado con el Negro. Luego, 
en el año 1962, nació su primer hijo, a quien llamaron Jesús 
Vladimir, un nombre que anticipa los rumbos que Nora seguiría. 
Es cierto que Jesús, el Negro Rivero, es el padre de Vladimir, pero 
el patronímico nos anuncia también el compromiso de Nora con 
la Teología de la Liberación y la opción de amor revolucionario 
para con los pobres. Gustavo Adolfo, Ernesto Camilo y Nora 
Eduviges fueron los nombres escogidos por la familia Rivero 
Castañeda para los hijos y la hija que llegaron después de Vladimir. 

“Nora era una persona que estuvo siempre muy ligada, un poco 
la misma característica de Argelia Laya, a la cosa religiosa”, relata 
en el 2018 Adícea Castillo, quien egresa del Fermín Toro unos dos 



71

años antes que Nora y luego fue su compañera en el MIR, en la 
UCV y en la posterior militancia feminista de ambas. “Yo no 
la conocí en el liceo porque yo salí del Fermín Toro antes que ella, 
pero después nosotras nos tratamos muchísimo en el MIR. Yo ya 
sabía de ella y de su militancia, pero luego en el MIR estuvimos 
en una época juntas trabajando el tema de mujeres. Estábamos en 
ámbitos separados, distintos, porque ella todavía no estaba en la 
universidad. Seguimos profundizando nuestra amistad cuando 
ella se incorpora más tarde a dar clases”. 

Un huracán recorre Venezuela

Luego de la huida del dictador Pérez Jiménez, Venezuela parecía 
estar llamada a vivir un largo sosiego. Pero no fue así. Entre 1959 
y 1970 el país vivió una fase de intranquilidad y sublevación que 
nadie había vislumbrado que sucediera. Los vaivenes políticos, la 
fogosidad social, el brío de la gente tenían diversos acicates. Algo 
drástico acaeció entre 1958 y 1959 para que el país que proscri-
bió del gobierno a Pérez Jiménez fuera recorrido por un trance 
que arropó especialmente a la juventud que se adhirió a la gran 
movilización que recorrió al país en esos años. 

Es temerario elegir una única causa –y más todavía localizar tal 
causa fuera del país– pero el optimismo nacido del ideal cubano 
recorrió al continente, no solo a Venezuela, transformándose en 
puntal de la vida política del país en las dos décadas sucesivas. 
Las y los dirigentes jóvenes como Nora Castañeda y Jesús Rivero 
–vinculados a la izquierda de AD y al PCV– tuvieron vínculos 
con líderes que no se habían forjado en círculos estalinistas o en 
instituciones académicas acartonadas y, en aquellos momentos 



72

en que Venezuela se encaminaba hacia la democracia representa-
tiva, el revolcón cubano dio lugar a un huracán. Al mostrar que 
un conjunto de guerrilleros podía vencer y hacer huir a todo un 
ejército y comenzar un cambio radical, la hazaña revolucionaria 
cubana había despertado muchas esperanzas en la juventud que 
había hecho frente a la dictadura de Pérez Jiménez. Nora hace 
memoria en el año 2010 y cuenta que la juventud venezolana de 
esa época se enamoró de los barbudos cubanos, de la posibilidad 
de mejorar la vida del barrio por la vía armada. “Y nos embo-
chinchamos. Y eso lo pensamos no solamente aquí en Venezuela, 
sino que se pensó en toda Nuestra América desde el mundo del 
trabajo, desde los estudiantes universitarios. Muchos no venían 
del mundo del trabajo, pero tampoco del mundo del capital”. 
Agrega que la universidad se pintó de pueblo, como dijo el Che 
Guevara hablando con los estudiantes en Cuba. “¡Que la uni-
versidad se pinte de pueblo!”. Fue continuación de la Reforma 
de Córdoba en la Argentina de 1918, cuando los estudiantes 
crearon universidades obreras que la Universidad Bolivariana de 
los Trabajadores Jesús Rivero emula. Nora entra a la universidad 
a estudiar Economía en 1963 y hace su carrera en cinco años, 
graduándose en 1968. “Pero incluso, eso de estudiar Economía 
era parte de hacer la revolución. Porque yo estudiaba Economía, 
porque yo quería estudiar la realidad económica de mi país. 
Para ponerla al servicio de la gente”.

En 1958, cuando Betancourt volvió al país, encontró que la 
organización concebida por él desde el exilio le pertenecía solo 
parcialmente. Era suya la parte donde se cobijaban las creencias 
tradicionales; la otra mitad pertenecía a ese espíritu que él quiso 
prohibir: el marxismo revolucionario al cual se adscribió Nora 



73

como parte de la juventud radicalizada. Durante todo el año 1959, 
las dos tendencias de AD habían constituido un matrimonio mal 
avenido pero estable. La juventud de AD tenía una concepción 
marxista de la vida y de la sociedad; se puede decir que era más 
marxista que el PCV, partido que promovía la coexistencia pacífica 
en el contexto de la Guerra Fría. Un día, los jóvenes de AD visitan 
la casa de Carmen Delia en el 23 de Enero para incorporar a las 
hijas e hijos de la militancia partidista a la Juventud de Acción 
Democrática. “El hombre joven que llega a mi casa era Jesús Rivero, 
quien luego se convirtió en mi esposo. El padre de mis cuatro hijos. 
Una de las cosas que me dijo fue que me integrara a la lucha de 
AD, y yo le dije que no porque yo ya estaba al lado de los jóvenes 
comunistas, aunque no era una militante incorporada a la estruc-
tura partidista. Solamente me gustaban”. Y el compañero le dice: 
“Pero nosotros también vamos a hacer una revolución. Estamos 
luchando contra la vieja guardia, que era Rómulo Betancourt 
y todos sus dirigentes”. Ellos estaban tratando de construir una 
tendencia revolucionaria dentro de la organización. 

De esa experiencia nació el MIR, el Movimiento de Izquierda 
Revolucionaria. Era Acción Democrática de Izquierda (ADI). 
“De manera que yo comienzo a militar en la juventud de AD, 
pero cuando comienzo a militar ellos ya estaban en eso de cons-
truir una organización dentro de la organización. Ellos pensaban 
que podían cambiar AD y convertirlo en un partido a favor del 
pueblo”. Eso no fue posible. AD se dividió y dio lugar al MIR. 
“De manera que yo paso a ser inmediatamente fundadora del 
MIR con mi compañero”. Y para el año 1961, 62, comienza 
la lucha guerrillera. “Y, por supuesto, nosotros nos vinculamos 
a la lucha guerrillera, en la ciudad principalmente, porque había 



74

una lucha urbana y una lucha rural. En la ciudad se crearon los 
comités de base urbana –no recuerdo ahorita exactamente como 
se llamaban–, pero se crearon esos comités urbanos y nosotros 
participábamos de esa actividad urbana”. Según Adícea Castillo, 
desde la universidad siempre hubo un apoyo importante a la 
guerrilla “no solamente en la captación de guerrilleros, sino 
también en el trabajo logístico. Y tanto Nora como yo tenía-
mos conexiones, pero nunca fuimos guerrilleras”. El MIR y el 
PCV luego fueron ilegalizados y pasaron a la clandestinidad; 
sus diputados fueron hechos presos; después los fueron dejando 
en libertad, algunos se fueron fuera del país, otros se quedaron 
dentro. Pero, en todo caso, dice ahora la voz de Nora, “la mi-
litancia siguió haciendo la lucha guerrillera urbana y rural en 
condiciones de clandestinidad. Como tú ves fue un proceso, no 
es que fue un salto”.

El MIR nace bajo la inspiración de la Revolución cubana y 
de inmediato cambia el horizonte del país. Venezuela vivía una 
tranquilidad ilusoria tras la desbandada de Pérez Jiménez. Instalada 
la Junta de Gobierno el 23 de enero, todos los políticos buscan el 
regreso a la calma. Fue así como se llegó a la Convención Juvenil del 
9 de abril de 1960 donde nació el MIR como un partido de gente 
rebelde, irrespetuosa, insurrecta. Lanzó un grito que fue oído por la 
juventud. Y el MIR agitó tanto que forzó al gobierno a exhumar 
la tortura y el atropello para contenerlo. “Nos integramos al MIR” 
nos dice Nora “porque esa democracia representativa no le daba 
respuestas al pueblo”. Después se hacen los análisis políticos y se dan 
cuenta de que en la primera junta de gobierno “mientras el pueblo 
estaba en la calle celebrando, la burguesía estaba apropiándose del 
poder”. Pero lo que sí saben es que hay un descontento, sobre todo 



75

entre la juventud, porque esperaban que, al caer la dictadura de 
Pérez Jiménez, el problema de la pobreza se resolviera. “Y nosotros 
éramos pobres. Yo era una mujer pobre. Y entonces me doy cuenta 
de que nada cambia, que todo sigue igual”.

Y el primero de enero del 59 viene la Revolución cubana, un 
año después del 23 de enero del 58 venezolano. El MIR se lanzó 
a la lucha armada, pero mediaron varias preguntas. ¿Cuál sería 
el teatro principal de la lucha por un cambio radical? ¿Se trataría 
de una guerra breve o prolongada? ¿Era una guerra campesina de 
guerrillas? En ese momento Nora navegaba entre esas múltiples 
alternativas buscando el camino de la Revolución venezolana 
a partir del ejemplo de la Revolución cubana. 

Recordemos el culto al complot militar impulsado tanto por el 
PCV como por la izquierda socialdemócrata que, en los últimos 
años de Pérez Jiménez, habían desarrollado una potente labor 
dentro del aparato militar cooptando partes de la oficialidad del 
Ejército y de la Marina. El Porteñazo (1962) y el Carupanazo 
(1962) fueron obra de grupos militares del Ejército y la Marina 
que invitaron al MIR y al PCV a compartir los alzamientos. 
En Carúpano estuvo Sáez Mérida, y en Puerto Cabello varios 
cuadros del MIR y del PCV pelearon junto a los militares. Fueron 
dos alzamientos que dejaron un legado que caló en la izquierda 
como reemplazo de la insurrección popular. Pero a diferencia de lo 
sucedido en la Revolución cubana –donde un grupo de hombres 
armados fueron la vanguardia de un amplio movimiento que en 
pocos meses liquidó un ejército– en Venezuela los levantamientos 
militares no catalizaron una irrupción popular nacional. 

Nora estudiaba en la universidad y atendía a los presos po-
líticos. Iba a las cárceles de Caracas para llevarles paquetes con 



76

comestibles, ropas, medicinas. Pero eso no era lo más importante. 
Lo más importante, nos cuenta Nora, es que ella les llevaba in-
formes políticos elaborados por la Dirección Nacional del MIR. 
“Se elaboraba un informe político; a mí me lo transmitían y yo lo 
escribía en una chuleta. Y entonces iba con mi chuleta, guardada 
en cualquier lado, en el blúmer, en los zapatos, en las medias, yo 
me guardaba esa chuletica en cualquier parte, y con esa chuletica 
yo entraba a la cárcel”. Y en la cárcel se reunía con el responsable 
de los presos políticos. En la Cárcel Modelo le tocó visitar muchas 
veces a Jesús Finol a quien le decían el Motilón, que era un jefe 
político, un guerrillero urbano. ¿Qué pasaba allí? Nora sintetizaba 
y transmitía. Y luego Motilón le pasaba un informe sobre cómo 
los presos políticos veían la coyuntura. Y todo ese conocimiento 
Nora se lo llevaba de vuelta a la Dirección Nacional. “Mi jefe 
político muchas veces fue Fernando Soto Rojas que, por cierto, 
ahora [Nora habla en el año 2010] va a ser candidato a la Asamblea 
Nacional por el estado Falcón en las listas del PSUV. Y es una 
cosa maravillosa porque él es un revolucionario”. Nora tenía que 
sintetizar, transmitir, y después traer de vuelta lo que opinaban. 
La organización necesitaba la participación de los presos. Esta 
experiencia fue su escuela. Porque otro le dice “llévale solamente 
los alimentos o la ropa y listo”, nos dice Nora. También le toca-
ba atender a los familiares de presos políticos y de compañeros 
y compañeras que estaban en la guerrilla urbana. Formó parte de la 
Comisión Nacional de las Mujeres del MIR y fue la responsable de 
esta después que Olivia Olivo dejara el cargo al irse a la guerrilla.

Durante toda la década de los sesenta, el trabajo político de 
Nora no era para las mujeres. “Entre otras cosas porque se de-
cía que si una pensaba en los intereses de las mujeres eso era 



77

divisionismo ideológico. Así se llamaba. Estábamos formadas para 
el colectivo y nunca para nosotras mismas. Nunca. Después nos 
dimos cuenta –con el movimiento de mujeres– que eso también 
era incorrecto, porque también había que pensar en una misma. 
Solo que pensar en una misma no es pensar en ‘yo mujer’, sino 
en ‘nosotras mujeres’ ”. 

Estando ya casada con Jesús Rivero, le informan que mata-
ron al hermano de Fernando Soto Rojas, a Víctor Ramón Soto 
Rojas y les dan la tarea de informarle a la mamá que lo mataron. 
Los Soto Rojas vivían en el barrio 23 de Enero, la misma urba-
nización donde también residía Nora, pero en uno de los blo-
quecitos, en un edificio pequeño. “Y bueno, me tocó entrar. 
La señora me recibe. ‘Mi negrito’. ‘Riverito’, le decía ella a Jesús. 
‘Riverito, ¿cómo estás?’ Y tal. Y nosotros que no hallábamos qué 
hacer porque llevábamos una noticia terrible para esa señora. 
Y bueno, sí, fuimos nosotros los que le dijimos”.

Nos cuenta Nora que en su casa vivía una joven con su niñita 
pequeñita. Su marido estaba en la guerrilla. Y hay que informarle 
a ella que su compañero cayó asesinado. Se llamaba, de apellido, 
Daza. El Negro Daza. Familia del Chino Daza. “Recuerda que 
el primer país de América Latina donde hubo detenidos desa-
parecidos fue en Venezuela. Y, sin embargo, no hubo un mo-
vimiento mundial contra eso, porque supuestamente nosotros 
no vivíamos en una dictadura militar, sino en una democracia. 
Con el chavismo en el gobierno se tuvo acceso el Cuartel San 
Carlos, y los compañeros que fueron detenidos –pero no desa-
parecidos, los sobrevivientes, digamos– están trabajando en eso”. 

Ya en 1960, en el MIR había dos tendencias. Una de ellas 
sostenía la tesis de la estrategia guerrillera: era necesario crear 



78

focos guerrilleros en aquellos estados que, como Lara y Falcón, 
tenían o habían tenido experiencias de esa naturaleza. Líderes 
del MIR originales de esas dos regiones apoyaban esta tesis. 
Un segundo colectivo se inclinaba por la insurrección popular. 
Este grupo entendía que las transformaciones radicales serían hijas 
de una labor de organización desde abajo que derivaría en una 
larga y profunda agitación política. Pensaban que Venezuela, al 
haber dejado de ser país agrario ya no ofrecía condiciones para la 
guerra rural promovida por quienes creían que el camino era 
la guerrilla campesina. 

La tesis guerrillera tuvo mayor acogida y el MIR organizó 
varios focos. Varios hombres y mujeres del MIR han quedado 
sembradas en la sierra de Coro, en las laderas larenses y trujillanas, 
en las montañas que separan al estado Sucre del estado Monagas. 

Con toda la desilusión que dejó el legado de su revés e im-
posibilidad, la guerrilla permitió reanimar el anhelo de cambio 
radical por la que optó Nora, quien escogió el trabajo a largo 
plazo y desde la organización popular. Hila en su memoria que 
si caías presa tú debías decir “me atengo al precepto constitucio-
nal”. Cuenta que no sabía bien qué era el precepto constitucional 
pero que sí sabía que era una manera de defenderse ante la tor-
tura. Saber lo mínimo posible de los demás. Todos tenían seudó
nimo. Nora se llamaba Chavela. “Claro, yo me llamo Nora Isabel 
y entonces me preguntaron qué seudónimo quieres tener. ¿Y cuál? 
Puede ser Chavela, porque Isabel es Chavela, pero no es Isabel. 
Y además Chavela es como un nombre del pueblo, una mujer 
del pueblo. Yo me sentía algo así como las Adelitas mexicanas. 
Bueno, Chavela, una Adelita mexicana. Entonces ese era mi seu-
dónimo”. Una no debía saber los nombres de las personas, sino su 



79

seudónimo porque “si llegabas a hablar, lo que dabas eran alias, no 
dabas nombres”. Nora oía las cosas y de inmediato las olvidaba. 
“Todavía hoy tú me preguntas quién es fulana de tal y aunque yo 
sepa quién es la persona no me acuerdo de su nombre. Como tú 
ves, el salto se da en una situación de lucha revolucionaria armada 
y esa situación de lucha revolucionaria armada hace como que 
una, rápidamente, vaya desaprendiendo y aprendiendo a vivir 
de una manera distinta”. 

Todos creían que el poder estaba a la vuelta de la esquina. 
En ambos partidos, el MIR y el PCV, había dirigentes que veían 
en la guerrilla o en la acción urbana un catalizador para desen
cadenar una rebelión del ejército contra Betancourt. Pero en 
cinco o seis años, entre 1960 y 1966, la energía popular reunida 
a partir de la oposición a Pérez Jiménez se esfuma. Ya entre 1962 
y 1963, cuando Nora entra a la universidad, aparecían los primeros 
indicios y va cobrando más fuerza esa alerta que Nora siempre 
le decía a Edna: “Cualquier cosa, búscame a los muchachos”. 
La estudiante universitaria que también era militante política, 
madre, esposa, amiga, compañera, hija, hermana, estaba en todas 
partes. “Nora era una mujer completa, increíble”, recuerda Edna. 
El 21 de abril de 1962 Betancourt decretó la suspensión de las 
actividades del PCV y del MIR. El toque letal llegó en octubre 
de 1963. Una acción guerrillera contra una patrulla de la Guardia 
Nacional fungió de justificación. Betancourt hizo caso omiso de 
la inmunidad parlamentaria otorgada por la Constitución a los 
representantes electos de la izquierda y ordenó el arresto de cua-
tro diputados del MIR: Simón Sáez Mérida, Jesús María Casal, 
Jesús Villavicencio y Domingo Alberto Rangel. En 1965, cuando 
Nora llevaba ya dos años estudiando su carrera de Economía 



80

en la UCV, los núcleos guerrilleros del MIR ya eran objetados. 
Para pasar de la guerra rural –que se había pretendido hacer– 
a una situación iniciadora de una eventual insurrección, el MIR 
estimó imprescindible hacer un alto. 

Tal como lo cuenta de forma colectiva la Liga Socialista, orga-
nización a la que más tarde se adhiere Nora, en el balance histórico 
titulado Liga Socialista: Pensamiento, acción y perseverancia revo-
lucionaria28, “La división del MIR formaba parte de la crisis que 
aquejaba a todo el movimiento revolucionario venezolano como 
consecuencia de la derrota de la lucha armada en la década del 
sesenta”. La victoria del partido Comité de Organización Política 
Electoral Independiente (Copei) y del candidato socialcristiano 
Rafael Caldera en las elecciones presidenciales de 1968 agudizó 
la crisis. La gente abrigaba muchas ilusiones ante la democracia 
representativa y con su voto le dio legitimidad y fortaleza a la pro-
puesta electoral de pacificación del presidente Rafael Caldera que 
consistía en el desarme y la vuelta a la legalidad de las organi
zaciones que desarrollaban la lucha armada. El PCV es el primero 
que renuncia a la lucha guerrillera. Luego lo hace también el MIR 
donde, a juicio de Nora, se da un proceso de “derechización” 
cuando esta organización decide integrarse al Movimiento al 
Socialismo que rechaza el socialismo revolucionario asumiéndose 
como “socialismo democrático”. “Democrático entre comillas” 
dice Nora. “Yo mantenía que era necesario avanzar en el proceso 
revolucionario, que lo otro era una especie de traición hacia el 
pueblo de Venezuela. Después de tantos muertos, después de tanta 

28	 Liga Socialista. Liga Socialista: Pensamiento, acción y perseverancia 
revolucionaria. Ed. Veneuniverso, 2007.



81

lucha, después de tanto sufrimiento de tanta gente. Entonces 
yo dije, ‘no’ ”.

Nora buscaba una revolución hija de una gran insurrección 
y movilización popular. Su formación como economista adqui-
rida durante los años sesenta plasmó su pensamiento teórico 
y su acción política. La participación en pequeños grupos de base 
con ambiciones de transformación revolucionaria lució entonces 
esperanzadora ante sus ojos. 

El petróleo se tragó al país 

En la Venezuela de esos tiempos, la Teoría de la Dependencia era 
el punto de referencia de todo economista. Hasta 1960 nadie 
imaginaba la aparición de un proceso anticapitalista a 90 millas 
de Miami. El triunfo cubano alteró ese ambiente y dio lugar a una 
gran posibilidad de horizontes socialistas para América Latina. Ruy 
Mauro Marini, Theotonio dos Santos y Vania Bambirra, repre-
sentantes de esta corriente, fueron perseguidos por la dictadura 
militar que se estableció en Brasil en 1964. Como lo hizo Nora, 
ellos y muchos otros economistas intercambiaron con colecti-
vidades que promovían proyectos de izquierda en el turbulento 
período comprendido entre la llegada a La Habana de la guerrilla 
fidelista y la Revolución cubana (1959), el ascenso de la Unidad 
Popular chilena (1970) y el triunfo y caída del Sandinismo (1990). 
Economistas e intelectuales concibieron propuestas de integración 
latinoamericana y de asociación internacional propiciando una 
ruptura drástica con la estrategia política de forjar alianzas con 
las burguesías locales para llevar a cabo modelos de capitalismo 
nacional. Nora hizo parte de todo este movimiento intelectual. 



82

Viajó a Chile cuando el presidente Allende ganó las elecciones 
y luego a Nicaragua cuando triunfó la Revolución sandinista. 
Su compromiso con la Teología de la Liberación y la Investigación-
Acción, que se hizo cuerpo teórico y metodológico referencial 
en ella, se terminaron de consolidar junto a su vocación política 
pedagógica, área donde también hizo aportes desde la perspectiva 
de Paulo Freire. En el año 2018, Eduardo Piñate, político vene-
zolano –también salido del barrio 23 de Enero con una madre 
campesina de los Llanos de Apure– llamó la actitud didáctica de 
Nora “la pedagogía del amor”. “Podríamos decir que Nora era 
una precursora de la pedagogía del amor porque era una mujer 
muy amorosa, muy llena de ternura en su manera de ser, en la 
manera cómo se relacionaba con nosotros y de uno con ella”. 
El amor como acto revolucionario expresa esta característica de Nora. 

En la universidad, primero como estudiante y luego como 
profesora de la materia Desarrollo Económico de Venezuela en la 
Escuela de Administración de la UCV, aprendió que el éxito del 
petróleo trajo el fracaso de otras riquezas. Las clases de Economía 
la introdujeron a las particularidades que tuvo el desarrollo ve-
nezolano donde, en aras del éxito de la producción petrolera, se 
inmolaron múltiples fuerzas económicas preexistentes. Según 
Domingo Alberto Rangel, en su obra El proceso del capitalismo 
contemporáneo en Venezuela29, el enfrentamiento histórico entre la 
producción destinada al mercado externo y la orientada al mer-
cado interno, cuando se lleva a cabo sin una visión clara y guiada 
solo por intereses insaciables, genera consecuencias negativas, 

29	 D. A. Rangel. El proceso del capitalismo contemporáneo..., op. cit.



83

como la desarticulación social y el aumento de la pobreza. 
Es lo que ocurrió con las actividades productivas donde florecían 
formaciones económicas que no lograron rivalizar con las impor-
taciones costeadas por la exportación del petróleo. Nora se adhirió 
a la hipótesis de la Teoría de la Dependencia que sostiene que 
desarrollo y subdesarrollo son dos caras de una misma moneda, 
que los países capitalistas centrales se alimentan del subdesarrollo 
de los países periféricos y que las relaciones de subordinación en-
tre ambos tipos de países determinan y redefinen las respectivas 
sociedades nacionales, tanto en lo económico como en lo social, 
lo político y lo cultural. 

El proceso de modernización que se vivía en la Venezuela de 
esos tiempos era una ilusión. No era una modernización real. 
“Era un proceso en el cual se reformulaba la dependencia, pero 
que no eliminaba la dependencia. A nosotros nos decían que nos 
estábamos modernizando, pero no era tal cual la cosa. El país seguía 
siendo un país subdesarrollado, un país rico con un pueblo pobre”. 
Este proceso de industrialización y modernización se decía que 
había llevado a Venezuela a dejar de ser un enclave petrolero, 
que ahora se producía internamente lo que se consumía. Pero eso 
era falso. El profesor Orlando Araujo, economista y poeta, le decía 
a Nora estudiante de Economía en la UCV: “Fíjense ustedes como 
es este proceso de industrialización. La propaganda –porque ya 
había entrado la televisión al país– la propaganda en televisión 
nos muestra un niño muy lindo, precioso, que consume compotas 
Gerber. Y esa compota Gerber es lo que lo hace precioso. Pero ese 
es un niño blanco, con un padre y una madre blancos, y el niño 
está muy lindo porque come compota Gerber. La compota Gerber 
dice ‘Hecho en Venezuela’. Pero resulta que el frasquito se hizo 



84

en el exterior; el papel se hizo en el exterior; la tinta con la que se le 
pone la información viene del exterior; la papilla viene del exterior; 
la tapita viene del exterior; la máquina que hace que eso se produzca 
al vacío, viene del exterior. Y además hay que pagar un royalty por 
utilizar el nombre Gerber o Heinz”. Eso, nos reitera Nora, eso no 
es modernización. Eso es una reformulación de la dependencia. 
“Utilizas una mano de obra barata para producir internamente lo 
que antes importabas. Pero sigues comprando todo lo que ahora 
utilizas para producir lo que estás consumiendo. Un modelo de 
consumo que, además, es totalmente deformado y deformante”. 

Este tipo de desarrollo nacional tendrá en Venezuela dos ma-
nifestaciones concretas, una de las cuales interesó sobremanera 
a Nora. En las actividades inclinadas a organizarse de forma ca-
pitalista, prevalecerá el crecimiento con su energía extensiva; en 
las actividades carentes de interés para el capitalismo, aparecerá 
el anquilosamiento. Coexisten el sistema capitalista y un sistema 
no capitalista que el petróleo se tragó en su embestida. El caso 
del café, que Nora retomará desde el Banco de Desarrollo de la 
Mujer –y que era intrínsecamente capitalista antes del arribo 
del petróleo– revela una regresión histórica. Nora se preguntaba 
cómo se podría cambiar esta pauta de decrecimiento en un futuro 
gobernado por los intereses de la clase trabajadora. Pregunta a la 
que dio respuesta desde la dirección del Banco de Desarrollo de la 
Mujer durante el gobierno del presidente Chávez cuando apostó 
a trabajar con el Plan Café desde lo financiero y lo pequeño para 
lograr un desarrollo diferente. 

La Teoría de la Dependencia le explicó lo que la realidad le 
ponía ante los ojos: la incapacidad de la burguesía local para 
promover el desarrollo endógeno. El desarrollo económico en 



85

Venezuela, tal como lo entiende Nora Castañeda, no puede ha-
cerse sino mediante la llegada de fuerzas progresistas a la cima del 
poder. Desde el Banco de Desarrollo de la Mujer que fundó, se 
dedicó a los sectores productivos desatendidos por el capital una 
vez que la Teoría de la Dependencia le mostró las limitaciones del 
desarrollo económico capitalista dependiente. 

Dos sectores principales sufrieron las consecuencias de la for-
mación capitalista dependiente en Venezuela: la agricultura y la 
industria artesanal. Durante cuatro años, la abogada Grecia Melero 
fue la responsable legal del Plan Café del Banco de Desarrollo de 
la Mujer, que era el plan microcrediticio para el reimpulso de la 
siembra del café. En febrero del año 2019 Grecia narra que el 
proyecto tenía una perspectiva de género que no la tenían los 
planes adelantados por otras entidades crediticias del gobierno 
venezolano. El Banco de la Mujer daba –además– formación 
agroecológica con el fin de desmontar la práctica con agrotóxi-
cos. “Dábamos talleres en los ocho estados donde se desarrolló 
ese proyecto de financiamiento. El resultado fue más cualitativo 
que cuantitativo, que era lo que la profesora quería”. El primer 
viaje se hizo para Biscucuy, en el estado Portuguesa. Al princi-
pio, en las asambleas y en las jornadas de formación, las mujeres 
estaban calladitas. “Luego de un mes ahí sí había que moderar 
la cosa: ¡Compañeras, vamos a darle la palabra a los hombres!”.

Como lo dice Bambirra, socióloga fundadora de la Teoría de 
la Dependencia, “la dependencia condiciona una cierta estruc-
tura interna”30. En Venezuela, el capital emigra hacia actividades 

30	 Bambirra, V.  Capitalismo dependiente latinoamericano. Santiago de Chile: 
Centro de Estudios Socioeconómicos, 1971.



86

más rentables desde el punto del beneficio económico y desecha 
a la agricultura. Fue en esta brecha de sectores de producción 
despreciados por el capital que la propuesta política de Nora, 
centrada en la economía social, se enfocó a través del Banco del 
Desarrollo de la Mujer. El sector agropecuario fue siempre una 
prioridad para ella. Nuevamente, Grecia Melero (2019) nos dice 
que Nora le hizo ver al presidente Chávez la importancia “del 
lanzarse a una línea crediticia más grande dedicada al agro. Y ahí 
fue cuando el presidente Chávez confió profundamente en ella  
y se desembolsó una gran cantidad de dinero”, agregando que en 
el año 2010-2011 ya cerca del 50 % de la cartera crediticia del 
banco se destinaba al agro.  

Concentración del capital 
y reordenamiento político

En Venezuela, la concentración del capital modificó la correlación 
de las clases en el poder. La burguesía industrial nacional estaba 
en dificultades en relación con el capital internacional. No tenía 
el conocimiento tecnológico ni el peso financiero que le permitie-
ran ser competitiva cuando la acumulación de capital, acelerada 
por los avances de la modernización, había llegado a alturas sen-
sacionales. Las invenciones se hicieron complicadas, costosísimas 
y de rápida obsolescencia. Cada adelanto tecnológico es hijo de 
investigaciones en las que se invierten grandes sumas de dinero 
y cuya puesta en marcha industrial requiere pagos gigantes 
que hacen que el progreso técnico se monopolice. La o el in-
ventor pasan a ser empleados de los departamentos de inven-
ción tecnológica de las grandes compañías o de los complejos 



87

financiero-industriales del conocimiento. El pequeño industrial 
o empresario local no dispone de los bienes para patrocinar 
y aprovechar esas invenciones. Estos cambios en los costos 
de la invención técnica repercuten en Venezuela. La intro-
ducción de una industria ha de hacerse con los equipos más 
elaborados que se conozcan –en ese particular– en los países 
capitalistas industrializados. Según Eduardo Piñate –quien 
recibió talleres de Nora en el área de Economía cuando am-
bos eran integrantes de la Liga Socialista y que al momento 
de ser entrevistado en 2018, era presidente de la Comisión de 
Economía de la Asamblea Nacional Constituyente– hoy se viven 
las repercusiones de un modelo de desarrollo comenzadas ya 
en ese entonces. Para este político bolivariano, en la Venezuela 
posterior a Pérez Jiménez el gobierno betancurista renunció 
a un proceso de industrialización autónoma que la burguesía 
tímidamente había intentado llevar en acto ya desde la época del 
gobierno de Medina (1941-1945). Luego, plantea Piñate, Pérez 
Jiménez mantiene una línea de industrialización por sustitución 
de importaciones con matices, sustentada en un ingente ingreso 
petrolero. Pero esa estrategia de desarrollo es abandonada a partir 
de los años sesenta, con el puntofijismo del gobierno de Rómulo 
Betancourt, especialmente a partir del comienzo de la crisis 
profunda del sistema del capital en los años setenta que trae una 
nueva división internacional del trabajo. “Olvídate, ya no hay 
un modelo de acumulación por sustitución de importaciones, 
sino que Venezuela se especializa en ser un país productor de 
materia prima energética con muy poco proceso de creación 
de valor y, por supuesto, ‘cero industrialización’. La poca industria 
que existía aquí en manos privadas se va acabando”.



88

El gasto del Estado, tanto para inversión como para consumo, 
ha sido determinante para la demanda efectiva de un país. En la 
América Latina, como lo probó Raúl Prebisch31, los desembolsos 
del Estado han sido, junto a las oscilaciones del comercio exte-
rior, la llave de todos los altibajos del flujo monetario nacional 
y, por reflejo, del producto bruto. En Venezuela, la mayor parte 
del gasto de inversión del Estado marchó hacia las obras públi-
cas acumulando el grueso de las inversiones gubernamentales, 
y la unión del capital bancario con el capital industrial se realizó 
a través de la unión entre constructoras y financiadoras creadas 
por los mismos bancos. 

Para Nora no había transformaciones básicas posibles en 
Venezuela si los sectores populares no las animaban, inspiraban 
o dirigían. En el mercado de compradores de la fuerza de trabajo 
las empresas tenían un lugar que los beneficiaba. La mercancía 
del vendedor de trabajo, es decir del trabajador y la trabajadora, 
se ubicaba en un espacio subordinado. Pero la situación cambió 
parcialmente a principios de los setenta, por el influjo del proceso 
de industrialización del que nos habla Nora al comentar la falsa 
modernización que se dio con el proyecto de sustitución de impor-
taciones. El equilibrio inestable entre comerciantes e industriales 
de los finales de los sesenta y de principios de los setenta había 
configurado un momento de transición en que los dos monopolios, 
el comercial y el manufacturero, tuvieron una presencia política 
equivalente. Se dio una especie de guerra de posiciones en que 
ninguno de los dos adversarios lograba imponerse.

31	 R. Prebisch.  El desarrollo económico de la América Latina y sus principales 
problemas. Fondo de Cultura Económica, 1947.



89

Desde la fecha del 23 de enero de 1958, los años de la demo-
cracia representativa habían agotado la sustitución de importacio-
nes en la fase de bienes de consumo y modernizado el quehacer 
agrícola que produce materias primas para la industria.  El ideal 
hubiese sido pasar a producir bienes intermedios y de capital para 
desplegar la capacidad de consumir y exportar bienes y servicios 
consumando el proceso de transformación capitalista del sector 
primario de la economía nacional. Pero esas tareas exigían un 
nuevo aparato político de características muy bien delimitadas. 
En los círculos del Estado venezolano reinaba, a partir de 1968, 
una notoria dispersión política. El partido de gobierno no alcan-
zaba la representación mayoritaria en el parlamento. El Estado era 
un tablero de ajedrez donde predominaba el minifundio político 
y el panorama del poder político impugnaba las estructuras del  
poder económico. Venezuela había avanzado en el campo 
del desarrollo capitalista y la riqueza se concentró en manos de 
una burguesía que, con el apoyo del Estado, emergió como clase 
dirigente. Aparecieron grupos que reunieron en sus manos el 
capital bancario y el capital industrial para convertirse en oli-
garquía financiera. El modo de producción capitalista se había 
extendido a todo el país, pasando de las ciudades a los campos, 
de la industria a la agricultura y al comercio. Y la sociedad de 
consumo penetró en cada rincón del país, llegando hasta los 
barrios donde el rancho carecía de agua, pero poseía televisor. 

Pero mientras esto ocurría en el plano económico y social, el 
aparato político seguía dominado por varios partidos dirigidos por 
caudillos locales que eran creados y subsistían para proporcionar 
a sus dirigentes la cuota de escaños burocráticos que buscaban. 



90

Venezuela tenía una economía capitalista y unos mecanismos 
políticos propios de la periferia del capitalismo. 

Cuando en Venezuela se perfilaba la contradicción entre las 
exigencias del desarrollo capitalista periférico y el aparato polí-
tico dominado por un semillero de organizaciones partidarias, 
parte del planeta entraba en el torbellino de la inflación. Estados 
Unidos, Europa Occidental y Japón padecían, ya en 1969, de 
intensos desarreglos que iban a generar la devaluación del dólar 
y los revolcones monetarios que estremecieron a casi todos los 
mercados a principios de los setenta. Como hoy, obtener insumos 
industriales que sirvieran de base a la elaboración de tecnología 
sofisticada se convirtió en un objetivo de las grandes potencias. 
Venezuela tenía excelentes condiciones para proporcionar a las 
naciones más avanzadas del capitalismo esos productos. Hierro 
y petróleo, gases y agua, carbón y metales preciosos encarnan un 
conjunto de recursos estratégicos diversos. Para la gran burguesía 
internacional, Venezuela –valorizada enormemente por la crisis 
de la energía– se muestra como un abastecedor de elementos que 
contribuyen a abaratarle la producción. 

A su vez, entre los años 1970 y 1974, el Estado y la burguesía 
venezolana necesitan de una gran masa de capitales para invertir 
y poner en marcha la segunda etapa del proceso de industrializa-
ción dependiente. Esos recursos provienen de los ingresos de la 
explotación petrolera y el crédito obtenido del sistema financiero 
internacional, que generaron la deuda externa. El Estado benefició 
tanto a la burguesía nacional, fundamentalmente a su fracción 
financiera, como a los inversionistas extranjeros, y el proceso de in-
dustrialización quedó en manos de los monopolios internacionales 
que fueron los que aportaron las inversiones de capital necesario 



91

para el impulso de la llamada “Gran Venezuela”. Como resultado 
se refuerza la dependencia y –a partir de 1970– el país empieza 
a conocer la gran concentración de capital mientras se consolidan 
los dirigentes de ese formidable poder económico y político. 

Se abren las puertas a la izquierda 

Se da una transformación definitiva en el análisis político de 
las izquierdas. Los estudios de las estructuras nacionales que 
Nora adelantó en la UCV le revelaron que en el país habían 
surgido esferas de capital enlazadas con las del exterior que 
formaban el factor de poder más relevante y que el imperialismo 
gobernaba a través de una burguesía financiera e industrial con 
las cuales se funde y alía. Distinguir entre el imperialismo y la 
oligarquía nativa resultaba en ese momento artificial; ambos 
constituían polos entrelazados por el eje de un sistema que 
sostenía sus intereses.  

En 1974, cuando por primera vez Carlos Andrés Pérez (1974-
1979) resultó electo presidente, AD llega al poder con la más alta 
suma de sufragios reunida por un partido político en Venezuela. 
Ese partido controla las instituciones de los tres poderes que con-
formaban el aparato gubernamental del Estado en ese momento. 
El poder se consolida de forma compacta. No hay grietas entre 
el Poder Ejecutivo y el Poder Legislativo; no hay equivalencia 
de fuerzas entre los partidos; AD se arroga todos los poderes y se 
destaca de forma notoria frente a sus adversarios. La dispersión 
política, que a partir del Pacto de Punto Fijo había estado compi-
tiendo con el bipartidismo, era incompatible con el desarrollo del 
sistema económico del país, y se fragua una parcialidad dominante.



92

La llegada a la presidencia de Carlos Andrés Pérez en 1974 
condujo a la solución de los problemas de dirección que las clases 
dirigentes experimentaban. Pero lo que constituye un remedio 
para los poderosos y sus acólitos implicó una decepción para los 
sectores agraviados. Antes Venezuela tuvo un margen relativo de 
libertades, siempre sujetadas a embestidas, a veces sangrientas, 
pero sin que llegasen a desaparecer del todo porque el poder 
estaba fragmentado entre distintos bandos burocráticos. El país 
había disfrutado del privilegio de la competencia entre caudillos 
que, al prolongarse sin decisión a favor de ninguno de ellos, ha-
bía amparado a la ciudadanía. Esto dejó de existir con la victoria 
electoral de AD. Pero los poderosos no llevaron a AD al poder 
para que hiciera la eutanasia del sistema, sino para fortalecerlo. 
Y esa fortificación solicitó el alza del costo de vida que conllevó 
la resistencia de la población afectada. 

La huelga, el paro, la manifestación y el enfrentamiento van 
a ser las respuestas de los sectores populares atravesados por la 
crisis. A la hora de implementar los requisitos demandados por el 
reajuste necesario para el desarrollo económico, la democracia será 
tan implacable como la dictadura. Ante el curso que le requiere 
su evolución económica, la democracia tendrá que resolver un 
dilema: o transige con las reivindicaciones y se cae, o enfrenta la 
protesta de las y los humildes y pierde la popularidad ganada en 
las elecciones del 9 de diciembre de 1973. 

Las décadas siguientes fueron duras. El pueblo estaba muy lejos 
de una correlación de fuerzas favorable para alcanzar el triunfo 
en una gesta revolucionaria, y la democracia excedió el marco de 
acción en que había venido moviéndose desde la fecha del 
23 de enero del 58. 



93

Pero esa situación produjo algunos efectos favorables inespera-
dos. La población pobre se alejó del poder y paradójicamente, esta 
fisura abrió las puertas para posibilitar el ascenso para las corrientes 
de izquierda. La política pasó a las fábricas y a las barriadas que 
es donde se vive la temperatura del horno. Las manifestaciones y 
las huelgas se transforman creando formas de organización distintas 
a las anteriores. Nora sabe que un pueblo no forja sus propios 
instrumentos organizativos, sino cuando transita las rutas del 
combate político. Con la llegada de los nuevos tiempos, una vez 
que las críticas al foquismo y al reformismo cayeron en terreno 
fértil, ella se aboca de lleno a una nueva militancia. Nora no 
piensa que se hayan cerrado los caminos para la izquierda. Considera 
que en Venezuela había agua suficiente que permitía nadar. Que 
la izquierda necesitaba activar, acompañar y sostener al pueblo 
trabajador en sus luchas. Que era meridiano pasar ahora a rea-
lizar luchas desde abajo, a nivel de los más humildes, organizar 
grupos en cada concentración de trabajadores es su tarea en ese 
momento. Piensa que, si la izquierda alcanza estos requisitos, 
sobre los hombros del divorcio del pueblo y del poder, florecerá 
una esperanza.





95

CAPÍTULO III 
NORA CASTAÑEDA: EL AMOR 

Y LA INVESTIGACIÓN-ACCIÓN 
COMO ESTRATEGIAS DE LUCHA

Al llegar al momento de narrar cómo Nora Castañeda se hace feminista 
surgió un quiebre de significados difícil de zanjar. Al preguntar hoy 
a mujeres jóvenes lo que ellas piensan sobre el feminismo socialista, sus 
respuestas me sorprenden. Piensan –y tendrán sus muy buenas razo-
nes– que los “ismos” del feminismo o del socialismo están pasados de 
moda y no sirven de gran cosa. El malestar, casi enojo, que me generan 
estas posiciones me ha llevado a intentar encontrar una forma eficiente 
para tratar de conversar con ellas. ¿Qué hizo surgir en Nora la filosofía 
marxista y qué hizo surgir en ella la militancia feminista? Para ella la 
explotación, la miseria, el hambre, la inhumanidad del poder patriarcal 
capitalista no han sido superados. La disputa entre formas capitalistas 
y mercantiles de relacionarse y otros modos de vida conmovieron 
a Nora. Pusieron al socialismo, al marxismo y al feminismo en el centro 
de su reflexión y de su acción política. No para que el marxismo o el 
feminismo le entregaran respuesta a los complejos problemas que le tocó 
y nos toca vivir, sino porque esos dos espacios dan herramientas útiles 
para transformar ese barro ensangrentado y conflictuado que se obstina 
en ser nuestro pan de cada día. En este capítulo examino cómo nacen su 



96

feminismo –marcado por su visión de clase– y su marxismo –marcado 
por su formación como economista– entretejiéndose con la historia de 
las mujeres venezolanas. Detalle importante: lo hizo desde la ideología 
del amor y el sacrificio de la mujer madre-esposa. 

El cuento fundamental: militancia clasista 
y feminista

“Mira, yo comienzo a trabajar con la mujer a partir de una especie 
de encuentro con algunas mujeres que me determinaron”, cuenta 
Nora Castañeda al entrevistarla en su oficina en la planta baja 
del Banco de Desarrollo de la Mujer en la avenida Urdaneta de 
Caracas en el año 2010. 

En un momento dado, en Venezuela, se desarrollaron grupos 
de mujeres feministas cuyo trabajo era inminentemente teórico. 
Que si el grupo Miércoles, el grupo Sí Mujer. Eran grupos de 
mujeres universitarias, muchas de ellas de familia italiana, por 
eso de sus apellidos. Venían de Europa o habían ido a Europa 
y ahí habían conocido al movimiento de mujeres. Y trajeron esa 
experiencia y se reunían y se organizaban. Yo conocí a una com-
pañera, Ornella Pellegrini, la compañera de Luis Damiani. Él se 
acerca a Jesús Rivero y nos conocemos. Ornella, que viene de 
Italia, era militante del Partido Comunista Italiano, pero también 
era militante del movimiento feminista. Y me habla de la doble 
militancia. Y eso me causa a mí cierta impresión. Por otro lado 
nos habíamos estado encontrando con grupos de mujeres mi-
litantes de la izquierda venezolana. Argelia Laya estaba entre 
las personas que eran militantes de partido, del Movimiento al 
Socialismo en ese momento, y yo junto con Nora Uribe, Adícea 



97

Castillo y otras compañeras éramos del Movimiento de Izquierda 
Revolucionaria (MIR). Y las políticas empezamos a encontrarnos 
con esas compañeras que eran feministas. María León en ese mo-
mento era del Partido Comunista Venezolano (PCV), pero no era 
de las que se estaban encontrando. Se incorpora luego. 

El asunto es que estas compañeras nos acusan de que nosotras 
somos algo así como patriarcales porque estamos en partidos don-
de los que dominan son los hombres y nosotras lo que hacemos 
es servir a los hombres para que ellos escalen el poder político. 
Y nosotras las acusábamos a ellas de diversionistas ideológicas 
por estar pensando en ellas. Pero, sin embargo, nos encontramos. 
En una oportunidad, no sé cómo ni para qué, nos convocamos, 
porque no fue que nadie convocó la reunión para el parque de los 
Caobos. Hacíamos la reunión sentadas en la grama, en rueda, nadie 
podía estar más alta que la otra, nadie era directora de debate, nadie 
era responsable, nadie era convocante, nadie moderaba, todo era to-
tal horizontalidad. Y yo comencé a oír sobre el feminismo. Están ellas 
y luego está Ornella, que comienza a hablarme de la doble militancia. 
Entonces ya no es solo mujer y género, sino que también es clase. 
Vi que sí se puede pertenecer a un partido clasista y al mismo tiempo 
a un movimiento feminista que incida sobre ese partido clasista, que 
es un partido machista, patriarcal. Este es el cuento fundamental. 

Por allá por el año 1975 se realiza la Primera Conferencia 
Mundial sobre la Mujer y el Desarrollo, en México. Y a mis ma-
nos llega, porque no participé en esa reunión ni nada que se 
le parezca, un libro que se llama “Si me permiten hablar”32 de 

32	 M. Viezzer.  “Si me permiten hablar”: Testimonio de Domitila, una mujer 
de las minas de Bolivia. Ediciones Siglo XXI, 1980.



98

Domitila Chúngara. Ese libro lo hizo una periodista francesa que 
entrevistó a Domitila Chúngara que estuvo en esa conferencia. 
Primera conferencia sobre la mujer, y cuando Domitila fue a ha-
blar, lo primero que hizo fue decirle a las mujeres que estaban allí: 
“Si me permiten hablar” y así tituló la periodista el libro. Ese libro 
es una cosa maravillosa porque Domitila más que utilizar la visión 
de género utilizaba la visión clasista de los mineros de la Mina 
Siglo XX, de la Central Obrera Boliviana. Bueno, eso también 
me produce un acercamiento teórico. Comienzo a leer sobre la 
temática, me encuentro con las feministas, y se da un vuelco, no 
solo en mí, sino en todas las compañeras. Comenzamos a pen-
sar, pero bueno, ¿Por qué una Comisión Nacional de Mujeres 
del MIR para apoyar a otros? ¿Qué pasa con las mujeres? ¿Qué 
estamos haciendo en relación con las mujeres? Claro, aquellas nos 
acusaban de patriarcales porque les servíamos a los hombres, y 
eso nos llegó. Pero también nos llevó a preguntarnos a nosotras 
mismas ¿y por qué eso es diversionismo ideológico? Eso no es 
diversionismo ideológico. Sí, en realidad, esa es una temática que 
hay que incorporar. Y esa es la manera en que yo me incorporo. 
(Castañeda 2010). 

Preguntas (y respuestas) feministas a mujeres jóvenes

Al alejarse, a mediados de la década de los ochenta de su mili-
tancia en el Movimiento de Izquierda Revolucionaria (MIR), 
Nora se manifestó públicamente como feminista. Cuando alguien 
decide identificarse como feminista es porque algo sentido como 
injusto ha provocado esa reacción. Nora se hizo feminista por 
su disconformidad ante lo que no funcionaba bien en la vida de 



99

las mujeres de las organizaciones políticas de izquierda. Sentía 
tener un techo que la limitaba dentro las estructuras de partidis-
tas impidiéndole convertirse en la dirigente política que aspiraba 
ser. Los compañeros de militancia no se comportaban como ella 
–y muchas otras mujeres de izquierda como Adícea Castillo, 
Argelia Laya o Nora Uribe– esperaban (Castillo, 2018). 

Cuando surge, el feminismo se percibe con frecuencia como 
un malestar, un enojo, aunque no se tenga claridad de lo que está 
mal. Una mujer que formaba parte del MIR a lo máximo a lo 
que podía aspirar era a ser responsable de la Comisión Nacional 
de Mujeres (Conamu), como le pasó a Nora quien asumió esa 
responsabilidad después de que Olivia Olivo dejó de serlo porque 
se fue a la guerrilla (Castañeda, 2010). Quienes conocimos la vida 
de Nora quedamos a la expectativa de conocer qué hizo después de 
declararse públicamente feminista. Porque el feminismo es asu-
mido –dentro de la cultura pública– como un espacio percibido 
como algo perturbador y –dentro de la vida privada– como un 
estilo de vida. Como feminista, Nora enfrentó dificultades en 
ambos espacios, el público y el privado, y las elaboró, que no 
quiere decir “resolvió”, a su manera. 

Desde jovencita Nora se había identificado como comunista. 
La ideología marxista de la Revolución rusa de 1917 inundaba 
el ambiente político y académico de la juventud de mediados del 
siglo xx. Sus ecos reverberaban por todo el continente. Supo de 
la Revolución soviética a través de los libros que leía con avidez. 
Como casi toda la población de su edad de la Venezuela de esa 
época hizo de la lectura una de sus fuentes del saber. Jesús Rivero, 
su primer amor, esposo y padre de sus tres hijos y única hija, fue 
quien le acercó las primeras obras sobre la Revolución rusa que 



100

leyó. En esa época las jóvenes vivíamos la revolución y la vida de 
forma romántica. En Nora, los libros y Jesús se juntaron. La ma-
dre de Maxim Gorki; Así se templó el acero de Nicolái Ostrovski; 
Bandera sobre las flores de Anton Makarenko, “ese gran educador 
soviético que ya manejaba la pedagogía del oprimido que luego 
se hizo conocer a través de Paulo Freire” fueron lecturas que la 
marcaron para siempre. “Estos libros te acercaban a ese tipo de 
militancia, de ética revolucionaria que lo da todo o nada. Tú lees 
La madre de Gorki, y es la madre que da todo por los hijos, pero 
no por sus hijos, sino por todos los hijos”. La identificación de la 
revolución con la madre y con la violencia implícita en el acto de 
dar a luz, con el ser parteras de la historia, es un legado que requiere 
aún mucha reflexión y que el movimiento de mujeres y las femi-
nistas nos debemos. “Porque la madre no significa otra cosa que 
la revolución en su máxima expresión. La primera en el sacrificio 
y la última en los beneficios” (Castañeda, 2010). Siempre nom-
braba mujeres como Clara Zetkin, Alejandra Kollontai, Nadezda 
Kruspskaia, Inessa Armand y Natalia Sedova. Conversaba con 
ellas a través de los libros que estaban desparramados por todos 
los rincones de su casa y, a través de sus experiencias, con nosotras. 
En todo momento leía de forma apasionada, luego, con generosi-
dad, regalaba esos mismos libros a mujeres también hambrientas 
del saber de otras mujeres. 

Parecía identificarse con las mujeres comunistas de la 
Revolución rusa de 1917 tanto por sus vidas aventureras por ser 
innovadoras e irreverentes para con los roles de género social-
mente impuestos, como por sus vidas políticas por ser gerentes 
y administradoras socialistas del recién nacido gobierno soviético. 
Conoce en detalle El amor como factor social y psíquico de Alejandra 



101

Kollontai, uno de los textos cuya lectura siempre recomendaba. 
El amor como ideología revolucionaria y como ideología del 
hogar era una de sus ideas más repetidas, con todos los bemoles 
que trae la violencia implícita en el sacrificio propio del amor de 
la mujer madre-esposa. “la Monja Roja” fue como Adícea Castillo 
comenzó a nombrarla en esos días de feminismo naciente entre 
las mujeres que se formaron como adolescentes en la lucha con-
tra Pérez Jiménez y como adultas jóvenes en la guerrilla y en la 
subsiguiente pacificación de los setenta.  

Hoy quiero recordar cómo estos dos “ismos” –el feminismo 
y el marxismo– se entrelazaron en la vida de Nora y preguntar-
me ¿cómo hacer para dar con el imaginario de la vida de Nora 
tal como existía en la historia modernizante de Venezuela, justo 
antes de que ella cruzara el umbral y se convirtiera en una joven 
mujer política de izquierda y feminista? ¿Cómo ser capaz de 
narrar este período de su vida –anunciado desde su infancia 
y su juventud– pero que aún no era? ¿Qué ha pasado entre 
la revolución de la generación de Nora y la juventud de hoy, de la 
segunda década del siglo xxi? 

Nora fue marxista y feminista. Amaba la vida aunque intentó 
cambiar lo que sentía que estaba equivocado. Le gustaba la música, 
le gustaba cantar en el Orfeón Universitario de la Universidad 
Central de Venezuela, en las reuniones entre amigas que trabajaban 
juntas en el Banco de Desarrollo de la Mujer (Espino L., 2018). 
Al convertirse en feminista trascendió su disconformidad perso-
nal y se acercó de forma organizada a otras mujeres que vivían 
experiencias parecidas y compartían sueños similares de justicia. 
Buscó a otras que transitaban el mismo camino. Compartía los 
sentimientos de dolor de las mujeres pobres. Su madre Carmen 



102

Delia, las mujeres de San José de Cotiza, del 23 de Enero, las 
usuarias y las trabajadoras del Banco de Desarrollo de la Mujer. 
Su giro al feminismo fue personal y colectivo. Porque el feminis-
mo con frecuencia se siente desde la piel, como una reacción que 
en su momento inicial no es organizada o intencional. Es, como 
nos lo dijo en una entrevista que le hicimos en el hoy tan lejano 
2010, “un proceso que al principio no es claro o distinto”. En sus 
comienzos, su feminismo fue una reacción contra algo incorrec-
to o que sentía como incorrecto, contra algo que sentía que no 
funcionaba como debe ser en el poder manejado por los compa-
ñeros hombres en las organizaciones políticas en las que militaba. 
Malestar que aún no tenía nombre para ser conceptualizado pero 
que sentía de forma confusa. Con el tiempo, esa disconformidad 
pasó a ser parte tanto de Nora como de una subjetividad de gran 
incidencia en la Venezuela contemporánea, la de las mujeres de 
los sectores populares. Nora venía de ahí. Ella se identificaba con 
ellas, y ellas con Nora.

En el año 2001 funda y preside el Banco del Desarrollo de la 
Mujer, uno de los múltiples reclamos del movimiento de muje-
res y los feminismos venezolanos desde tiempo atrás. La mujer 
muy difícilmente obtenía préstamos en la banca porque no tenía 
respaldo económico ni historia financiera. Dirigido a las más 
pobres entre las más pobres. Todo comenzó cuando las muje-
res de izquierda se rebelaron contra las políticas de sus propios 
partidos hacia ellas. A partir de ahí, las políticas para la mujer, 
centradas en la maternidad, han planteado la pregunta de si la 
reproducción biológica y cultural es, en última instancia, la razón 
de esa preocupación por las mujeres en los gobiernos de turno. 
La revolución como madre parece ser uno de los puntos originarios 



103

de esta política maternalista asumida por el chavismo como lo 
decía Doris Acevedo33, quien dejó claro que el gobierno, muchas 
veces quiere nuestro trabajo pero no nuestros reclamos de género. 
La institucionalidad patriarcal –partidista o sindical– raramente 
reinvierte a nuestro favor a menos que las políticas de la mujer 
redunden a favor del Estado-nación, del partido o de los hijos 
del hombre.

Nora nos legó –como economista desde su docencia en múlti-
ples espacios de formación; como feminista desde la Coordinación 
de Organizaciones No Gubernamentales de Mujeres (CONG-
Mujeres) y como mujer política desde la Liga Socialista (LS) 
y el Partido Socialista Unido de Venezuela (PSUV)– un refe-
rente feminista y marxista alternativo al capital. Desde el Banco 
de Desarrollo de la Mujer promovió un concepto de desarrollo 
diferente al propuesto por la economía tradicional. Difundía 
ideas que articulaban el análisis marxista de la plusvalía al análisis 
feminista sobre el poder patronal que se apropia del trabajo en 
la casa de la mujer. 

Su primer acercamiento al feminismo fue a través de las ideas 
de Simone de Beauvoir en El segundo sexo. “Pero no es solo gé-
nero, sino que es también clase”. El libro Hacia una ciencia de la 
liberación de la mujer, de Isabel Larguía, una mujer marxista, fue 
uno de los detonantes. A partir de entonces comenzó a buscar 
cómo pensar y transformar su malestar en estrategia de cambio. 
Utilizando como base el materialismo histórico, nos dijo Nora, 

33	 D. Acevedo. Desigualdades de género en el trabajo: Evolución y tendencias 
en la sociedad venezolana. Producción y reproducción en Revista 
Venezolana de Estudios de la Mujer, 10(24), 2005, pp. 429-462.



104

“Larguía demuestra cómo las mujeres amas de casa producimos 
o ayudamos a la producción de plusvalía que luego el capital 
se apropia a través de las tareas domésticas que realizamos para 
un trabajador, que si no tuviese ese trabajo gratuito tendría que 
recibir un salario más alto”. Recalcó que sería bueno conseguir 
nuevamente ese libro. “A lo mejor ahorita nos parece muy senci-
llo, pero en ese momento fue una revelación” (Castañeda 2010). 

El trabajo productivo originaba la riqueza. En el caso de 
Venezuela, la riqueza petrolera se iba y se invertía fuera del país; 
en el caso del hogar, el valor generado por el trabajo de la mujer 
también se diluía. Basándose en Larguía, Nora expandió el con-
cepto de desarrollo de la Teoría de la Dependencia y lo cruzó con 
la teoría marxista de plusvalía refiriéndose ahora al trabajo de la 
mujer en el espacio doméstico. Nos explicaba las razones econó-
micas de ese sentimiento que lleva a algunas mujeres a rebelarse 
contra lo que se consideraba que eran “las labores propias del 
sexo femenino”. Al usar la palabra “labor” ya nos anunciaba su 
propuesta. Las horas de trabajo que las mujeres invertimos en la 
cocina, el lavado de la ropa, la limpieza del hogar, el cuidado de 
los niños, en fin de la reproducción, es trabajo. Eso sí, trabajo no 
remunerado. En palabras de Nora, “La división sexual del trabajo 
asignó la producción de bienes a los hombres y la reproducción 
de la vida y sus condiciones a las mujeres. Los hombres fueron 
identificados con la producción mercantil de bienes y valores de 
cambio y las mujeres, históricamente, se han dedicado a produ-
cir valores de uso que no se intercambian en el mercado”. Esta 
superestructura ideológica –nos recuerda Nora nuevamente– 
“al normar la misión vital femenina como reproductora oculta el 
hecho de que las mujeres también realizan tareas de producción”. 



105

La jornada reproductiva es normativa para las mujeres, pero 
a esta se le agrega la segunda que es la jornada de trabajo remu-
nerada, y muchas veces una tercera, que es la militancia vecinal 
o partidista. Los dos “ismos”, el del marxismo y el del feminismo, 
ya están entretejidos en el sentir, el pensar y el actuar personal 
y político de Nora.

Nora fue feminista y defendió hasta el final de sus días, en mayo 
del año 2015, a las mujeres, a su derecho a una vida sin violencia 
tal como aparece formulado en la Ley Orgánica sobre el Derecho 
de las Mujeres a una Vida Libre de Violencia del año 2007, cuan-
do las venezolanas de todas las posturas políticas se unieron para 
lograr su aprobación legislativa. Fue feminista porque le apostó 
a la construcción de un mundo socialista de mujeres y hombres 
nuevos. Fue feminista para defender y promover el reconocimiento 
y la organización de todas las mujeres que, desde nuestras incon-
testables semejanzas y evidentes diferencias, luchamos para salir 
de la pobreza y defendemos a todas las mujeres maltratadas tanto 
emocional como física y económicamente. 

Ya desde la década de los setenta solía reunirse con grupos 
de mujeres que eran, como lo fue su mamá Carmen Delia, tra-
bajadoras domésticas en casas de familias acomodadas. Junto 
a Juanita Delgado (2018), Inocencia Orellana (2018) y otras mujeres 
vinculadas al espíritu religioso de la Teología de la Liberación, 
quiso organizar una red de mujeres trabajadoras del hogar, algo 
que se retomó luego, en los primeros años del siglo xxi, esta vez 
desde el chavismo en espacios de la Universidad Bolivariana. Nora 
economista explicaba el significado de la palabra “doméstica”, en 
dos de sus vertientes. A la mujer domesticada y simultáneamente 
al potencial emancipador de su trabajo en el “domus”. Los sábados 



106

por la mañana nos reuníamos en Antímano, en terrenos de una 
iglesia, otras veces en los terrenos del parque Los Caobos, en 
Caracas. “Y ahí comenzábamos una lluvia de ideas acerca de lo 
que cada una pensaba” (Castañeda 2010). En los encuentros se 
discutían los problemas compartidos para solucionarlos a favor 
de las familias, barrio, caseríos o regiones. Las mujeres indígenas, 
capitanas algunas de ellas, y las mujeres negras, que luego fueron 
dirigentes del movimiento de mujeres negras, ya estaban ahí. 
Nora hacía hincapié en ser amigas y no rivales. La fraternidad, 
consigna de la Revolución francesa poco pensada en su signifi-
cado profundo, solo es posible de ser develada desde el análisis 
de género porque, mal interpretada y alejada de la sororidad, 
puede promover la rivalidad entre mujeres. La sororidad, término 
promovido por Nora, nos hacía aprender. Surgían temas como 
la familia, el machismo, la salud de la niñez y los problemas con 
los esposos. Revisábamos y continuábamos en las demandas a los 
gobiernos de turno. Nos inquietábamos al aprender unas de 
las otras, rápidamente nos hicimos feministas. Habíamos identi-
ficado y conceptualizado un problema. Los problemas raramente 
se solucionan sin un diagnóstico. El camino había arrancado y las 
compañeras feministas entraron de lleno a la política.   

La violencia de la domesticación salía siempre a luz en esos 
encuentros que muchas veces terminaban con una explosión de 
emociones y sentimientos mezclados de tristeza y rabia. En peque-
ños grupos, como lo hacían los grupos feministas nacientes para 
los cuales lo personal era político y viceversa, se discutía todo, en 
especial las posibilidades de transformación desde la producción 
y la reproducción. La mujer creadora es subversiva, me dijo al 
momento de regalarme el libro Los cautiverios de las mujeres de la 



107

feminista mexicana Marcela Lagarde, como invitándome a seguir 
escribiendo desde el espacio negociado de los roles de género 
asignados por la sociedad a la mujer. ¿Cómo no reproducir el 
poder patriarcal que nos aceptaba si éramos feministas sacrifica-
das, pero que nos ignoraba si osábamos trastocar el lugar desde 
el cual se nos permitía hablar y pelear; que aceptaba nuestro trabajo 
como mujeres pero no nuestros reclamos? La experiencia del dolor 
compartido como mujeres que en nuestros hogares vivíamos un 
sacrificio naturalizado –tanto por nosotras mismas como por la 
cultura machista– nos unía pese a las evidentes diferencias de clase 
entre las mujeres universitarias y las mujeres del servicio domés-
tico que asistíamos juntas a los talleres. “¿Por qué todas ustedes 
se parecen en la forma de vestirse?” Nos preguntaban las mujeres 
de los barrios con cierto recelo. Y comparto esa desconfianza. 
La unidad en la diferencia era otra de las consignas de Nora.  

Fue feminista para poder oír muchas voces y ser democrá-
tica construyendo una humanidad desde la complejidad y la 
diversidad. Su vida fue feminista porque reconcilió la razón 
y la emoción participando en la construcción y organización de 
subjetividades de mujeres sentipensantes. Creyó en una Venezuela 
con seres equivalentes políticamente y diferentes existencial
mente. Mujeres sin amos, con compañeros capaces de compartir 
la vida desde el reconocimiento mutuo.

A medida que se fue dando cuenta de cómo está organizado 
el mundo para las mujeres, las normas se transformaron en algo 
palpable para ella. Desde muy joven, cuando sus amores con 
Jesús Rivero recién comenzaban, se las arreglaba para infringir 
los mandatos de género. No cocinar fue una de sus costumbres. 
Se dedicaba de pleno a la actividad política, su pasión. Su hermano 



108

menor Pablo era el encargado de comprar en el abasto de la planta 
baja del bloque 28, el plato de pabellón criollo que luego le ofrecía 
a Jesús en el apartamento familiar del 23 de Enero. Muchos años 
después, Nora seguía en lo mismo. En la esquina de su apartamen-
to en los edificios de ladrillos rojos de las viviendas populares del 
Banco Obrero donde vivía con su familia, casi en Plaza Venezuela, 
frente al parque Los Caobos, había una taguara. Al regresar 
a casa, fuese la hora que fuese, le pedía a quien la llevara en carro 
–porque Nora no sabía manejar– que se parara en el restorancito 
para comprar comida y llevarla al piso 13 a su hija Nora y a sus 
tres hijos, Vladimir, Camilo y Gustavo. 

Ambivalencias de la historia de la mujer venezolana 
en el siglo xx

Para comenzar a armar su memoria me pregunté por qué muchas 
mujeres y hombres jóvenes hoy no quieren saber cómo vivían antes 
las mujeres que les precedieron. ¿Por qué no les importa conocer 
cuáles fueron las luchas, las tomas de conciencia y las rupturas que 
han permitido que hoy ellas puedan vivir los logros conquistados 
por otras mujeres? ¿Por qué, además, se me hace tan difícil escribir 
desde el feminismo específico de una mujer como Nora, que hoy 
no puede replicarme cuando escribo sobre ella? Estas reflexiones 
y preguntas dificultaron la escritura de este capítulo hasta que de-
cidí intentar escribir desde la negociación que para Nora implicó 
ser una mujer feminista en un mundo patriarcal. Intentar comu-
nicarme con las jóvenes de hoy en día tratando de mostrarles lo 
que hoy les debemos a las mujeres como ella que las precedieron. 
Nada de lo que tenemos nos ha sido regalado, ni por el Estado ni 



109

por nuestros compañeros de amores y desamores. La pregunta 
generadora es entonces ¿cómo continuar escribiendo la biogra
fía de Nora de forma tal que su vida feminista y revolucionaria 
sea escuchada y reconocida, especialmente por las mujeres más 
jóvenes? Quiero mostrar cómo Nora vivió, identificó y negoció 
los mandatos de género que organizaban la vida de las mujeres en 
su época, que es también la mía, de forma tal de darle un sentido 
a lo que lo que le pasaba a ella y a otras mujeres políticas. Quizás 
al juntar las piezas de atrás para adelante, desde el hoy y en diá-
logo con las mujeres más jóvenes, se haga más fácil darle su justo 
valor al legado que nos dejó. Quizás así pueda zanjar el quiebre 
de significados existente entre las generaciones de mujeres, que 
fuimos jóvenes en los sesenta y setenta, y las que son jóvenes hoy, 
en la segunda década del siglo xxi. 

A partir del despliegue de su vida aun en pleno vuelo hacia un 
devenir incierto, que aún se estaba fraguando, y que hoy ya cono-
cemos, quiero compartir algunos años de la historia de Venezuela 
decisivos en el camino recorrido por las mujeres en la conquista de  
la ciudadanía, el reconocimiento de sus derechos, y el ejercicio 
de ese poder político que nos ha permitido seguir actuando 
como sujetas transformadoras de la realidad colectiva y personal. 
Pero mi memoria fracasa en el intento de restituir el estado psí
quico de las mujeres que tuvieron la fuerza de luchar contra la dis-
criminación. El sentido de esas luchas se ha perdido en las mujeres 
hoy jóvenes y en la población en general. A través de su vida y la 
de Carmen Delia, su mamá, contaré cómo las mujeres venezolanas 
se organizaron para incidir en la transformación del país a partir 
de su inclusión en la vida política nacional como ciudadanas, 
algo que hoy asumimos como algo dado de forma incuestionable 



110

y para siempre34. El peligro de caer en hacer un inventario que poco 
comunica a las jóvenes de hoy en día está latente. Quiero, además, 
contextualizar su feminismo haciendo alusión a la vida nacional 
que acompañó a las mujeres venezolanas en las conquistas que las 
llevaron a la histórica revolución –aunque silenciosa e inacabada– 
de su transformación en ciudadanas con derechos iguales a los de 
los hombres. Querían ser ciudadanas para –desde esos derechos 
políticos– tener suficiente poder para ser sujetas transformadoras 
y así cambiar sus vidas y la de la sociedad en la que vivían, punto 
de llegada y de partida que aún requiere mucho por hacer.

Espero atraer hacia los debates del feminismo a quienes han 
asimilado las conquistas obtenidas por las mujeres sin haber tenido 
que lucharlas. Algunas de ellas quizás sientan miedo de perder algo 
si se declaran feministas. Los individuos, hombres y mujeres, se 
benefician si participan de la cultura sexista. El problema de los 
privilegios —sin importar de qué tipo sean— es que a menudo los 
sentimos como algo injusto, sin relacionarlos con la falta de benefi-
cios que enfrentan otras personas precisamente por nuestros propios 
privilegios. Tampoco lo conectamos con lo difícil que es cambiar lo 
injusto si no estamos dispuestas a comprometernos y a esforzarnos 
de verdad. No conectamos nuestros privilegios con la falta de pri-
vilegios de otros. Las instituciones son sexistas, y querer participar 
como mujer feminista en la cultura política que autorreproduce 
el poder masculino puede tener un costo que quizás no se quiera 
asumir. Tú, mujer que exiges un lugar en el poder institucional te 

34	 E. J. Friedman.  Unfinished transitions: Women and the gendered development 
of democracy in Venezuela (1936-1996). Pennsylvania: The Pennsylvania 
State University Press, 2000.



111

conviertes en el problema, en quien desaprueba o genera conflictos. 
Se te excluye de las esferas de decisión por aguafiestas que siempre 
cuestionas todo. A las mujeres de los sectores populares parece 
pasarles algo distinto. Las dirigentes de los consejos comunales, las 
madres solteras, las mujeres pobres, las campesinas que viven discri-
minaciones tan distintas y tantas inequidades saben que no tienen 
nada que perder y todo por ganar de la sororidad entre mujeres. 
Ellas tienen grabadas en la piel y en la memoria que el feminismo 
revolucionario de Nora les permitió adquirir derechos desde su 
posición de mujeres simultáneamente productoras y reproductoras 
de la nación. Las mujeres de los sectores populares emergieron con 
fuerza junto a Nora, y desde entonces nadie las ha parado. El costo 
de esos derechos adquiridos desde su rol como madre-esposas es 
uno de los legados controversiales hoy en el tapete. 

A través de Nora quisiera mostrar que el feminismo y sus debates 
son pertinentes y que las disputas de Nora tienen que ver con la 
transición al socialismo, con el tipo de desarrollo que el Banco de 
la Mujer promovió, con la democracia participativa. Son debates 
que siguen en pie anhelando un mundo mejor. Al contrario del 
machismo que violenta todos los días, las mujeres feministas como 
Nora tenemos una utopía en el corazón que nunca ha matado a nadie 
y que hace avanzar la justicia. La biografía de Nora nos muestra que 
ha sido la misoginia la que ha suscitado el feminismo y no a la inversa. 

En la década de los cuarenta, Carmen Delia Castañeda, la 
madre de Nora, se movilizó desde el estado Lara para instalarse 
en Caracas. Primero trabajó en la casa de Julio César Alvarado, 
el padre de sus primeras dos hijas. Llegó a la casa de los Alvarado 
sin independencia emocional y económica. Pasados unos pocos 
años, ya no la satisfizo ese hogar que no era el suyo y en el cual 



112

trabajaba sin paga alguna, y se mudó con sus dos hijas a San 
José de Cotiza para instalarse luego en el barrio 23 de Enero35. 
Fue un periplo no solo espacial –desde el estado Lara a los barrios 
de Caracas– sino que fue también una transición que la llevó 
a su emancipación. Fue un viaje que la llevó a tomar en sus manos 
su destino y el de sus hijas, y a transformarse en una dirigente 
vecinal del partido Acción Democrática.  

Si tenemos en cuenta que la mamá de Nora era muy jovencita 
cuando se vino desde Barquisimeto a Caracas y que en 1942 dio 
a luz a Nora, su segunda hija, podemos suponer que habría podido 
nacer en 1922. Esto significa que recién a los 25 años, en 1947, 
habría votado por primera vez cuando se extendió el derecho 
al voto en las elecciones presidenciales a todas las personas con 
más de 18 años, independientemente de su grado de instrucción 
o de su origen sexual. Hasta ese momento las mujeres no podían 
representarse a sí mismas. Solo habían votado para escoger a una 
reina de belleza en el marco de la Séptima Serie Mundial de Béisbol 
Amateur36. Contra la participación política de las mujeres se adu-
cía que su voto expresaría la voluntad del padre, del marido, del 
cura o del jefe. Desde el punto de vista del Código Civil vigente, 
ser mujer era equivalente a ser menor de edad. ¿Si la mayoría 
de las mujeres no tenían derecho a opinar en la casa, cómo iban 
a poder votar e incidir en el país? La enseñanza reservada a las 
mujeres de clase media y alta, para las cuales Carmen Delia trabajó 

35	 N. Castañeda.  Creating a caring economy: Nora Castañeda and the Women’s 
Development Bank of Venezuela. Crossroads Books, 2006.

36	 C. Codetta. Mujer y participación política en Venezuela. Universidad Simón 
Bolívar, 2000.



113

para ganarse el sustento, se centraba en el rezar, el coser, bordar 
y transformarse en buenas madres y amas de casa; las mujeres 
pobres trabajaban en las tareas del hogar en sus propios hogares 
o en los ajenos. Eran las hermanas un año o dos mayores o la 
vecina solidaria quienes criaban a las más pequeñas.  

Aún con las adversidades que condicionaron la participación 
política de la mujer venezolana hasta fines de la década de los 
cuarenta, Carmen Delia se hizo militante política en su comu-
nidad. En el 23 de Enero era conocida como “La Cacica”, por el 
apellido de su esposo y por su liderazgo desde las filas de Acción 
Democrática en la lucha contra la dictadura de Pérez Jiménez. 
La madre de Nora no fue una figura tutelada, que necesitara per-
miso para pisar duro. “La Cacica” –el nombre con el que Fernando 
Soto Rojas la recordó cuando lo entrevistamos en 2018– hace 
alusión tanto al apellido “Casique”, escrito con “s” y pertene-
ciente a su esposo y compañero de vida en el 23 de Enero, como 
a su vocación de liderazgo comunitario, reflejo de una mujer de 
carácter firme y decidido. 

Como la recuerdan la Nena, Camilo y Gustavo, la abuela 
Carmen entró al espacio público negociando desde su vida priva-
da –como mujer de un hombre– su transición a la participación 
política. Carmen Delia –“la Cacica”– y Nora Isabel –“la Monja 
Roja”– expresan la ambivalencia de los lugares desde los cuales 
las mujeres buscamos un espacio político. Carmen Delia –al ser 
nombrada en la comunidad por el apellido de su marido– y Nora 
Isabel –al ser representada por todas las personas entrevistadas 
como la encarnación ejemplar de la mujer sacrificada– nos tocan 
hondo. Ellas ilustran las dificultades y los dolores de parto que 
las mujeres políticas vivimos cuando queremos transformar la 



114

sociedad en la que vivimos desde el lugar que, como madre-esposas 
amorosas y sacrificadas, esa misma sociedad nos asigna.  

Nora le dio un nuevo giro a la militancia partidista que su 
madre había encarnado y se alineó con las mujeres que no se en-
contraban a gusto en las organizaciones de izquierda. Primero viene 
la paz democrática, nos dice. “El Partido Comunista de Venezuela 
abandona la lucha guerrillera; luego lo hace el MIR”. Y se viene un 
proceso que Nora caracteriza como de ‘derechización’, “cuando el 
MIR decide, por mayoría, integrarse al Movimiento al Socialismo 
(MAS) que ya venía cuestionando al socialismo revolucionario 
y asumiéndose como socialismo democrático. Democrático en-
tre comillas”, hace hincapié Nora. Nora decide no integrarse al 
MAS. Sostenía que era necesario seguir avanzando en el proceso 
revolucionario. Remontémonos a lo que citamos en el capítulo 
anterior: “Después de tanta lucha, después de tanto sufrimiento 
de tanta gente, yo dije ‘no’ ” (Castañeda, 2010). Estas palabras 
tienen un significado difícil de ser aceptado por las jóvenes de hoy 
para quienes las secretarías vecinales, comunales y provinciales, 
donde se sudaba la gota gorda yendo para arriba y para abajo por 
los cerros repartiendo periódicos o convocando a reuniones en las 
plazas, quizás ni siquiera sean un recuerdo. ¡Y hay que ver cómo 
se trabajaba en los partidos de izquierda! 

El transitar de Nora desde la militancia en un partido político 
a una agrupación de mujeres importa porque anuncia lo que su 
accionar futuro confirmaría. Al quedarse sin militancia partidista 
cuando el MIR y el MAS se separaron, Nora no le apostó al espacio 
individual, sino que se acercó desde su espiritualidad a los Círculos 
Femeninos del Cesap (Centro al Servicio de la Acción Popular). 
“La verdad que cuando he estado fuera de una organización me 



115

siento muy mal”. Estaba convencida de la necesidad de actuar de 
forma colectiva y organizada. Ese siempre fue su lema. Al cerrar 
la actividad de turno –fuera una reunión de mujeres religiosas en 
Antímano o de mujeres negras en Barlovento; de un sindicato de 
trabajadores textiles en Maracay o de trabajadores de la industria 
minera en la Siderúrgica de Ciudad Bolívar; de estudiantes de un 
instituto de formación pedagógica o de profesoras universitarias del 
Centro de Estudios de la Mujer de la UCV– de forma exigente 
preguntaba: ¿cuál es el saldo organizativo?  Desde la pendiente 
revolucionaria de la historia tal cual la vivía, no podía concebir 
una reunión que no culminara con un plan de trabajo y con 
personas responsables de su puesta en acción.  

A principios del siglo xx, Venezuela era un país aún empapado 
en la sangre de las guerras que siguieron a la independencia de 
España en 1821. El control político lo ejercían los caudillos re-
gionales y su centralización comenzó con otro hombre de armas: 
Cipriano Castro (1899-1908) quien en 1901 bajó de los Andes 
a Caracas autoproclamándose presidente. En 1908, le sucedió 
Juan Vicente Gómez (1908-1935) quien continuó centralizando 
el poder del Estado al mismo tiempo que se beneficiaba del des-
cubrimiento del petróleo en 1920. Uno de los actos más recor-
dados de resistencia contra Gómez se dio en 1928. Un grupo de 
jóvenes de la Federación de Estudiantes de Venezuela –conocidos 
luego como la generación del 28– se lanzó a la calle durante la 
Semana del Estudiante reclamando libertades políticas. Los líderes 
fueron hechos presos. Posteriormente, al ser liberados y salir de 
La Rotunda y el Castillo de Puerto Cabello, continuaron conspi-
rando. En abril del mismo año se les unió un grupo de militares; 



116

el golpe fracasó y resultó en más represión y exilio37. Durante esos 
tiempos de revueltas, las mujeres venezolanas aún no se organiza-
ban en su propio beneficio. Algunas –valientes e insubordinadas– 
apoyaron a los estudiantes y luego a los presos participando en 
tareas clandestinas. Aprovechando la norma patriarcal que hacía 
de ellas personas no sospechosas, facilitaban la comunicación 
entre los dirigentes, cuidaban a los presos, recolectaban fondos 
y distribuían información asumiendo un rol organizador más 
preponderante solo cuando los hombres faltaban por estar en la 
cárcel o en el exilio. Otras tuvieron un rol muy activo en el exte-
rior, como Ana Esther Gouverneur quien fundó en Nueva York 
la Sociedad Pro-Patria recordada por las demostraciones contra 
Gómez que llevaban a cabo alrededor de la embajada venezolana 
en los Estados Unidos38. Estas experiencias fueron un intento por 
abrirse al mundo público. Además del apoyo que dieron de forma 
encubierta –respaldando y jugándose la vida– a la pelea dada por 
los hombres, lucharon contra la dictadura a través de la cultura, que 
fue el espacio fronterizo entre el ámbito privado y el público 
que encontraron a mano para adentrarse en el mundo de la po-
lítica. Cuando se organizaron como mujeres lo hicieron en una 
nación que entra al siglo xx transitando de país agrícola a petrolero, 
momento que definió muchas de las estructuras socioeconómicas 
que han marcado al país por mucho tiempo. Recordemos que en 
1930 Venezuela era el mayor exportador de petróleo del mundo 

37	 Ibidem. 
38	 F. Petzoldt & J. Bevilacqua. Nosotras también nos jugamos la vida: 

Testimonios de la mujer venezolana en la lucha clandestina 1948-1858. 
Ateneo de Caracas, 1979. 



117

y que la agricultura había sido desplazada por el sector petrolero 
generándose la emigración de la población rural empobrecida 
y sin esperanzas a los centros urbanos.39 

En 1911 había sido fundada la Escuela Normal para mujeres; 
en 1912, la Escuela de Artes y Oficios de Mujeres y en 1913, la 
Escuela de Enfermería. Los trabajos fuera del hogar bien vistos 
para la mujer eran continuación de su rol maternal: educar a las 
próximas generaciones y cuidar la salud. A todo esto, las muje-
res, que cuando muere Gómez en 1936 constituían el 2.3 % del 
estudiantado universitario, salen a la calle junto al país que se 
levantó rebelde. A la par que se organizaron partidos y sindicatos, 
surgieron las primeras organizaciones de mujeres, algunas de las 
cuales antecedieron a los primeros grupos políticos.40 

La maternidad como hecho social fue el espacio desde la cual 
las mujeres venezolanas dieron la pelea por sus derechos civiles, 
económicos y políticos, así como también fue el lugar desde el que 
el Estado implementó las políticas hacia ellas. El maternalismo 
marcó el nacimiento del movimiento político de mujeres y de 
los feminismos venezolanos. La Reforma de la Ley del Trabajo 
de 1936 proveyó una licencia pre y post natal de seis semanas, 
guarderías en los lugares de trabajo e igual paga por igual trabajo, 
derechos que raramente se hicieron realidad y que durante mucho 
tiempo siguieron siendo demandas del movimiento de mujeres. 
Los nuevos partidos también tuvieron en cuenta a las mujeres en 
sus plataformas destacándose el Partido Comunista que, desde 

39	 H. Malavé. Formación histórica del antidesarrollo de Venezuela. Colección 
Bicentenario Carabobo, 1974.

40	 C. Codetta. Mujer y participación política en Venezuela..., op. cit.  



118

su fundación, en 1931, se había pronunciado a favor de igual 
paga por igual trabajo y por el derecho a licencia maternal paga41. 
Con frecuencia, la incorporación a la vida partidista de mujeres 
como Carmen Delia y la propia Nora solía hacerse a través de 
departamentos o secretarías reservadas a organizar a las mujeres. 

Bajo la influencia del feminismo sufragista –porque en la dé-
cada del treinta del siglo xx las mujeres venezolanas aun no po-
dían votar– ellas fundaron, en octubre de 1935, la Agrupación 
Cultural Femenina, grupo que tenía como prioridad la formación 
y capacitación de la mujer para asegurar su desarrollo personal y su 
alfabetización. Publicaron una carta abierta al  presidente provi-
sional López Contreras demandando sus reclamos. En 1936 se 
fundó la Asociación Venezolana de Mujeres cuyo objetivo prin-
cipal era la protección de la madre y el niño. Al participar en el 
espacio público, el aprendizaje de las mujeres que buscaban la 
igualdad política fue rápido y, más adelante, ambas organizacio-
nes se unieron para la Reforma del Código Civil del año 194242. 
La lucha por el voto y por la reforma del Código Civil fueron 
hechas por unas mujeres en nombre de otras mujeres. En ese 
momento se institucionalizó la maternidad como valor social 
y político de la Venezuela que se estaba modernizando. 

En 1950, cuando Nora tenía ocho años, Venezuela se había 
convertido en un país urbano. Ya desde comienzos del siglo xx, 
algunas mujeres con ciertos recursos económicos habían comen-
zado a entrar tímidamente en la vida profesional y la educación 

41	 F. Key Sánchez.  Fundación del Partido Comunista de Venezuela. Fondo 
Editorial Carlos Aponte, 1980.

42	 C. Codetta. Mujer y participación política en Venezuela..., op. cit. 



119

universitaria, pero la mayoría de las mujeres que trabajaba fuera 
de sus hogares lo hacía como servicio doméstico en casas ajenas, 
en pequeños talleres manufactureros o en la informalidad de las 
ventas callejeras. El trabajo doméstico era denominador común del 
ser mujer, fuera cual fuera la clase social a la cual perteneciéramos. 
Nora nace en 1942, el mismo año en que se aprueba la reforma 
al Código Civil impulsada por las mujeres organizadas. Hasta ese 
momento, las mujeres venezolanas no solo no tenían el derecho 
de votar, sino que estaban privadas de otros muchos derechos. 
El Código Civil unía bajo la misma clasificación a “mujeres, inca-
pacitados e infancia”. Desde 1936, el Movimiento Pro-Reforma 
del Código Civil, ya demandaba que se tratara en igualdad de 
condiciones legales a los hijos e hijas nacidas fuera del matrimo-
nio43. Sin embargo, esas mismas organizaciones de mujeres no 
consideraron que fuera el momento apropiado para luchar contra 
la desigualdad ante el adulterio, que era razón suficiente de divorcio 
cuando se trataba de una mujer, mientras que no lo era en el caso 
del hombre. Tampoco se buscó la mejoría económica de las madres 
solteras, como Carmen Delia, o el requerimiento del certificado 
médico prenupcial para los hombres cuando la transmisión de 
enfermedades sexuales contagiosas diezmaba a las mujeres recién 
casadas. El marido siguió teniendo derecho a confinar a su mujer 
en el hogar y ella estaba en la obligación de seguirlo donde este 
decidiera mudarse. Y ni que hablar del “débito conyugal”, parte 
principal del contrato sexual del matrimonio. 

43	 E. J. Friedman. Unfinished transitions: Women and the gendered 
development..., op. cit.  



120

Hoy quizás estos cambios nos parezcan tímidos, pero conseguir 
el control sobre sus propiedades (aunque no el control de los be-
neficios y de lo producido) representó un avance para las mujeres 
de la clase media y alta. Las mujeres legalmente casadas (un muy 
escaso porcentaje de las mujeres venezolanas de ese entonces) 
consiguieron, además, el derecho a la custodia legal compartida 
de sus criaturas y de los bienes conyugales. El estatus ilegal de la 
niñez nacida fuera del matrimonio, la igualdad ante el divorcio, 
el apoyo económico de hijas e hijos fueron totalmente ignorados 
por los legisladores. La reforma total del Código Civil, tal como 
la conocemos, esperó más de 40 años para que –recién en 1982– 
una nueva coalición amplia de mujeres –entre quienes Nora femi-
nista fue figura principal junto a otras mujeres pioneras en la lucha 
por los derechos de la mujer– obtuviera un poco más de justicia 
para todas. La historia de los contenidos y formas organizativas 
que las mujeres recorrieron para su inclusión como ciudadanas, 
que buscaban mejorar sus vidas desde el espacio político, fue un 
hecho histórico que cambió al país. Ellas completaron la nación 
y definieron, desde los márgenes, al centro de la sociedad. 

En 1948 es electo Rómulo Gallegos como presidente de la 
república. A los nueve meses es derrocado formándose la Junta 
Militar de Gobierno que dio origen a diez años de dictadura bajo 
el general Marcos Pérez Jiménez. Durante un decenio (1948-
1958) muchas de las organizaciones partidistas quedaron en estado 
letárgico. Las mujeres volvieron a participar en la lucha clandes-
tina, como lo habían hecho antes, durante la resistencia contra 
Gómez. Con la dictadura de Pérez Jiménez habían cambiado las 
prioridades de las agrupaciones de mujeres, ahora les parece más 
importante la lucha por la democracia para toda la población. 



121

La participación en actividades políticas clandestinas es el centro de 
sus actividades y en esas luchas forjan amistades que durarán para 
siempre. Esperanza Vera, fundadora de la Unión de Muchachas 
Venezolanas en el Partido Comunista de Venezuela, y amiga de toda 
la vida de Nora, le contó a María del Mar Álvarez que hacían excur-
siones, actos deportivos, actividades culturales y que hacían activi-
dades clandestinas con las mujeres que tenían militancia política.44 

La vida de los hombres pobres tampoco era fácil, nos recor-
daba siempre Nora. Había y hay muchos hombres discriminados 
por su clase, su origen étnico, su color de piel o su preferencia 
sexual. Pero también es cierto, nos decía, que no hay ningún 
hombre discriminado por ser hombre, por su sexo, mientras que 
todas las mujeres lo somos. Un obrero será discriminado por su 
clase, una mujer obrera será discriminada por su clase y por ser 
mujer; una mujer negra trabajadora será discriminada por su 
clase, su color de piel y por ser mujer. 

El amor y la investigación-acción como 
metodologías de lucha 

La historia del movimiento de mujeres traza la vida personal 
y colectiva de Nora. Historia y biografía la co-constituyen. Las mu-
jeres que nos atestiguan sobre ella nos hablan de lo vivido juntas y 
de los logros alcanzados desde la Coordinadora de Organizaciones 

44	 M. del M. Álvarez . Historia de la lucha de la mujer venezolana. Fundación 
Editorial El perro y la rana, (2010). Recuperado de https://www.
elperroylarana.gob.ve/wp-content/uploads/2017/07/historia_de_lucha_
de_la_mujer_venezolana.pdf



122

No Gubernamentales de Mujeres o desde otras plataformas de 
articulación en las que Nora participó. “Nora era mujer de múl-
tiples militancias”, nos dijo Gioconda Espina al entrevistarla en 
Caracas el 7 de marzo del año 2018. La Liga Socialista, el Frente 
Continental de Mujeres Antiimperialistas, el Partido Socialista 
Unido de Venezuela y el Banco de Desarrollo de la Mujer fueron sus 
espacios institucionales. Siempre hacía hincapié en la articulación 
entre clase, género y origen étnico. 

Al mirar la foto de Nora jovencita, allá por fines de la década 
de los sesenta, intento abolir los cincuenta años que han pasado 
para lograr que –al escribir hoy sobre ella– sus convicciones tengan 
sentido. A causa de las incesantes preguntas que el flujo de mi his-
toria mezclada con la de ella hacía proliferar, empecé a retrasarme 
en mi escritura sobre Nora. Cuanto más adelantaba, más me daba 
la impresión de que no estaba escribiendo sobre un ser humano 
de verdad. La describían como un ser ejemplar. Me daba cuenta de 
que las páginas de inventario de su vida requerían otras formas 
de escritura pero no sabía cuáles. Han pasado casi diez años desde 
la desaparición física de Nora, ocurrida en 2015. Casi una década 
plagada de violencia, revolcones, explosiones, sanciones. Todo lo 
cual se está ya olvidando. El tiempo se encoge ante el transcurrir 
de su vida y temo que un día ya no quedará nadie para acordarse. 
Puede que nadie recuerde lo vivido por ella y muchas más, que 
quede inexplicada. Pero hoy, ningún otro proyecto de escritura 
me parece vital. Necesito terminar para seguir adelante. 

Miro la foto en blanco y negro que en su apartamento en Los 
Teques nos entregó su hermana Yudith a María Mercedes Cobo 
y a mí, y veo un rostro de óvalo regular, pómulos discretos, frente 
amplia, ojos negros. El pelo castaño oscuro ondulado le cae sobre 



123

los hombros. Nora le contó a Nina López, allá por el año 2004, que 
su madre parecía medio gitana, que ella habría heredado el color 
moreno claro de los gayones, una de las poblaciones indígenas de 
la región larense45. Los labios esbozan una sonrisa que puede ser 
calificada de tierna y firme. En conjunto una mujer joven muy 
linda, con impresión de dulzura y fortaleza. Por supuesto en el 
momento de esa foto su futuro como mujer política feminista 
aún no había sido. Cuanto más miro a la joven, más intento aso-
ciarla con la Nora que conocí cuando ya se le echarían de menos 
sus diecisiete años. Su estatura baja, sus faldas amplias, su pelo 
corto ondeado, peinado de forma natural, sus profundas ojeras, 
sus zapatos cansados y su humildad podían confundir a quien 
no la conociera. Adícea Castillo la captó a la perfección: parecía 
una monja roja (Adícea Castillo, 2018). Cuando abría su boca 
y centelleaban sus ojos inteligentes todo cambiaba. “Su claridad 
en el decir las cosas y su poder de convicción hacían que las reu
niones con Nora estuvieran siempre full de gente”,  nos cuenta 
Juanita Delgado (2018) quien la conoció en Barquisimeto desde 
las épocas del MIR cuando el director del liceo donde estudiaban 
sus hijos invitó a Nora a dar una charla. “Desde entonces hemos 
estado siempre juntas en el trabajo comunitario”. Nora era una 
mujer muy ocupada. Juanita dice que no sabe cómo hacía para 
sacar tiempo para todo. Cuando ya era presidenta del Banco de 
la Mujer, ella iba a reuniones tanto con el presidente Chávez así 
como con las mujeres que limpiaban y querían sindicalizarse. 

45	 N. Castañeda. Banmujer: Empoderamiento y transformación social en 
la Venezuela bolivariana. Ministerio del Poder Popular para la Mujer y la 
Igualdad de Género, 2004.



124

Una vez Juanita la acompañó a una reunión convocada por Lídice 
Navas en El Valle, en Caracas. No habían llevado agua y se para-
ron en un quiosco a comprar. Unas mujeres la ven y llaman a las 
demás para que conozcan a una mujer que aun siendo presidenta 
de un banco anda sin escolta. “Eso para Nora era una ofensa. 
Ella no quería tener seguridad”. 

Las mujeres retoman su lucha y surgen nuevas organizaciones 
como el Movimiento de Liberación de la Mujer, primer grupo 
venezolano autoconsiderado feminista en 1969. Comenzaron 
a leer los trabajos publicados en Estados Unidos, en Francia, por 
las nuevas feministas y adoptaron y adaptaron algunas de sus ideas 
y se crea en Venezuela el Movimiento de Liberación de la Mujer. 
Luego surgen otras organizaciones, el grupo Persona, Conjura, 
Miércoles, La Mala Vida, y un grupo que intentó sabotear el Miss 
Venezuela, La Liga de Mujeres de Maracaibo que protestaba contra 
la desigualdad social. El vestido de una miss costaba un año de 
trabajo de una obrera. Estas formas de feminismos de mujeres 
jóvenes en esa época fueron creativas y novedosas.46 

Durante toda la década de los sesenta, el trabajo político de 
Nora no era para las mujeres, sino que era “para todo el pueblo, 
entre otras cosas porque se decía que si una pensaba en los intereses 
propios o en los intereses de las mujeres era divisionismo ideoló-
gico”. La violencia sacrificial, algo que difícilmente aceptaría hoy 
una joven mujer –militante feminista o no– estaba en la base de 
la formación para el colectivo de las mujeres políticas. “Esa es una 
escuela que yo creo que se perdió un poco. Ese tipo de formación 

46	 E.J. Friedman. Unfinished transitions: Women and the gendered 
development..., op. cit. 



125

para el colectivo, para los otros, para las otras, nunca pensar en 
ti misma. Después, con el movimiento de mujeres, nos dimos 
cuenta de que eso es incorrecto, porque también había que pensar 
en una misma. Solo que pensar en una misma no es pensar en ‘yo 
mujer’, sino en ‘nosotras mujeres’, que es distinto”. La formación 
espiritual de Nora suena aquí en toda su profundidad ideológica 
y extensión organizativa.  

“Yo tuve formación judeocristiana, como la mayoría de nues-
tro pueblo, que no va a misa, pero es católico”. Ante cualquier 
eventualidad las primeras palabras que venían a la boca eran “Dios 
mío”. Se pedía siempre la bendición. “Ahora ya no se pide tanto, 
pero en esa época había que pedírsela, no solo al padre, a la ma-
dre, a la madrina, al tío, sino a todo el mundo. Y te contestaban 
‘Dios te bendiga’ ”. Nora fue Hija de María desde muy niña. Ese 
sentido de pertenencia espiritual era para ella expresión de su 
identidad. “Eso era una forma de organizarnos. Yo me incorporo 
a una organización religiosa que está ahí, al ladito de mi casa, 
en mi parroquia, en San José. Y me gustaba ser Hija de María”. 
Formación y organización, sus dos pilares le vienen de una viven-
cia del Evangelio derivada de la Teología de la Liberación. Jesús 
era un niño pobre, que había nacido en un pajar. Nora lo sentía 
tan pobre como ella. “Y Jesús estaba dispuesto a dar todo por los 
pecadores, hasta el momento en que lo crucificaron”.  Así es como 
se va desarrollando en Nora una manera de ser, un modo de vida. 
“Una ética, dirían ahora; yo diría que es la ética socialista”. En 
ese momento asume que una podía ser sencilla, que se podía ser 
humilde, “que eso era lo mejor y no lo peor. Era lo que se debía 
ser”. Debe haber habido también una gran influencia de Carmen 
Delia, su mamá a quien Nora recuerda siempre diciéndoles 



126

“no pisen fuerte porque molestan al vecino abajo; no griten porque 
molestan; no le diga ‘tú’, diga ‘usted’ porque usted no jugó metra 
con esa persona” (Castañeda, 2010). 

Para las generaciones de mujeres contemporáneas puede ser 
que la revolución feminista de esos años con la introducción de 
la píldora anticonceptiva no signifique mucho. Que no valoren 
los cambios implicados en la expresión “derechos reproductivos”. 
Que no sepan lo que significó que en esos años las mujeres recu-
peraran el control de su fecundidad, de su cuerpo, el encuentro 
con su propio deseo. Se me hace difícil a mí, mujer joven en el 
68, restituir el estado psíquico generado por el espanto de las 
consecuencias marcadas por los ocho días de libertad por mes, 
justo antes de la regla. Puede ser que la disconformidad con los 
“ismos” del marxismo y el feminismo de Nora y de toda su gene-
ración, esté en haber recogido los frutos, que hoy disfrutan, de 
ese recorrido de otras que hoy les permite ser mujeres fuera del 
molde de género que la sociedad nos imponía a nosotras. Hasta esa 
década hacer el amor era considerado un deber conyugal fruto del 
contrato matrimonial, situado en los límites del deseo masculino 
que las mujeres habían aprendido a hacer suyo. Era difícil para las 
mujeres rehusar ese deber conyugal, aunque es justo mencionar 
que algunos hombres se solidarizaron con este inicio de nuestra 
liberación, pues ellos también tenían miedo de embarazar a una 
mujer y verse después obligados a casarse por compromiso y sin 
amor. Hoy la sexualidad femenina puede ser reconocida desde 
nosotras. Las jóvenes parecen haber encontrado la equidad sexual 
en un mundo patriarcal. ¡Enhorabuena!

La vida de las mujeres hoy explota en sus demandas de jus-
ticia en manifestaciones contra los feminicidios o contra su 



127

discriminación por el solo hecho de ser mujeres, en la demanda por 
el aborto legal o por la representación política igualitaria. Muchas 
veces son marchas y demostraciones explosivas e inesperadas que 
tienen la fuerza de varios años de historia detrás de ellas. La adop-
ción de proyectos de leyes que niegan nuestros derechos toma solo 
unos meses, pero su cálculo y crueldad se basan en siglos de prác-
ticas y políticas patriarcales invisibilizadas. Las erupciones actuales 
contra esas prácticas machistas también tienen un largo alcance 
detrás de ellas. Ante nuevos peligros, las mujeres agraviadas sabían 
y sabemos qué hacer, como lo hizo Nora. Recurrimos a nuestras 
historias de resistencia, no para retroceder, sino para luchar dando 
testimonio de la dinámica colectiva, acumulativa y continua del 
despojo patriarcal, pero también del largo alcance de la resistencia 
de las mujeres feministas y de nuestro deseo revolucionario. 

Desde mediados de la década de los sesenta, las mareas de los 
movimientos feministas del mundo se hacían sentir y sus ondas 
expansivas llegaron a Venezuela donde encontraron un terreno 
fértil. Quienes escribimos historia describimos las formas en que 
partes del pasado dan forma al presente comparando la historia 
con lo que los oceanógrafos describen como el “largo alcance” 
de las olas del mar. El “largo alcance” es un concepto que explica 
la fuerza de las olas del océano cuando chocan con las costas de 
las playas. Para las observadoras casuales, como quizás sean las 
jóvenes de hoy, las olas tienen una vida corta. Parece que se elevan, 
suben, rompen y caen en solo unos segundos. Parecen viajar una 
distancia corta. Sin embargo, las historiadoras feministas –como 
los oceanógrafos– sabemos que estas olas comienzan muchos 
kilómetros mar adentro. Están formadas por el movimiento de 
los planetas, la fuerza de los vientos y los movimientos circulares 



128

en espiral de las corrientes oceánicas. Tienen una larga histo-
ria temporal y espacial antes de ser visibles para el ojo humano. 
Es la longitud del alcance lo que determina el tamaño de la ola. 
De manera similar, el pasado ejerce influencia sobre el presente 
a través de su largo alcance47. De ahí la insistencia en hacer co-
nocer a las generaciones de mujeres más jóvenes la vida de Nora, 
intelectual orgánica de las mujeres de los sectores populares. 

El camino de la Nora jovencita del Centro de Estudios Marisela 
del liceo Fermín Toro hasta la profesora Nora, presidenta del Banco 
de Desarrollo de la Mujer, marca un recorrido por las olas del 
movimiento de las mujeres tanto en el mundo como en nuestro 
país. La segunda hija de Carmen Delia creció consciente de la 
feminización de la pobreza y de la doble explotación del trabajo 
(en la calle y en la casa) de las mujeres. Su investigación-acción se 
forma desde el socialismo y desde el feminismo. La firmeza y la 
lucidez en sus argumentaciones nos trae el recuerdo de una mujer 
que se centraba en convencer a las mujeres como ella de que eran 
capaces de ser sujetas transformadoras, capaces de organizarse 
y así salir de la pobreza. “Cuál es mi sorpresa cuando una mañana, 
Nora se acerca al Centro al Servicio de Acción Popular (Cesap), 
pide hablar conmigo, me dice que ella se había salido del MIR 
y que quería vincularse más a los grupos populares de mujeres, 
que sabía que nosotros teníamos un trabajo consolidado con las 
mujeres y que podía colaborar con los análisis de coyuntura y con 
asesorías a nivel de proyectos” (Orellana, 2018). Al Cesap le hacía 
falta introducir los análisis de coyuntura desde el punto de vista de 

47	 F. Braudel. La historia y las ciencias sociales. Madrid: Ediciones Castilla, 
1970. 



129

las mujeres. Trato hecho. Nora, Inocencia y Juanita comenzaron 
a trabajar juntas. El Cesap había hecho un recorrido paralelo al 
de Nora. Era un grupo de origen religioso comprometido con los 
sectores populares que se originó en la parroquia Lídice de Caracas. 
Como Nora, cuestionaba no solo la sociedad de ese momento, sino 
que también buscaba construir una alternativa popular organizada 
al margen de los partidos políticos del momento. 

Durante la primera presidencia de Rafael Caldera (1969-1973) 
se produjo la política de pacificación de la guerrilla. Fueron años no 
solo de espíritu antisistema, sino también de empeño en construir 
alternativas desligadas de los partidos políticos planteándose la ne-
cesidad de construir unidad entre teoría y práctica. Posteriormente, 
en la década de los ochenta, Nora y su familia viajan a la Nicaragua 
sandinista. Ahí palpó la relevancia metodológica de la investiga-
ción-acción. En un gobierno que quería ser revolucionario, son las 
y los involucrados quienes investigan sus problemas y los resuelven 
para evitar reproducir las relaciones de poder jerárquicas capitalistas 
y forjar un poder de naturaleza alternativa.48

A su regreso a Venezuela, la investigación-acción no la aban-
donó jamás. En los barrios, en los sindicatos, en los grupos de 
mujeres, de trabajadores y estudiantes universitarios, los diagnós-
ticos y las soluciones de los problemas surgían de la misma gente 
afectada. Lo que comenzó como una estrategia metodológica 
de grupos pequeños de izquierda –nos llamaban despectivamente 
“el chiripero” –terminó siendo la propuesta de la Universidad 

48	 P. O’Quist.  Epistemología de la investigación-acción. Universidad Central 
de Venezuela, Centro de Formación para el Trabajo Universitario 
“Francisco de Venanzi”, 1989.



130

Bolivariana de los Trabajadores Jesús Rivero que iba a los espacios 
laborales en lugar de pedirle a las y los trabajadores que asistieran 
a clases en lugares distantes. Imposible no recordar los viajes to-
dos los martes y jueves desde Caracas a Charallave, Cúa, Tácata. 
Era la triple jornada de trabajo. Nos reuníamos cansadas después de 
la jornada laboral con mujeres también cansadas de comunidades 
de los barrios no planificados de la zona. Al regresar, a todas nos 
esperaba finiquitar el día atendiendo a la familia y preparando todo 
para la mañana siguiente, cuando madrugaríamos para tener listas 
las arepas. El materialismo histórico era la metodología de análisis 
y de formulación de los proyectos que, emanados y elaborados por 
las mismas comunidades que vivían los problemas, llevaría a su 
solución. La misma gente vivía los problemas, los diagnosticaba 
y elaboraba el plan para su solución. 

En el centro de esta propuesta, ya de por sí revolucionaria, es-
taba un tema que Nora más que nadie buscó resolver. Fue pionera 
en poner sobre el tapete –en la en la teoría y en la práctica– el 
tema de la gerencia socialista. En la Escuela de Administración de 
la UCV había iniciado su preocupación por formas administra-
tivas revolucionarias. La experiencia en Nicaragua profundizó su 
convicción de la necesidad de esa búsqueda, campo de reflexión 
y de acción que siempre cultivó y que hasta el día de hoy raramente 
ha sido reconocido como de principal importancia a la hora de 
crear instituciones alternativas a las del capital. Para transformar 
la sociedad es necesario encontrar formas burocráticas que no re-
produzcan el poder institucionalizado. Recordemos las diferencias 
entre burocratismo y burocracia tantas veces mencionadas por el 
presidente Chávez.  Nora trabajó como administradora, pero lo 
hizo desde la calle, no desde la oficina. “No tengo mucho tiempo 



131

para calentar la silla”. Los talleres de investigación-acción que 
organizaba a lo largo y ancho de Venezuela eran expresión de 
sus preocupaciones y al mismo tiempo instrumentos para dar 
a luz formas de gerencias socialistas creativas, que no reproduje-
ran las jerarquías del capital. Para Nora el ciclo acción-reflexión- 
acción política, era un requisito necesario para garantizar la no 
burocratización de la administración socialista. 

“La misma gente”, fue otra forma de nombrar el trabajo entre 
el gobierno chavista y las poblaciones de los barrios. Y el recorri-
do de Nora, intelectual orgánica de los sectores populares, sigue 
armando el paisaje de cambios que revolcaron a Venezuela a fines 
del siglo xx y principios del xxi. 





133

CAPÍTULO IV 
NORA CASTAÑEDA: ITINERARIO 

DE LA VIDA DE UNA MUJER SOCIALISTA 
Y FEMINISTA 

Esto no es un testimonio. Nora Castañeda no tiene acceso a opinar 
sobre cómo la represento ni a lo que digo sobre ella. Es lo que me he 
estado repitiendo desde que comencé a escribir este libro. “Recuerda, 
no estás escribiendo una autobiografía, ni un testimonio, ni unas 
memorias”. ¿Qué estoy escribiendo, entonces? No sé. Una historia, 
supongo. Quizás muchas historias, en plural. Cuando la entrevisté 
por última vez, allá por el hoy lejano 2010, al referirse al texto “Si 
me permiten hablar”49 de Domitila Chúngara, me dijo que ese libro 
era “algo así como lo que tú estás haciendo”. Este capítulo quiere 
hacerle honor a esas palabras y representar el papel destacado que 
ella tuvo en el itinerario de una idea, la del trabajo no remunerado 
de la mujer. Se centra en los cambios generados por las mujeres vene-
zolanas organizadas a través de las respuestas que ellas dieron, en las 
ideas y en la política, a la pregunta sobre la representación social del  
trabajo doméstico, punto de partida para la fundación posterior 

49	 M. Viezzer.“Si me permiten  hablar”..., op. cit. 



134

del Banco de Desarrollo de la Mujer. Las interrogantes que me guiaron 
le pertenecen a Nora. Las pronunció en programas de radio, en papeles 
de trabajo, en entrevistas y en sus obras. ¿Cuál es “el problema de la 
mujer”? ¿Qué son la opresión y la explotación de la mujer? ¿Mujer?  
¿Mujeres? ¿Género? Pekín, ida y vuelta. Las respuestas me pertenecen 
a mí como autora que compartió con Nora mucho de lo que narro. 
Nuevamente, como lo es para el caso del trabajo no remunerado de 
la mujer, lo que está en juego aquí es el poder de representar. Al final 
el juicio le pertenece a las lectoras y los lectores.

¿Cuál es “el problema de la mujer”?

La pregunta que encabeza este apartado es heredera de la “cuestión 
femenina” planteada por el marxismo al que Castañeda se ads-
cribía. Ubica el conflicto “producción para la vida-reproducción 
para el capital” en el centro del debate. Ella pensaba que cuando, 
en tiempos muy lejanos ya, se lleva a cabo la expropiación de los 
medios de reproducción y se les pone en manos de particulares 
–bajo la figura de la propiedad privada– es cuando se fragua lo que 
hoy se conoce como “el problema de la mujer”. En ese momento 
de la historia, los medios de reproducción pasaron a convertirse 
en medios de producción social. A su vez, cuando estos medios 
se apropiaron del valor generado por el trabajo, los medios de 
producción de la vida se transformaron en medios de reproduc-
ción del capital50. Con esta perspectiva, ella fusionó su enfoque 
marxista con la tradición feminista del movimiento amplio de 

50	 N. Castañeda et. al. Aproximación conceptual al trabajo socioproductivo, 
en el marco de la economía social, la igualdad y equidad de género. 



135

mujeres venezolanas, que era como ella llamaba a las alianzas 
de mujeres organizadas.

Para ella no había quiebres de significados entre la academia 
y la acción. Entendía a las mujeres de los barrios y ellas la entendían 
a ella. La comunicación era fluida. Compartían experiencias difí-
ciles, años de trabajar duro y anhelos de una vida buena. Cuando 
hablaba en un acto masivo, un programa de televisión, una cla-
se universitaria magistral o un discurso político ante un grupo 
de dirigentes, ella movilizaba y organizaba. Escuchaba. Uno de 
sus mayores talentos era la capacidad de transmitir conocimientos 
de gran vuelo teórico con palabras sencillas. Iba directo al grano. 
Su poder de síntesis abonaba su práctica política. 

“En las primeras dos décadas del siglo xxi, las mujeres en 
Venezuela, ya somos más del 50 % y nos hemos incorporado al 
trabajo remunerado” comentaba Nora Castañeda el 6 de marzo 
del año 2012 en su programa Temas sobre el tapete del Sistema 
de Radio Nacional de todos los martes entre 7:00 y 8:00 a.m. 
Muchas solíamos escucharla mientras nos transportábamos en 
bus, camionetica, metro o carro, a nuestros lugares de trabajo. Ese 
6 de marzo, la cumbia pegajosa “Vanguardia es mujer” –del grupo 
musical larense Cambahué– nos invitaba a mover el cuerpo. Fue 
la canción escogida por Nora ese día para comenzar el programa. 
Inevitable pensar en sus sentimientos de pérdida por su hijo mayor, 
el sonero y antropólogo Vladimir Rivero quien, con su Banda 
Sigilosa, acompañó a la juventud venezolana en la movida musical 
de fines del siglo xx y principios del xxi. La música hace parte 

Informe de investigación presentado ante el Ministerio del Poder Popular 
para la Mujer y la Igualdad de Género, Caracas, mimeo, 2010.



136

de la familia Rivero Castañeda. Las compañeras de estudio de la 
época universitaria, las trabajadoras y usuarias de Banmujer, su hija 
y sus hijos, sus compañeras del Centro de Estudios de la Mujer de 
la UCV contaban cómo el rostro de Nora se transfiguraba ante la 
música. Empezaba a cantar con cierta timidez y, de inmediato, su 
voz se transformaba en potencia melodiosa. En ella el canto iba 
más allá de la expresión de sentimientos. Articulaba racionalidad 
y espiritualidad, y creaba comunidad.

“Estamos incorporadas al trabajo remunerado pero seguimos 
siendo las responsables fundamentales del trabajo no remune-
rado, del trabajo del hogar, y eso implica una doble jornada: la 
que supone el trabajo remunerado y la que supone el trabajo no 
remunerado”. Allá por el año 2000, al regresar a Venezuela luego 
de varios meses de ausencia estudiando en el extranjero, me encon-
tré con ella en el Poliedro de Caracas en un acto multitudinario 
de mujeres. Al contestar a mi pregunta sobre los cambios que el 
proceso bolivariano había traído, Nora fue contundente al hacerme 
saber que antes del gobierno chavista su voz en los actos públicos 
era escuchada a lo máximo por unas cien mujeres y que ahora 
estas se habían multiplicado por miles. En general, esas miles de 
mujeres eran de los sectores populares. Eran su audiencia. En el 
programa radial Temas sobre el tapete que transmitía por el sistema 
de radio nacional, Nora hablaba de la vida de muchas mujeres 
como ella, que viajaban a su sitios de trabajo desde las ciudades 
dormitorio que rodean Caracas. “Imagínense una compañera que 
vive en Charallave. Tiene que salir de su casa como a eso de las 
4:30 a.m. para poder llegar a las 7:00 a.m. a Caracas, a su sitio 
de trabajo, aunque en realidad le corresponde trabajar a las 8:00 de 
la mañana. Si sale un poquito más tarde de su casa, la agarra un 



137

tráfico inmenso y llega tarde”.  Si es madre de familia le toca aún 
más duro. “Se levanta una hora antes porque tiene que preparar 
el café, el desayuno, dejar las cosas preparadas para la familia. 
Esa compañera termina levantándose a las 3:00 a.m.”.  

Palabras que se parecen a Nora, a las mujeres de su familia, 
a las vecinas del 23 de Enero o de Cotiza, y a quienes la escuchaban 
en las largas horas de tedio improductivo pasadas en el transporte 
público. Era una intelectual orgánica, en el sentido gramsciano 
de la palabra, de las mujeres de los barrios urbanos y de los case-
ríos rurales. La experiencia compartida de opresión y explotación 
es, en palabras de Castañeda, la base de la subjetividad política 
emergente de las mujeres chavistas, que se transforman a sí mismas 
a efectos de cambiar la sociedad. Las mujeres que trabajan fuera 
de sus casas están todo el día en su lugar de trabajo y recién alre-
dedor de las 5:00 de la tarde salen de regreso a sus casas a donde 
llegan a eso de las 8:00 de la noche. “¿Y ustedes creen que ella llega 
a descansar? No. Llega a preparar la cena, a preparar las cosas para 
el día siguiente. ¿Y si hay que preparar un informe? ¿Y si hay que 
ayudar a las niñas a hacer la tarea? Ella tiene una jornada que la 
puede llevar a acostarse a las 11:00 de la noche”. Puede ser que 
esa misma mujer haya asumido la transformación del país y sea 
integrante de un consejo comunal, o de un comité de tierra urbana, 
o de una mesa de agua o un comité de salud. O que los fines de 
semana quiera trabajar para su organización política. De manera 
que los sábados ella hace otro trabajo, el trabajo de reproducir 
lo comunitario. “Y ya son tres jornadas,” saca la cuenta Nora. 
“La jornada del trabajo remunerada, la jornada de trabajo del hogar 
no remunerada, y la jornada de trabajo comunitario no remune-
rada”. La narración de Castañeda dice en palabras coloquiales lo 



138

que la encuesta del uso diario del tiempo, que el Ministerio de 
Estado para la Participación de la Mujer en el Desarrollo llevó 
a cabo en el año 1983, mostró. Que el trabajo no remunerado de 
las mujeres debería tener un peso importante en el producto 
interno bruto nacional.

“A lo mejor” –y recordemos que ella creía en el Dios de las y los 
pobres de la Teología de la Liberación– “la compañera va a misa 
los domingos. Y si no va a misa, puede ser que decida quedarse 
en su casa oyendo un disco”. Ya sabemos lo mucho que Nora 
amaba la música. “Ah, pero cuando se dispone a descansar se pone 
a hacer limpieza profunda. ¡Porque la casa hay que limpiarla! 
Y el día que se puede es el sábado o el domingo. Y, además, cuando 
nos queda un descansito, decimos: me voy a poner a acomodar 
el clóset, porque hay que tenerlo bien arregladito”. Son triples 
jornadas –de lunes a lunes– las que realiza una mujer trabajadora. 
Y esas jornadas suponen un desgaste físico. Por supuesto las mu-
jeres que trabajamos todos los días necesitamos unas vacacio-
nes. “Y entonces, ¿qué decimos? No, yo las voy a tomar cuando 
las tomen los muchachos”. Porque cuando los niños no están en  
la escuela, alguien tiene que cuidarlos. Toma las vacaciones 
en agosto o en diciembre, cuando los niños no tienen clases, o en 
Carnaval, o en Semana Santa, para “siempre, siempre, siempre, 
quedarnos en casa atendiendo a la familia”. La mujer trabajadora es 
la cuidadora de la especie humana por excelencia. “Y la cuidadora 
de la especie humana no puede andar de floja. Tiene que estar 
trabajando todo el tiempo para que su familia salga adelante, para 
que su comunidad salga adelante”. 

En sectores con más recursos económicos –porque en condicio-
nes de pobreza y de pobreza extrema, las mujeres siempre hemos 



139

salido a la calle a ganarnos el sustento– algunas mujeres tenían 
la posibilidad de quedarse en la casa y ser solo de amas de casa. 
La disponibilidad de trabajo doméstico es un asunto que ha afec-
tado las alianzas entre las clases y las relaciones de poder dentro del 
género, a veces uniendo y otras dividiendo al movimiento amplio 
de mujeres. Hasta hace muy poco, las estadísticas describían a la 
mujer como “población económicamente inactiva”. “Y resulta que 
cuando llegó el encuestador –o la encuestadora– nos encontró 
cocinando. Incluso tenemos que decirle: espérese un momentico, 
siéntese allí porque se me quema el arroz, o espérese otro momen-
tico porque se apagó la lavadora”. Carecíamos de herramientas 
conceptuales y técnicas para captar el trabajo no remunerado 
invisibilizado. No había palabras ni datos para nombrarlo, ni 
regulación colectiva, ni reconocimiento de las condiciones de 
descanso y riesgo del trabajo en el hogar. 

El histórico de las mujeres venezolanas organizadas decidió dar 
un vuelco a estas estadísticas androcéntricas y darle un rostro de 
mujer a los números. Rechazaron ser representadas como víctimas. 
La lucha por la representación numérica y conceptual tuvo un 
efecto revolucionario: nos reconocimos como sujetas de derecho 
y, desde ahí, cuestionamos el conjunto del sistema. La lucha por 
el poder interpretativo dio a luz una subjetividad política: las 
mujeres de los sectores populares. 

¿Qué son la opresión y la explotación de la mujer?

Nora solía decir que si conocemos cómo se ha desarrollado la 
opresión de la mujer y cuál ha sido su origen, entendemos mejor 
los logros obtenidos y los desafíos por delante. Conocer el pasado 



140

“no es para quedarnos atascados en él sino que es un instrumen-
to para reconocer el presente y comprender cómo podemos ir 
hacia un mejor futuro”. Con esa gran cabeza pensante que la 
caracterizaba, en cada conversación articulaba pasado y presen-
te, estrategia y táctica, agenda política y gestión administrativa. 
Su estadía como fundadora y presidenta del Banco de Desarrollo 
de la Mujer mostró su manera de entender la participación pro-
tagónica, la democracia en acción y la gerencia revolucionaria. 
Su meta era la organización y la acción colectivas. Era una peda-
goga nata y una dirigente lúcida. En sus cursos universitarios daba 
clases de Teorías del Desarrollo; en su cotidianidad era maestra en 
crear comunidad. “Profesora” es como la nombran las usuarias y 
promotoras de Banmujer que entrevistamos (Valdez, 2018; Millán, 
2018; Martín, 2019; Melero, 2019). El aprendizaje seguía caminos 
insólitos: el pensamiento crítico que ella estimulaba llevaba a la 
toma de decisiones y a la acción. Le apostaba a la autonomía de 
las mujeres y la educación, en sus manos, era tecnología política 
de la emancipación desde lo económico.

En el mismo programa radial antes mencionado, Nora se centró 
en el Día Internacional de la Mujer. No se cansaba de recordar 
que las raíces están en el movimiento obrero de mediados del 
siglo xix europeo, cuando la mujer no tenía derecho a voto, ni 
a manejar sus propias cuentas, ni a educarse. Por los partos y el 
maltrato, su esperanza de vida era mucho menor que la masculina. 
“El próximo 8 de marzo se conmemora el Día Internacional de la 
Mujer Trabajadora”. Sus palabras dejaron bien claro que “la mujer 
trabajadora” ha sido borrada de las celebraciones. “Los gobiernos, 
los medios de comunicación, los dueños de empresas hablan de la 
opresión de la mujer como algo superado. Enaltecen las políticas 



141

de igualdad que ellos dicen estar desarrollando mientras ocultan la 
verdadera situación de las trabajadoras”. Porque para vivir en un 
sistema donde la reproducción de la vida misma es atacada, es clave 
no ver el conflicto. Y para no verlo, el sujeto que domina impone su 
propia visión de vida a costa de la del resto y de invisibilizar trabajos 
necesarios. Ubicaba como antesala del Día Internacional de la Mujer 
la marcha de 15.000 trabajadoras en Nueva York en 1908 exigiendo 
menos horas de trabajo, mejores salarios y derecho a votar. Un año 
después, el Partido Socialista de los Estados Unidos declara por prime-
ra vez el Día Nacional de la Mujer, que se celebra por primera en ese 
país el 28 de febrero. En ese contexto, irrumpe en escena una mujer 
que pasaría a la historia como la impulsora del Día Internacional de 
la Mujer. Nora siempre la mencionaba y recomendaba conocerla. 
En 1910 en la Conferencia Internacional de la Mujer Trabajadora 
en Copenhague, la comunista alemana Clara Zetkin sugirió la idea 
de conmemorar un día de la mujer a nivel mundial. 

La invisibilización y marginalización de la mujer trabajadora no 
es una casualidad.  “Es el resultado de un sistema que se asienta en 
la desigualdad, en una sociedad dividida en clases, y en un siste-
ma económico basado en la explotación que concentra la riqueza 
producida por la sociedad en pocas manos,” sigue diciendo Nora. 
El trabajo de cuidado de la especie humana es percibido como 
subordinado, solo de las mujeres, asociado a lo doméstico, por eso 
de “domesticado, de animalitos que se domestican en el seno de 
la familia”.  La acumulación de capital necesita de la dimensión 
invisibilizada de los cuidados que se concibe como una esfera que 
no tiene sentido en sí misma, sino para servir a la producción. Su 
propuesta es que tanto mujeres como hombres cuidemos de la vida, 
y que el Estado y la sociedad también asuman el rol de cuidarnos. 



142

Desde la década de los setenta, las feministas venezolanas se 
abocaron a llamar la atención sobre cómo las concepciones na-
turalizadas de la labor de reproducción no remunerada vuelven 
invisible el trabajo de las mujeres. El sentido común generalizado 
hace del trabajo no pago –que mantiene y reproduce a la población 
todos los días y generación tras generación– un evento percibido 
como algo natural. Se esconde que lo que hacen las mujeres es 
trabajo y, además, se hace desaparecer del mapa las relaciones de
siguales de poder que fraguan tal borramiento. Nora no solo hacía 
hincapié en las implicaciones negativas que esta invisiblización 
tiene para la mujer, sino que conectaba estos detrimentos a las 
ventajas que implicaban para el capital. Lo que es privilegio para 
algunos, es desventaja para otras. El trabajo no remunerado de la 
mujer no solo garantiza la reproducción del hogar y la comunidad, 
sino que, adicionalmente, provee al capital de suministro constante 
de mano de obra gratuita. “Las mujeres amas de casa producimos 
o ayudamos a la producción de plusvalía que el capital se apropia 
a través de las tareas domésticas que realizamos para un trabaja-
dor, si no tuviese ese trabajo gratuito tendría que comprarlo en 
el mercado y el salario tendría que ser más alto,” nos dijo Nora al 
entrevistarla en Banmujer en el año 2010. “La invisibilidad de su 
trabajo hace que parezca que no genera ningún costo”. Además, 
al no recibir remuneración ni reconocimiento por este trabajo, 
muchas mujeres dependen de quienes las sustentan, a menudo 
sin protección social, vulnerables a la pobreza, las relaciones de 
explotación y la violencia.  

En el mismo programa radial mencionado anteriormente, 
Nora se pregunta qué es la opresión. “Entendemos por opresión 
la actitud de aprovecharse de las diferencias que existen entre 



143

seres humanos para colocar a unos en desventaja con relación 
a los otros. Significa beneficiarse de una diferencia en provecho 
propio generando una situación de desigualdad de derechos 
y discriminación social, cultural y económica”. Privilegio y opre-
sión forman, para Nora un binomio analítico y político. En la 
sociedad capitalista, agrega, la opresión de la mujer “tiene un 
carácter distinto de las demás no solo porque abarca a más de la 
mitad de toda la especie humana, sino, principalmente, porque 
se trata de un sistema jerárquico que se asienta en la familia en la 
cual toda mujer viene al mundo a ocupar un lugar subordinado 
definido por la sociedad”. 

Fueron los historiadores del siglo xix, continúa explicando, 
los primeros en preocuparse en estudiar el origen de la familia. 
¡Cuál fue la sorpresa cuando plantearon que la mujer no siempre 
fue oprimida! “Federico Engels, en su obra El origen de la fami-
lia, de la propiedad privada y el Estado51, hizo un estudio que hoy 
es de gran importancia para el movimiento de mujeres”, dice 
reiterando las ideas de las feministas marxistas. Ellas sostienen 
que la opresión de la mujer es una característica de las relacio-
nes sociales que se fraguaron a partir de la propiedad privada de 
los medios de producción. “Antes de las sociedades divididas en 
clases sociales, la mujer estuvo en pie de igualdad con el hombre 
o con ventajas en relación con él”. El ser la reproductora de la 
especie humana y responsable directa de la reproducción biológica 
y cultural desplegó funciones que la favorecieron. En la familia 
de la comunidad primitiva, el matrimonio se realizaba a través 

51	 F. Engels. El origen de la familia, de la propiedad privada y el Estado. 
Ediciones Siglo XXI, 2017.



144

de lazos consanguíneos; los hombres eran maridos y las mujeres 
eran esposas; no existía la monogamia; los hombres eran padres 
y las mujeres eran las madres. En este sistema abierto sexualmente, 
la descendencia solo podía ser corroborada a través de la madre. 

La importancia de la mujer, como reproductora y pilar seguro de 
la descendencia familiar, se extendía a las tareas que desempeñaba 
en la comunidad, como la transformación de los alimentos y el de-
sarrollo de la agricultura. Cuando se hicieron presentes el pastoreo 
y las técnicas de fundición de metales, fenómenos que favorecieron 
el surgimiento del excedente de la producción, el derecho mater-
no fue desplazado por el patriarcado. Los hombres que pasaron 
a dominar las técnicas e instrumentos de producción controlaron, 
además, los excedentes que se generaban en la producción. “Ya no 
se producía solo lo necesario para vivir, para sobrevivir, o para vivir 
bien, sino que quedaba un excedente”. La sociedad se adecuó para 
que los hombres pudieran legar a sus hijos ‘legítimos’ los bienes que 
acumulaban en la vida. “La herencia aparece cuando se manifiestan 
los excedentes que, a su vez, son asumidos por quien controla la pro-
ducción y la técnica. Los padres se plantean la necesidad de conocer 
su descendencia para, por esa vía, poder heredarlos”. La monogamia 
surgió para garantizar la herencia, sigue disertando Nora en la radio. 
El desmoronamiento del derecho materno supuso “la gran derrota 
histórica del sexo femenino en todo el mundo”. Apartada de la 
producción social, “la mujer se refugió en el mundo doméstico 
donde la tarea de reproductora de seres humanos, que en el pasado 
fue su principal triunfo, se volvió su grillete más pesado. A partir de 
ahí, en los distintos modos de producción de las sociedades dividi-
das en clases, la historia de la mujer fue la historia de su opresión 
y su explotación”. 



145

Castañeda combina opresión y explotación aunque las diferen-
cia. La opresión ataca a la mujer “en su desarrollo profesional, en su 
derecho al trabajo, en su libertad para decidir su vida y disponer de 
su cuerpo”. Es común a todas las mujeres aunque “las trabajadoras 
son más oprimidas que las mujeres burguesas”. La mayoría de las 
asalariadas, después de trabajar en la oficina, en la fábrica o en el 
campo, deben cumplir con sus tareas domésticas mientras que 
las mujeres burguesas o de clase media, aunque trabajen, pueden 
relegar en otras mujeres esa segunda jornada de trabajo. “Yo ten-
go una muchacha que trabaja conmigo”. Esa joven que trabaja 
en la casa de otra mujer está realizando el trabajo que le ha sido 
delegado por otra mujer que, en su lugar, está desempeñando un 
trabajo remunerado. Ella debe tener los derechos laborales que 
deben tener todas y todos las trabajadoras. 

¿Mujer? ¿Mujeres? ¿Género?

En Ciudad de México, las Naciones Unidas declararon la Década 
de la Mujer 1975-1985 en la Primera Conferencia Mundial sobre la 
Mujer. Ahí se identificaron tres objetivos: plena igualdad y eliminación 
de la discriminación; integración y participación plena de la mujer en 
el desarrollo; contribución de las mujeres al fortalecimiento de la paz 
mundial. Veinte años más tarde, en 1995, en la conferencia de Pekín, 
Nora nos informa que se concluyó que “esos objetivos se imbrican 
uno con el otro y que los derechos de las humanas son integrales”. 

La lucha por un lenguaje inclusivo que a través de la represen-
tación numérica visibilizara el mundo de las mujeres fue uno de 
los primeros objetivos que las feministas venezolanas consideraron 
necesario alcanzar.  Lo que estaba en juego era la lucha por el 



146

poder de representarse, tal como lo expresa el título de otro libro 
frecuentemente nombrado por Castañeda, “Si me permiten hablar”: 
Testimonio de Domitila, una mujer de las minas de Bolivia52, escrito 
por la periodista brasileña Moema Viezzer un año después de la 
conferencia en Ciudad de México. Domitila Chúngara de Barrios 
se dirige a las mujeres de clase media: “¿De qué igualdad vamos 
a hablar entre nosotras? Si usted y yo no nos parecemos, si usted 
y yo somos tan diferentes. Nosotras no podemos, en este momento, 
ser iguales, aun como mujeres”. Detalle importante: no solo es 
éticamente necesario que las mujeres trabajadoras hablen, también 
es necesario escucharlas y, luego de escucharlas, pasar a la acción. 
A partir de Domitila, las mujeres trabajadoras latinoamericanas y 
caribeñas irrumpieron en el movimiento diciendo “aquí estoy” 
y descentraron y multiplicaron a la sujeta universal “mujer”.

La insistencia en la falta de representatividad de los indica-
dores tradicionales para dar cuenta de las contribuciones de las 
mujeres al desarrollo fue el punto de partida que las feministas 
de los setenta consideraron indispensable de alcanzar para, luego, 
seguir con los otros derechos. Sin estos indicadores sus argumen-
tos eran interpretados por la sociedad y sus instituciones como 
reivindicaciones gremiales de la mujer. No se sabía, como se sabe 
hoy, que las diferencias entre mujeres y hombres tienen que ver 
con las relaciones de poder y las clases. Antes de 1975 los textos 
de enseñanza del desarrollo, tema de estudio principal de Nora 
profesora, casi no mencionaban a la mujer. Los que formula-
ban las políticas simplemente no las veían. Hasta ese entonces 

52	 Viezzer, M. (1980). “Si me permiten  hablar”..., op. cit. 



147

las mujeres en la agricultura estaban ausentes, eran invisibles. 
En cambio, se las sobrerrepresentaba al identificar a las amas de 
casa como “población económicamente inactiva”. 

Entre 1975 y 1985 se dan varias reuniones internacionales de 
mujeres. Nora no asiste a ellas, pero sí participa en la organización 
y en el debate interno para las compañeras que asistirían con un 
documento colectivo a llevar a esas reuniones. En 1985 se realiza 
una conferencia de la mujer en Kenia a la cual Nora iba a asistir, 
pero nos dijo que no pudo porque uno de sus hijos se enfermó. 
El trabajo previo a las reuniones fue intenso y las ayudó a estruc-
turarse colectivamente. La influencia internacional influyó en 
esta lucha por el poder de la representación. El financiamiento 
exterior –que llegaba a las mujeres venezolanas organizadas con 
mayor facilidad si la mujer como tal era nombrada y aparecía en 
las peticiones de los proyectos presentados– influyó en este cambio. 
Desde sus comienzos, lo transnacional, regional, nacional y local 
estuvieron entrelazados en las alianzas feministas. 

En Venezuela, en 1975, la jueza Yolanda Poleo de Báez, de 
la Federación Venezolana de Abogadas, había responsabilizado 
a una compañía de autobuses por el fallecimiento en un acci-
dente de una mujer que viajaba en un transporte propiedad de la 
empresa. Exigió que se compensara financieramente a la familia 
de la mujer fallecida por el trabajo doméstico y de crianza que 
ella eventualmente habría desempeñado para cuidar a sus hijas.53 

53	 J. G. Sarmiento Núñez. (1994). Temas jurídicos: Yolanda Poleo de Báez. 
Retrieved from http://acienpol.msinfo.info/bases/biblo/texto/
boletin/1994/BolACPS_1994_76_128_88-90.pdf (Fecha de consulta: 
20 de marzo de 2024).



148

A partir de los debates generados por la sanción de la jueza 
Poleo, poco a poco se fue reconociendo la idea del derecho a la 
seguridad social de las mujeres independientemente de haber parti-
cipado o no en el mercado laboral formal, reivindicación que final-
mente se alcanzó con el artículo 88 de la Constitución bolivariana. 
Ya a fines de los setenta, el Movimiento de Mujeres Feministas 
de Venezuela pisó firme y planteó la necesidad de cambiar las 
estadísticas laborales para que estas representaran, conceptual 
y numéricamente, el trabajo de la mujer54. En 1979 participaron 
en Medellín en la Conferencia núm. 11 de la Organización de 
Estados Americanos (OEA) y de la Organización Internacional 
del Trabajo (OIT). Las venezolanas incidieron en las resolucio-
nes que llamaban a que se revisaran las categorías para medir el 
trabajo invisibilizado de la mujer (OIT 1979). A partir de estas 
iniciativas, las oficinas latinoamericanas y caribeñas de la OIT 
y de la Comisión Económica para América Latina (Cepal) incor-
poraron la noción de doble jornada de trabajo como impedimento 
a la participación de la mujer en el desarrollo económico(55,56). 
Las palabras “la mujer en el desarrollo” se transformaron en la 

54	 A. Castillo. El proceso de construcción de estadísticas laborales con 
perspectiva de género en Venezuela. Revista de Estudios de la Mujer, 18(40), 
(2013), 429-462.

55	 Comisión Económica para América Latina y el Caribe (Cepal). (1981). 
Conclusiones y recomendaciones de reuniones regionales y subregionales 
auspiciadas por el sistema de la Cepal o de particular interés para el decimonoveno 
período de sesiones 1979-1981. Uruguay, América del Sur: Cepal.

56	 M. Barrera. Participación femenina en la actividad económica en América 
Latina: Análisis estadístico. Santiago: Programa Regional para la Educación 
en América Latina y el Caribe, 1978.



149

consigna del momento de las feministas venezolanas. Luego se 
percataron que los cambios no eran tan simples y que la visibi-
lización no garantizaba ni la participación ni la emancipación. 

En 1983, cumpliendo con lo acordado en Medellín para dar 
visibilidad al trabajo no remunerado de la mujer, se llevó a cabo la 
primera encuesta sobre la presencia laboral de la mujer en términos 
de trabajo y productividad (Castillo, 2018). El uso del tiempo 
diario fue el indicador escogido para operativizar la encuesta. 
El movimiento amplio de mujeres trabajó unido con las muje-
res en la institucionalidad del Estado. Nora Castañeda y Adícea 
Castillo, amigas, economistas y dirigentes feministas, estuvieron 
ahí apoyando a la ministra Pulido de Briceño quien fue ministra 
de Estado para la Participación de la Mujer en el Desarrollo entre 
1979 y 1984. Para el ministerio, medir el trabajo no remunerado 
era el primer paso hacia el desarrollo de políticas públicas que lle-
varan a la mujer al mercado laboral y que se le proveyera servicios 
públicos57. La encuesta se llevó a cabo en el área metropolitana de 
Caracas con el propósito de dar respuesta a las preocupaciones 
de algunos sindicatos sobre cómo el trabajo no remunerado de las 
mujeres los perjudicaba. Los resultados dieron vuelta a la tortilla. Se 
concluyó que, medido en términos de producto interno bruto (PBI), 
el trabajo no remunerado era el segundo sector económico del país58. 

57	 M. Pulido de Briceño. “La familia es la base de la sociedad”. Revista SIC, 
44 (436), (1981), 243-244.

58	 Banco Central de Venezuela (BCV) & Ministerio para la Participación 
de la Mujer en el Desarrollo (MPMD).  División del trabajo, distribución 
personal del tiempo diario y valor económico del trabajo realizado en los 
hogares venezolanos. Caracas: BCV y MPDM, 1983.



150

Es más, el informe final plantea que en contextos de pobreza, como 
la que resultaba de las políticas de austeridad fiscal neoliberal que 
se aplicaban en el momento en Venezuela, las amas de casas eran 
quienes soportaban el peso mayor. El énfasis en la transferencia 
de costos del gobierno a los hogares presagiaba lo que fue una de 
las preocupaciones de las feministas en Pekín 1995: las mujeres 
estaban llevando sobre sus hombros el peso mayor de los ajustes 
estructurales neoliberales. La feminización de la pobreza se acentúa.  

La idea del valor agregado del trabajo no remunerado viaja de 
Caracas a Nairobi. Las venezolanas lo hicieron con el acumulado 
que habían conseguido en los años setenta, la experiencia exitosa de 
la Reforma del Código Civil de  1982 y los resultados de la encues-
ta sobre el uso del tiempo de 1983. A su vez, la preparación para 
Nairobi ayudó a la creación de la Coordinación de Organizaciones 
No Gubernamentales de Mujeres (CONG-Mujeres). En 1985, para 
preparar el informe para la Tercera Conferencia de las Naciones 
Unidas en Nairobi sobre los progresos hechos durante la década de 
la mujer, se unieron varios grupos. En todos ellos Castañeda fue 
fuente inspiradora de alianzas del movimiento amplio de mujeres. 
El Centro al Servicio de la Acción Popular, el Teatro de Calle 8 
de Marzo, Mujer y Comunicación, Alianza de Mujeres Médicas, 
Unión de Mujeres Negras, el Frente Continental de Mujeres contra 
la Intervención Imperialista en América Latina hicieron parte de la 
CONG-Mujeres. Trabajaron juntas para preparar el documento re-
presentando la agenda de la sociedad civil de mujeres venezolanas.59 

59	 N. Castañeda. “El feminismo es revolucionario si tiene un contenido de 
clase y al mismo tiempo de género”. En M. Jiménez (Ed.). Mujeres 



151

El documento que la CONG-Mujeres llevó a Nairobi incor-
poraba la preocupación sobre el trabajo no pago basándose, entre 
otras cosas, en la sentencia de Poleo y en la encuesta de 1983. 
Desde la CONG las mujeres en movimiento se habían aliado 
para reformar la Ley del Trabajo. Poleo de Báez fue la abogada 
responsable de redactar el borrador proponiendo una nueva ley 
que incluía la provisión de seguridad social para las amas de casa, 
la jornada laboral de seis horas para las madres en período de 
lactancia y la creación y expansión de centros de cuidado diario 
para las hijas e hijos de las trabajadoras. Pero la reforma de la 
Ley del Trabajo de esos años fue un proceso muy lento. Se llevó 
a cabo durante una elección presidencial y una crisis política nacio-
nal de gran envergadura. Venezuela había sido muy golpeada por 
la deuda durante los años ochenta y noventa y la idea de extender 
los gastos gubernamentales se consideraba políticamente inviable 
en momentos de auge del neoliberalismo y épocas de austeridad 
fiscal. En los años noventa, la propuesta del movimiento de mujeres 
de incluir a las amas de casa en la seguridad social fue derrotada. 

Se sabía que ganar en los espacios legislativos no traería de 
inmediato mejoras en sus vidas. Sin embargo, la experiencia ense-
ñaba que las batallas por la formulación de leyes justas a favor de 
la mujer promovían la organización y que la ley se convertía en un 
espacio legitimador desde el cual seguir la pelea por los cambios 
que se necesitaban en los hechos. Se había aprendido que las leyes 
pueden proporcionar una protección legal más sólida a las muje-
res en casos de discriminación, violencia doméstica, acoso sexual 

protagonistas y proceso constituyente en Venezuela. Caracas: British Embassy; 
Unifem; PNUD; Nueva Sociedad, 2000.



152

y otros problemas. Aunque la cultura puede persistir, tener leyes 
claras y aplicables puede ser un paso importante para proteger los 
derechos de las mujeres. 

Se sostenía, además, que cambiar las leyes generaría discu-
siones públicas sobre temas que discriminaban a las mujeres lo 
que ayudaría a destacar la importancia de abordar la desigualdad 
y el sexismo en la sociedad, a promover la educación de la pobla-
ción sobre temas de las feministas y a crear conciencia sobre los 
problemas que enfrentan las mujeres. Aunque cambiar la ley por 
sí sola no erradicaría la cultura machista, podría sentar las bases 
para un cambio cultural futuro. 

La convicción anterior no ignoraba que los cambios en las leyes 
pueden influir en las actitudes y comportamientos de las personas 
a lo largo del tiempo, especialmente si se aplican consistentemente 
y se respaldan con educación y concienciación. Otro argumento que 
explica las razones por las cuales las mujeres venezolanas organiza-
das priorizaron los procesos legislativos proviene de la experiencia 
colectiva que les mostraba que la participación puede empoderarlas 
y fortalecer su voz en la sociedad, lo que, a su vez, puede contribuir 
a un cambio más amplio. En la pelea concreta, de todos los días, 
cambiar las leyes podía significar un mejor acceso a recursos y servicios 
para las mujeres que enfrentan discriminación o violencia de género. 
Esto podría incluir servicios de apoyo, asesoramiento legal, oportuni-
dades de empleo igualitario y programas de educación sobre género. 
La disputa se daba en todo lugar y en todo momento. Se pensaba que 
cambiar las relaciones de poder en el hogar, la sociedad y el Estado y, 
simultáneamente, avanzar para incluir a todas las mujeres –especial-
mente a las más pobres entre los pobres– en esos espacios legislativos 
ganados y en constante disputa, era una estrategia correcta. 



153

Como profesora de la Escuela de Administración de la UCV, 
Nora enseñaba que la mujer había sido excluida históricamente de 
las teorías del desarrollo y que si se le incluía, lo era de una forma 
muy diluida. Desde su cátedra universitaria, junto a las profesoras 
feministas que la acompañaban, quería incluir a las mujeres tanto 
como una categoría de investigación como en las políticas de 
desarrollo. El paradigma de la inclusión estaba al orden del día. 
Llamaban a este enfoque “Mujeres en el Desarrollo”. Creían que si 
los planificadores y ejecutores de las políticas del desarrollo daban 
visibilidad a las mujeres, si lograban que se viera su contribución 
concreta y valiosa al desarrollo, no serían marginalizadas de los 
procesos económicos. Muy pronto les quedó claro que había algo 
más que conceptos equivocados y desinformación. Las formas de 
pensar que no introducen a las mujeres en las formulaciones 
de políticas públicas, con frecuencia se llevan a cabo a través de 
estrategias que las encerraban en un capítulo o departamento sobre 
las mujeres, en espacios compartimentados de las políticas para 
toda la población. Le había sucedido a Nora en el MIR en los 
setenta. Se introducía una secretaría de la mujer, que en general no 
era más que un saludo a la bandera, un reconocimiento simbólico 
sin apoyo en recursos y sin compromiso político. Nora recordaba 
que la distinción entre masculino y femenino no es una distinción 
entre otras. Además de ser un problema cuantitativo tiene que 
ver con las relaciones sociales y políticas de macro y micropoder.  

El cambio del enfoque “de la mujer y de las mujeres” al enfoque 
“de género” vino poco después. Algunas feministas académicas 
y políticas –como Castañeda– introdujeron en el debate público 
las relaciones de poder entre mujeres y hombres. El camino es-
tuvo lleno de dudas. Se decía que el enfoque “de la mujer” como 



154

categoría analítica enfocaba las desigualdades como algo aislado 
del resto de las vidas de las mujeres y de las relaciones a través 
de las cuales se perpetúan las desigualdades e inequidades entre 
mujeres y hombres. Esta forma de pensar traía como colación que 
el problema, y por lo tanto la búsqueda de solución, solo les con-
cernía a las mujeres. Por otro lado, se preguntaban si al utilizarse 
la palabra “género” se invisibilizaría a las mujeres lo que podía 
llevar a que se abandonaran las medidas dedicadas específicamente 
a beneficiar a las mujeres.

¿Qué pasaría si se dejaba de lado el enfoque hacia la mujer 
y las mujeres y se adoptaba el enfoque de género? La trayectoria de 
las ideas nunca es lineal y, como la vida, tiene giros inesperados. 
¿Qué pasaría con el enfoque de clase? ¿Con el feminismo?

Una de las principales dudas que surgieron entre algunas fe-
ministas venezolanas ante el enfoque de género, que sustituiría al 
enfoque centrado en la mujer o en las mujeres, fue la preocupación 
de que pudiera diluir el foco específico en las experiencias y nece-
sidades de las mujeres. Algunas temían que al adoptarse un marco 
referencial más amplio, se corriera el riesgo de perder de vista las 
desigualdades y opresiones específicas que enfrentan las mujeres 
en la sociedad. Nora expresaba su inquietud sobre si el enfoque de 
género pudiera ser demasiado universalista y no tener en cuenta las 
diferencias y particularidades de las experiencias de las mujeres en 
diferentes contextos culturales, sociales y económicos. Si bien el 
enfoque busca abordar las construcciones sociales de género que 
afectan tanto a hombres como a mujeres, otras feministas temían 
que al incluir otras identidades de género (como por ejemplo las 
de las mujeres indígenas o afrodescendientes) y orientaciones 
sexuales (como las de la diversidad sexual), se desviara la atención 



155

de las luchas específicas de la mujer. Junto a otras profesoras del 
Centro de Estudios de la Mujer de la Universidad Central, Nora se 
mostraba preocupada de que al adoptar un enfoque de género, la 
lucha feminista podría perder su identidad distintiva y su enfoque 
en la liberación de las mujeres como grupo oprimido. 

A pesar de estas dudas y preocupaciones, poco a poco se fue 
reconociendo también el potencial del enfoque de género para 
abordar las relaciones de poder y desigualdades sociales basadas 
en el género de una manera más holística y comprehensiva. Las 
dudas no paralizaron a las mujeres feministas y, con plena con-
ciencia de los riesgos y oportunidades implícitos, el cambio de la 
lucha por la igualdad de género no diluyó sus luchas concretas por 
la igualdad de las mujeres en general y por los enfoques feministas.

¿Qué trajo el camino de ida y vuelta a Pekín?  

Nora presidió la delegación venezolana del Foro Mundial Paralelo 
de la Conferencia Internacional de Pekín de 1995. En esa con-
ferencia estuvieron presentes más de 16.000 delegadas guberna-
mentales de todo el mundo y más de 30.000 representantes de 
organizaciones sociales que participaron en un foro paralelo 
de los movimientos de mujeres. Ellas aprobaron que el trabajo no 
remunerado debía aparecer en las cuentas nacionales. 

Nora, nuestra aliada siempre, participó en esta conferencia 
histórica. Fue nombrada responsable de las mujeres no guber
namentales, “por supuesto porque las demás decidieron que yo 
fuera la responsable de una ruta que se llamó Camino a Pekín,” 
integrado por mujeres de Nuestra América, palabra que ella siem-
pre utilizaba para nombrar a la región latinoamericana y caribeña. 



156

Para poder viajar se consiguieron los recursos recolectando bolívar 
a bolívar. Una artista ofrecía una obra de arte que se rifaba; otras 
mujeres daban parte de su salario. Las familias se involucraban y 
también aportaban. Las jóvenes fueron apoyadas y participaron 
junto a las mujeres institucionales y a las del movimiento amplio 
de mujeres (Rivero, N., 2018). Teníamos claro que la reproduc-
ción era necesaria para perdurar. La generación de relevo era y 
es fundamental para la continuidad de las transformaciones. “Lo 
cierto que eso fue un aprendizaje enorme”, cuenta Castañeda en 
el 2010. “Ahí nos encontramos con el movimiento de mujeres 
afro, con las amas de casa sindicalizadas, con la red de mujeres 
indígenas, con las mujeres lesbianas organizadas”. El camino re-
corrido juntas dio sus frutos y el Banco de Desarrollo de la Mujer, 
fundado en el año 2001, fue uno de ellos. 

En este reconstruir de la memoria, Nora recuerda que “lo del 
Frente” estuvo antes de esta serie de reuniones internacionales. 
“Estuve en Nicaragua en el 80, 81, 82 y conocí a las mujeres organi-
zadas de ese país. Con ellas decidimos crear un Frente Continental 
de Mujeres contra la Intervención Imperialista en América Latina”. 
¿Por qué un frente de mujeres contra la intervención imperialista? 
“Nicaragua, El Salvador, Guatemala, Centroamérica estaban siendo 
intervenidas por el imperialismo y estaba toda aquella lucha contra 
la dictadura y la contrarrevolución”. Se crean varios capítulos del 
Frente Continental, como le llamábamos coloquialmente, y Nora 
fue la responsable de Venezuela. Al reunirse el Frente Continental 
contra la Intervención en el año 1986 en La Habana, la secre-
taría general la tiene Nicaragua, a través de Doris Tijerino, una 
de las guerrilleras nicaragüenses contra la dictadura de Somoza.  
“Bueno, allí se da una cosa muy interesante. Vienen mujeres de 



157

Estados Unidos”. Convergen mujeres de todo el continente, mu-
jeres negras, indígenas “que una nunca se habría podido imaginar 
que viven en reservas en su propio país”. El poder de las muje-
res se reproduce60. “¡Fue un movimiento tan rico! Comenzamos 
a conocer el mundo y la historia de las mujeres que, además, es 
la historia del patriarcado” (Castañeda, 2010). 

En Pekín, junto a compañeras venezolanas y de diferentes partes 
del mundo, provenientes de diversas corrientes políticas, Nora 
luchó para que los asuntos financieros, “que no fueron fácilmente 
aceptados”, fueran incorporados en la conferencia. La mesa a la 
que se incorporó se ocupó de las mujeres desde el punto de vista 
económico. Concluyeron que los derechos humanos de las mujeres 
son derechos integrales y que si un derecho no se cumple, entonces 
no se cumplen los demás. Los derechos económicos, políticos y 
sexuales y reproductivos marchan juntos, al unísono. En la cuarta 
Conferencia sobre la Mujer, Igualdad, Desarrollo y Paz en Pekín se 
trabajó en el sentido de que los derechos humanos de las mujeres 
eran incompletos si no tenían derechos económicos. El modelo 
neoliberal de la Década Perdida había feminizado la pobreza. “De 
los pobres, las más pobres son las mujeres. El 70 % de los pobres 
del mundo”, continúa narrando Castañeda a Deledicque y Féliz.61   

60	 L. Busquier. (2022). Luchas y resistencias en la historia reciente 
protagonizadas por mujeres afrodescendientes: Red de Mujeres 
Afrolatinoamericanas, Afrocaribeñas y de la Diáspora en 1992. Historelo.
rev.hist.reg.local, 14(31). http://scielo.org.co/scielo.php? script=sci_ 
arttext&pid=S2145-132X2022000300056

61	 M. Deledicque & M. Féliz. (2012). El avance de la lucha feminista en 
el proceso bolivariano en Venezuela: Entrevista a Nora Castañeda. Debates 



158

Las venezolanas no fueron receptáculo pasivo de lo que ahí se 
debatió. La participación de la delegación muestra que las mu-
jeres de países del Sur, con frecuencia consideradas periféricas, 
no lo son. Hacía ya varios años que venían luchando para poder 
introducir los datos de forma separada, pero consistente en el 
presupuesto nacional, insistiendo en que el trabajo no remunerado 
debía medirse en términos cuantitativos. Su insistencia tuvo éxito 
fundamentalmente en el Foro de las No Gubernamentales de la 
Conferencia Mundial. Desde ahí se decidió crear instrumentos 
que permitieran avanzar en la incorporación de las mujeres 
al desarrollo y a sus beneficios. La propuesta del Banco de 
Desarrollo de la Mujer fue hija de esta instancia y del recorrido 
de la idea de la centralidad del trabajo no remunerado en la opresión 
y explotación de las mujeres.

En Pekín, Castañeda hizo muy buenas migas con Selma James, 
dirigente estadounidense de la organización Huelga Mundial de 
Mujeres, quien participó en la conferencia gubernamental así 
como también en el Foro Paralelo. Desde 1972 James y su orga-
nización venían reivindicando el reconocimiento y la retribución 
monetaria de todo trabajo de cuidado. Además, en el mundo del 
activismo estadounidense son reconocidas por su rechazo de toda 
guerra imperialista. “Invertir en las comunidades y no en la guerra” 
es su consigna. Recordemos que Nora era dirigente del Frente 
Continental de Mujeres Contra la Intervención en América Latina. 
Su amistad con las dirigentes de la Huelga Mundial de Mujeres 
perduró en el tiempo y, en el año 2006, ambas organizaciones 

Urgentes, 1(1), 1-10. Recuperado de https://www.memoria.fahce.unlp.
edu.ar/art_revistas/pr.16881/pr.16881.pdf 



159

publicaron juntas el libro Creando una economía solidaria: Nora 
Castañeda y el Banco de Desarrollo de la Mujer de Venezuela. 
La actitud antimilitarista y antiimperialista y el reclamo por la 
retribución salarial del trabajo no remunerado fue uno de sus 
puntos de encuentro. 

La Cuarta Conferencia Mundial de Mujeres aprobó en su 
Plataforma de Acción que se crearan bancos de Desarrollo de la 
Mujer62. Al volver de China, Castañeda presentó la propuesta para 
un banco de microcréditos para las mujeres. La oportunidad no 
estaba dada y el proyecto fue rechazado por el gobierno de tur-
no. Cuatro años más tarde, Hugo Chávez fue elegido presidente 
con la promesa de reescribir la Constitución nacional a través de 
un proceso constituyente. Una vez electo, el presidente Chávez 
cumplió con su promesa y convocó a una Asamblea Nacional que 
duró cuatro meses y de la cual resultó en una nueva constitución. 

La Constitución de la República Bolivariana de Venezuela fue 
avalada mediante un referéndum. La opción por el “sí” obtuvo 
casi el 72 % de los votos. La democracia representativa se profun-
diza con la democracia participativa y democrática y Castañeda, 
y junto a ellas las mujeres feministas radicales, pasan a ser parte del 
gobierno. Una larga tradición respaldaba este movimiento pendu-
lar. Por momentos en la oposición, por momentos en el gobierno. 
Las institucionales versus las del movimiento. El sujeto era la 
mujer pero, como anunciamos al principio de este capítulo, las 
alianzas de clase no siempre funcionaron, aunque estaban latentes. 

62	 Naciones Unidas. (n.d.). Conferencias de Mujeres e Igualdad de Género. 
Retrieved from https://www.un.org/es/conferences/women/mexico- 
city1975 (Fecha de consulta: 19 de marzo de 2024).



160

¿Por qué las mujeres desean producir Derecho?

Junto al movimiento diverso de mujeres organizadas del país, la 
CONG-Mujeres participó introduciendo y redactando en la nueva 
Constitución bolivariana sus demandas. Lograron que se concre-
tara la idea de convertir el trabajo no remunerado de las mujeres 
en un asunto de política nacional. Algunas de las participantes de 
la delegación de los movimientos sociales, como Nora Castañeda, 
Moni Pizani y Adícea Castillo, que habían sido representantes en 
Pekín, se incorporaron de frente al proceso constituyente. Tenían 
más de dos décadas movilizadas para que se entendiera y se re-
conociera en las políticas públicas que el trabajo no remunerado 
era productivo en términos económicos.(63,64) 

Tienen mucho que decir y su participación va más allá del 
ejercicio de un derecho. Ellas, al aspirar a ejercer sus derechos de 
forma directa, redefinieron lo que es lo político. Ampliaron la 
democracia no solo por ser incluidas, sino porque su participación 
llevó a cabo un cambio cualitativo que profundiza y resignifica la 
democracia. La Constituyente fue un espacio de disputa donde, las 
mujeres al asumirse como sujetas con derechos políticos, además 
de dar la pelea por la igualdad y la inclusión, fueron protagonistas 
y corresponsables de un cambio conceptual y político importante. 

63	 N. Castañeda. De primera mano. Temas sobre el tapete. Radio program of 
the National Radio System, March 6, 2012.

64	 N. Castañeda.  “El feminismo es revolucionario si tiene un contenido de 
clase y al mismo tiempo de género”. En M. Jiménez (Ed.). Mujeres 
protagonistas y proceso constituyente en Venezuela. Caracas: British Embassy; 
Unifem; PNUD; Nueva Sociedad, 2000.



161

De la misma manera que la conquista, en 1947, del voto a ni-
vel nacional y presidencial fue un hecho histórico, también lo 
fue su participación directa en la elaboración y redacción de la 
Constitución de 1999. Las mujeres protagonistas hicieron historia. 
Su voluntad de participación anunciaba los nuevos tiempos y fue 
un aporte no solo para las mujeres, sino para el nuevo tipo de 
ciudadanía participativa que estaba profundizando la democracia 
en la Constituyente.   

La Asamblea Constituyente fue una oportunidad clave para que 
se reconociera legalmente el trabajo no remunerado de la mujer 
como parte del producto nacional. A pesar de los esfuerzos para 
promover la emergencia de candidatas a la Asamblea Nacional, las 
mujeres no tuvieron casi presencia65. No tuvieron fuerza suficiente 
sobre las maquinarias de los partidos políticos. En 1999 se eligieron 
121 representantes, de los cuales solo el 17 % fueron mujeres. 
Nora hizo parte de la coalición del movimiento de mujeres que en 
ese momento promovió el valor estratégico de las alianzas para la 
representación política de las mujeres como colectivo. La CONG-
Mujeres apoyó explícitamente a varias integrantes mujeres para la 
Asamblea. Tenían tras de sí años de experiencia en la construcción 
de espacios compartidos de cabildeo político. 

Muchos debates se daban tras los espacios oficiales. Las feminis-
tas discutían los borradores de un artículo. Luego, llevaban una y 
otra vez las conclusiones de esos debates a la Comisión de Mujeres 
y a la Asamblea Plenaria66. El momento de la redacción era clave. 

65	 Ibidem.
66	 B. Portocarrero. “Soy una tejedora de cambios, de la visión que la gente 

tenga del mundo y sobre todo de la mujer”. En M. Jiménez (Ed.). Mujeres 



162

Las trampas de los legisladores hombres estaban al orden del día. 
Al final, pese a haber sido borrado de la agenda plenaria por tres 
veces, el artículo 88 logró llegar a la discusión colectiva. Luego, vino 
el momento de la redacción. Ahí también fue necesario la presencia 
constante y alerta. Los cambios podían ser fatales y la experiencia en-
señaba que no se podía pecar de ingenuidad ante las maniobras de los 
delegados hombres. La lingüista Viki Ferrara fue esencial al momento 
de concretar que la nueva constitución, a través de un lenguaje que 
incluyera a la mujer, tuviera consecuencias políticas. Un cambio en 
el lenguaje que trajo cambios en la realidad. Otra estrategia fue la 
calle. “Las mujeres estaban todos los días paradas ante las puertas de 
la Asamblea Nacional” (Castañeda, 2010). Era imposible no verlas. 

Ante la resistencia a las razones económicas para incluir el 
valor del trabajo no remunerado en la Constitución, se apeló 
a los sentimientos. Apoyándose en una retórica que hiciera más 
aceptable la agenda feminista para la mayoría de los miembros 
varones de la Asamblea Constituyente, los argumentos de las mu-
jeres organizadas hicieron uso de la emoción, de la capacidad de 
entrega de las mujeres, de su sensibilidad, de su pasión productiva. 
Las posturas de las feministas oscilaban entre quienes querían 
que se le diera valor económico al trabajo de la mujer y las que 
se oponían a esta propuesta aduciendo que reproducían lógicas 
capitalistas. La discusión sobre la implementación financiera se 
pospuso hasta la finalización del proceso constituyente y el conflic-
to sobre cómo financiar las propuestas de las mujeres organizadas 
en el presupuesto nacional sigue vigente y aún no se ha resuelto.

protagonistas y el proceso constituyente en Venezuela (pp. 143-150). British 
Embassy; Unifem; PNUD; Editorial Nueva Sociedad, 2000.  



163

Si bien las tensiones entre reconocimiento y redistribución estuvie-
ron presentes en los debates de la Asamblea Nacional Constituyente, 
al final se logró que el artículo 88 de la nueva constitución recono-
ciera el valor económico y social del trabajo del cuidado no remu-
nerado. El debate sobre la retribución tuvo y tiene su importancia. 
Un punto aún más relevante fue que se reconociera el derecho a tener 
los beneficios de la seguridad social. La victoria legislativa no resol-
vió los problemas. La asignación presupuestaria es un campo de dispu-
ta política que se actualiza cada vez que las demandas del movimiento 
de mujeres requieren recursos de los gobiernos. En realidad, pese a su 
retórica afectiva, el artículo 88 tiene implicaciones económicas muy 
importantes. Hace hincapié en los derechos laborales. Al garantizar 
el derecho a la seguridad social de las amas de casa, trae a colación 
preguntas difíciles de superar sobre las implicaciones fiscales. Para 
Nora y las feministas socialistas, el trabajo no remunerado de las 
amas de casa era un asunto de justicia social y de desigualdad. 
Para el gobierno socialista era, además, un asunto presupuestario. 

Eran tiempos de grandes cambios que nos llenaban de ener-
gía. “Y empezamos a preguntarnos”, dice Nora, “no solo hay que 
derrotar al capitalismo, también al patriarcado”. Ya estábamos en 
el 2000. Las mujeres que venían de la CONG-Mujeres, que 
en definitiva era una red de varias organizaciones, va a tener una 
particularidad. “Ahora tenemos la posibilidad de estar en el go-
bierno. Con una visión de género, etnia y clase comenzamos 
a trabajar construyendo el socialismo. Y, además, en un momento 
dado, el presidente dice que se trata del socialismo feminista. 
Imagínate tú, mono con hojilla”.  

Hoy, con el pasar de los años, vemos con asombro los logros 
alcanzados en tan poco tiempo. En los años 2001 y 2007 se 



164

formularon Planes de Desarrollo Económico y Social (Ministerio 
del Poder Popular para la Comunicación y la Información, 2001, 
2007 y 2013) que establecían el imperativo categórico de la jus-
ticia social. Queríamos que la diversificación de la producción 
acompañara el desarrollo de una poderosa economía social. Una 
gran fuerza que venía desde abajo, desde adentro de la población 
trabajadora esperanzada en alcanzar una vida digna, revolcó al país. 
El tema de la economía popular y solidaria como instrumento de 
la justicia entró pisando duro en la refundación de la nación.67

En 1999 Venezuela fue el primero de tres países de América 
del Sur –le siguieron Ecuador y Bolivia, en el año 2008– cuya 
Constitución reconoció el valor económico del trabajo no re-
munerado. Este cambio fue adoptado en Nuestra América en las 
Conferencias de los años 2007 y 2010 de la Cepal, varios años 
después de que Venezuela introdujera en la Asamblea Nacional 
Constituyente el tema de los derechos humanos de las humanas 
como derechos integrales. Las ideas del imaginario político esta-
ban ahí desde hacía varias décadas pero recién se plasmaron en 
normas en el año 1999 en Venezuela y unos años después en el 
continente. Las mujeres, y Nora con ellas, al haber obrado desde 
su vida personal con el propósito de incidir en su cotidianidad, 
habían ampliado la forma de hacer política. De la participación 
a la emancipación, a través de la política microfinanciera de la 
economía social, será el tema de los próximos capítulos. 

67	 N. Castañeda.  Mujer y economía en Venezuela. Ponencia presentada para 
el debate dentro del Ministerio del Poder Popular para la Mujer y la 
Igualdad de Género, 16 de mayo, Caracas, mimeo, 2009.



165

CAPÍTULO V 
NORA CASTAÑEDA: ECONOMISTA 

FEMINISTA ENFRENTA LOS DESAFÍOS 
DEL SOCIALISMO 

Este capítulo no trata temas que no hayan sido tratados, que no se 
conozcan, que no haya abundante bibliografía sobre ellos. Nos enfo-
caremos en la vida de Nora Castañeda durante su rol como fundadora 
y presidenta del Banco de Desarrollo de la Mujer (2001-2015), en 
un momento en que Venezuela buscaba avanzar hacia el socialismo, 
en medio de una coyuntura histórica global caracterizada por una 
crisis civilizatoria. Lo que nos interesa aquí es la perspectiva de Nora 
que le permitió involucrarse en debates sobre la economía popular 
y solidaria, temas que siguen siendo relevantes en la actualidad. 
A fines del siglo xx y principios del siglo xxi muchos creían que la 
historia había sido resuelta y que solo restaba analizarla como un fósil 
venerable. En ese ambiente de desánimo político y académico, Nora 
mantuvo viva la pasión de cuestionarlo todo y llevar sus creencias 
a la acción. Nora encarna el legado de revoluciones pasadas, como la 
Revolución soviética en Europa, la Revolución cubana en el Caribe, 
las experiencias de Salvador Allende en Chile en los años setenta y la 
Revolución sandinista en Nicaragua en los ochenta. Estas experiencias 
forjaron su carácter firme y su optimismo histórico, que se alimentaba 



166

de los avances de la Revolución bolivariana. Junto con otros econo-
mistas venezolanos de principios del siglo xxi, compartía una visión: 
veían la economía como una ciencia social que estudia las tramas 
humanas que se tejen en torno a la producción de su vida material 
y espiritual dentro de un tiempo y contexto histórico determinado. Este 
enfoque temporal y espacial revela cómo el feminismo influyó en su 
manera de buscar transformar la economía y la sociedad venezolana 
en ese período. Lo hizo desde el Banco de Desarrollo de la Mujer, que 
otorgaba microcréditos para proyectos de producción de las mujeres 
más empobrecidas, lo que nos invita a reflexionar sobre la relación 
entre la esfera productiva y la financiera, en un momento en que el 
capital financiero dominaba a nivel global. 

La economía política es campo de una aguda lucha 
de clases

La economía política, como campo de estudio, es campo de una aguda 
lucha clasista. El proceso de producción, distribución, intercambio y con-

sumo de los bienes se da bajo unas formaciones antagónicas de clase.

Nora Castañeda, 2012 

Uno de los temas de esta conversación con Nora Castañeda va 
a ser si el pensamiento de la economía política marxista, que se 
presentó como profundamente crítico al capital, llegó a tener al
guna vigencia al momento de ella fundar y presidir Banmujer, tema 
que desarrollaré en el capítulo siguiente. Y si la tuvo, ¿cuál fue? 
La trayectoria de Nora como economista socialista y feminista es 
relevante y debe ser seriamente tratada. No hay pensamiento que 
no deba ser historizado porque todo pensamiento surge dentro 



167

de un marco histórico. Surge para responder a otros enfoques, para 
cuestionarlos, para intentar superarlos y, a la vez, esta superación, 
expresa el surgimiento de un nuevo tiempo, de un nuevo espacio 
histórico, político. En este sentido, es fundamental que no hable-
mos de su pensamiento en el vacío. Por esto, antes de comenzar a 
conversar sobre la experiencia de Banmujer, en estas páginas voy 
a establecer un universo relacional de categorías que sirvan para 
entender a Nora y al banco en el contexto del bolivarianismo. 
El marco referencial para entender el bolivarianismo como marco 
dentro del cual el banco nace y se desenvuelve lo examinaré en 
el capítulo siguiente. 

Se ha dicho, y está bien dicho, que la historia del pensamiento 
no es la galería de sus héroes. ¿Por qué Carlos Marx y sus conceptos 
de economía política y de plusvalía toman tanta importancia para 
Nora al momento de fundar el banco? Este es un elemento muy 
interesante: si Nora intenta construir una economía y una sociedad 
alternativa al capital, Marx es alguien a quien tiene que acudir. 
Al desenmascarar la plusvalía, Marx había herido profundamente 
la soberbia cognoscitiva de la economía política del capital que 
todo lo sabe y todo lo esconde. Esta afirmación tiene implícita 
una premisa: que las economías políticas varían según el enfoque 
del sujeto que las analiza y, en el caso de este libro, la perspectiva 
es la de Nora Castañeda.

Igual de importante que los descubrimientos sobre los he-
chos económicos en el surgimiento de la ciencia de la economía 
y el nacimiento del capitalismo en Europa, fue el momento en 
que los seres humanos adoptaron un enfoque revolucionario al 
asumir el control de su propio conocimiento y de su propia his-
toria. ¿Qué sospechan ustedes le habrá ocurrido a Nora cuando 



168

se formó en la Escuela de Economía de la Universidad Central 
de Venezuela en la década de los sesenta y entró en contacto 
con los profesores marxistas y dependentistas de la época? Allá 
por su cuarto año de estudios de Economía en la Universidad 
Central de Venezuela, Domingo Alberto Rangel le daba clases de 
Historia del Pensamiento Económico. Aprendió que no hay una 
sola concepción de la economía, que el pensamiento económico 
había desarrollado maneras diferentes de concebir ese campo de 
estudio. En el programa radial Temas sobre el debate del Sistema 
de Radio Pública Nacional de fecha 2 de julio del año 2012, Nora 
se refiere al nacimiento de la palabra “economía política” y trae 
a colación a Antoine de Montchrétien quien, en 1615, utiliza por 
primera vez la categoría “economía política” en su obra titulada 
Traité d’économie politique. Nora nos informa que este autor se 
enfoca en la gestión de la economía del Estado, convirtiendo 
este campo de estudio en un espacio formal que analiza cómo las 
leyes, la política y los sistemas económicos afectan la producción 
y distribución de la riqueza y los recursos. Sigue diciendo en el 
mismo programa radial que Adam Smith, con su obra La riqueza 
de las naciones (1776), desarrolló significativamente la economía 
política estableciendo la base fundamental de lo que hoy conocemos 
como ciencia económica. 

El surgimiento de la economía como ciencia se produjo cuando 
los seres humanos comenzaron a tomar control de su propia his-
toria, tanto en términos de escritura como de acción, lo cual está 
relacionado con el desarrollo del capitalismo. Esas naves españolas 
que llevan a Colón a América, esas joyas que vende la reina de 
España representan momentos cruciales para la humanidad y, en 
especial, para Venezuela. Esas tres carabelas –una de las cuales llega 



169

a Macuro en 1498– son el espíritu del capitalismo. El europeo 
siente que cuando mira descubre. Se lanza a la historia inten-
tando dominar al mundo. Que hayan sido los europeos quienes 
desembarcaron en los territorios americanos y no los caribes en 
los territorios europeos no responde a una supremacía cultural, 
sino técnica. El capitalismo, impulsado por el proyecto de la acu-
mulación originaria del capital emprendió la conquista. Colón 
ya es el espíritu de la burguesía. Y la burguesía, lo dice Marx en 
El Manifiesto, es la clase más revolucionaria –hasta ese momen-
to– de la historia. La disolución de los territorios es impiadosa, 
sanguinaria: decenas de millones de muertos. ¿De qué acción 
civilizatoria puede hablarse? Se trató de un saqueo destinado a la 
acumulación del capital comercial que luego posibilitaría el surgi-
miento del capital industrial. Con certeza dirá Marx en el célebre 
Capítulo XXIV del primer tomo de El Capital68: “El capital viene 
al mundo chorreando sangre y lodo”. 

Es fundamental entender lo anterior porque hay una interre-
lación profunda entre el conocimiento científico de la economía 
y el movimiento del asalto de la burguesía al poder y al conti-
nente americano. “En su origen, la economía política reveló las 
condiciones y causas del origen, evolución, y cambio de unas 
formas de producción por otras más progresivas”, nos dice Nora 
al entrevistarla en el año 2010. Y de inmediato agrega que en 
la Venezuela del siglo xxi hay otra economía política, la del socia-
lismo diverso que algunos ven como una etapa de transición hacia 
el comunismo. En la competencia entre sistemas, y allí radica el 

68	 K. Marx. El Capital: Crítica de la economía política (Obra original publicada 
en 1867). Fondo de Cultura Económica, 1968.



170

gran drama de nuestra época, los pueblos de los países periféricos 
tienen que escoger el socialismo. El capitalismo periférico tiende 
a estar estructuralmente limitado por su dependencia de los centros 
capitalistas. Esta dependencia se traduce en un acceso desigual 
a recursos, tecnología e inversión, lo que impide que los países 
periféricos, como Venezuela, logren un desarrollo genuinamente 
autónomo. Así, cualquier esfuerzo por desarrollar un capitalis-
mo local se ve constantemente amenazado por las dinámicas del 
capital global. La búsqueda de justicia social, la recuperación de 
la soberanía y la construcción de un proyecto nacional alterna-
tivo que promueva un desarrollo equitativo y sostenible lleva 
a optar por el socialismo, como lo hizo el bolivarianismo. “En el 
proceso de transición hacia el socialismo se supone que las posi-
ciones tienen que ver con la contradicción entre la vieja sociedad 
–la sociedad capitalista– y la nueva sociedad, –la sociedad socialista 
en construcción–. Por eso no existe ni puede existir una economía 
política única para todas las clases”. 

Desde su perspectiva, la economía política comenzó a desarro-
llarse como ciencia independiente al nacer el modo de producción 
capitalista, cuando surgieron las primeras tentativas de interpretar 
y elucidar varios fenómenos del capitalismo. Al entrevistarla en 
el 2010, Nora relata que “entre los siglos xvi y xviii se desarrolló 
la corriente del pensamiento económico llamada mercantilismo”.  
Esta corriente centró su atención en los fenómenos de la vida 
económica que podemos alcanzar a través de los sentidos atribu-
yéndole un significado decisivo a la esfera del comercio donde los 
productos se convertían en mercancías. En ese contexto, cuando 
el capitalismo vivía su impetuoso desarrollo juvenil, los mercan-
tilistas concibieron al dinero como la única fuente de riqueza. 



171

Cuando la burguesía era todavía una clase ascendente y desem-
peñaba un papel progresivo “surgió y se estructuró la economía 
política burguesa, denominada científica o clásica”. Hicieron 
muchos descubrimientos en la elucidación de las leyes tendencia-
les que rigen la producción y la distribución social de los bienes 
materiales, pero no llegaron a descubrir la esencia explotadora 
y el carácter transitorio del capitalismo. “Y es que no podían 
hacerlo. Avanzar hasta ver cómo el capitalismo –en el seno del 
cual ellos estaban haciendo sus investigaciones– iba a desapa-
recer, era demasiado”. Para Europa, el capitalismo se entiende 
principalmente como un sistema de intercambio, tanto dentro 
de sus espacios nacionales, pero principalmente con sus espacios 
coloniales y neocoloniales. Si bien es absurdo pensar que no hay 
en Venezuela posibilidades de apelar a recursos, métodos y tácticas 
de política económica que, en general, impartan al desarrollo una 
orientación y una tónica, las medidas de la Ciencia Económica 
contemporánea, son muchas veces de relativa validez para nuestro 
país, recalca Nora. 

Nuevamente las ideas de Castañeda comparten lo dicho por 
Domingo Alberto Rangel. La mercancía, que representa valores 
de cambio, es uno de los rasgos más distintivos del capitalismo. 
Quien organiza la producción y emplea trabajo asalariado lo hace 
con el propósito de deshacerse, vendiéndolos, de los bienes que 
produce a través del intercambio. Ya sea un zapatero, un moli-
nero o un fabricante de automóviles o aviones, todos gestionan 
sus actividades en sus fábricas con el fin de llevar sus produc-
tos al mercado. Con el dinero obtenido de estas transacciones, 
el empresario reinvierte para mantener o expandir su negocio. Este 
sistema, cuyos mecanismos fundamentales son los mencionados, 



172

nace, se desarrolla y finalmente desaparecerá cuando llegue su fin, 
con una vocación de expansión internacional.

Ningunos pensadores han comprendido con mayor preci-
sión la naturaleza internacional del capitalismo que Carlos Marx 
y Federico Engels en su Manifiesto comunista69. Nos adentramos 
en este texto al que Castañeda hace referencia para respaldar sus 
ideas. Los pasajes de este documento, donde sus autores retratan 
el avance triunfante de la burguesía a lo largo de los siglos, rom-
piendo fronteras, cruzando océanos y extendiéndose por todo el 
mundo, tienen una potencia comparable a la de una tormenta. 
El capitalismo siempre buscará nuevos territorios y mejores tec-
nologías. La mercancía, el símbolo máximo del valor de cambio, 
exigirá constantemente más espacio y técnicas más avanzadas. Más 
territorio y mejores tecnologías son las exigencias incesantes del 
capital. Para expandir su alcance, figuras como Pizarro, el con-
quistador español, reemplazaron los dioses en el templo del sol de 
Cuzco. La idea de un capitalismo completamente independiente 
en cualquier país, por vasto que sea, es una ilusión. 

Si el capitalismo es un sistema que organiza principalmente la 
circulación de mercancías con valor de cambio, los movimientos 
internacionales de capital son inevitables. Estos procesos demues-
tran cuán ilusoria es la idea de un capitalismo exclusivamente 
nacional. El capitalismo venezolano, aunque tiene características 
particulares desde su surgimiento en el siglo xix, siempre ha estado 
conectado y subordinado a un sistema global, que no puede ser 
otra cosa más que una manifestación de una totalidad mundial. 

69	 K. Marx. El Manifiesto comunista. (Obra original publicada en 1848). 
El Viejo Topo, 1997.



173

Desde la época colonial, el proceso venezolano ha reflejado las 
diferentes formas que ha tomado el capitalismo a nivel global. 
Las primeras plantaciones de cacao en las zonas húmedas de Aragua 
respondían a la lógica del capitalismo mercantilista impulsado por 
los Borbones desde Europa, con el objetivo de acumular capital. 
No pueden existir capitalismos regionales. Las guerras reiteradas 
son intentos de diversas potencias por tomar el control del único 
sistema capitalista que opera a nivel mundial. 

La primera parte del Manifiesto, que lleva el título “Burgueses 
y proletarios”, llama a la unidad de todos los trabajadores y dice 
que “un fantasma recorre Europa: el fantasma del comunismo”. 
Toda Europa reconoce la existencia del comunismo y le teme. 
La frase inicial que menciona al fantasma es tan célebre como el 
subtítulo que postula que la historia de las sociedades ha sido la 
historia de la lucha de clases así como el mandato a la unidad del 
proletariado. Hasta el surgimiento del proletariado, la burguesía 
tiene una capacidad revolucionaria. Para Marx, al igual que para 
Nora y otros que consideran el materialismo dialéctico como 
un enfoque metodológico adecuado para los estudios sociales, 
el momento negativo de la dialéctica histórica prevalecerá sobre 
la burguesía una vez que esta haya creado las condiciones para 
su propia desaparición. El momento negativo de la dialéctica 
histórica triunfará sobre la burguesía cuando esta haya hecho 
madurar a su enterrador y nazca el proletariado que dará a luz 
a la nueva sociedad. 

El llamado a la unidad del proletariado del Manifiesto comunista 
se basa en experiencias homogéneas que han apoyado históri-
camente las movilizaciones colectivas por la justicia, además de 
servir como justificación de políticas gubernamentales. La lucha 



174

por el poder estatal o por soluciones comunitarias concretas, al 
movilizarse a través de identidades colectivas que las separan de 
los demás, lograban beneficios, pero quedaban atrapadas en las 
respectivas fragmentaciones. Sus resistencias locales engullían 
sus aspiraciones de justicia. Nora fue vanguardia en este aspecto 
y más allá del cliché que el eslogan “unidas en la diferencia” pueda 
expresar en las narrativas políticas de moda, fue una mujer que 
supo construir esa unidad en la diversidad. Todas las personas 
entrevistadas lo atestiguan una y otra vez. 

Volviendo a la economía política abrazada por Nora, a partir 
del momento en que la lucha de clases del proletariado y el fan
tasma del comunismo empezaron a amenazar la existencia del ca
pitalismo, la ciencia económica cedió su puesto a lo que Castañeda 
llama “economía política no-científica”, que ha dominado en el 
mundo capitalista hasta el presente. Estos economistas describieron 
los nexos externos de los fenómenos económicos y se abocaron 
a defender el capital de manera de mantener su reproducción a 
costa del mundo del trabajo. Una de las estrategias de esa econo-
mía política, para que pensemos y sintamos que el capitalismo es 
la única forma que garantiza bienestar a una sociedad es esconder, 
tras la máscara de la cientificidad, el mito de la imposibilidad de 
superar al capitalismo. Su tarea principal estribaba y estriba en re-
futar a Carlos Marx y al marxismo como instrumento del mundo 
del trabajo al servicio de la construcción del socialismo. Unen la 
doctrina con el mito. Utilizando el anticomunismo como princi-
pal arma político-ideológica, dirigen ataques contra el socialismo 
científico y los países socialistas. 

El 2 de julio del año 2012, en su programa radial Temas 
sobre el debate Castañeda dice que es importante recordar que 



175

María Corina Machado propone un capitalismo popular pen-
sado como instrumento para combatir el desarrollo del socia-
lismo. “La particularidad es que hoy la única salida que tiene 
la humanidad para avanzar en la construcción del buen vivir 
es el socialismo y no ese capitalismo popular del que se afirma 
que ha perdido su naturaleza capitalista y que se ha convertido 
poco menos que en socialismo”. Para Nora no es posible  hu-
manizar el capitalismo porque responde a relaciones sociales 
de producción que son de explotación. “Y la explotación no se 
puede humanizar,” expresa enfáticamente.  

Donde los economistas anteriores ven relaciones entre las 
cosas, Carlos Marx ve relaciones entre los seres humanos. Hace 
hincapié en las leyes internas del origen, desarrollo y hundimiento 
del capitalismo apelando por la instauración de una administra-
ción a favor de los intereses de mujeres y hombres trabajadores 
humildes. Que la clase obrera dicte el camino hacia dónde ir. 
“Un mundo del trabajo que le dice a las y los trabajadores pú-
blicos, al presidente de la república, a todos los entes del Estado, 
lo que hay que hacer de acuerdo con los intereses del mundo 
del trabajo. Y el funcionariado público manda pero obedeciendo 
a los intereses del mundo del trabajo en un momento político”. 
Las entrevistas al personal y a las usuarias del Banco de Desarrollo 
de la Mujer realizadas en Caracas entre el 2017 y el 2020 dan 
constancia de que así fue pensado y sentido su liderazgo en el 
banco. Las relaciones sociales, las relaciones de poder en juego, 
tanto las macro como las micro, fueron principio que ella trans-
formó desde su gerencia. Fue innovadora. Examinar su gestión 
en el Banco de Desarrollo de la Mujer puede enseñar mucho 
a las nuevas generaciones.



176

Nora Castañeda ve en la producción y apropiación de la plus-
valía la piedra angular de la teoría económica marxista que ella 
abraza. Una ciencia que no se pretende transparente y que, al 
dejar al desnudo las contradicciones entre el trabajo y el capital 
asume de frente una posición. Nora no le apuesta a la neutralidad. 
“Al capitalismo no lo hunde nadie, sino que sus contradicciones 
internas antagónicas entre el mundo del trabajo y el mundo del 
capital llevan a su implosión. Esto no sucede por obra y gracias 
del Espíritu Santo, sino que es necesario que el mundo del trabajo, 
conociendo estas contradicciones, se afane para que se termine 
con un sistema de explotación que ya no se puede aceptar”. 

¿Qué quiere decir Castañeda con estas palabras que dan im-
portancia a la necesidad de conocer las injusticias del capitalismo?

Sigue nuevamente a Marx quien, cuando todavía era muy 
joven, dijo en un texto de 1843 que a la injusticia hay que aña-
dirle la conciencia de la injusticia. Para Nora no es suficiente 
la ignominia del sistema para terminar con él. Hay que hacer la 
opresión real aún más opresiva agregándole la conciencia de 
la opresión. Por eso, los talleres de formación son fundamentales 
para el Banco de Desarrollo de la Mujer; por eso Castañeda fue 
una pedagoga toda su vida. Para que califiquemos de ignominiosa 
a una realidad es porque ya salimos de ella. Por eso el hambre no 
es revolucionario, la miseria no es revolucionaria, porque por sí 
mismas no garantizan nada. Al contrario, lo que generalmente 
garantizan son situaciones que arrojan a los hombres y mujeres 
a ser fácilmente manipulados por el fascismo. Ahora, la conciencia 
de la injusticia es otra cosa, ya es un paso cualitativo. Una cosa es 
padecer una injusticia y otra es tener conciencia de la injusticia 
que se padece. 



177

La política surge siempre en el momento en que el sujeto esta-
blece un quiebre entre sí mismo y aquello que la realidad, que es 
siempre la realidad del poder, le propone. Y ahí es cuando, para 
Nora, la materialidad de las relaciones sociales genera un hecho 
potencialmente transformador de esa realidad. No hay posibilidad de 
transformar ninguna realidad si no hemos tomado conciencia 
de ella y no hemos asumido que esa realidad no debe ser, debe 
cambiar. La teoría del capitalismo como el mejor de los mundos 
posibles es muy actual porque el sistema capitalista se presenta 
a sí mismo como el mejor. Algunos admiten sus enormes defectos 
pero arguyen que es lo único posible, porque todo lo demás ha 
fracasado. Y esto convence a mucha gente. Desde Banmujer, el 
objetivo principal de Nora y su equipo fue fomentar la autocons-
trucción de la subjetividad de las mujeres de los sectores populares 
sobre las raíces de la injusticia, acompañándolas en su proceso 
de convertirse en protagonistas de su propia transformación y, de 
paso, también en agentes transformadoras de la sociedad.

En Banmujer, el trabajo de Castañeda se enfocó en demostrar 
que otro mundo es posible y necesario. Para ella, después de la 
economía marxista de Marx, los estudios de Vladimir Illich Lenin 
desarrollaron la doctrina económica del imperialismo como una 
fase superior del sistema capitalista, lo que permitió revelar los 
rasgos fundamentales de la crisis general que tanto se discute 
hoy. La teoría de la revolución proletaria de Lenin, en palabras 
de Castañeda “promueve la no-simultaneidad de la construcción 
del socialismo en varios países y la multiplicidad de las formas del 
tránsito al socialismo”. “En lo que a nosotras interesa”, continúa 
Nora, “Lenin sentó las bases de una nueva sección en la economía: 
la economía política del socialismo”. 



178

En la misma entrevista antes citada del año 2010 y en el pro-
grama radial del 2012, luego de citar a Lenin, Castañeda se re-
fiere al libro Apuntes críticos para la economía política de Ernesto 
“Che” Guevara y relaciona lo cuantitativo y lo cualitativo en la 
economía. La historia de la experiencia de las mujeres feministas 
y su necesidad de crear conceptos que otorgaran significado al 
trabajo invisibilizado de las mujeres formaban parte de su bagaje. 
“No cabe duda de que el método matemático –si se aborda de un 
modo metodológicamente acertado– puede dar resultados positi-
vos en cuanto medio auxiliar de los fenómenos económicos. Sin 
embargo, los economistas burgueses hacen caso omiso del lado 
cualitativo de las relaciones sociales de producción siendo que la 
economía estudia las relaciones sociales de producción que se esta-
blecen entre los seres humanos en el proceso de producción de su 
vida material y espiritual”. Desde la presidencia del banco, Nora 
destacó la importancia del componente social dentro de la economía. 

Avanzamos hacia el socialismo a través 
de la economía feminista

Por razones de solidaridad con el resto de la humanidad, 
con los y las trabajadoras, y particularmente con las mujeres 
en condiciones de pobreza, vimos que era necesario construir 

una economía popular, comunitaria y solidaria basada 
en la sororidad, que es la solidaridad entre mujeres.

Nora Castañeda, 2010

A partir de múltiples reuniones que se dan en las décadas de los 
setenta, ochenta y noventa, cuando las Naciones Unidas convocaron 



179

a una serie de eventos internacionales, las mujeres venezolanas 
organizadas profundizan en los efectos de la economía neoliberal. 
Concluyeron que el gran apocalipsis puede venir en cualquier 
momento. Va a ser obra del derretimiento de los polos, de las 
idas y venidas de Estados Unidos y los países industrializados en 
torno a los protocolos ecologistas de Kioto y de París, de la tala del 
Amazonas, de todo eso que los ecologistas conocen tan bien. ¿Hasta 
dónde una economía insolidaria podría destruir a la humanidad? 
Las mujeres tomaron posición y asumieron la necesidad de una 
economía diferente. Concluyeron que si se seguía por el camino 
del capital globalizador, la humanidad corría peligro de desaparecer. 
El Banco de Desarrollo de la Mujer se creó el 8 de marzo del 2001. 
Desde ese mismo momento, se comenzó a construir una economía 
popular solidaria que incorporara a las mujeres al desarrollo sus-
tentable y a sus beneficios. A un desarrollo alternativo, claro está.

Para Nora, el banco es una excusa para organizarse. Se crean 
una serie de talleres. El primero es el diagnóstico comunitario 
participativo fundamentado en “las necesidades necesitadas 
no en las necesidades creadas por el capital con el fin de él vender 
y nosotras consumir”. Además, se comenzó a trabajar en talleres de 
economía popular buscando que las mujeres fueran economistas. 
Las mujeres se preguntaban: ¿qué producimos?, ¿cómo?, ¿dónde?, 
¿cuándo? y ¿para quién?  La pregunta clave es: ¿quiénes somos? 
“Somos mujeres, mujeres en condiciones de pobreza, mujeres 
indígenas, mujeres afrodescendientes, mujeres con discapacidad, 
jóvenes, madres, en condiciones de pérdida de libertad que nos 
abocamos a construir una economía al servicio de los seres hu-
manos revertiendo la tendencia que hace que los seres humanos 
estemos al servicio de la economía”. El objetivo es cambiar la 



180

economía insolidaria y promover la economía solidaria, popular 
y comunitaria fundamentada en la sororidad, que es la solidaridad 
entre mujeres. Esto presenta un inconveniente. El banco no se 
guía por la rentabilidad del capital, sino por la rentabilidad social 
y esta perspectiva proporciona pocos recursos económicos. “Pero 
se calculó fríamente que así fuera”, dicen Castañeda, las trabaja-
doras y las usuarias. “La crisis del sistema capitalista mundial ha 
mostrado que muchos problemas no se resuelven con grandes 
cantidades de dinero, sino con un cambio de enfoque”. Por eso 
el Banco de Desarrollo de la Mujer quiere ser un banco diferente, 
tal como aparece en el logo que identifica la institución.  

Con el modelo neoliberal se habían puesto de moda unas 
teorías según las cuales se había llegado al fin  de las ideologías. 
Se decía que ya no había nada que hacer, que el socialismo real 
–así lo llamaban– había fracasado. Lo que no se decía es que el 
capitalismo también había fracasado y, desde esta falsa premisa 
se llamaba a perfectibilizar el mercado. Nora y algunas mujeres 
organizadas comenzaron a cuestionar este planteamiento diciendo 
que no existe un socialismo real o un socialismo irreal, sino que 
existe un socialismo en el cual ha habido grandes equivocaciones. 
“De lo que se trata es de plantearse una nueva manera de construir 
el socialismo”. Volver a los clásicos, a Carlos Marx, a Federico 
Engels y, sobre todo, a Ernesto “Che” Guevara, continúa Nora. 
Hay que hacer revisiones profundas, pero desde una posición 
revolucionaria porque desde una posición no-revolucionaria se 
han hecho muchas. El socialismo con los errores del pasado no 
es el que ella promueve, sino un socialismo repensado en térmi-
nos de una sociedad que tome en cuenta la diversidad y que, por 
ejemplo, aprecie que no es lo mismo ser hombre que ser mujer. 



181

De allí surge el socialismo feminista que incorpora a la unidad 
de los trabajadores, que El Manifiesto plantea, categorías como el 
género, el origen étnico, la edad, la cultura. 

Para Castañeda, no es casualidad que Venezuela haya tenido la 
posibilidad de impulsar la construcción del socialismo del siglo xxi.  
No se puede entender que la población de un país petrolero con 
más de cien años produciendo hidrocarburos viva aún hoy en 
condiciones de marginalidad terribles. Lo que está en jaque es la 
distribución de la riqueza creada por el trabajo, “porque es el trabajo 
lo único que crea riqueza”. Puede haber petróleo en el subsuelo, 
pero tiene que haber personas trabajadoras que pongan a funcionar 
la industria petrolera. Estamos en un país petrolero. Aún no hay una 
energía alternativa que sustituya totalmente a ese recurso. ¡Ojalá que 
la haya en algún momento por el ambiente, el planeta y el futuro 
de la humanidad! Pero todavía no la hay. “Y eso nos alegra y no nos 
alegra. Nos alegra porque si distribuimos bien la riqueza que surja 
de allí nos permite seguir avanzando en el proceso revolucionario 
y así multiplicar las formas de producir. Pero al mismo tiempo no nos 
alegra porque necesitamos otras alternativas menos contaminantes”. 

¿El petróleo debe seguir o no debe seguir? ¿Cómo lo debemos 
usar? ¿Puede haber un socialismo donde el mercado sea lo fun-
damental? Sabemos que el mercado sigue existiendo en Cuba, en 
China, en Vietnam. ¿Se produce para ese mercado o se produce 
para satisfacer necesidades? Por supuesto, en algún momento 
el mercado podrá desaparecer. En algunos de sus libros Marx 
dice que es necesario pasar del reino de la necesidad al reino 
de la libertad. “Quizás pasar al reino de la libertad, entre otras 
cosas, suponga la eliminación del mercado”. Y especialmente en 
Venezuela, donde buscamos un desarrollo nacional basado en la 



182

defensa de la soberanía y en lo endógeno, ¿qué y cómo podemos 
generar riqueza en un momento en que el capital financiero y la 
industria militar están tan interconectados a nivel global con tanta 
incidencia en los múltiples y diversos espacios locales?

En el Banco de Desarrollo de la Mujer se habla de la economía 
popular, que además de ser justa y amante de la paz, sea una eco-
nomía solidaria, porque no toda economía popular es solidaria. 
Debe comenzarse por lo comunitario, que tiene que ver con el 
desarrollo local. La economía popular, solidaria, comunitaria, 
local no se decreta.

El diagnóstico participativo es el punto de partida. “En el ca-
pitalismo se presentan proyectos de inversión que comienzan por 
una investigación de mercado que estudia los precios, la oferta, 
la demanda, la competencia. A partir de allí se hacen las inver-
siones o no se hacen. En Banmujer no se parte de allí, se inicia 
con el diagnóstico de la comunidad”. ¿Qué potencialidades tiene? 
¿Qué necesidades? ¿Qué tiene para desarrollar sus respuestas? 
La comunidad conoce aunque no haya sistematizado su saber. 

Aquí el banco rompe con esa tradición que sostiene que quienes 
conocen son solo los científicos. Hay un pueblo que por el hecho 
de haber realizado una práctica conoce qué hacer y cómo hacerlo. 
Se repiensa la sabiduría y se pone el diálogo de saberes sobre la 
mesa. Castañeda promueve la investigación-acción. Es hora de 
abandonar el conocimiento como ámbito de expertos, como espe-
cialidad académica, como aristocracia recluida en cualquier de los 
cientificismos, sea este la intocada transparencia de la economía 
política originaria o los infinitos juegos de la economía política 
moderna contemporánea. “Si las personas fraguan un diálogo de 
saberes puede ser que se dé a luz una economía valiosa para la 



183

comunidad. Si no lo hacemos –e inventamos sin ese sustento fruto 
del diálogo– la mayoría de las veces vamos a errar”. Castañeda 
sacó el conocimiento económico a la calle haciéndole habitar el 
barro de la historia del capital. Para ella no hubo sendas en las 
que perderse, sino tumultuosos conflictos en los que participó 
y el Banco de Desarrollo de la Mujer, intervenido en el año 2015, 
fue su última morada.

El socialismo promovido desde el Banco de la Mujer trata 
de desarrollar una economía fundamentada en la cooperación 
y la ayuda mutua entre los seres humanos. ¿Cómo desarrollar esa 
economía? Los equilibrios macroeconómicos, que son de gran 
interés para los intereses del capital, no son su prioridad. No 
interesa poner en primer plano la rentabilidad de la inversión 
realizada. “Esto no quiere decir que queramos perder lo invertido. 
Pero ese no es el centro de la atención del banco. En primer lugar, 
interesan los seres humanos concretos: las mujeres, los niños, las 
niñas, los hombres, las adolescentes, los adolescentes, las y los 
ancianos de la tercera edad”. Interesa una economía que mire de 
cara a las fuerzas productivas, pero que tenga en cuenta que esa 
fuerza productiva son seres humanos, no simplemente fuerza de 
trabajo, números o mano de obra. Y ahí Nora aterriza en la ex-
periencia de las trabajadoras y las usuarias del banco. Las mujeres 
producen y esas mujeres son susceptibles de contraer cáncer de 
mamas y de cuello uterino. Lo sabemos porque las estadísticas 
nos dicen que, en Venezuela, esas son unas de las primeras causas 
de muerte de las mujeres. Nos interesa lo que se produce y quién 
lo produce. Las mujeres se organizan no solo para producir, sino 
también para estar atentas a su salud integral formando las Redes 
Populares de Usuarias de Banmujer, que son las que se encargan 



184

de estar pendientes del buen vivir tanto de las mujeres como de 
la comunidad. 

La economía tradicional sostiene que la fuerza de trabajo –un 
término que deshumaniza a las personas– debe ser capacitada. 
Nosotras decimos que no somos incapaces. Necesitamos tener un 
proceso creciente y continuo de formación. ¿Pero nos podemos 
formar solo para el trabajo? ¡No! Porque el trabajo no lo hizo 
Dios como castigo. El trabajo puede ser una vía de liberación para 
los seres humanos, pero para que cumpla esta función, debe ser 
una actividad que se ame. Las mujeres necesitamos formarnos 
para el trabajo y para la vida. Formarnos para trabajar ocho horas 
diarias. Pero el día dura 24 horas. ¿Qué hago con las 16 horas que 
quedan? Una parte es para descansar y dormir, pero otra parte es 
para la recreación. De lo que se trata es de una economía que sea 
capaz de vernos no como seres fragmentados (el capitalismo nos 
fragmentó), sino como seres que somos una totalidad y, como 
totalidad, no se puede estar hablando de trabajadoras intelec-
tuales y trabajadoras manuales. Una nueva economía capaz de 
pensar en los seres humanos como seres integrales. Tenemos por 
delante una humanidad en peligro y, si queremos evitar que sea 
destruida, tenemos que trabajar por la construcción de una nueva 
humanidad. No hay alternativa. 

El énfasis dado por Castañeda a la producción fue un gesto 
revolucionario. Son muy pocas las economistas que le dicen no al 
capital financiero, que se salen de la lógica del capital. Castañeda, 
por el contrario, desde dentro de una institución microfinan
ciera pública le apuesta a la producción y decide que el banco va 
a creer solamente en aquello que se produce. Como ven, una 
bandera de lucha para nuestros días en que vivimos. Porque si algo 



185

requerimos en nuestros días es dar una respuesta revolucionaria 
al capital financiero.

Era de esperar que Castañeda diera importancia a la Tesis XI 
de Marx, que señala a los filósofos que, si bien es válido pensar el 
mundo, ha llegado el momento de transformarlo, identificando 
un sujeto para esa transformación. La materia, por sí sola, no 
cambia; las relaciones de producción son una realidad material, 
al igual que las fuerzas productivas. En este entramado material, 
existe un sujeto colectivo que sufre la opresión y la desigualdad 
al que Nora da prioridad: las mujeres de los sectores populares. 
La economía política de Marx no es solo un análisis científico, 
sino una herramienta para liberar a la humanidad de sus cadenas. 
Como Marx, Nora es una humanista que sitúa a las personas en 
el centro del escenario. Para ella, hombres y mujeres son quienes 
construyen la historia, y su objetivo es la emancipación total de la 
humanidad. Mediante la revolución proletaria, tanto hombres como 
mujeres encontrarán un mundo libre de explotadores y explotados.

En Nora también se observa otro aspecto del humanismo 
marxista: la convicción de que hombres y mujeres deben actuar 
para transformar la historia, desarrollando una praxis revolucio-
naria. La Revolución bolivariana y el sujeto chavista se forma-
ron el uno al otro: mientras el proceso revolucionario dio forma 
a una nueva identidad popular, esa misma identidad fue clave 
para impulsar y sostener la revolución. Ese sujeto, compuesto por 
hombres y mujeres de los sectores populares, tanto rurales como 
urbanos, tiene una misión redentora. Son personas trabajadoras 
que han sido despojadas y que no tienen nada que perder excepto 
sus cadenas. Para Nora, la historia es una construcción humana. 
La historia existe porque hay seres humanos que se enfrentan 



186

entre sí, donde unos explotan y otros son explotados, y tarde 
o temprano, los oprimidos, a través de su subjetividad vinculada 
a sus condiciones materiales, tomarán acción para cambiar esa 
situación. Muy probablemente, se rebelarán. Y en esa rebelión, 
que parecía imposible, donde se les hizo creer que otros siempre 
mandarían y ellos debían obedecer, se redescubrirán como seres 
humanos. Nora Castañeda lo demostró a través de Banmujer, 
creando una historia que hasta entonces había dejado de lado 
a los hombres y mujeres de los sectores populares.

Lamentablemente, soy de las que piensan que toda rebelión 
lleva en su interior la semilla de su contracara. Reconozco que 
con los años he llegado a esta conclusión, aunque también debo 
admitir que no soy pesimista. Si lo fuera, no dedicaría tanto tiem-
po a escribir frente a esta pantalla siempre exigente. De cualquier 
manera, estoy convencida de que, para Nora y para muchas como 
nosotras, no hubo espectáculo más digno y noble que el de las 
mujeres del Banco de Desarrollo de la Mujer, quienes se alzaron 
contra la injusticia de sus condiciones de vida. La lucha de Nora, 
junto con las trabajadoras y usuarias del banco, fue un camino 
hacia la liberación del ser humano de la miseria y el sufrimiento. 
Se sintió impulsada a hacer algo para aliviar esa situación.

En cuanto al sujeto chavista que Nora encarnó como intelectual 
orgánica de las mujeres y los hombres de los sectores populares, 
caramba, ese no es un sujeto como cualquier otro. Es un sujeto 
de la praxis. Nora siempre tuvo que estar en la calle. Las mujeres 
como ella, aunque sean derrotadas, dejan su testimonio. Duele, 
porque con su muerte en el 2015, la intervención y posterior 
reestructuración del banco, se perdió una batalla. Pero ha habido 
y habrá otras. Alguna vez triunfarán las mujeres de las manos vacías. 



187

Y si no, al menos habrán testimoniado por la dignidad de luchar 
contra el poder. Tener la dignidad de no entregarse como corderos 
ante la ignominia, o de amargarle un poco la fiesta a los poderosos. 

La espiritualidad de la economía solidaria

En la medida en que el socialismo se planteó competir con la sociedad 
capitalista quedó entrampado. Hay un autor, István Mészáros  

que dice que no hemos logrado pasar más allá del capital.  
El capitalismo no pasaba, pero el socialismo tampoco,  

y se comenzó a competir. ¿Cuánto produces tú?  
¿Cuánto produzco yo? ¿Cuánto de acero por habitante?  

¿Y qué pasó con las relaciones sociales de producción  
que permitían esa producción de acero, eran relaciones sociales  

de producción realmente diferentes a las relaciones sociales  
de producción del capitalismo?

Nora Castañeda, 2010

¿Qué es eso de la economía popular solidaria? Nora contestó esta 
pregunta a su manera. Y eso que llamamos “su manera” significa 
pensar en situación. En el tiempo y en el espacio marcados por 
la búsqueda de transitar al socialismo. Pensaba en tanto venezolana. 
Esta no es una pregunta cualquiera. Es la pregunta de la visión 
de Banmujer y la responde a partir de su propia experiencia. 
“La caída del muro de Berlín no fue nada fácil de entender”, nos 
dijo en el 2010. “Incluso no son nada fácil de entender los cam-
bios en China, en Vietnam, en Cuba. Y eso llevó a que mucha 
gente se desilusionara, a que sobre todo a partir de la década del 



188

noventa para acá, se hayan buscado alternativas ante la crisis del 
capitalismo. Y cómo para muchas personas el punto de partida es 
que tanto el socialismo como el capitalismo están en crisis, buscan 
nuevas fórmulas que parecen alejarse del llamado socialismo real”. 

Para Nora es muy importante esto del socialismo llamado real. 
¿Por qué? “Los teóricos de una sociedad alternativa son teóricos 
del socialismo científico, no son otros, son esos”. Pero agrega 
que los teóricos del socialismo científico “cuando se volcaron a la 
vida práctica, ya no en la teoría sino en la práctica, encontraron 
la división entre la Segunda y la Tercera Internacional con los 
socialdemócratas optando por la integración al sistema capitalista 
por un lado, y el socialismo revolucionario manteniendo su visión 
insurreccional, por otro”. Hasta ahora no tenemos la sociedad 
sin clases en ninguna parte del mundo. Una sociedad sin explo-
tados ni explotadores es una utopía así como lo es una sociedad 
donde no exista el Estado porque, si el Estado es instrumento 
de dominación de una clase sobre la otra, pues tampoco debe-
ría existir el Estado. Al identificar a la sociedad socialista con la 
sociedad soviética o con las sociedades de los países de Europa 
del Este, muchos comenzaron a plantearse una economía social 
pero no socialista. 

Plantear el debate en esos términos no es, para Nora, el camino 
a seguir. Primero, nos dice, “porque es posible que en la Unión 
Soviética no haya existido un socialismo, sino que se haya bus
cado una sociedad que incorporara al consumo a la mayoría de la 
población”. Y en la medida en que la Unión Soviética se planteó 
competir dentro de la misma lógica con la sociedad capitalista, 
quedó atrapada. Recomienda un autor, István Mészáros (1995) 
que plantea que no hemos logrado pasar más allá del capital. 



189

“El capitalismo no pasaba, pero el socialismo tampoco. Y se co-
menzó a competir. ¿Cuánto produces tú? ¿Cuánto produzco yo? 
¿Cuánto de acero por habitante? ¿Y las relaciones sociales de pro-
ducción que permitían esa producción de acero eran realmente 
diferentes a las relaciones sociales de producción del capitalismo?”. 
Para Nora la pregunta clave se refiere a lo cualitativo, a las rela-
ciones de producción. Y si esa es la pregunta, “el camino para  
cambiar las relaciones sociales en el proceso de producción 
para así alcanzar el socialismo tiene plena vigencia”. 

Volver a los clásicos y releerlos desde los intentos por construir el 
socialismo es una de sus consignas. Hay que volver a Marx y Engels. 
Releerlos desde todas estas vivencias. Hay que volver a Ernesto 
“Che” Guevara, a Carlos Mariátegui. Aunque ya los hayamos leí-
do, hay que releerlos desde las experiencias que estamos viviendo. 
Porque de repente antes leímos desde la perspectiva que nos daba 
el manual de economía política de la URSS, muy reduccionista. 
“Yo creo que releyendo a los clásicos y leyendo a quienes hoy nos 
están haciendo planteamientos desde nuestra contemporaneidad, 
podemos encontrar la salida real”. En 1848, en El Manifiesto comu-
nista, Carlos Marx y Federico Engels hacen un diagnóstico que pa-
saba de la apariencia a la esencia de la sociedad capitalista. ¡Cuidado 
si hoy nos volvemos a quedar otra vez en la apariencia! Ellos iban 
de la apariencia a la esencia y nos mostraban las contradicciones 
antagónicas que se daban entre el capital y el trabajo. Pero también 
nos mostraban contradicciones que se daban en el seno del pueblo. 
Y Mao, en alguna oportunidad hizo un pequeño trabajo sobre las 
contradicciones antagónicas en el seno del pueblo.

Si trabajáramos desde nuestras nuevas experiencias y las y los 
jóvenes se aproximaran a estas relecturas desde el mundo que 



190

hoy viven, quizás podamos aprender qué es y, sobre todo cómo 
construir una sociedad socialista en el siglo xxi. Hacerlo a partir 
de muchos esfuerzos como son los de las mujeres que comenzaron 
a plantearse que en una lucha social para superar el patriarcado 
era necesario construir una teoría, la teoría de género. ¿Pero hasta 
dónde la teoría de género se quedó corta cuando no fue capaz de 
articular con la teoría de clases? ¿Y quiénes son los que hoy nos 
proporcionan la teoría de clases? Los dogmáticos se quedaron 
en el último vagón del tren. Lo más importante del socialismo 
bolivariano del siglo xxi es que es feminista y tiene que deberse, 
además de a la perspectiva de clase, a las teorías étnicas radicales 
incorporando todas las luchas que fueron fundamentalmente 
anticoloniales. Es necesario revisar esas nuevas ideas a partir de 
una teoría de las clases sociales, porque si las clases se quedan en 
el aire, es muy probable que volvamos a fracasar. 

Para Castañeda, uno de los aportes más grandes de la Revolución 
bolivariana –y de la latinoamericana, me atrevo a decir– a la teoría 
y la práctica de la revolución es su enfoque espiritual. Ella se mueve 
dentro de la materialidad, dentro de los hechos políticos, sociales y 
económicos pero siempre en íntima relación con lo espiritual de las 
relaciones sociales que enfoca desde un punto de vista materialista. 
Su visión se opone al capitalismo porque, para ella y para muchos 
en Venezuela, el capital es el mercantilismo más desaforado, donde 
el ser humano se lanza a la conquista de las cosas y se olvida de la 
espiritualidad. Para ella, la perspectiva mercantilista que consagra 
al ser humano como cosa que se apodera del mundo por medio de 
la técnica, deslumbró a una izquierda de los mediados de los setenta 
que la utilizó para huir de Marx y del marxismo. La crítica de Nora 
al capital se ubica en otro lado. Ella responde a la cosificación del 



191

fetichismo de la mercancía del capitalismo desde la explotación 
proletaria, no desde la crítica a los cambios tecnológicos. 

Aborda la revolución planteando la pregunta sobre el ser humano 
que se entrega contra la cosificación de la vida, basándose en las 
respuestas de la Teología de la Liberación. Para ella es claro y cierto 
que la Revolución bolivariana de principios del siglo xxi se debe 
volcar a la producción, a la tecnificación para dominar el proceso 
económico. La electrificación, los ferrocarriles, las carreteras, los 
infocentros, las canaimitas, la educación técnica y humanista de 
calidad, gratuita y universal son algunos entre un sinfín de esfuerzos 
que se hicieron y deben seguir haciéndose para entrar al mundo 
tecnológico contemporáneo. Pero al mismo tiempo, la Venezuela 
que emigró a los barrios urbanos y que se mantuvo en los caseríos 
rurales, siguió concibiendo esa relación tecnológica que tienen los 
seres humanos con la naturaleza como profundamente inauténtica 
porque consiste en arrasarla transformándola en negocio. 

Para Castañeda, la pregunta política movilizadora siempre va 
a referirse al ser humano que siente y piensa. Y aquí la religio-
sidad se acerca al Marx del fetichismo de la mercancía (Tomo I 
de El Capital) que habla de cómo el capital ha transformado las 
relaciones entre los seres humanos en relaciones entre cosas. Bajo 
la lógica del capital, los humanos, las mujeres y los hombres no 
se relacionan como seres humanos, se relacionan a través de las 
mercancías que se mercantilizan en el mercado. Sus vidas se trans-
forman en una inversión. De ahí que Castañeda, que había leí-
do a Marx y que había leído a Lukács, que había leído Historia 
y conciencia de clase, fragua este sentir-pensar sobre el fetichismo de 
la mercancía desde su experiencia esencialmente religiosa dentro 
de una sociedad que vive la espiritualidad de forma sincrética.  



192

Con frecuencia, la aportación teórica de la Teología de la 
Liberación a la Economía Solidaria es omitida en los recuentos 
de los socialismos cristianos de los siglos xix y xx así como en 
las propuestas contemporáneas. Nora nombra los trabajos de los 
teólogos brasileños Leonardo Boff, Clodovis Boff, Frei Betto, del 
peruano Gustavo Gutiérrez, del nicaragüense Ernesto Cardenal, 
del cardenal salvadoreño Oscar Romero y también de Paulo Freire, 
Luis Razetto y Pablo Guerra, para mencionar algunos. Los apre-
cia como contribuciones científicas, legados teóricos resultantes 
de la práctica que plantean un movimiento económico, social 
y revolucionario espiritual como alternativa profunda para co-
rregir con hechos las injusticias en contra de la clase trabajadora, 
el campesinado, las capas medias, los pobres y oprimidos, los  
analfabetos, los indígenas, los afrodescendientes, las mujeres, 
las amas de casas, los ancianos, en fin, toda la gama de oprimidos 
sociales. “La posibilidad de que se desarrollara el movimiento de 
la Teología de la Liberación es propia de la tierra nuestra. Y tenía 
que ser así”, afirma Nora. Dice Eduardo Galeano que la invasión 
desde Europa nos vino por la vía del Evangelio, la cruz y la espada. 
Y cuando la cruz llegó aceptando, justificando y avalando que los 
indígenas no tenían alma y que por tanto eran cosas, fueron ex-
propiados como cosas de sus condiciones materiales de vida, de su 
cultura, de su vida misma y fueron convertidos, por obra y gracias 
del Espíritu Santo en atrasados desconociendo sus civilizaciones. 
Si Bartolomé de Las Casas, que pasa por ser el hombre de Dios 
que abogaba por los indios buscando impedir su masacre, buscaba 
la solución en reemplazarlos por poblaciones africanas, vemos que 
el colonialismo no tenía almas bellas.



193

Pero hay otra iglesia, agrega Nora, que está llena de hombres 
y mujeres que se incorporan a los procesos de transformación de 
nuestra sociedad. En la época de los setenta comenzaron a apa-
recer estas monjas y sacerdotes unidos a organizaciones como la 
de la Conferencia Episcopal de Puebla que se comprometen con 
los más pobres. Y ese compromiso con los más pobres los lleva 
a ser cada vez más radicales. En los últimos tiempos la iglesia je-
rárquica se impuso y la presencia de la Teología de la Liberación 
ha bajado. No estamos en las mismas circunstancias de la década 
del setenta donde tenían mucha fuerza y los sacerdotes en América 
Central, en Perú, en Ecuador, en Colombia, en Brasil tenían 
una posición increíble. En Argentina apoyaron y apoyan a las 
Madres y a las Abuelas de Plaza de Mayo. Ellas no estuvieron solas. 
Los sacerdotes y las hermanas religiosas han perdido fuerzas pero 
sin embargo siguen mostrándonos un camino.  

La incorporación de la Teología de la Liberación ha sido muy 
valiosa, ya que las y los marxistas seguimos el principio de que la 
religión es el opio de los pueblos. “Y es probable que en el contexto 
en que se escribió, esto se ajustara a la realidad” piensa Nora en 
voz alta. Pero en un momento dado, la religión se abrió y apare-
ció esta iglesia de pueblo que considera que estás en Eclesiastés 
cuando estás unido en la defensa de tu pueblo. Yo quiero decirte 
que algunas veces unas monjitas me han reclamado diciéndome 
que le hiciera saber al presidente Chávez “que no existen solo 
curas, que nosotras estamos aquí haciendo nuestra pastoral en los 
barrios. Ya no estamos en un convento. Estamos en un barrio, 
y las aguas servidas nos pasan por la puerta de la casa, y no nos 
llega agua potable, y vivimos en un ranchito, y cuando llueve 
las goteras caen, y vivimos con la violencia de fines de semana”. 



194

Ellas son las que siempre están. “Porque los sacerdotes vienen de 
vez en cuando, pero nosotras estamos todo el tiempo y a nosotras 
no se nos nombra. Y nosotras hemos acudido a la pastoral en el 
barrio, a vivir con el pueblo como vive el pueblo, precisamente 
porque hemos asumido el compromiso con los más pobres y las 
más pobres”. Y es verdad, casi nunca se nombra a las hermanas 
religiosas que también están haciendo este trabajo. Nora cuenta 
esta anécdota con la intención explícita de dejar sentado que 
la revolución socialista del siglo xxi, bolivariana además, es una 
revolución que cuenta con estos hombres y mujeres que han des-
preciado a la jerarquía en el sentido de decidir no vivir del diezmo 
de los demás y han pasado a trabajar y dedicarse fuertemente a la 
revolución, “como lo fueron los curas obreros españoles”. Acá en 
Venezuela tenemos al padre Domingo Riera. ¿Y cuál es el trabajo 
del padre Domingo?  Estar en una cárcel atendiendo a personas 
privadas de su libertad, muchas veces porque la sociedad no les 
dio oportunidad para otro tipo de vida, porque si les hubiese dado 
otra oportunidad, otro gallo cantaría. 

Veamos cómo Nora Castañeda logra conectar la Teología de 
la Liberación con su visión marxista. Para ella, los seres humanos 
han perdido de vista su esencia espiritual y se han convertido en 
meras mercancías. Aunque esta idea de Nora la he mencionado 
antes, es necesario retomarla para abordar otros puntos. Esta 
perspectiva proviene del análisis de Marx sobre el fetichismo de 
la mercancía y su enigma, donde demuestra que las relaciones 
sociales entre personas se han transformado en relaciones entre 
objetos. A través de la Teología de la Liberación, Nora busca 
restaurar la condición humana como ser social, devolviendo a las 
personas su humanidad.



195

Es un tema delicado, por lo que insisto en ello. Como mencio-
né antes, las mujeres organizadas que impulsaron la creación del 
Banco de Desarrollo de la Mujer llegaron a la conclusión de que 
por la destrucción de la naturaleza el mundo se acerca a su propio 
fin. El temor al Apocalipsis siempre ha existido, pero nuestra era 
lo está viviendo de manera única. Este camino ha facilitado la 
aparición del tecnocapitalismo, donde la tecnología lleva al olvido 
de la humanidad. En este mundo dominado por la técnica, el ser 
humano se convierte en una entidad que controla todo lo demás 
para poseer, producir o incluso destruir el planeta. Sin embargo, 
existe otro camino, otra forma de pensar, un modo diferente en 
el que hombres y mujeres pueden ser en el mundo.

Pero prestemos atención. Lo que Nora Castañeda nos plantea 
sobre la Teología de la Liberación es quizás uno de sus aportes más 
importantes. Su visión marxista, con un matiz profético, refleja 
el compromiso de una mujer militante que busca movilizar 
a una clase social oprimida. Expoliada. Al igual que Marx, quien 
fue considerado un pensador profético por su intento de inspirar 
a la clase obrera a luchar, creyendo que esa lucha sería más efec-
tiva si se le ofrecía una visión de un futuro pleno, Nora también 
creía que su papel revolucionario estaba en la praxis, en la acción 
concreta. Su lucha no era abstracta, sino por causas reales y mi-
serias palpables. Como ya he mencionado, durante una de las 
entrevistas que le realicé en su oficina, ubicada en la planta baja 
del edificio del Banco de Desarrollo de la Mujer, ella afirmó con 
determinación que no estaba hecha para calentar sillas. Esta de-
claración resonó a lo largo de toda su vida, reflejando su espíritu 
y compromiso con la acción.



196

Para Nora, el capitalismo era un sistema profundamente injusto 
y explotador. Su crítica al capital no negaba la existencia de un 
sujeto capaz de actuar y llevar a cabo esa praxis transformadora. 
Aunque tenía muchas razones para señalar los fracasos del socia-
lismo, eso no cambiaba su convicción. Para ella, era fundamental 
analizar las causas de esos fracasos desde la realidad presente, con 
el fin de aclararlas y avanzar en la construcción del socialismo.

Nora Castañeda busca arrebatar a la burguesía el control de 
las fuerzas productivas. Su visión es poner la dialéctica en manos 
del proletariado, especialmente de las mujeres más empobreci-
das, quienes en el Banco de Desarrollo de la Mujer comenzaron 
a tejer redes de poder que les permitieron influir en su reali-
dad. En varias ocasiones, escuchamos a Nora reafirmar la idea de 
Marx de que solo el socialismo puede salvar la vida en el planeta. 
Recordemos cómo los Planes de la Patria 2007-2013 y 2013-
2019 fueron ridiculizados por la oposición, pero, para ella, esas 
propuestas representan la lucha entre la vida –simbolizada por el 
socialismo– y la muerte, representada por el capitalismo patriarcal. 
Buscamos el poder del Estado porque, en nuestras manos, el Banco 
de Desarrollo de la Mujer se convierte en una herramienta para 
promover una biotecnología de la vida en contraste con el poder 
racista del capitalismo patriarcal, que actúa como una tecnología 
de la muerte.

El proletariado, según Marx, no solo expropia a los capitalistas 
las fuerzas productivas, sino también su lógica productiva. Esta 
lógica ha sido siempre desafiada por la subjetividad rebelde de 
quienes luchan contra ella. Si preferimos no llamarla “razón”, no lo 
haremos, pero es esa subjetividad chavista la que, en la Venezuela 
bolivariana impulsa al ser humano a rebelarse y buscar, mediante 



197

la praxis, un nuevo camino para la economía. El poder no se ejerce 
de manera aislada, ni es un producto de fuerzas históricas ciegas. 
Y aquellos que se oponen al poder lo hacen desde otro tipo de 
poder alternativo como buscó serlo el Banco de Desarrollo de la 
Mujer, el tema que desarrollaré en el capítulo siguiente. 





199

CAPÍTULO VI 
EL ECO DE UNA VIDA: NORA CASTAÑEDA 

Y EL BANCO DE DESARROLLO DE LA MUJER 

Recapitulando el itinerario de la vida de Nora Castañeda, en este último 
capítulo ya es posible vislumbrar algunas respuestas que aparecieron al 
comienzo de su vida. Hasta este momento el trazado de su biografía 
había sido tentativo. El transcurrir desde su mamá Carmen Delia hasta 
su feminismo estaban lejos de suponer un futuro predeterminado. Como 
ella siempre lo expresó en las entrevistas, nada fue un salto, todo siempre 
fue un proceso gradual. En este momento ya está claro que su vida se 
trató de una reconfiguración de una subjetividad: la suya junto a la de 
las mujeres de los sectores populares. Su vida muestra que su realización 
personal la llevó a abandonar el espacio público tradicional y a encarnar 
el lema feminista de que lo personal es político y viceversa. El 8 de marzo 
de 2001, el presidente Hugo Chávez decretó la creación del Banco de 
Desarrollo de la Mujer. Nora Castañeda fue nombrada –a petición 
del movimiento de mujeres organizadas– fundadora y presidenta del 
banco. Ella falleció en mayo de 2015, cuando el Banco de Desarrollo 
de la Mujer, su creación, estaba siendo cuestionado e intervenido, 
y cuando Venezuela comenzaba a ser afectada profundamente por las 
sanciones económicas de los Estados Unidos. Así, el final de su vida nos 
ofrece una visión de su trayectoria. En el recorrer de las entrevistadas 
y en esa alternancia entre Nora y nosotras aparece la Historia, con 



200

mayúscula, como aquello que es colectivo y personal. Se hace visible 
el aire de la época que Nora, las voces de las entrevistadas y de quien 
escribe compartimos. Vidas soñadas, prometidas y, a veces, incumplidas. 
Los relatos sobre el Banco de Desarrollo son el punto de inflexión que 
hace de su biografía un asunto público en el sentido político de co-
munidad y responsabilidad. Individual y social. Nora Castañeda y la 
Venezuela bolivariana se entrelazan de modo indisociable a la creación 
e intervención del Banco de Desarrollo de la  Mujer.

El bolivarianismo y el surgimiento de un nuevo 
modelo de Estado nacional

Con la victoria electoral del presidente Hugo Chávez en 1998 empezó 
a consolidarse el cuerpo institucional e ideológico de la Venezuela 
chavista. Hoy por hoy, en el año 2025, las mujeres de los sectores 
populares constituyen parte principal de dicha subjetividad. 

A fines del siglo xx, en un país estancado, donde el desempleo 
iba en aumento, la inseguridad estaba por todos lados y la corrup-
ción acababa con la confianza en el sistema político bipartidista 
surge –desde los cuarteles– un cambio revolucionario que aun-
que para la izquierda fue sorpresivo en su momento, examinado 
hoy –desde su devenir– es relativamente fácil de explicar. Mucha 
bibliografía se puede encontrar sobre el tema ofreciendo un pano-
rama de la situación sociopolítica y económica venezolana hacia 
el final del siglo xx el desencanto con el sistema bipartidista y la 
irrupción de Hugo Chávez Frías y su movimiento revolucionario 
desde la fuerza armada. 

El Caracazo de 1989 fue un grito del pueblo contra un sistema 
que ya no soportaba. Aunque fue duramente reprimido, dejó 



201

cicatrices profundas y abrió el camino para los cambios impulsados 
por la Revolución bolivariana.

Las tensiones entre el gobierno de Chávez y la oposición, 
que se negaba a dejar sus privilegios, no tardaron en estallar en 
enfrentamientos. El golpe de Estado de abril de 2002 y el paro 
petrolero entre diciembre de 2002 y febrero de 2003 hicieron 
que la revolución, en respuesta a estos desafíos, el bolivarianismo 
acelerara aún más los cambios radicales. 

La pregunta crucial seguía siendo: ¿qué tipo de desarrollo 
necesitaba Venezuela? Ellner70 sostiene que la oposición venezo-
lana recurrió repetidamente a intentos de golpe y otras formas 
de desestabilización para frenar el avance del proyecto boliva-
riano. Ante el cierre de espacios para la convivencia, el proceso 
socialista, en respuesta, se fue radicalizando, lo que abrió nuevas 
oportunidades71. El gobierno de Chávez, enfrentando la urgencia 
de quien toma el timón en plena tormenta, buscaba soluciones 
rápidas para reactivar la economía y remediar décadas de exclusión 
social72. Sin embargo, Motta73 señala que, aunque el proceso de 
inclusión avanzó significativamente, se toparon con limitaciones 

70	 S. Ellner, S., & D. Hellinger. (Eds.). (2003). Venezuelan politics in the 
Chávez era: Class, polarization, and conflict. Lynne Rienner Publishers.

71	 G. Ciccariello-Maher.  Nosotros creamos a Chávez. Una historia popular 
de la Revolución bolivariana. El Perro y la Rana, 2017.

72	 G. Wilpert. Changing Venezuela by taking power: The history and policies 
of the Chávez government. Verso. 2007.

73	 S. C. Motta. (2013). “We are the ones we have been waiting for”: The 
feminization of resistance in Venezuela. Latin American Perspectives, 40(4), 
35-54. https://www.jstor.org/stable/23465974. Accedido el 21 de mayo 
de 2020.



202

estructurales que impidieron su completa realización, haciendo 
necesaria la creación de propuestas políticas innovadoras.

Para revitalizar el país, se crearon los núcleos de desarrollo en-
dógeno, un esfuerzo por transformar la economía desde adentro, 
aprovechando los recursos autóctonos y reduciendo la dependencia 
externa74. Esta estrategia impulsó sectores como la agricultura, la 
pequeña industria local y los proyectos comunitarios gestionados 
por las mismas comunidades.75 

En este contexto, luego de las necesarias reformas legales al 
sistema bancario y financiero, surgió el Banco de Desarrollo de 
la Mujer (Banmujer), que encapsuló las esperanzas de un nuevo 
tiempo. Las bajísimas tasas de interés del dinero entregado a las 
mujeres cambiaron las reglas del juego y la deuda dejó de ser 
un mecanismo de acumulación de riqueza constituyéndose en un 
mecanismo de transformación social. Un banco en manos de las 
mujeres socialistas dio vuelta la tortilla y se transformó en ins-
trumento de emancipación. Este fue el último legado de Nora 
Castañeda, quien dedicó su vida a este proyecto feminista esencial 
en la transformación social y política del país.(76,77)

74	 M. Harnecker. Desarrollo endógeno: Un nuevo proyecto de país. Monte 
Ávila Editores, 2005. 

75	 D. Azzellini & M. Sitrin. They can’t represent us! Reinventing democracy 
from Greece to Occupy. Verso, 2014.

76	 N. Castañeda. Banmujer: Un banco para el desarrollo de la mujer 
venezolana. Ministerio del Poder Popular para la Mujer y la Igualdad 
de Género, 2008.

77	 T. Muhr. Counter-globalization and social change: Political platforms and 
activist networks. Routledge, 2013.



203

Un banco revolucionario transforma la pobreza 
en subjetividad política

Crear instituciones que contribuyeran a la independencia econó-
mica y política de las mujeres había sido una utopía muy lejana, 
casi imposible. ¿Además de soñar con votar, las sufragistas habrán 
pensado en un banco destinado solo a las mujeres pobres? ¿Cuánto 
hubiera hecho, la hija de Micaela Bastidas y Túpac Amaru, con un 
crédito bancario? Y ¿si las mujeres esclavizadas de origen africano 
además de haber obtenido su libertad también hubieran obtenido 
un crédito del amo que antes las abusó? 

Estas preguntas, formuladas por algunas de las entrevistadas, 
invitan a reflexionar sobre las oportunidades negadas a las mujeres 
a lo largo de la historia y sobre las posibles transformaciones que 
podrían haber ocurrido si se les hubiera brindado apoyo para su 
emancipación política y económica. Las venezolanas lo soñaron, 
lo crearon y lo lograron: un banco destinado a las mujeres en 
condiciones de pobreza para, de esta forma, tributar al desarrollo 
de todo el país. Ellas no fueron las clientas tradicionales que se 
acercan a una entidad bancaria para suplicar una ayuda o un 
crédito. Ellas fueron las hacedoras históricas de esta utopía que se 
hizo realidad cuando el gobierno bolivariano asumió en sus leyes 
e instituciones las proposiciones de las mujeres organizadas. Nora 
Castañeda fue la fundadora y presidenta del Banco de Desarrollo 
de la Mujer (Banmujer). 

Economista socialista y feminista con una trayectoria entrela-
zada a las luchas sociales, asumió la dirección del proyecto revo-
lucionario de un banco para las mujeres más empobrecidas. Para 
ella, la producción y la organización comunitaria no eran solo 



204

palabras, eran los cimientos para escalar hacia la independencia 
económica y la emancipación de las mujeres y, junto a ellas, tam-
bién del país. Su visión se alineaba con la del presidente, quien 
comprendía que el verdadero desarrollo se construye desde abajo, 
desde las entrañas de una sociedad que aspira a una vida digna.78 

Eran tiempos extraordinarios. Nuevas ideas y posibilidades 
brotaban desafiando el statu quo, y Nora se sumergió en ese mar 
de cambios con la pasión de quien ha visto el horizonte de una 
revolución prometedora. Abrazó Banmujer sin reservas, encon-
trando allí un propósito que prolongaba el sentido a su vida y a sus 
convicciones. En cada paso, en cada decisión, su historia personal 
se entretejía con la de todas las mujeres de los sectores populares 
iguales a ella, que buscaban, no solo un crédito a tasas de interés 
accesibles, sino la posibilidad de ser protagonistas de sus vidas. 
Para Nora, las empleadas del banco y sus usuarias, la creación de 
Banmujer se convirtió en un símbolo de fortalecimiento, en el que 
cada mujer, al recibir apoyo, se convertía en agente de su propia 
transformación personal, colectiva, y del país.79

El optimismo y la energía de Nora eran herederas de un siglo 
de revoluciones, y de una revolución en particular: la cubana, que 
resonaba profundamente en su ser. El fervor de aquellos tiempos 
había calado hondo en ella, alimentando una utopía que hacía 
que su disciplina desafiara las adversidades. Su entusiasmo no era 

78	 H. Chávez Frías. El desarrollo desde abajo: Una visión para la transformación 
de Venezuela. Nueva Sociedad, 1996.

79	 N. Castañeda. Banmujer: Empoderamiento y transformación social en 
la Venezuela bolivariana. Ministerio del Poder Popular para la Mujer y la 
Igualdad de Género, 2004.



205

una mera pose, era una energía que se alimentaba de los logros 
colectivos, de las victorias que las luchas populares del continente 
habían obtenido en la historia que, a su vez, se multiplicaba toda 
vez que asumía un proyecto en sus manos. 

El proyecto del Banco de Desarrollo de la Mujer que Nora 
formuló no era simplemente un mecanismo para generar riqueza. 
Para ella y su equipo, el banco debía constituir un referente que 
mostrara un camino hacia la equidad, hacia una sociedad donde 
cada mujer pudiera hacerse valer como agente de cambio tanto 
de su vida personal como de la vida política del país. Mujeres 
capaces de cuidar a las personas que tienen a su cargo y de asegu-
rar alimento y tiempo amoroso en la crianza de sus hijas e hijos. 
Quería que el banco acudiera a mujeres que antes vivían amenazas 
de desalojo; que apoyara a aquellas para quienes era imposible 
conseguir un préstamo bancario por carecer de ingresos seguros 
y de historia financiera; mujeres para quienes cada entrevista 
solicitando un crédito había sido un momento vergonzante en 
el que se les echaba en cara la pobreza y vulnerabilidad. Debido 
a los intereses de los bancos comerciales les era imposible pagar las 
cifras que les reclamaban. Banmujer revertiría esa historia dolorosa. 

Las mujeres que solicitaban préstamos a otros bancos eran 
para el mantenimiento de la vida, eran deudas para cubrir deudas. 
Las cifras eran pequeñas, pero no hay nada más productivo para  
el sistema bancario que una mujer pobre que no tiene fuerza 
para cubrir sus obligaciones. Había instituciones que daban crédito 
aunque a costos altísimos. El banco que ella fundó tenía otra lógica: 
no se limitaba a expandir la economía, aspiraba a transformarla desde 
sus cimientos y a partir de esa transformación económica lograr 
tanto una transformación personal como la toma de consciencia 



206

de pertenecer a una clase y a una subjetividad, la de las mujeres de 
los sectores populares.  

Corría el comienzo del siglo xxi. La situación laboral de las 
mujeres venezolanas era muy difícil. La mayoría de ellas traba
jaba 12 o 14 horas. Estaban solas con sus hijas e hijos, quienes se 
cuidaban entre sí. En muchos casos, el resultado era una mujer 
enferma, de ahí los talleres de salud que se instalaron en el Banco 
de Desarrollo de la Mujer. Hijos e hijas, con secuelas que impe-
dían o dificultaban el acceso a las oportunidades de desarrollo, 
juntaban dolor y desesperanza en mujeres madres que si bien se 
esmeraban todo lo que podían para que se cumplieran sus sueños, 
no podían salir con su solo esfuerzo del ciclo de la pobreza. Había 
compartido experiencias y sentimientos con las mujeres del barrio, 
mujeres trabajadoras de los sectores populares que, en el mejor de 
los casos, lo más que podían hacer era organizar sus deudas. Sacar 
de aquí para poner allá. Desvestir a un santo para vestir a otro. 
Renovar las deudas para así, por un rato, cubrir las necesidades de 
la familia. Es cierto, los números dicen que las mujeres vivimos 
más, pero también dicen que somos más pobres. 

Esto tiene un sentido: sacar el mayor provecho de las per-
sonas, y en el caso de las mujeres, sostener la desigualdad de 
género que es muy conveniente al sistema en su conjunto. 
Es otra forma más de generar plusvalía. Además, como el lugar 
de la vulnerabilidad de la mujer que no puede dar a su familia 
la vida que merece y sueña es el de la culpa, la subordinación se 
mantiene. Las mujeres trabajan más y el sistema financiero tra-
dicional gana más. El ciclo se repite. La mujer reproduce, desde 
la culpa, el poder contra el que lucha. De ahí otra iniciativa de 
Banmujer: la de los talleres feministas de autoestima. 



207

La mayor parte de las mujeres a las que el banco ideado por 
Nora dio prioridad, viven en un estado crónico de inseguridad 
económica, con más preocupación que los hombres respecto al 
dinero y la supervivencia, trabajando más y más, tanto de forma 
remunerada como no remunerada. Su vida se centra en buscar 
cómo reducir los costos del transporte, en encontrar los negocios 
que venden más barato y en aprovechar las ofertas para estirar la 
vida útil de la ropa. En eso se les van los días. Sin duda, su vida 
es un ciclo ininterrumpido de trabajo, sin tiempo para descansar 
y recuperarse o para dedicarse a actividades que les gusten.

Nora y el movimiento de mujeres que la apoyó fueron pio-
neras en detectar lo que hoy es reconocido por los feminismos 
latinoamericanos. En la introducción del texto ¿Quién le debe 
a quién? Manifiesto de desobediencia financiera, de Silvia Federici, 
Verónica Gago y Luci Caballero80 introducen el enorme proble-
ma del endeudamiento de las mujeres de los sectores populares. 
Describen que sus deudas son por alimentos, medicamentos, 
alquileres y servicios de luz, agua, gas y, cuando está a su alcance, 
en el acceso a la conectividad de internet. En los hogares lide-
rados por mujeres y con hijos e hijas el problema es aún mayor: 
la desigualdad aumenta porque una deuda, de conseguirse, se 
convierte en un mecanismo de opresión que ata a las mujeres 
a un ciclo interminable de obligaciones financieras. 

La propuesta del Banco de Desarrollo de la Mujer cuestiona 
este entramado que reproduce la subordinación de la mujer a través 
de mecanismos financieros. Es una propuesta contrahegemónica 

80	 S. Federici, V. Gago & L. Caballero. ¿Quién le debe a quién? Manifiesto 
de desobediencia financiera. Tinta Limón, 2023.



208

que le apuesta a una economía que no dependa del endeuda
miento que hipoteca el futuro e impregna de inseguridad cada día. 
Las mujeres viven con temor viendo cómo se acerca el día del pago. 
El microcrédito de Banmujer a bajísimos intereses abrió la posi-
bilidad de vivir bien sin reproducir el poder que las subordinaba. 

La deuda de los bancos comerciales había sido entendida como 
una máquina de acumulación de la riqueza que se ha constituido, 
tanto para el país como para las mujeres, en una forma más de 
control social. Una herramienta que se adueña del tiempo futuro 
y que obliga a mantenerse en un mercado de trabajo casi sin poder 
negociar las condiciones laborales. En ese escenario, que Nora 
conocía por experiencia directa y por su vocación como econo-
mista feminista, las mujeres de los sectores populares son las más 
expuestas. Ella junto al movimiento de mujeres decidieron crear 
a Banmujer, pensado como una institución que interviniera esta 
lógica perversa desde dentro de la propia lógica bancaria, dando 
a luz un banco diferente generador de una lógica virtuosa. 

Confió en las mujeres de los barrios urbanos y de los caseríos 
rurales. El banco que ideó y fundó fue un dispositivo para que la 
subjetividad de las mujeres de los sectores populares se plasmara 
desde lo económico. Una colectividad que tomó en sus manos 
y en su conciencia su propia emancipación.  El banco fue con-
cebido como un instrumento de apoyo para la transformación 
social. Aunque no era su propósito declarado, la consolidación 
de la identidad de las mujeres de los sectores populares emer-
gió como un efecto colateral –inesperado, aunque previsible– al 
visibilizar a un grupo que hasta entonces había permanecido 
diluido en el conjunto de las clases trabajadoras. Nora asumió 
el desafío para dar respuestas a la vida de las mujeres más pobres 



209

en el marco de las políticas públicas bolivarianas del momento. 
Ella y el movimiento de mujeres que la acompañó en el proyecto 
del Banco de Desarrollo de la Mujer tenían claro que las mujeres 
necesitaban algo más que una plataforma financiera para salir de 
la pobreza. Las consignas neoliberales que achicaron al Estado 
habían logrado que se viviera un retroceso de las políticas sociales 
que el propio movimiento de mujeres había conseguido en sus 
largos años de lucha. En este contexto, una de las consecuen-
cias de la desaparición de la institucionalidad que buscaba evitar 
que se profundizara la feminización de la pobreza, fue el incre
mento del trabajo no remunerado de las mujeres para compensar. 
Las mujeres tuvieron que buscar en el mercado laboral respuestas 
que las políticas públicas no les daban. Al haberse contraído el 
Estado, las mujeres fueron las que pagaron con su trabajo lo que 
el Estado no hacía profundizando el ciclo de su empobrecimiento. 

Junto a las feministas socialistas Castañeda tomó el camino de 
invertir esta realidad reclamando la deuda histórica que el Estado 
tenía frente a ellas, tanto fuera como dentro del espacio doméstico. 
La incorporación de la reproducción de la vida como uno de los 
ejes de la economía nacional fue lograda por las feministas en la 
Reforma Constitucional de 1999, y esta plataforma cambió las re-
glas de juego configurando un punto de apoyo para que las mujeres 
de los sectores populares tuvieran un espacio legal desde el cual 
se consolidaron como parte decisiva de la subjetividad chavista.  

Nora y su equipo no tenían dudas de que, si Venezuela que-
ría avanzar en un tipo de desarrollo que llevara hacia una mejor 
vida de la comunidad, era imprescindible integrar una mirada 
feminista a la economía, no solo por una cuestión ética, sino 
también por una cuestión de resultados. No hay posibilidades de 



210

avances colectivos, comunitarios, si no identificamos el problema, 
lo nombramos, lo ponemos en palabras jurídicas y creamos una 
nueva institucionalización para resolverlo. Son muy pocos los 
problemas que se resuelven sin identificar que hay un problema. 
Banmujer identificó un agravio histórico para con las mujeres. 
Abrió un espacio institucional desde el cual se resistió a la idea 
de que el destino depende solo del esfuerzo liberador individual. 
Aportó dinero para que la subordinación, la pobreza y la infelici-
dad se transformara en protagonismo dando lugar a condición de 
posibilidad para la consolidación de la subjetividad de las mujeres 
de los sectores populares.

La misión del Banco de la Mujer que Nora y el movimiento 
de mujeres tenían en mente trataba de tejer un entramado social 
que asegurara la inclusión de las mujeres en un sistema que había 
intentado silenciarlas y marginalizarlas. Inclusión que implicaba 
la transformación del sistema que las excluía. Al otorgar apoyo 
y recursos, el banco buscaba ofrecer una base para el desarrollo 
integral, un espacio donde la economía y la vida comunitaria 
y social se entrelazaban. Surgió así la Red de Usuarias donde cada 
mujer podía alzar la voz, ser escuchada y ser agente en colectivo de 
su propia transformación, de la comunidad y del país. Lo alcanzado 
por Banmujer es hoy testimonio de cómo, a través de cambios 
jurídicos e institucionales de orden político, la organización y el 
apoyo mutuo pueden convertir un sueño colectivo en una fuerza 
poderosa. Una institución que multiplicó el movimiento social 
del cual venía. 

La creación de Banmujer estuvo marcada por un contexto 
jurídico decisivo: la Reforma Constitucional de 1999. Este nuevo 
marco legal prometía abrir las puertas de la participación a todas 



211

y todos, garantizando que cada persona, sin distinción, pudiera 
acceder a los recursos necesarios para contribuir al desarrollo 
social81. Fue un punto de inflexión adicional a todos los que se 
estaban dando en la historia del país, un momento que resonó 
con las luchas históricas de las mujeres por sus derechos y su 
inclusión(82,83). Sin pompa ni proclamaciones grandilocuentes, 
la Red de Usuarias creció de manera orgánica, arraigada en la 
cotidianidad, hasta consolidarse como un bastión que albergó 
a más de 145.000 mujeres84. Un símbolo de un poder popular en 
gestación, un movimiento que, nutrido por la fuerza de la coope-
ración, desafiaba las estructuras tradicionales del poder patriarcal.85 

Hugo Chávez, como un estratega en el tablero de ajedrez, 
supo adaptar su acción a las realidades del momento y el boliva-
rianismo se fue moldeando a medida que los acontecimientos se 
desenvolvían. En el corazón de su propuesta se hallaba la intención 
de beneficiar a quienes habían sido relegadas. En su visión, dos 
pilares resultaron fundamentales: democratizar el acceso al capital 
y transformar la administración del gobierno, aspectos que se 

81	 H. Chávez Frías. El desarrollo desde abajo: Una visión..., op. cit.  
82	 N. Castañeda. La inclusión de las mujeres en el proceso de cambio: 

La creación de Banmujer. Ministerio del Poder Popular para la Mujer 
y la Igualdad de Género, 2000.

83	 F. Rojas. Mujeres y lucha social en Venezuela: Historia, derechos y participación. 
Editorial Alfa, 2010.

84	 N. Castañeda. Banmujer: Empoderamiento y transformación social en 
la Venezuela bolivariana. Ministerio del Poder Popular para la Mujer y la 
Igualdad de Género, 2004. 

85	 M. López. El poder popular: Transformación y participación en Venezuela. 
Editorial del Ministerio del Poder Popular para la Mujer, 2006.



212

expresaron en la creación de Banmujer. El golpe de abril de 2001 
y la posterior huelga general en Petróleos de Venezuela (Pdvsa) 
evidenciaron los desafíos que enfrentaba el proceso revolucionario. 
La democratización del acceso al capital se tornó más compli
cada, pero como bien se dice, “cuando una puerta se cierra, otra 
se abre”. La fundación y la historia de Banmujer es una prueba 
de que las transformaciones no son producto del azar, sino de 
la sabiduría y la experiencia acumuladas en la lucha. Las mujeres 
del banco, lejos de esperar milagros, asumieron su protagonismo 
y transformaron sus dificultades en acción concreta, en cambios 
palpables que reescribieron sus destinos.

Así, la historia de Banmujer se despliega ante nosotras no 
solo como un relato de lucha, sino como una celebración de la 
capacidad de las mujeres para desafiar el orden establecido y crear 
nuevas realidades. Es un proyecto que va más allá de los créditos 
monetarios. Es un testimonio de cómo la organización y la so-
roridad pueden romper las políticas económicas capitalistas que 
se alimentan del patriarcado que produce la marginalización, la 
pobreza y el intento de silenciamiento de las mujeres.

Reinventar la economía para reinventar la vida

Nora Castañeda, las promotoras y las usuarias ven el Banco de 
Desarrollo de la Mujer como un proyecto en constante construc-
ción. Su objetivo es ambicioso. Quieren construir una economía 
que apoye la vida y que no cause despojos. En el epicentro de 
esta historia, donde las luchas y los sueños se entrelazan, se alza una 
figura de potencia singular: Nora Castañeda. Ella y Jesús Rivero ha-
bían compartido con éxito la metodología de investigación-acción 



213

en Nicaragua durante la Revolución sandinista a finales de la 
década de 1980. Más tarde, aplicaron esta misma metodología 
en Banmujer, donde continuaron promoviendo la investigación 
como una herramienta para la acción social. Los materiales 
de Paul O’Quist86 estaban en los orígenes de esta estrategia de 
conocimiento transformadora. 

La metodología que Nora y Jesús aplican se centra en la cola-
boración entre quienes investigan y quienes integran la comunidad 
para juntos identificar y resolver problemas del barrio, el sindicato 
o el banco. Buscan promover una participación verdaderamente 
democrática, abierta a todas las personas interesadas e involucradas. 
La idea es evitar jerarquías rígidas y fomentar un ambiente de cola-
boración, donde cada voz sea valorada y contribuya con perspectivas 
múltiples y diversas al conocimiento que se quiere construir. Su estilo 
de gerencia generó un ciclo continuo de reflexión y acción. Quería 
que las innovaciones y cambios implementados se evaluara conti-
nuamente. El objetivo era asegurarse de que realmente la situación 
mejorara. Si una solución no era efectiva, se consideran otras alter-
nativas basadas en las necesidades y potencialidades identificadas. 

Los conocimientos construidos en colectivo no buscan ser 
universales, sino que se enfocan en resolver problemas concretos 
de las mujeres usuarias del banco. Esto requiere un diagnóstico 
profundo de la historia personal y colectiva de ellas y de la comu-
nidad, así como de sus necesidades y recursos. Y lo más importante 
de la investigación-acción promovida por Nora es que tiene un 

86	 P. O’Quist. La investigación-acción como herramienta de transformación 
social: Teoría y práctica. Editorial del Consejo Latinoamericano de Ciencias 
Sociales, 1999.



214

enfoque crítico y, basándose en esa misma actitud cuestionadora, 
emancipador. Inspirándose en O’Quist y en Paulo Freire87, la 
metodología de la investigación-acción aplicada por Nora en el 
banco, no solo buscaba entender el contexto social, sino también 
promover que las participantes se conviertan en agentes de cambio 
dentro de sus comunidades, en una clase orgullosa de sí misma 
que toma en sus manos, junto a la institucionalidad del Estado, 
la solución de sus problemas.  

En la sede caraqueña del banco las mujeres de cada rincón de 
Venezuela se congregan al menos dos veces al año. Se pregun-
tan: “¿Cómo vamos?”. Este ritual trasciende la mera evaluación 
financiera, convirtiéndose en un momento de reflexión colectiva 
que alimenta la voluntad de continuar o reformular el camino. 
Este proceso de investigación-acción dio vida a un libro titulado 
Banmujer: Instrumento para la construcción del socialismo boliva-
riano88, un compendio de vivencias y aprendizajes de los primeros 
cinco años del proyecto. 

La premisa del banco es potente: fortalecer microempresas 
y cooperativas, democratizando el acceso a los recursos financieros. 
La idea de que cada mujer pueda ganarse la vida con dignidad se 
entrelaza con la posibilidad de que las más necesitadas accedan 
a créditos cuyos intereses permitan el reembolso del dinero al 
banco sin ser una carga para las usuarias. De esta manera, se da 
vida a microempresas, nuevas cooperativas, conucos. Siempre 
respaldados por asistencia técnica y capacitación. 

87	 P. Freire. Pedagogía del oprimido. Paz y Tolerancia, 1970. 
88	 Banmujer. Banmujer: Instrumento para la construcción del socialismo 

bolivariano. Banco de Desarrollo de la Mujer, 2007.



215

Banmujer es un banco que busca a las mujeres. No espera que las 
mujeres acudan a sus puertas. ¿Qué les propone?  Cambiar sus vidas 
a través de la reconfiguración de las relaciones económicas. Algunas 
veces Nora llama a esta propuesta “economía socioproductiva”, 
otras “economía popular solidaria”. Aboga más allá de las políticas 
que promueven la inclusión social, la redistribución de la riqueza 
y el fortalecimiento del desarrollo soberano. Desde la reflexión 
política acumulada en su biografía, llama a la acción colectiva para 
transformar lo que existe. El banco actúa como un detonante: pone 
en marcha la organización de las mujeres en los barrios y caseríos 
rurales. Y con esa organización que él mismo impulsa, se enciende 
también un proceso de toma de conciencia, en el que ellas descubren 
su pertenencia a una subjetividad política dispuesta a ejercer poder. 
Detalle importante: ejercen el poder a partir de cambios pequeños 
en lo cotidiano en sectores productivos desplazados por la lógica 
del rendimiento capitalista. Busca producir un cambio cualitativo 
en las relaciones de producción, en las vidas de los hombres y las 
mujeres involucradas y en sus comunidades. En el contexto político 
favorable que abrió el bolivarianismo, Castañeda, las promotoras 
y las usuarias juntaron la formación, la organización y la trans-
formación socioproductiva consolidando una subjetividad política 
hoy principal: la de las mujeres de los sectores populares. 

El liderazgo de Nora no se manifiesta a través de una jerarquía 
rígida. Es, más bien, un acto que encarna su manera de pensar 
en la transición al socialismo venezolano. Ella se mueve entre las 
usuarias y trabajadoras, construyendo un espacio de colaboración 
donde cada voz cuenta porque cada experiencia vale y aporta. 
En este ambiente, se forja un nuevo tipo de liderazgo que com-
prende que el poder se comparte, se ejerce juntas y se nutre de la 



216

diversidad de ideas y experiencias. Es el espíritu del “o inventa-
mos o erramos” chavista lo que impulsa la creación de iniciativas 
creativas que trascienden el mero crecimiento económico.

Para entender el presente y poder transformarlo es necesario 
mirar al pasado. La historia de Banmujer es una historia de lucha 
y resistencia, de reflexiones compartidas por mujeres organizadas 
que han recorrido un camino de años. Las discusiones que Nora 
revive, rememorando la Cuarta Conferencia Mundial de la Mujer 
en Pekín en 1995, resuenan como ecos de una época donde se 
gestaban preguntas fundamentales sobre el lugar de la mujer en 
la economía y en la sociedad. Nora Castañeda se remonta a las 
discusiones que sostuvieron en la Cuarta Conferencia Mundial 
de la Mujer sobre la Equidad, Desarrollo y Género, en Pekín, en 
el año 1995. ¿Cómo hacer para que la plataforma de acción que 
se había aprobado incorporara a la mujer a la economía? ¿Cómo 
hacer para impulsar la creación del Banco de Desarrollo de la 
Mujer? El surgimiento de Banmujer no fue un acto aislado, se 
inscribió en un contexto de lucha histórica donde las mujeres 
de izquierda anhelaban diversificar la producción. El modelo de 
crecimiento que se nutría de relaciones desiguales no podía ser la 
respuesta. En Pekín algunas feministas latinoamericanas clamaban 
por la creación de una economía con relaciones sociales justas 
en un mundo donde el capital financiero global amenazaba con 
deglutirlo todo.

El Banco del Pueblo Soberano, creado durante los inicios del 
gobierno de Chávez, fue un primer intento de inclusión finan-
ciera. Su objetivo era “ofrecer servicios públicos financieros y no 
financieros para la producción de bienes y servicios a hombres 
y mujeres conformados o no en cualquier figura de organización 



217

comunitaria”89. Esta entidad acordó, con el Instituto Nacional 
de la Mujer, crear una línea de crédito que se llamó Credimujer. 
En opinión de Nora Castañeda, este fue un antecedente impor-
tante porque a través de esta línea de crédito se estableció una 
relación estrecha entre Inamujer y el Banco del Pueblo Soberano 
que dejó en evidencia la viabilidad de un banco para las mujeres90. 
Las mujeres recibían préstamos a interés muy bajo, los invertían 
y devolvían el dinero recibido. 

La insistencia de Nora por crear Banmujer fue una reafirma-
ción de la necesidad de un banco que comprendiera la realidad 
de las mujeres más empobrecidas. El Banco del Pueblo Soberano 
no garantizaba préstamos para ellas. “No porque los compañeros 
fueran mala gente, sino sencillamente porque ellos no estaban 
manejando la visión de género. Solo incorporaban mujeres, has-
ta ahí y nada más”91. Como bien apunta Castañeda, no basta-
ba con incluir a las mujeres en un sistema que no comprendía 
sus necesidades específicas y la conexión entre esas necesidades 
y el funcionamiento del capital. Desde su perspectiva feminista, 
que trascendía la visión de mujer y de género, era necesario dar 

89	 Instituto Nacional de la Mujer. (s/f.). Banco del Pueblo Soberano: Servicios 
financieros y no financieros para la producción de bienes y servicios. 
Recuperado de URL.

90	 N. Castañeda. Credimujer y la construcción de un banco para las mujeres. 
Ministerio del Poder Popular para la Mujer y la Igualdad de Género, 
2001. 

91	 N. Castañeda, & M. Pizani. Equidad de género y políticas públicas. The 
document was prepared with the co-sponsorship of Ildis, Caracas, 
mimeo, 2003



218

visibilidad a las desigualdades estructurales que las excluían y 
buscar remedios para resolver estas injusticias para con las mujeres. 

Otro antecedente. El Banco Grameen de Bangladesh, fun
dado en 1976 por el economista Muhammad Yunus, quien en el 
2006 recibió el Premio Nobel de la Paz y quien, desde octubre de 
2023 es el presidente interino de Bangladesh, tuvo un impacto 
significativo92. Las feministas conocían el proyecto y lo tenían en 
su haber. Esta entidad bancaria privada prestaba créditos muy 
pequeños solo a los más pobres entre los pobres, a las personas 
que carecen de toda garantía que las o los respalde a un interés 
bajo si se le compara con las tasas de interés de Bangladesh, pero 
altas si se les compara con las de Banmujer. El 26 de junio de 
2002, cuando en Venezuela aún se vivían momentos de mucha 
inestabilidad e incertidumbre luego del primer intento de golpe 
de Estado en abril contra el gobierno bolivariano, una misión del 
Grameen Bank visitó el país por invitación del presidente Chávez. 

El banco no había abierto aún. “Estábamos aún en transición 
aunque se había avanzado bastante en el cómo iba a funcionar” 
nos contó Nora. “La llegada de los representantes de Grameen 
significó un salto cualitativo. Trajeron una experiencia nueva, 
una experiencia que nosotras no copiamos, sino que partimos 
de nuestra realidad, de nuestra historia como movimiento de 
mujeres organizadas, de nuestra Constitución, de nuestro pro-
ceso revolucionario que apenas se estaba iniciando. Partiendo de 
eso, nosotras fuimos construyendo lo que puede ser este nuestro 

92	 M. Yunus.  Banker to the poor: Micro-lending and the battle against 
world poverty. Public Affairs, 2003.



219

banco”93. En lugar de copiar, las mujeres venezolanas se apropiaron 
de su esencia, adaptándola a sus propias vidas y sueños.

Con la Constitución bolivariana como telón de fondo, un mar-
co legal que reconocía el valor del trabajo doméstico y promovía 
la autogestión, se sentaron las bases de un nuevo sistema macro 
y microfinanciero. La reproducción de la vida, como nombraba 
Nora a las actividades de las mujeres en el hogar, dice más de lo 
que transmiten estas palabras abstractas que pueden sonar a cliché 
discursivo vacío de contenido. Comparando la producción social 
que el banco promueve con la economía capitalista, caracterizada 
por generar riqueza para algunos y muerte para otros, las palabras 
“reproducción de la vida” conceptualizan la crítica principal de 
Nora a las relaciones patriarcales del capital. Las mujeres como 
productoras y reproductoras de vida frente al capital como pro-
ductor y reproductor de muerte. La reproducción de la vida y la 
economía de lo pequeño se entrelazan en el proyecto de Nora.

El artículo 70 de la Constitución también entra en el juego. 
Al establecer un vínculo entre lo social y lo económico a través de 
la autogestión, la cogestión, las cooperativas, las cajas de ahorro, 
las empresas comunitarias y otras formas de asociación, destaca la 
razón de ser del Banco del Pueblo Soberano94 y de Banmujer95 y se 
resaltan los valores de cooperación. En su artículo “La microfinanza: 

93	 N. Castañeda. Banmujer: Instrumento para la construcción del socialismo 
bolivariano. Ministerio del Poder Popular para la Mujer y la Igualdad de 
Género, 2007.

94	 Banco del Pueblo Soberano. Informe anual. Ministerio del Poder Popular 
para la Economía y Finanzas, 1999.

95	 Banmujer. Informe de gestión 2001. Ministerio del Poder Popular para la 
Mujer y la Igualdad de Género, 2001.



220

El inicio de la estructura intermedia para Venezuela”96, Víctor 
Rafael Pérez Araujo vincula las microfinanzas del banco de Yunus 
a la intermediación entre el mundo de las ayudas y el mundo del 
egoísmo. La visión cooperativa y de un gobierno del pueblo y para 
el pueblo de Banmujer en contraposición a la visión competitiva y 
caritativa del Banco Grameen es lo que Pérez Araujo nos muestra 
que está en juego. Al contrario del ejemplo de Bangladesh, que 
era un banco privado, en Venezuela se buscaba combatir la pobreza 
mediante el financiamiento público de los servicios básicos de 
nutrición, salud, educación y microfinanzas a intereses más bajos.  
El Banco del Pueblo y Banmujer son instrumentos financieros del 
proyecto del gobierno chavista dentro de una estrategia política 
diferente que busca la intervención del Estado. 

En este contexto, el debate sobre la relevancia dada por el mo-
vimiento de mujeres venezolanas al orden jurídico muestra que 
sigue aún vigente. Hay quienes dicen que “de la ley al hecho hay 
un largo trecho”. Y no les falta razón. Sin embargo, en el caso de 
Banmujer –como en muchos otros casos– la elaboración, mención 
y descripción del marco jurídico importan. Por experiencia propia, 
las mujeres sabían que las leyes son el eco de la lucha por los derechos 
y el escenario donde se valida la resistencia. El orden legislativo deli-
mita el espacio político que da legalidad y legitimidad a la pelea por 
sus derechos. La ascensión electoral del bolivarianismo al gobierno 
y la refundación del Estado nacional a través de la votación de una 
nueva constitución trajeron cambios legales e institucionales que 
posibilitaron transformaciones antes inimaginables. 

96	 V. R. Pérez Araujo.  La microfinanza: El inicio de la estructura intermedia 
para Venezuela. Visión Gerencial, 2(1), 2003. 53-62. enero-junio.



221

El Banco de Desarrollo de la Mujer se erige en la intersección 
de la economía y la vida cotidiana. Un espacio donde las muje-
res no solo sueñan, sino que actúan y transforman su realidad. 
En este universo, la reproducción de la vida se convierte en un 
acto político y económico, un compromiso con la dignidad de 
cada mujer y el bienestar de sus comunidades. En este camino, 
las palabras de Nora resuenan como un mantra: “Reinventar la 
vida, reinventar la economía”.

Un banco diferente 

– ¿El Banco de la Mujer? No estoy muy familiarizada con eso. ¿Qué es?
Nació en 2001, en el contexto de la Venezuela bolivariana. 

Facilitar el acceso al financiamiento para que las mujeres pudieran 
desarrollar sus propios proyectos fue la razón que impulsó a que 
Nora Castañeda lo ideara, lo fundara y lo presidiera. Fue una 
iniciativa muy simbólica, anhelada por el movimiento de mujeres 
y sumamente efectiva en su momento.

– ¿Pero por qué era necesario un banco solo para mujeres? 
Bueno, antes de su creación, muchas mujeres estaban margina-

lizadas por un sistema que no les daba entrada a la cartera crediticia 
porque no tenían historia financiera. Al ser muchas de ellas amas 
de casa que trabajaban de forma en sus respectivos hogares, las ac-
tividades bancarias eran ajenas a su realidad del día a día. El banco 
buscaba darles un punto de apoyo para ser parte generadora del 
desarrollo y beneficiarse de los cambios que el país estaba viviendo. 

Pero hubo un debate intenso. Algunas feministas lo veían 
como un avance, mientras que otras lo consideraban una trampa 
del patriarcado. 



222

– Eso suena complicado. ¿Y cómo se organizó todo? 
Una de las figuras más importantes fue Nora Castañeda, quien 

fue designada presidenta del banco. Ella y su equipo enfrenta-
ron muchas dificultades al principio. Trabajaron sin salarios y en 
condiciones muy precarias. 

– ¿Y cómo lograron hacer el banco accesible para las mujeres? 
En lugar de establecer oficinas en las ciudades, Banmujer fue 

a los barrios y a los caseríos rurales. Las promotoras eran mujeres 
de las comunidades, lo que facilitó que las usuarias se sintieran 
cómodas y escuchadas.

– Eso suena como un enfoque más inclusivo. Pero ¿realmente 
funcionó? 

Definitivamente. A través de microcréditos muchas mujeres 
comenzaron sus propios proyectos. Por ejemplo, Fanny Quintero, 
quien había estado en prisión, encontró una nueva oportunidad 
a través de Banmujer y creó su propio negocio. 

– Pero ¿las mujeres aún enfrentan prejuicios hoy en día? 
Sí, a pesar de los avances, los prejuicios persisten. No se iden-

tifica el problema que las feministas denuncian que es la conexión 
entre capital y patriarcado, sino que suele enfocarse la feminiza-
ción de la pobreza como un problema de inclusión. Ese no fue el 
enfoque de Banmujer que logró establecer una red de apoyo que 
les permitió organizarse y, en conjunto, recuperar su autoestima 
y generar una colectividad consciente del poder que puede ejercer 
para transformarse a sí mismas y al país.

– Nunca había pensado en cómo un banco puede tener un impacto 
social tan grande.

Exactamente. El Banco de la Mujer no se limita a proporcionar 
dinero, se centra en construir comunidad, dignidad, resistencia 



223

y en impulsar el progreso económico. Las mujeres han encontrado 
en él un espacio para ejercer su poder y luchar por sus derechos.

– Es realmente asombroso ver cómo algo como esto puede 
cambiar vidas. Saber más sobre la historia de Nora Castañeda 
y de esas mujeres hoy puede ser muy inspirador para quienes no 
vivimos esos tiempos tan transformadores que por momentos 
parecen tan lejanos.

El 8 de marzo de 2001, en una acción cargada de simbolismo 
nació el Banco de Desarrollo de la Mujer a través del decreto 1.243 
del presidente Chávez. Este hecho, publicado en la Gaceta Oficial 
número 37.154, marcó el inicio de una misión clara y audaz. 
“Facilitar el acceso al financiamiento para que las mujeres más 
pobres pudieran llevar adelante sus propios proyectos productivos, 
participando de manera activa en el desarrollo de un país que, hasta 
entonces, las había mantenido al margen aunque, en realidad, su 
trabajo invisibilizado era parte principal de la sociedad”. 

La creación del banco no estuvo exenta de críticas. En un 
clima de intenso debate, las feministas se dividían: ¿se trataba 
realmente de un instrumento de empoderamiento, o era simple-
mente una nueva trampa del patriarcado disfrazada de socialismo? 
En medio de este vaivén de opiniones, Nora Castañeda decidió no 
dejarse intimidar por las objeciones y seguir adelante. El mismo 
día del lanzamiento, Hugo Chávez anunció que Nora sería la 
presidenta de Banmujer. Sin embargo, no asumiría oficialmente el 
cargo hasta agosto debido a que el banco no recibiría presupuesto 
durante los primeros seis meses. 

Esos meses intermedios no fueron de inacción. Nora y su 
equipo, sin salarios y enfrentando un entorno exigente por lo 
novedoso de un proyecto feminista, comenzaron a delinear los 



224

contornos de una institución que aspiraba a ser un banco diferente. 
“Fueron seis meses en los que no teníamos un espacio asignado. 
Solo contábamos con dos computadoras prestadas”, recuerda. 
En ese ambiente de precariedad, la sororidad se convirtió en su 
mayor capital. Crearon un fondo común para cubrir gastos de 
transporte y comida entre quienes más lo necesitaban. “¿Sabías 
que Nora Castañeda nunca cobró su sueldo como presidenta del 
Banco de la Mujer?”. Esta afirmación resuena en la memoria de 
quienes conocieron su entrega. Ella prefería usar su salario para 
apoyar a sus compañeras ante la eventualidad de que el seguro 
no cubriera las enfermedades que ellas o sus familias tuvieran que 
enfrentar, un acto que refleja su profunda ética de trabajo y de un 
liderazgo afín a la transición al socialismo que construía desde su 
vida personal. Vivía con su pensión de jubilada de la Universidad 
Central de Venezuela. Yris Martín en 2018 nos informa esta faceta 
de la biografía de Nora, haciendo hincapié en la importancia de 
su legado en el campo de las nuevas formas de ser una gerente en 
tiempos de transición al socialismo.

A diferencia de los bancos tradicionales, Banmujer no se encie-
rra en oficinas impersonales en las ciudades, sino que se ancla en 
los barrios, proveyendo apoyo financiero a bajas tasas de interés. 
Esta decisión rompió esquemas. Quienes estuvieron al frente en 
los primeros años provenían del trabajo comunitario, alineándose 
con la visión de Nora. La pregunta era inevitable: “¿Cómo puede 
un banco ser así?”, cuentan las promotoras entrevistadas que les 
preguntaban las usuarias potenciales. Pero así era. Banmujer se 
convirtió en una institución que no esperaba pasivamente a que 
las mujeres vinieran a buscar ayuda, salía al encuentro de ellas, 
ofreciendo la oportunidad de transformar sus vidas. 



225

La labor del banco se enfocó en promover un “diálogo de 
saberes” que reconocía la riqueza de las experiencias de las comu-
nidades. “En ese inicio, el enfoque estaba más en género y clase 
que en etnicidad” comenta Nora.  Así, la institución facilitó la 
organización de actividades socioproductivas en las comunidades, 
con talleres que no solo abordaban la salud sexual y reproductiva, 
sino que capacitaban a las mujeres para que asumieran el control 
de su emancipación, tanto personal como política.

A partir de septiembre de 2001, Banmujer comenzó a operar 
oficialmente, ofreciendo microcréditos en estados como Bolívar, 
Miranda, Vargas y Mérida. Otorgó los primeros microcréditos 
a 795 mujeres desempleadas, que utilizaron esos fondos para 
crear pequeñas unidades productivas en sus comunidades. Entre 
2001 y 2010, Banmujer se consolidó como una institución 
clave para las mujeres con 127.000 créditos que sumaban más 
de 180.000 dólares.97

En sus primeros años, la mayor parte de los microcréditos se 
destinaba al comercio. Sin embargo, a partir de 2003, la manu-
factura comenzó a ganar terreno. El banco incentivó a las mujeres 
a involucrarse en oficios como carpintería, plomería, albañilería, 
electricidad, herrería y mecánica automotriz, rompiendo con la 
tendencia de concentrarse en costura y alimentación. Para 2008, 
el enfoque se reforzó hacia proyectos agrícolas, alineándose con la 
prioridad nacional de la soberanía alimentaria, destinando el  50 % 
de los microcréditos a cultivos y cría de animales para el consumo.98

97	 Ministerio del Poder Popular para la Mujer y la Igualdad de Género. 
(2011). Edición Especial Aniversaria. 10 Años de Socialismo desde lo Pequeño.

98	 Idem.



226

Para 2006, Banmujer había llegado a 329 de los 335 munici-
pios del país. En 2013, otorgó 13.267 microcréditos, distribuidos 
en diversas áreas: 5.000 para manufactura, comercio y servicios; 
6.500 para proyectos agrarios, para mujeres de diversos orígenes 
y situaciones. 

En paralelo, el gobierno lanzó misiones que complementaban 
el trabajo de Banmujer, ofreciendo seguridad social a personas con 
discapacidades. En este marco, el banco desarrolló el programa 
“Capacidades Diferentes”, dirigido a mujeres con capacidades 
diversas y a cuidadoras. “La seguridad social es una deuda del 
Estado y de la sociedad”, afirmaba Nora, reconociendo el valor 
de cada persona en su diversidad.

La vida de las usuarias 

En la búsqueda de construir una biografía en colectivo, los testimo-
nios de las mujeres que compartieron la vida de Nora Castañeda 
son fragmentos de una historia que se escribe de forma compartida 
con el sudor del trabajo y la determinación de la voluntad. En 
2018, en un viejo edificio gubernamental en el este de Caracas, 
conversamos con Lisbeth Briceño, quien fue la jefa de Promoción 
y Crédito del banco durante la presidencia de Nora. Lisbeth rea-
firmó que su compromiso con las usuarias permanecía tan sólido 
como el primer día, un compromiso forjado en la lucha y la 
conexión entre todas ellas.

Su memoria la lleva a sus inicios como promotora, cuando se 
enfrentaba a mujeres que llevaban sobre sus espaldas el peso de 
una pobreza extrema, aquellas quienes, como solía decir Nora, solo 
tenían “unos tripochos con lombrices, más nada”. Para Lisbeth, 



227

“Banmujer era un bastión de derechos, al reconocimiento del de-
recho a ser escuchadas y, sobre todo, de confiar en ellas mismas”. 
La construcción de comunidad entre promotoras y usuarias se 
cimentaba en un profundo sentido de compromiso y conciencia 
compartida, un vínculo de sororidad que desafiaba las lógicas del 
individualismo. Quizás la palabra marxista “proletariado” haga 
alusión a lo único que estas mujeres poseían y compartían: su 
prole, sus hijas e hijos. 

En otra conversación, también de 2018, Yajaira Millán –también 
promotora, esta vez de todo el estado Miranda– relató cómo, al 
principio, las mujeres de las comunidades no creían en sus propias 
capacidades. “Llegaban con mucha humildad, diciendo que no sa-
bían hacer nada”. Yajaira respondía: “Por supuesto que ustedes saben 
hacer cosas: lavar, cuidar hijos, planchar y cocinar”. Las palabras 
de Yajaira querían ser un acto de reivindicación, un recordatorio de 
que ser ama de casa es un trabajo productivo en un país que reconoce, 
a nivel constitucional, que el trabajo doméstico tiene valor y debe 
ser remunerado. Así, compartía con las mujeres usuarias del banco 
no solo el proceso de levantar pequeños negocios, sino también la 
transformación de la percepción que tenían de sí mismas. Aprendían 
a llevar un control de sus gastos y, en el proceso, construían una iden-
tidad colectiva, la de las mujeres de los sectores populares usuarias 
de Banmujer. En esos encuentros, el lazo organizativo que se forjaba 
iba más allá de la obtención de crédito. Era un tejido de apoyo mu-
tuo, donde el compartir no era solo un acto de consumo, sino una 
celebración de la vida en comunidad. “Llegábamos en la mañana, 
poníamos algo entre todas y hacíamos aunque fuera una sopita. 
Mientras comíamos, explicábamos cómo trabajaba el banco y así se 
iba formando la red”, explica Yajaira, tejiendo historias compartidas.



228

Una historia particularmente conmovedora se narra en la re-
vista Banmujer de septiembre de 2013, Fanny Marisel Quintero 
–a quien entrevistamos luego– es introducida bajo el título 
“La cárcel fue una escuela”. Fanny es una de las mujeres que, 
tras cumplir condena en el Instituto Nacional de Orientación 
Femenina (INOF), dice haber hallado en Banmujer una oportu-
nidad para renacer. Recuerda que no fue ella quien se acercó, sino 
que el banco llegó a ella. “Nora Castañeda envió un equipo al 
INOF para investigar las producciones de las mujeres en prisión”. 
Así, al recuperar su libertad, Fanny y otras 35 mujeres recibieron 
asesoría para obtener créditos en Banmujer. En prisión Fanny 
había aprendido a fabricar jabones. Su historia, marcada por su 
origen colombiano, se entrelaza con la identidad venezolana que 
la acoge: “Es como si mi mamá me hubiera parido aquí”, dice con 
orgullo, reconociendo su pertenencia a una lucha más grande, la 
lucha por la independencia de la Patria Grande. En el año 2019, 
en medio de la crisis económica derivada de las medidas coercitivas 
unilaterales de Estados Unidos contra Venezuela, más conocidas 
como “las sanciones”, su hijo le preguntó si pensaba emigrar. “¿Yo? 
¡No! ¿Cómo voy a irme de un país como Venezuela?”, dice haberle 
respondido con la determinación de quien ha decidido luchar por 
su gente que es la misma gente, la de Venezuela y la de Colombia.

Son varias mujeres que al salir del INOF con sus diversas 
historias se unieron para apoyarse en los créditos del banco para 
crear sus propias fuentes de trabajo, sosteniéndose mutuamente 
en un sistema que hasta el momento había hecho todo lo posi-
ble por despojarlas de oportunidades. Tras recuperar la libertad, 
el propio proceso de organizarse para lograr el crédito las llevó 
a estructurar una subjetividad con plena conciencia de su derecho 



229

a ejercer su poder. Replicaron, en las fuentes de trabajo que crea-
ron en sus comunidades, labores como el cuidado de enfermos 
y la supervisión de refugios mientras, simultáneamente y todas 
juntas, se abocaban a diagnosticar los problemas más sentidos en 
sus barrios. 

La música, un lenguaje universal, se convirtió en un punto de 
encuentro. Su participación en la Orquesta Sinfónica Penitenciaria 
de Mujeres les brindó un espacio de unión personal y colectiva, 
del que hoy recuerdan con orgullo presentaciones en la Unefa, 
el Teatro Teresa Carreño y en San Juan de Los Morros. Una vez 
libres, formaron la Red Aliada de Banmujer, desde donde ellas 
también administran microcréditos y organizan charlas sobre 
autoestima. En su proceso de reinserción, Banmujer les ha-
bía dictado talleres formativos y motivacionales, promoviendo 
la organización como herramienta de transformación personal 
y comunitaria. Sin embargo, a pesar de estos avances, lamentan 
los prejuicios que persisten hacia quienes, como ellas, han pasado 
por la cárcel, obstáculo que dificulta su plena integración en una 
sociedad que sigue negando su humanidad.

María Bastardo, en 2019, rememoró con cariño la llegada de 
la profesora Nora Castañeda a su vida en 2001, cuando ella es
taba cosiendo en su casa zapatos de manera artesanal. Nora, en su 
búsqueda cuidadosa de mujeres trabajadoras a las cuales apoyar, 
llegó a la casa de María aun antes de que el banco funcionara 
con una propuesta que cambiaría su destino. María, escéptica, le 
comentó a su esposo: “Ya estoy cansada de meter papeles para so-
licitar un crédito que nunca llega”. Pero algo en esa mujer sencilla, 
en su mirada llena de determinación, le otorgó la confianza que 
necesitaba. El vínculo que se estableció entre ambas fue el inicio 



230

de un cambio radical. Así, poco tiempo después, María recibió 
una llamada que la llevó a cruzar la puerta del banco donde 
la esperaba Anabela Fernández. Fue el inicio de una etapa próspera 
en su vida. Con el crédito obtenido, María expandió su fábrica de 
zapatos y comenzó, además, a producir panes y dulces, transformando 
no solo su vida, sino también la de su comunidad. 

Su historia, como muchas otras, es testimonio de que una 
oportunidad puede cambiar destinos, de que el camino hacia la 
emancipación se teje con hilos de lucha y esperanza.

Fanny Quintero y María Bastardo son ejemplos de un modelo 
de producción solidaria, popular y feminista que desafían la rea
lidad. A través de su trabajo productivo, han dado un giro radical 
a sus vidas, tejiendo en el proceso redes de cooperación y esperanza 
energizante. Cada paso que dan, cada acción que emprenden es 
un acto de resistencia, un grito de que la transformación social 
no es solo un sueño, sino una realidad que se construye, día 
a día, en las manos de aquellas que se niegan a ser invisibilizadas 
y marginalizadas. 

Las mujeres, al unirse en redes de apoyo y solidaridad, no solo 
han accedido a recursos económicos, sino que han forjado un ca-
mino de resistencia contra las estructuras opresivas que las habían 
marginalizado de la sociedad. La red, además de ser un espacio 
económico pasó a ser un bastión de derechos, donde el vínculo 
entre las usuarias y promotoras creó un sentido de comunidad 
que desafía las lógicas del individualismo y el capitalismo. 

La resistencia es eco de las experiencias de Yris Martín, Lisbeth 
Briceño y Yajaira Millán, quienes en el esfuerzo organizativo, 
a través de la educación y el apoyo mutuo, han acompañado a las 
mujeres usuarias en la construcción de su autoestima y habilidades. 



231

La transformación vivida, que va más allá de lo meramente finan-
ciero, manifiesta la forma en que el microcrédito se convierte en 
una herramienta de subversión. Esto se refleja en las vidas contadas 
de Fanny Marisel Quintero y María Bastardo, quienes utilizaron 
las oportunidades brindadas por Banmujer, no solo para mejorar 
sus condiciones económicas, sino también para redefinir su iden-
tidad y su lugar en el mundo. El crédito y la deuda pasó de ser 
una hipoteca a futuro a ser una utopía hecha realidad.

La Red Popular de Usuarias 

El origen de Nora y su equipo y el propósito de la Red de 
Usuarias de Banmujer van de la mano. Nora y todas las promo-
toras son cercanas al movimiento de mujeres. Son las mismas 
personas. Juntas dieron origen al movimiento social orgánico de 
mujeres de los sectores populares, que fue la base para la crea-
ción de una red convertida en movimiento institucionalizado, 
surgido de mujeres, creado por ellas y para ellas, especialmente 
aquellas que enfrentaban múltiples y diversas formas de dis-
criminación y dolor. En el banco encontraron una comunidad 
que las escuchaba y acompañaba en su transformación personal 
y social. La red la formaron e integraron mujeres en situación 
de pobreza; algunas habían pasado por situaciones extremas, 
como haber estado privadas de libertad o haber perdido a un hijo 
o una hija. Habían vivido en ambientes de pobreza y violencia 
y encontraron en Banmujer una oportunidad de transformar sus 
vidas, no solo a través de la concesión de créditos, sino también 
mediante el estímulo a la emergencia de su energía interior como 
grupo organizado.



232

Banmujer las piensa y las siente desde la utopía concreta de 
transformar sus vidas no solo dándoles un crédito, sino estimu-
lando la fortaleza que les ronda el alma. Cuando las promotoras 
se les acercaban, ellas no pensaban que fuese con ellas. Las más 
valientes no habían callado las injusticias vividas, pero no habían 
sido escuchadas. En el banco encontraron no solo a otras mujeres 
iguales a ellas, sino que se escucharon y apoyaron mutuamente. 
Voces inéditas e inauditas, las de las mujeres de la Red de Usuarias 
que encuentran en Banmujer una institución feminista que fomen-
ta la creación de redes de apoyo entre las mujeres que comparten 
experiencias de sufrimiento y superación. Estas redes les permiten 
reactivar capacidades silenciadas por las exigencias cotidianas. 
La formación y organización son sentidas y pensadas como esencia-
les para que las usuarias puedan competir en el mercado, evitando 
ser devoradas por el sistema capitalista. Para esto, las promotoras 
brindan asesoría a lo largo de todo el ciclo económico, evaluando 
no solo los proyectos productivos, sino también si las mujeres 
podían integrarse al mercado de manera efectiva. 

En entrevista realizada en 2019, Lisbeth Briceño promo-
tora del banco, que cuatro años después del fallecimiento de 
Nora aún seguía activa en la red, compartió su experiencia en 
la organización popular y feminista que Nora Castañeda ideó. 
Según Briceño, la asesoría de las promotoras iba más allá de la 
evaluación productiva del proyecto presentado. Se aseguraba 
que las mujeres no solo tuvieran acceso al crédito, sino que 
pudieran utilizarlo de manera que les permitiera competir en 
el mercado sin ser absorbidas por grandes capitalistas, como las 
empresas que históricamente las habían explotado. Porque no es 
lo mismo competir en igualdad de condiciones con otras mujeres 



233

en la confección, que hacerlo contra grandes empresas que han 
explotado su trabajo para extraer plusvalía. 

Las mujeres de la red asumieron, además, el papel de con-
traloría social para verificar el uso de los créditos y mejorar las 
condiciones de vida en las comunidades agregando una prueba 
más a la propuesta de Banmujer que sostiene que el microcrédito 
puede ser un motor de transformación social. La red se transfor-
mó en movimiento social orgánico de las mujeres de los sectores 
populares. Fue una invitación para organizarse y trabajar juntas 
hacia objetivos comunes que beneficiaran a todas. 

El microcrédito se convirtió así en una herramienta trans-
formadora, no solo en el ámbito económico, sino también en el 
organizativo y personal, al crear un modelo de transición hacia la 
producción socialista, popular y feminista que impactó la vida de 
muchas mujeres. Este proceso organizativo fortaleció la actividad 
productiva y mejoró las condiciones de vida de las mujeres, sus 
familias y comunidades. Solicitar un crédito, que en principio 
podría parecer una acción dentro del sistema bancario de explo-
tación financiera, se transformó en una práctica emancipadora. 
La experiencia de trabajar juntas y organizarse colectivamente dejó 
un aprendizaje duradero. Así lo confirman las voces de las usuarias, 
productoras, hacedoras y dirigentes que participaron activamente 
en Banmujer desde su fundación en 2001 y que en el año 2019 
seguían comprometidas con la experiencia que Nora creó. 

Una trabajadora del banco expresa nuevamente los logros 
alcanzados por la institución. Su experiencia es importante por 
dos razones: primero, porque muestra que es posible construir 
una economía popular, algo que la historia intenta siempre borrar, 
y segundo, porque su testimonio nos ofrece una lección de teoría 



234

y práctica de economía política, un espacio que generalmente se 
reserva para las grandes figuras académicas. Esta trabajadora es 
Lisbeth Briceño, jefa del área de finanzas.

Nos cuenta que se fue creando otra lógica desde el punto de 
vista económico, mercantil, y en relación con el otorgamiento 
de un crédito. Rompimos con el paradigma de la instituciona
lidad. Es lo que hoy día llamamos Gobierno de Calle, que es lo 
que Banmujer hizo desde un inicio. Fue a las comunidades. Tocaba 
a las puertas de las mujeres; sentía y vivía lo mismo que las mujeres. 
Y junto a las mujeres hacíamos la evaluación y el diagnóstico de 
esa comunidad para poder detectar cuáles eran las necesidades. 
Orientar y acompañar a las mujeres para apuntalarlas mejor y 
saber cuál iniciativa productiva debían realizar para que realmente 
se fomentara el desarrollo. 

La práctica de Banmujer, tanto desde el punto de vista de los 
servicios financieros como no financieros, estuvo alineada con 
las políticas gubernamentales y contribuyó al fortalecimiento 
del nuevo modelo propuesto por el gobierno. A lo largo de los 
años, a medida que se desarrollaban nuevos planes y se revisaba la 
orientación hacia la que debía avanzar la Revolución bolivariana, 
el proyecto comenzó a perfilar con mayor claridad el tipo de banco 
que se quería hacer. Este proceso culminó cuando se adoptó la 
noción de un socialismo feminista especialmente después que el 
comandante Chávez se declarara feminista en un acto celebrado 
el 25 de octubre de 2008 en Maracaibo99. Entonces el socialismo 

99	 E. Aponte Sánchez. (2014). El feminismo y el socialismo: Encuentros 
y desencuentros. La propuesta en el marco de la Revolución bolivariana 
de Venezuela. Frónesis, Revista de Filosofía Jurídica, Social y Política del 



235

tiene no solo nombre, sino también apellido. Fuimos atinando 
que la importancia del crédito era para ir apuntalando la parte 
productiva porque era realmente lo que terminaría de reforzar 
el modelo económico, lo que hoy precisamente está en el tapete. 
La producción para romper con esa dependencia, trascender lo pe-
trolero, la renta petrolera, la producción petrolera (Briceño, 2018).

La idea que guía a Banmujer es de que el verdadero cambio 
proviene de abajo, desde la acción colectiva y la solidaridad entre 
las usuarias. El pensamiento y la figura de Nora Castañeda resaltan. 
No solo ideó el proyecto, sino que su vida reflejó lo que decía. Hizo 
lo que decía que sentía y pensaba. Dio importancia práctica al 
trabajo de cada una en la comunidad. Esto se alinea con el legado 
ideológico de toda su vida que establece que otro modelo econó-
mico es posible y necesario, y que la transformación social se logra 
a través de la praxis diaria y la resistencia a las estructuras de poder. 
La Red de Usuarias se convierte en un símbolo de lucha contra la 
opresión, donde cada paso que dan estas mujeres es una afirmación 
de su dignidad y su derecho a existir plenamente en la sociedad.

El eco de una vida

En 2013, tras el fallecimiento del presidente Hugo Chávez, el  
movimiento popular venezolano se encontró navegando entre 
el temor de retroceder en las conquistas logradas desde 1999 –es-
pecialmente en la reducción de la pobreza y en los avances en la 
organización y participación de las fuerzas sociales marginadas– 

Instituto de Filosofía del Derecho Dr. J.M. Delgado Ocando, Universidad 
del Zulia, 21(1), 136-164.



236

y la determinación de defender esos logros con una renovada 
fuerza –cómo le tocó hacer a las mujeres del banco. 

La redistribución de la renta petrolera permitió un significativo 
aumento en la inversión social, lo que facilitó un mejor acceso a 
servicios esenciales como la educación y la salud. En las calles, los 
debates sobre la construcción del Estado comunal se intensificaban, 
con la consigna “comuna o nada” representando el sentir de un 
pueblo que se reinventaba. Las mujeres de los barrios y caseríos se 
sumaban con entusiasmo a la idea de una comunidad productiva, 
política, cultural y sostenible, que contribuía a la creación de una 
Venezuela socialista y feminista. Este proceso enfrentaba varios 
desafíos, entre ellos, la percepción de una crisis económica sistémi-
ca inminente(100,101). Además, el decreto emitido por el presidente 
Obama en 2015, en el que se catalogaba a Venezuela como una 
“amenaza inusual y extraordinaria”102, aumentaba la inquietud, 
ya que sugería que las potencias globales podrían obstaculizar la 
expansión de la experiencia venezolana, fortaleciendo la resisten-
cia al gobierno y generando temor por los posibles impactos de 
la intervención externa.

100	 I. Wallerstein. The world-systems perspective. En T. Janoski, R. R. Alford, 
A. M. Hicks, & M. A. Schwartz (Eds.). The handbook of political sociology: 
States, civil societies, and globalization. Cambridge University Press, 2010, 
pp. 1–16.

101	 D. Harvey. La geografía de la desigualdad global. Editorial Crítica, 2010.
102	 B. Obama. (2015, March 9). Executive Order 13692: Blocking property 

and suspending entry of certain persons contributing to the situation in 
Venezuela. Recuperado de https://www.federalregister.gov/d/ 
2015-05715



237

La situación del banco, que había sido esperanza en un mar de 
desigualdad, se volvía cada vez más incierta. La caída de los precios 
del petróleo y la crisis económica que se avecinaba dejaban una 
huella profunda en la institución. A pesar de que los préstamos 
se pagaban y el dinero circulaba entre las mujeres, la realidad era 
que sin la robustez de los recursos que una vez sustentaron el 
proyecto, las expectativas se dificultaban. En este contexto, la figu-
ra de Nora se erguía como un símbolo de resistencia, pero también 
de la fragilidad de un sistema que dependía de factores externos 
y del compromiso de las mujeres organizadas.

Nicolás Maduro se desempeñaba como presidente de Venezuela, 
tras haber ganado las elecciones en abril de 2013, luego del falle
cimiento de Hugo Chávez. En ese marco, estableció una directriz 
gubernamental para fusionar Banmujer con el Banco Bicentenario 
y el Banco del Pueblo. En febrero de 2015, cuando ya se ha-
bía anunciado que el Banco Bicentenario asumiría a Banmujer 
y se había designado una Junta Interventora para llevar a cabo la 
fusión, la salud de la profesora Nora marcada por una diabetes 
de larga data, empeoró.

Annabella Uribe se formó en el banco y trabajó en el área de 
Comunicación y Comercialización. En entrevista del 2019, ella 
relata la imagen que le quedó grabada de cómo la profesora Nora 
reaccionó ante esta noticia. “Ella era una mujer muy discipli
nada y lo que dijera el presidente Chávez o el presidente Nicolás 
Maduro, aunque a veces ella estuviera en desacuerdo, era palabra 
que acatar. Siempre decía que si lo decía el Comandante, así era. 
Y lo mismo con el compañero Nicolás. Y eso fue así, incluso 
cuando todo el banco se opuso”. Cuando le informaron sobre 
la junta interventora, ella les abrió las puertas de la institución. 



238

Les dijo que tendrían todo lo que necesitaran y habló con nosotras 
que éramos su equipo de trabajo. Nos reunió y nos explicó que 
el presidente Maduro había tomado esa decisión y que teníamos 
que acatarla. 

Su salud comenzó a deteriorarse y falleció en mayo. Tras su 
muerte, hubo una especie de letargo en la institución. Un vacío. 
Ella ya no estaba, ni tampoco el comandante Chávez. En septiem-
bre de ese año, nombraron a Rosángela Suárez como presidenta 
encargada. Pero el cambio administrativo nunca se concretó debido 
a problemas legales que impidieron su avance, precisa Annabella 
en el año 2019. Las tres instituciones que se incorporaron al 
Banco Bicentenario fueron el Banco del Pueblo Soberano, cuya 
integración fue fácil porque ya era un banco de primer piso, el 
Banco de la Mujer y el Banco de las Comunas. En ese momento, 
había una crisis económica que complicaba la situación, y muchos 
economistas argumentaban que las instituciones crediticias, entre 
ellas Banmujer, no eran viables. No entendían que la institución 
se centraba en lo social, tal como lo habían planteado la profesora 
Nora y el presidente Chávez. La organización social de las mu-
jeres era fundamental. Por eso, en los primeros años, el banco se 
enfocó en brindar apoyo a las Redes Populares de Usuarias. Estas 
redes, que no pertenecían al banco, eran mujeres organizadas a las 
cuales el banco en algún momento les había otorgado un crédito 
y que se habían unido políticamente para llevar a cabo el trabajo 
organizativo entre ellas. Esa era nuestra razón de ser (Uribe, 2019).

Todas se repetían a sí mismas que el legado de Nora Castañeda 
debía perdurar, que había dejado una semilla y que tenían que 
luchar por ella. Se presentaron diferentes posturas en el deba-
te sobre el futuro del banco. Desde la perspectiva institucional 



239

hasta la del movimiento de usuarias, que luego defendió con 
vehemencia la razón de ser original de Banmujer. Existían dos 
posturas: por un lado, quienes resistían y por otro lado, quienes 
se les oponían. En este ambiente caldeado, las usuarias que se 
oponían a la decisión del Ejecutivo comenzaron a organizarse y 
a recolectar firmas en todo el país. Este período de incertidumbre 
del Banco de Desarrollo de la Mujer impactó a la profesora Nora, 
que había estado lidiando con la diabetes durante mucho tiempo 
y mostraba signos evidentes de desgaste y fatiga por el avance de la 
enfermedad. Los tiempos y los cuerpos se entrelazaron, cerrando 
y abriendo ciclos, procesos y vidas, y dejando legados que aún no 
han sido plenamente reconocidos. 

Para profundizar en esta historia, recurrimos a Annabella Uribe, 
una de las muchas compañeras del banco. Ella nos relata cómo el 
movimiento de usuarias presionó para evitar que Banmujer fuera 
absorbido por el Banco Bicentenario. Se llevó a cabo una recolec-
ción de firmas con la intención de ir a Miraflores para expresar el 
desacuerdo de promotoras y usuarias. “Pero la profesora Nora nos 
prohibió hacerlo, argumentando que sería políticamente incorrecto 
e inconveniente que una institución del Estado cuestionara una 
decisión del Ejecutivo Nacional. Su firmeza nos paralizó, y tras 
su fallecimiento, sentimos que no podíamos contradecir su indi-
cación”. Lídice Navas, compañera de Nora desde su militancia en 
la Universidad Central de Venezuela y en las luchas de Nicaragua 
y El Salvador, recuerda esos momentos de incertidumbre: 
“Nora había solicitado una reunión con el ministro de Economía 
para discutir este tema pero esa reunión nunca se llevó a cabo. 
Falleció sin que se realizara dicho encuentro. Tras su partida, 
decidí luchar, aunque de manera discreta, utilizando todos los 



240

recursos a mi alcance y repitiendo lo que estaba pasando hasta el 
cansancio en todas las instancias del gobierno”. “Aquí está lo que 
Chávez dijo sobre el propósito de este banco y por qué no es lo 
mismo que el Banco Bicentenario, basándome en todo lo que él 
expresó sobre su finalidad”. 

Recuerda un momento crucial en la transición del banco, cuan-
do la salud de Nora seguía deteriorándose. En un tono reflexivo 
y nostálgico se dirige a Nora: “Querida Nora, me hubiera gustado 
que hubieras confiado, porque siempre creíste en la fuerza de las 
mujeres”. Sin embargo, esta situación la afectó profundamente, 
como lo expresó su hija Norita, quien estuvo a su lado cuando le 
informaron sobre la fusión del banco con el Banco Bicentenario. 
Lo que Nora ignoraba entonces —y que sin duda habría querido 
saber— es que Nicolás dio esa información sin saber que ella no 
había sido tomada en cuenta. Nicolás supuso que había sido parte 
de la consulta, pero en realidad nunca se le había preguntado” 
(Navas, 2019).

En el momento en que su salud comenzó a deteriorarse de 
forma crítica, el anuncio de la fusión del Banco de Desarrollo 
de la Mujer con el Banco Bicentenario llegó como un golpe de-
vastador. La presión de los cambios en Banmujer, especialmente 
la fusión con el Banco Bicentenario probablemente contribuyó 
a su deterioro. Nora, una mujer disciplinada que siempre había 
acatado las directrices del gobierno bolivariano, se encontraba en 
una encrucijada. Aunque no se negó a recibir tratamiento médico, 
parecía haberse resignado. Esta entrega a la causa, que definió su 
vida, fue también parte de lo que la llevó a su final. Su visión del 
banco, su legado y el futuro de las mujeres que había defendido 
se ponían en juego, y en su lecho de muerte, se enfrentaba a la 



241

realidad de que las decisiones tomadas sobre la institución que 
había creado no habían contado con su consulta ni su aprobación. 

A pesar de la resistencia de muchas, incluida ella misma, acató 
la orden con la convicción de que lo que el presidente había dicho 
debía cumplirse. Pero el golpe fue profundo. El deterioro de su 
salud avanzó rápidamente, y Nora falleció en mayo de ese año, 
dejando un vacío que no solo era físico, sino también simbólico.

Las voces de aquellas que habían luchado junto a ella recuerdan 
esos días finales de Nora. Annabella Uribe, una de sus compañeras, 
recordaba cómo, a pesar del creciente malestar por la interven-
ción, Nora había recibido a la Junta Interventora con la dignidad 
y el respeto que siempre la habían caracterizado. Era un acto de 
entrega a un sistema que era parte de su vida. En sus momentos 
de fragilidad, se manifestaba el coraje de una mujer que había 
dedicado su existencia al socialismo y al feminismo, enfrentándose 
a la adversidad con una sonrisa y un llamado a la unidad.

Mientras Nora luchaba por su vida, sus compañeras sentían 
que el legado de su profesora debía ser defendido a toda costa. 
Un grupo de mujeres, usuarias y promotoras se levantó para de-
fender su legado. Estas mujeres se movilizaron para no perder 
sus conquistas de autonomía y su voluntad de emancipación 
y en abril de 2017, el presidente Nicolás Maduro relanzó el Banco 
de Desarrollo de la Mujer, manteniendo intactas sus funciones 
originales. “He decidido retomar, como política específica del 
programa Soy Mujer103, el relanzamiento del Banco de la Mujer, 

103	 N. Maduro. (2016, May 24). Soy Mujer [Programa lanzado por el 
presidente Nicolás Maduro]. Ministerio del Poder Popular para la Mujer 
y la Igualdad de Género.



242

como instrumento financiero para la mujer venezolana. Desde 
mañana mismo”. 

La partida de Nora Castañeda

En Venezuela, el 2015 fue un año cargado de incertidumbre y 
cambios, un tiempo en el que se hizo evidente la fragilidad de 
los sueños colectivos. La figura de Nora Castañeda, fundadora 
del Banco de Desarrollo de la Mujer, se desdibujaba lentamente 
entre la neblina de los desafíos del banco y el desgaste de su salud. 
Su muerte, que llegaría a ser un punto de quiebre para el banco, 
no solo marcó el fin de su vida, sino que también simbolizó la 
vulnerabilidad de una institución que había buscado fortalecer 
a miles de mujeres. Fue la despedida de una mujer cuya vida había 
estado marcada por su entrega y su pasión por la justicia social. 
Al igual que su vida, su partida se llenó de significados y de ecos 
que este libro ha intentado recuperar para dejar vivo su legado, tal 
como perduró en cada persona que compartió con ella, en cada 
mujer que tuvo la oportunidad de acceder al microcrédito que 
ella había impulsado. Nora Castañeda se fue, pero su historia, 
como la historia de las mujeres que la rodearon, sigue siendo parte 
esencial de la historia de Venezuela.

Juanita Delgado, su amiga cercana durante más de cuarenta 
años, la describe como una persona profundamente humilde, 
siempre esquivando el protagonismo, incluso cuando su impacto 
en la política y las comunidades era innegable. En sus últimos días, 
Nora continuó trabajando incansablemente, organizando mítines 
y dando discursos hasta dos días antes de su muerte. Juanita re-
cuerda un día en particular que tuvo la oportunidad de presenciar 



243

personalmente. Luego supo que ese día Nora se había negado 
a quedarse en cama, insistiendo en ir a la plaza El Venezolano a dar un  
discurso. Juanita, preocupada, le preguntó por qué lo hacía, y Nora 
simplemente respondió que no sabía si ese sería su último día y no 
quería perder el tiempo. En esos sus últimos días, Nora demostró 
la misma sencillez que la caracterizó toda su vida. Juanita recuerda 
haberle sugerido en varias oportunidades que se dejara entrevistar 
por figuras reconocidas y de renombre, pero Nora siempre se re-
husaba. La notoriedad pública no era su objetivo, sino el trabajo 
constante y el compromiso con los demás eran la sal de su vida.

En una de las últimas veces que compartieron juntas, Nora 
decidió hacer hallacas con Juanita, algo inusual porque Nora 
nunca cocinaba. Juanita, sorprendida, organizó todo para pasar un 
día con su amiga preparando las tradicionales hallacas. Mirando en 
retrospectiva, Juanita cree que esa fue la manera de Nora de despe-
dirse, un último gesto de amor y conexión con la vida cotidiana.

Había dedicado los últimos quince años de su existencia 
a forjar un banco donde otras pudieran encontrar y hacer realidad 
sus esperanzas. A pesar de su fuerte compromiso con los demás, 
como lo cuenta Lídice, Nora también tenía sus propios desafíos 
personales. Después de la muerte de su hijo Vladimir en 2007, 
comenzó a descuidar su bienestar físico. Aunque siempre fue cons-
ciente de la importancia de preservar su salud, como lo demostraba 
su preocupación por el bienestar de su equipo y por los hábitos 
alimenticios de su esposo Jesús, quien falleció el 30 de septiembre 
de 2004, en sus últimos años, especialmente en 2014 y 2015, su 
salud comenzó a deteriorarse. A pesar de que intentaba mantener 
ciertas rutinas de cuidado personal, se entregaba más y más a las 
responsabilidades del banco, desatendiendo su propia salud.



244

En el mes de mayo de 2015, las mujeres de la red la rodeaban, 
como siempre lo habían hecho y como lo hicieron hasta el final. 
En los últimos días la fragilidad de su salud se convirtió en un 
recordatorio doloroso de la mortalidad que todas compartimos. 
Fue un período en el que su espíritu chocó con los límites de su 
cuerpo. La enfermedad la fue debilitando, pero su esencia per-
manecía desafiante. Un día amanecía desganada, pero al siguiente 
ya estaba revitalizada, como si nada la pudiera derribar. Nunca se 
dejó victimizar pese a su enfermedad.

Juanita Delgado se convirtió en su sombra durante esos últi-
mos días. Recuerda como, a pesar del dolor y el cansancio, Nora 
seguía firme. Sus días en el Hospital Militar fueron una mezcla de 
agonía y resistencia, un tira y afloja entre continuar luchando y la 
cruda realidad de su estado de salud. Aun en medio de los dolores, 
Nora se mostraba interesada por la historia, por el mundo que 
la rodeaba. La dedicación que había definido su vida continuaba 
viva en sus conversaciones con los doctores, con la familia, con 
las mujeres de la red.

Juanita acompañó a su amiga en sus últimas hospitalizaciones, 
primero en el Centro de Diagnóstico Integral Salvador Allende 
de Chuao y luego en el Hospital Militar, donde pasó sus últimos 
once días de vida. A lo largo de esos días estuvo atenta a cada 
detalle, llevándole comida, organizando sus llamadas y hacién-
dole planes de trabajo. En una de las visitas al hospital, cuando 
Juanita llegó sin abrigo, Nora, a pesar de estar postrada, le ofreció 
su propia bufanda, con un gesto que hablaba de su generosidad. 
Este pequeño acto encapsulaba la esencia de Nora: una mujer 
cuya vida estaba dedicada a cuidar de los demás, incluso cuando 
necesitaba cuidados ella misma.



245

Los días que precedieron a su partida, recuerda Juanita, estaban 
marcados por una especie de silencio cargado de reflexión. Cada 
visita compartida entre las dos era un remanso de paz. Compartían 
recuerdos, risas, y momentos de complicidad que parecían resistir 
la gravedad de la situación. Nora, aunque debilitada, conservaba su 
sentido del humor, su capacidad de alegrar un instante, de hacer 
que cada encuentro fuera significativo. En esas charlas, Nora no 
solo compartía su vida, sino que con su propia manera de vivir 
la muerte cercana también transmitía su legado, su forma de ver 
el mundo, de desafiar las injusticias, de creer en la posibilidad de 
un cambio.

En el instante en que Nora Castañeda cerró los ojos por últi-
ma vez, la historia de su vida, entrelazada con la historia de una 
Venezuela en transformación, quedaba marcada por el eco de sus 
enseñanzas y su incansable lucha. Su partida era un recordatorio 
de que la lucha por la dignidad y el empoderamiento de las mu-
jeres no culminaba con la muerte de una dirigente, sino que se 
transformaba en un llamado a la acción para quienes quedaban 
atrás, instando a cada mujer de la red a continuar el camino que 
Nora había trazado con tanto amor.

Nora Castañeda: dirigente radical e intelectual 
orgánica en la Revolución bolivariana

Nora Castañeda nació en una Venezuela convulsa, una nación 
marcada por ciclos de explotación que relegaban a los sectores más 
humildes al olvido. A principios del siglo xxi, el país se debatía 
entre las promesas fallidas de modernidad y la persistencia de 
estructuras coloniales. Desde joven, Castañeda comprendió que 



246

su vida estaba intrínsecamente conectada con la de las mujeres 
que la rodearon, mujeres que, al igual que ella, cargaban el peso 
de una historia que las había ignorado. Así, su biografía no es 
solo la de una mujer, sino la expresión de una conciencia com-
partida: la liberación individual está inextricablemente ligada 
a la liberación colectiva. 

La vida de Nora no puede entenderse al margen de la historia 
colectiva de Venezuela. Su liderazgo en Banmujer fue una parte 
fundamental del proyecto bolivariano que buscaba reinventar 
el país. Entendió que no habría revolución sin la participación 
de las mujeres, quienes, desde sus hogares, trabajos informales 
y redes de solidaridad, sostenían a la nación en momentos críticos. 
Que la revolución para ser tal debía ser socialista y feminista. Para 
Nora, la emancipación económica de las mujeres era una parte 
esencial de la emancipación política del país. Subvertir las lógicas 
patriarcales del capital no era un objetivo meramente financiero, 
sino una estrategia para construir una economía justa, popular 
y feminista.

Hasta el final de su vida, Nora Castañeda vivió fiel a sus prin-
cipios. Su generosidad, humildad y compromiso con la justicia 
social definieron su legado. Fue más que una dirigente política; 
fue una mujer que dedicó su existencia a la transformación de su 
pueblo. Su vida, la historia de Banmujer y el destino de Venezuela 
se entrelazaron de manera inseparable.

El impacto de su partida en mayo de 2015 fue profundo, pero 
el legado que dejó sigue vigente. Banmujer continúa siendo un 
símbolo de resistencia y lucha, guiado por las mujeres que, como 
ella, se niegan a aceptar las imposiciones de un sistema injusto. 
En un país que busca redefinirse en medio de grandes desafíos, 



247

la vida de Nora Castañeda sigue iluminando el camino hacia un 
futuro de equidad y justicia.

Al final del libro, al reflexionar sobre la vida y obra de Nora 
Castañeda, quiero recurrir a conceptos fundamentales sobre el lide-
razgo y el papel del intelectual orgánico tal como lo desarrollaron 
Cedric J. Robinson en The terms of order104 y Antonio Gramsci 
en sus Cuadernos de la cárcel105. La historia de Nora se entreteje con 
la de Venezuela, revelando un liderazgo que no se limitaba a las 
estructuras y ejercicio formales de poder, sino que se consolidaba 
en su conexión con el pueblo. Es importante recordar y reivindicar 
su papel transformador dentro de las luchas populares que dieron 
a luz la Revolución bolivariana. Su vida y militancia encarnan 
un modelo de liderazgo radical, profundamente arraigado en la 
resistencia colectiva y en la transformación social. 

Cedric J. Robinson, en The terms of order, describe al liderazgo 
no como una mera figura de autoridad, sino como una función 
que emerge de las propias dinámicas y contradicciones sociales. 
El liderazgo de Nora Castañeda fue una práctica transformadora 
que se alimentó de las experiencias y necesidades de las y los oprimi-
dos. Al fundar el Banco de Desarrollo de la Mujer y al mantenerse 
firme en sus convicciones feministas y socialistas, se convirtió en 
una dirigente que no impuso su autoridad desde arriba, sino que 
surgió del propio seno de las luchas de las mujeres venezolanas.  

La fundación del banco fue una respuesta directa a las necesi-
dades de las mujeres de los sectores más vulnerables, ofreciendo 

104	 C. J. Robinson.  The terms of order: Political science and the myth of 
leadership. University of North Carolina Press, 1980.

105	 A. Gramsci. Cuadernos de la cárcel..., op. cit. 



248

microcréditos y empoderando económicamente a quienes, por 
décadas, habían sido relegadas a los márgenes de la economía 
formal. Su liderazgo, por tanto, no fue una simple gestión téc
nica o burocrática, sino una intervención directa en el proceso de 
transformación de las relaciones sociales, económicas y de género 
en Venezuela.

Su liderazgo es el de una mujer que entendió la opresión estruc-
tural y se organizó con las mujeres para confrontar esa opresión. 
Como la dirigente que fue reconoció los términos de opresión 
y los reconfiguró en un acto de resistencia. Al enfocarse en la eco-
nomía solidaria, y al mismo tiempo abrazar las teorías feministas 
y marxistas, visibilizó las contradicciones inherentes al capitalismo 
dependiente de Venezuela. El Banco de Desarrollo de la Mujer, 
bajo su liderazgo, no fue solo una institución financiera, fue un 
espacio de resistencia simultáneamente institucional y en conti-
nuo movimiento, donde las mujeres podían imaginar y construir 
formas alternativas de vida, uniendo lo personal con lo colectivo, 
lo económico con lo político.

Nora, como intelectual orgánica de las mujeres trabajadoras 
de los sectores populares, no es simplemente una pensadora que 
se situó al margen de la sociedad, sino que fue alguien que es-
tuvo intrínsecamente vinculada a una clase social o subjetividad 
que contribuyó a consolidar como agente de transformación. 
En su labor como economista, militante y feminista, encarnó 
el concepto gramsciano de intelectual orgánica. No fue una 
académica distante, ni una figura de poder institucional des-
conectada de las luchas populares. Su rol como profesora en la 
Universidad Central de Venezuela y como activista del Movimiento 
de Izquierda Revolucionaria (MIR) durante los años sesenta 



249

y setenta; su militancia en la Coordinadora de Organizaciones 
No Gubernamentales de Mujeres, su rol fundador en el Centro 
de Estudios de la Mujer en la Universidad Central de Venezuela, 
su militancia social y política en el movimiento de mujeres, en 
la Liga Socialista, en el Partido Socialista Unido de Venezuela, 
entrelazaron su trabajo académico y su militancia política para 
formar una praxis que reflejaba su compromiso con las mujeres 
y las clases populares.

Promovió un movimiento orgánico que articuló las aspira-
ciones y necesidades del barrio al que llegó su mamá desde el 
estado Lara para instalarse en Cotiza y luego en el 23 de Enero. 
Y lo que es más importante a lo largo de toda su vida trabajó 
por la construcción de una nueva hegemonía. Nora Castañeda, 
al fundar el Banco de Desarrollo de la Mujer, no solo ofreció 
soluciones económicas inmediatas, sino que buscó transformar 
las relaciones de poder, tanto en términos de género como de 
clase. A través de su trabajo, articuló las demandas de las mujeres 
venezolanas, no solo como víctimas del sistema capitalista, sino 
como agentes activos en la construcción de una nueva sociedad. 
En este sentido, su feminismo, profundamente imbricado en su 
marxismo, fue una herramienta para cuestionar las estructuras 
patriarcales y capitalistas que oprimen a las mujeres, ofreciendo 
una alternativa socialista donde el trabajo no remunerado de las 
mujeres, el trabajo doméstico y productivo desde los hogares 
y las comunidades, se reconoce como un eje central en la lucha 
por la igualdad y la justicia social a través de nuevas relaciones 
de producción.

La vida de Nora también nos recuerda el papel crucial de las 
experiencias revolucionarias del siglo xx y del xxi. Las revoluciones 



250

son momentos históricos que generan nuevas formas de liderazgo, 
nuevas maneras de entender la lucha política. Nora, moldeada 
por las revoluciones que marcaron América Latina y el mundo 
en el siglo xx, desde la Revolución cubana hasta la Revolución 
bolivariana, absorbió estas experiencias y las reinterpretó a través 
del prisma de las luchas feministas y populares. Para ella, estas 
experiencias revolucionarias no fueron meramente acontecimien-
tos del pasado, sino fuentes de inspiración y aprendizaje para las 
luchas del presente. Su optimismo histórico, su creencia en la 
posibilidad de un futuro socialista, se nutría de los avances y fra-
casos de estos procesos revolucionarios, así como de su conexión 
profunda con las mujeres venezolanas de los barrios populares.

Nora Castañeda no solo fue una dirigente y una intelectual 
orgánica, sino también un ejemplo de resistencia al orden hegemó-
nico. Las dirigentes auténticas son aquellas que no solo resisten al 
orden establecido, sino que también crean nuevas formas de exis-
tencia, nuevas maneras de relacionarse, nuevas formas de ejercer 
el poder. El Banco de Desarrollo de la Mujer fue precisamente 
eso: una creación que desafiaba las normas del capital financiero 
y ofrecía una alternativa basada en la solidaridad y el empode
ramiento de las mujeres. Su legado, entonces, no es solo el de una 
economista que dirigió una institución feminista, sino el de 
una mujer que encarnó el espíritu de resistencia y transformación 
que ha caracterizado a las luchas populares de Venezuela en general 
y de la Venezuela bolivariana en particular.

El fallecimiento de Nora en 2015 marcó el fin de una etapa, 
pero su influencia perdura. El banco que fundó sigue siendo un 
símbolo de lo que es posible cuando las mujeres, especialmente las 
más pobres, se organizan y luchan por su dignidad y sus derechos. 



251

Como intelectual orgánica de los sectores populares, Nora no 
solo reflexionó sobre la historia de su pueblo, sino que participó 
activamente en la creación de esa historia. Su liderazgo fue tanto un 
acto de resistencia como de creación, y su vida fue un testimonio 
del poder transformador de las ideas y de la acción colectiva.





NORA CASTAÑEDA EN FOTOGRAFÍAS

En 1962, con apenas 18 años, Nora inicia una nueva etapa junto a Jesús Rivero, 
formando una familia marcada por el compromiso y la lucha. Como militantes del 
MIR enfrentan con firmeza al puntofijismo y sus promesas incumplidas, abrazando la 
resistencia como parte de su destino.
Fuente – https://wikipeacewomen.org/wpworg/en/?page_id=4263



254

(Prensa Banmujer 16/05/2022) –  El 8 de marzo de 2001, Nora Castañeda asumió 
la presidencia del Banco de Desarrollo de la Mujer (Banmujer), marcando un hito en 
la lucha por la autonomía económica de las mujeres venezolanas. En esta imagen, se 
encuentra junto al presidente Hugo Chávez y María León, ministra del Poder Popular 
para la Mujer y la Igualdad de Género, en el emblemático Teatro Teresa Carreño, un 
espacio donde se gestaron importantes avances para la equidad de género en el país.
Fuente – https://web.archive.org/web/20230207155335/https://minmujer.gob.ve/
nora-castaneda-un-legado-para-toda-la-vida/

 



255

Nora Castañeda, firme en su compromiso con la justicia social, posa frente a un afiche 
con uno de los lemas de Banmujer sobre los microcréditos en una economía socialista 
y feminista. “Nuestra razón de ser es incorporar a las mujeres al desarrollo, y especial-
mente a los beneficios del desarrollo”, afirmó el 9 de septiembre de 2012, reafirmando 
su visión de una economía al servicio de la equidad.
Fuente – https://www.ipsnews.net/2012/08qa-microcredit-bank-incorporates-wo-
men-in-the-benefits-of-development/



256

(Prensa Banmujer 9/07/2023) – El Banco de Desarrollo de la Mujer nació como 
respuesta a una iniciativa del movimiento de mujeres, presentada al presidente Hugo 
Chávez, con el propósito de atender a las mujeres en condiciones de vulnerabilidad y 
pobreza en todo el territorio nacional. Más que una política de asistencia, esta estrategia 
busca transformar la economía y, a través de ella, impulsar el desarrollo y la equidad 
en todo el país, promoviendo la inclusión financiera como motor de cambio social.
Fuente – https://www.banmujer.gob.ve/conocenos/historia



257

(Revista SIC 19/05/2015) – Nora Castañeda aparece frente a un afiche de Banmujer que 
representa la diversidad de las mujeres venezolanas, con especial énfasis en la visibilización 
de las mujeres afrovenezolanas e indígenas. Esta imagen evoca su incansable recorrido 
en la conquista de los derechos de todas las mujeres en Venezuela, promoviendo una 
inclusión transformadora que no solo empodera, sino que también impulsa el cambio 
en las estructuras económicas y sociales del país. 
Fuente – https://revistasic.org/nora-castaneda-militante-de-la-vida/



258

(16/02/2023) – En esta ilustración de 2023, la joven artista Astrid Arnaude captura 
la esencia de Nora Castañeda, recordándonos que sus ideas y su legado siguen vivos. 
Nora promovió una visión socialista y feminista, impulsando una transformación 
estructural que garantizara justicia social y equidad de género. A través de esta obra, 
su inspiración sigue llegando a una nueva generación de mujeres jóvenes que buscan 
cambiar la realidad con compromiso y acción.
Fuente – https://epaleccs.info/publicacion/214-nora. Ilustración: Astrid Arnaude – @loloentinta



259

BIBLIOGRAFÍA

Acevedo, D. (2005). Desigualdades de género en el trabajo: 
Evolución y tendencias en la sociedad venezolana. Producción 
y reproducción en Revista Venezolana de Estudios de la Mujer, 
10(24), 429-462.

Álvarez, M. del M. (2010). Historia de la lucha de la mujer venezo-
lana. Fundación Editorial El perro y la rana. Recuperado de ht-
tps://www.elperroylarana.gob.ve/wp-content/uploads/2017/07/
historia_de_lucha_de_la_mujer_venezolana.pdf

Aponte Sánchez, E. (2014). El feminismo y el socialismo: 
Encuentros y desencuentros. La propuesta en el marco de 
la Revolución bolivariana de Venezuela. Frónesis, Revista de 
Filosofía Jurídica, Social y Política del Instituto de Filosofía del 
Derecho Dr. J.M. Delgado Ocando, Universidad del Zulia, 21(1), 
136-164.

Armand, I. (1980). La mujer y la revolución. Editorial Pasado 
y Presente.

Azzellini, D., & Sitrin, M. (2014). They can’t represent us! 
Reinventing democracy from Greece to Occupy. Verso.



260

Banco Central de Venezuela (BCV) & Ministerio para la 
Participación de la Mujer en el Desarrollo (MPMD). (1983). 
División del trabajo, distribución personal del tiempo diario 
y valor económico del trabajo realizado en los hogares venezolanos. 
Caracas: BCV y MPMD.

Banco del Pueblo Soberano. (1999). Informe anual. Ministerio 
del Poder Popular para la Economía y Finanzas.

Banmujer. (2001). Informe de gestión 2001. Ministerio del Poder 
Popular para la Mujer y la Igualdad de Género.

Banmujer. (2007). Banmujer: Instrumento para la construcción 
del socialismo bolivariano. Banco de Desarrollo de la Mujer.

Bambirra, V. (1971). Capitalismo dependiente latinoamericano. 
Santiago de Chile: Centro de Estudios Socioeconómicos.

Barrera, M. (1978). Participación femenina en la actividad econó-
mica en América Latina: Análisis estadístico. Santiago: Programa 
Regional para la Educación en América Latina y el Caribe.

Braudel, F. (1970). La historia y las ciencias sociales. Madrid: 
Ediciones Castilla.

Busquier, L. (2022). Luchas y resistencias en la historia reciente 
protagonizadas por mujeres afrodescendientes: Red de Mujeres 
Afrolatinoamericanas, Afrocaribeñas y de la Diáspora en 1992. 
Historelo.rev.hist.reg.local, 14(31). http://scielo.org.co/scielo.
php?script=sci_arttext&pid=S2145-132X2022000300056

Castañeda, N. (2000). La inclusión de las mujeres en el proceso de 
cambio: La creación de Banmujer. Ministerio del Poder Popular 
para la Mujer y la Igualdad de Género.

Castañeda, N. (2000). El feminismo es revolucionario si tiene 
un contenido de clase y al mismo tiempo de género. En M. 
Jiménez (Ed.). Mujeres protagonistas y proceso constituyente en 



261

Venezuela. Caracas: British Embassy; Unifem; PNUD; Nueva 
Sociedad.

Castañeda, N. (2001). Credimujer y la construcción de un banco 
para las mujeres. Ministerio del Poder Popular para la Mujer 
y la Igualdad de Género.

Castañeda, N., & Pizani, M. (2003). Equidad de género y políticas 
públicas. The document was prepared with the co-sponsorship 
of Ildis, Caracas, mimeo.

Castañeda, N. (2004). Banmujer: Empoderamiento y transformación 
social en la Venezuela bolivariana. Ministerio del Poder Popular 
para la Mujer y la Igualdad de Género.

Castañeda, N. (2006). Creating a caring economy: Nora Castañeda 
and the Women’s Development Bank of Venezuela. Crossroads 
Books.

Castañeda, N. (2007). Banmujer: Instrumento para la construcción 
del socialismo bolivariano. Ministerio del Poder Popular para 
la Mujer y la Igualdad de Género.

Castañeda, N. (2008). Banmujer: Un banco para el desarrollo de la 
mujer venezolana. Ministerio del Poder Popular para la Mujer 
y la Igualdad de Género.

Castañeda, N. (2009). Mujer y economía en Venezuela. Ponencia 
presentada para el debate dentro del Ministerio del Poder 
Popular para la Mujer y la Igualdad de Género, 16 de mayo, 
Caracas, mimeo.

Castañeda, N. (2010). Semblanza de Jesús Rivero, con motivo del 
sexto aniversario de su siembra. Aporrea. https://www.aporrea.
org/educacion/a109849.html

Castañeda, N., et al. (2010). Aproximación conceptual al trabajo 
socioproductivo, en el marco de la economía social, la igualdad 



262

y equidad de género. Informe de investigación presentado ante 
el Ministerio del Poder Popular para la Mujer y la Igualdad de 
Género, Caracas, mimeo.

Castañeda, N. (2012). De primera mano. Temas sobre el tapete, 
Radio program of the National Radio System, March 6, 2012.

Castillo, A. (2013). El proceso de construcción de estadísticas 
laborales con perspectiva de género en Venezuela. Revista de 
Estudios de la Mujer, 18(40), 429-462.

Castro de Guerra, D., & Suárez, M. M. (2010). Sobre el proceso de 
mestizaje en Venezuela. Interciencia, 35(9), 654-659. https://
www.interciencia.net/wp-content/uploads/2018/01/654- 
CASTRO-5.pdf

Cesap. (2014). 40 años de Cesap - Una trayectoria de actuación en 
Acción Popular. Grupo Social Cesap.

Chávez Frías, H. (1996). El desarrollo desde abajo: Una visión para 
la transformación de Venezuela. Nueva Sociedad.

Chávez Frías, H. (2006, marzo 7). Intervención del comandante 
presidente Hugo Chávez durante el Encuentro Nacional de la 
Red Popular de Usuarias del Banco de Desarrollo de la Mujer 
con motivo del 5.º aniversario de su creación. Instituto de Altos 
Estudios del Pensamiento del Comandante Supremo Hugo Rafael 
Chávez Frías. Encuentros y Coloquios, Salón Venezuela del 
Circuito Militar, Caracas.

Ciccariello-Maher, G. (2017). Nosotros creamos a Chávez. Una 
historia popular de la Revolución bolivariana. El Perro y la Rana.

Codetta, C. (2000). Mujer y participación política en Venezuela. 
Universidad Simón Bolívar.

Colectivo de Redacción. (2017). El 23 de enero de 1958 en 
Venezuela. Fundación Somos Siempre.



263

Comisión Económica para América Latina y el Caribe (Cepal). 
(1981). Conclusiones y recomendaciones de reuniones regionales 
y subregionales auspiciadas por el sistema de la Cepal o de particu-
lar interés para el decimonoveno período de sesiones 1979-1981. 
Uruguay, América del Sur: Cepal.

Contreras, J. (2000). La Coordinadora Cultural Simón Bolívar: Una 
experiencia de construcción del poder local en la parroquia 23 de 
Enero [Trabajo de grado]. Universidad Central de Venezuela. 

Constitución de la República Bolivariana de Venezuela. (1999). 
Gaceta Oficial de la República Bolivariana de Venezuela, 
N.o 36.860. Recuperado de http://www.tsj.gov.ve 

Coronil, F. (1997). The magical state: Nature, money, and modernity 
in Venezuela. University of Chicago Press.

Deledicque, M., & Féliz, M. (2012). El avance de la lucha fe-
minista en el proceso bolivariano en Venezuela: Entrevista 
a Nora Castañeda. Debates Urgentes, 1(1), 1-10. Recuperado de 
https://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/pr.16881/
pr.16881.pdf

Dos Santos, T. (2008). Teoría de la dependencia: Balance y pers-
pectivas. México: Plaza y Janés.

Ellner, S., & Hellinger, D. (Eds.). (2003). Venezuelan politics in 
the Chávez era: Class, polarization and conflict. Lynne Rienner 
Publishers.

Engels, F. (2017). El origen de la familia, de la propiedad privada 
y del Estado. Ediciones Siglo XXI.

Federici, S., Gago, V., & Caballero, L. (2023). ¿Quién le debe 
a quién? Manifiesto de desobediencia financiera. Tinta Limón.

Freire, P. (1970). Pedagogía del oprimido. Paz y Tolerancia.



264

Friedman, E. J. (2000). Unfinished transitions: Women and the 
gendered development of democracy in Venezuela (1936-1996). 
Pennsylvania: The Pennsylvania State University Press.

Gaceta Oficial de la República Bolivariana de Venezuela. (2001). 
Decreto N.° 1.243, creación del Banco de Desarrollo de la 
Mujer (Gaceta Oficial N.o 37.154).

Gaceta Oficial de la República Bolivariana de Venezuela. (n.d.). 
Gaceta Oficial N.o 5.453 Extraordinario. Recuperado de 
https://www.gacetaoficial.gov.ve/

González, G. (2014). Las muchachas (largometraje). Caracas: 
La Taguara Fílmica.

Gramsci, A. (2000). Cuadernos de la cárcel (J. A. Fernández, 
Ed. y Trad.). Akal.

Guevara, E. (2009). Retos de la transición socialista en Cuba (1961-
1965). Océano Sur.

Harnecker, M. (2002). Hugo Chávez: Un hombre, un pueblo. 
Ocean Press.

Harnecker, M. (2005). Desarrollo endógeno: Un nuevo proyecto de 
país. Monte Ávila Editores.

Harvey, D. (2010). La geografía de la desigualdad global. Editorial 
Crítica.

Herrera Salas, J. M. (2009). La economía política del racismo 
en Venezuela. Política, 2(9). Caracas: Fondo Editorial Mihail 
Bajtin.

Instituto Nacional de la Mujer. (s/f.). Banco del Pueblo Soberano: 
Servicios financieros y no financieros para la producción de bienes 
y servicios. Recuperado de URL.

Key Sánchez, F. (1980). Fundación del Partido Comunista de 
Venezuela. Fondo Editorial Carlos Aponte.



265

Kollontai, A. (1909). The social basis of the woman question. 
In A. Holt (Trans.), Selected writings of Alexandra Kollontai. 
Allison & Busby. (Original work published 1909). Transcribed 
by A. Blunden for marxists.org. Proofed and corrected by 
C. Clayton (2006).

Lander, E. (Ed.). (2005). Venezuela: Perspectivas desde el sur. 
Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales.

Liga Socialista. (1996). Historia de un Proyecto Revolucionario. 
Editorial Liga Socialista. 

Liga Socialista. (2007). Liga Socialista: Pensamiento, acción 
y perseverancia revolucionaria. Ed. Veneuniverso. 

López Maya, M. (2003). Del viernes negro al referendo revocato-
rio: Cultura política y democracia en Venezuela, 1983-2003. 
Universidad Central de Venezuela.

López, M. (2006). El poder popular: Transformación y participación 
en Venezuela. Editorial del Ministerio del Poder Popular para 
la Mujer.

López, N. (2006). Creating a solidarity economy: Nora Castañeda 
and the Women’s Development Bank of Venezuela. Crossroads 
Books.

López, O. A. (2017). El chavismo. Esbozo de un sujeto polí
tico. En A. Carosio, I. L. Rodríguez & L. Bracamonte (Eds.). 
Chavismo: genealogía de una pasión política (pp. 79-90). Clacso.

Luxembourg, R. (1970). Women and the German Revolution (A.J.P. 
Taylor, Ed.). Pathfinder Press.

Maduro, N. (2016, May 24). Soy Mujer [Programa lanzado por 
el presidente Nicolás Maduro]. Ministerio del Poder Popular 
para la Mujer y la Igualdad de Género.



266

Malavé, H. (1974). Formación histórica del antidesarrollo de 
Venezuela. Colección Bicentenario Carabobo.

Mariátegui, J. C. (2010). Siete ensayos de interpretación de la 
realidad peruana. Fondo de Cultura Económica.

Marx, K. (1968). El Capital: Crítica de la economía política. (Obra 
original publicada en 1867). Fondo de Cultura Económica.

Marx, K. (1997). El Manifiesto comunista. (Obra original publicada 
en 1848). El Viejo Topo.

Ministerio para la Economía Popular, Banmujer & PNUD. 
(2006). Abriendo camino hacia el sueño bolivariano: Fuerza 
Popular de Usuarias.

Ministerio de Planificación y Desarrollo. (2001). Líneas gene-
rales del plan de desarrollo económico y social de Venezuela 
2001-2007. Retrieved from https://mppp.gob.ve/wp-con-
tent/uploads/2023/07/2001PlandeDesarrolloEconomicoSo-
cial2001-2007.pdf (Fecha de consulta: 23 de marzo de 2024).

Ministerio del Poder Popular para la Mujer y la Igualdad de 
Género. (2001). Informe de gestión 2001: El Banco de Desarrollo 
de la Mujer.

Ministerio del Poder Popular para la Mujer y la Igualdad 
de Género. (2011). Edición Especial Aniversaria. 10 Años de 
Socialismo desde lo Pequeño.

Ministerio del Poder Popular para la Mujer y la Igualdad de 
Género. (2012). Apoyo a microempresas y cooperativas está ge-
nerando más empleos en el país. Banmujer, 8(24), Septiembre.

Morón, G. (1996). Nuestra Señora de la Madre de Dios de Carora. 
Coordinación Lara.

Motta, S. C. (2013). “We are the ones we have been waiting 
for”: The feminization of resistance in Venezuela. Latin 



267

American Perspectives, 40(4), 35-54. https://www.jstor.org/
stable/23465974. Accedido el 21 de mayo de 2020.

Muhr, T. (2013). Counter-globalization and social change: Political 
platforms and activist networks. Routledge.

Naciones Unidas. (n.d.). Conferencias de Mujeres e Igualdad de 
Género. Retrieved from https://www.un.org/es/conferences/
women/mexico-city1975 (Fecha de consulta: 19 de marzo 
de 2024).

Obama, B. (2015, March 9). Executive Order 13692: Blocking 
property and suspending entry of certain persons contributing to 
the situation in Venezuela. Recuperado de https://www.fede-
ralregister.gov/d/2015-05715

Organización Internacional del Trabajo (OIT). (1976). 
Recomendaciones internacionales sobre las estadísticas del trabajo.

Organización Internacional del Trabajo (OIT). (1979). Actividades 
de la Organización Internacional del Trabajo en favor de la Mujer 
en América Latina (1975-1980).

Organización Internacional del Trabajo (OIT). (1984). Mujeres 
en sus casas: Taller informal de consulta sobre el valor económico 
de las actividades del hogar. Lima, Perú: OIT.

Organización Internacional del Trabajo (OIT). (1994). Todas las 
mujeres son mujeres trabajadoras. Ginebra: OIT.

O’Quist, P. (1989). Epistemología de la investigación-acción. 
Universidad Central de Venezuela, Centro de Formación para 
el Trabajo Universitario “Francisco de Venanzi”.

O’Quist, P. (1999). La investigación-acción como herramienta de 
transformación social: Teoría y práctica. Editorial del Consejo 
Latinoamericano de Ciencias Sociales.



268

Pérez Araujo, V. R. (2003). La microfinanza: El inicio de la es-
tructura intermedia para Venezuela. Visión Gerencial, 2(1), 
53-62. enero-junio.

Petzoldt, F., & Bevilacqua, J. (1979). Nosotras también nos jugamos 
la vida: Testimonios de la mujer venezolana en la lucha clandestina 
1948-1858. Ateneo de Caracas.

Pizani, M. (2000). Con esta constitución no hemos ganado la guerra, 
sino apenas una batalla. En M. Jiménez (Ed.). Mujeres prota-
gonistas y el proceso constituyente en Venezuela (pp. 151-165). 
British Embassy; Unifem; PNUD; Editorial Nueva Sociedad.

Pizarro Hofer, R. (2022). Comentarios al “Esquema de investigación 
sobre relaciones de dependencia en América Latina”. Clacso.

Portocarrero, B. (2000). Soy una tejedora de cambios, de la visión 
que la gente tenga del mundo y sobre todo de la mujer. En M. 
Jiménez (Ed.). Mujeres protagonistas y el proceso constituyente en 
Venezuela (pp. 143-150). British Embassy; Unifem; PNUD; 
Editorial Nueva Sociedad.

Prebisch, R. (1947). El desarrollo económico de la América Latina 
y sus principales problemas. Fondo de Cultura Económica.

Pulido de Briceño, M. (1981). La familia es la base de la sociedad. 
Revista SIC, 44 (436), 243-244.

Rangel,  D. A. (1968). El proceso del capitalismo contemporáneo 
en Venezuela. UCV.

Rangel, D. A. (1977). Opulencia y pobreza: la faja del Orinoco, el 
petróleo y la agricultura: Un estudio del contraste entre opulencia 
y miseria. Vadell Hermanos.

Rangel, D. A. (1998). Venezuela en 3 siglos. Centauro/Vadell Hnos.
Rangel, D. A. (2003). Alzado contra todo: Memorias y desmemorias. 

Vadell Hermanos.



269

Rangel, D. A. (2015). El eclipse de la agricultura: El mercado 
interno. En A. Carosio, A. López, & L. Bracamonte (Eds.). 
Antología del pensamiento crítico venezolano (pp. xx-xx). Clacso.

Robinson, C. J. (1980). The terms of order: Political science and the 
myth of leadership. University of North Carolina Press.

Rojas, F. (2010). Mujeres y lucha social en Venezuela: Historia, 
derechos y participación. Editorial Alfa.

Sarmiento Núñez, J. G. (1994). Temas jurídicos: Yolanda Poleo 
de Báez. Retrieved from http://acienpol.msinfo.info/bases/
biblo/texto/boletin/1994/BolACPS_1994_76_128_88-90.
pdf (Fecha de consulta: 20 de marzo de 2024).

Viezzer, M. (1980). “Si me permiten hablar”: Testimonio 
de Domitila, una mujer de las minas de Bolivia. Ediciones 
Siglo XXI.

Urdaneta de Ferran, L. (1994). Diseño lógico y físico del sector ho-
gares en las cuentas nacionales. Academia Nacional de Ciencias 
Económicas.

Wallerstein, I. (2010). The world-systems perspective. En T. 
Janoski, R. R. Alford, A. M. Hicks, & M. A. Schwartz (Eds.). 
The handbook of political sociology: States, civil societies, and 
globalization (pp. 1–16). Cambridge University Press.

Wilpert, G. (2007). Changing Venezuela by taking power: The 
history and policies of the Chávez government. Verso.

Yunus, M. (2003). Banker to the poor: Micro-lending and the battle 
against world poverty. Public Affairs.

Zetkin, C. (1970). La lucha por la emancipación de la mujer 
(L.H.V.A.N. Thomas, Trans.). Pathfinder Press.





Una banca revolucionaria
Fundación Imprenta de la Cultura

Guarenas, Venezuela, 
en el mes de junio de 2025






	PORTADAnora castañeda ARTE FINAL 3 JULIO
	ARTE_FINAL_UNA BANCA REVOLUCIONARIA 27-5-25
	CONTRAPORTADAnora castañeda ARTE FINAL 3 JULIO

