
Agosto 2025

Boletín de los 
Grupos de Trabajo
Procesos y 
Metodologías 
Participativas 
y Educación  
Popular y 
Pedagogías Críticas

Encuentro 
latinoamericano

Territorios  
como diálogos  

de saberes
3

PARTE 3

PA R T I C I PA N  E N  E S T E  N Ú M E R O

Cyntia Núñez
Fernando Santana
Luciano Parola
María Mercedes Palumbo
Carlos Antonio Machado Alejandro
John Alexander Cossio Moreno
Juan Fernando Zerboni Martínez
Seidy Saryn Luan Zevallos
Carlos Torrado, Mariana González
Luciana Hernández
Beatriz Ferreira
Virginia Álvarez
Raquel Palumbo
Cecilia Rodríguez
Verónica Silveira
Romina Hortegano

Prácticas de la Extensión
Crítica, la Educación
Popular y los Procesos
Participativos.



Colección Boletines de Grupos de Trabajo
Director de la colección - Pablo Vommaro

CLACSO Secretaría Ejecutiva
Pablo Vommaro - Director Ejecutivo 
Gloria Amézquita - Directora Académica
María Fernanda Pampín - Directora de Publicaciones

Equipo Editorial
Lucas Sablich - Coordinador Editorial
Solange Victory - Producción Editorial

Equipo
Natalia Gianatelli - Coordinadora
Cecilia Gofman, Marta Paredes, Rodolfo Gómez, Sofía Torres, 
y Teresa Arteaga

© Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales | Queda hecho 
el depósito que establece la Ley 11723.

No se permite la reproducción total o parcial de este libro, ni su al-
macenamiento en un sistema informático, ni su transmisión en cual-
quier forma o por cualquier medio electrónico, mecánico, fotocopia u 
otros métodos, sin el permiso previo del editor.

La responsabilidad por las opiniones expresadas en los libros, artícu-
los, estudios y otras colaboraciones incumbe exclusivamente a los 
autores firmantes, y su publicación no necesariamente refleja los 
puntos de vista de la Secretaría Ejecutiva de CLACSO.

CLACSO
Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales - Conselho Lati-
no-americano de Ciências Sociais
Estados Unidos 1168 | C1023AAB Ciudad de Buenos Aires | Argen-
tina. Tel [54 11] 4304 9145 | Fax [54 11] 4305 0875
<clacso@clacsoinst.edu.ar> | <www.clacso.org>

Encuentro latinoamericano Territorios como diálogos de saberes no. 1 / Cyntia 
Núñez ...    [et al.]. - 1a ed. - Ciudad Autónoma de Buenos Aires : CLACSO, 2025.  Libro 
digital, PDF - (Boletines de grupos de trabajo)

   Archivo Digital: descarga y online

   ISBN xxxx

   1. Etnografía. 2. Participación Ciudadana. I. Núñez, Cyntia

   CDD 323.6

Coordinadores del Grupo de Trabajo 
Procesos y Metodologías Participativas

Romina Rébola 
Departamento de Educación, Cultura y 
Conocimiento 
Universidad Nacional de Rafaela 
Argentina 
rc.rebola@gmail.com 

Mariano Suárez Elías 
Departamento de Ciencias Sociales 
Centro Universitario Regional Litoral Norte 
Universidad de la República 
Uruguay 
marianodoc01@hotmail.com

Coordinadores del Grupo de Trabajo 
Educación Popular y Pedagogías Críticas

María Mercedes Palumbo 
Secretaría de Investigación y Posgrado 
Facultad de Filosofía y Letras 
Universidad de Buenos Aires 
Argentina 
mer.palumbo@gmail.com

Gerónimo Fernando Santana 
Instituto Pensamiento y Cultura en América 
Latina, Asociación Civil 
México 
fergero@hotmail.com

 



P

A

G

E

2

1

Nombre del boletín: Encuentro latinoamericano. Territorios como diálogos de saberes 

Título del número: Prácticas de la Extensión Crítica, la Educación Popular y los Procesos 

Participativos. Número 3. 

Grupo de Trabajo CLACSO Procesos y Metodologías Participativas 

Romina Rébola 

Departamento de Educación, Cultura y Conocimiento 

Universidad Nacional de Rafaela 

Argentina 

rc.rebola@gmail.com 

Mariano Suárez Elías 

Departamento de Ciencias Sociales 

Centro Universitario Regional Litoral Norte 

Universidad de la República 

Uruguay 

marianodoc01@hotmail.com 

Grupo de Trabajo CLACSO Educación Popular y Pedagogías Críticas 

María Mercedes Palumbo 

Secretaría de Investigación y Posgrado 

Facultad de Filosofía y Letras 

Universidad de Buenos Aires 

Argentina 

mer.palumbo@gmail.com 

Gerónimo Fernando Santana 

Instituto Pensamiento y Cultura en América Latina, Asociación Civil 

México 

fergero@hotmail.com 

Participan en este número 

Cyntia Núñez, Fernando Santana, Luciano Parola, María Mercedes Palumbo, Carlos Antonio 

Machado Alejandro, John Alexander Cossio Moreno, Juan Fernando Zerboni Martínez, Seidy 

Saryn Luan Zevallos, Carlos Torrado, Mariana González, Luciana Hernández, Beatriz Ferreira, 

Virginia Álvarez, Raquel Palumbo, Cecilia Rodríguez, Verónica Silveira, Romina Hortegano 

mailto:rc.rebola@gmail.com
about:blank
mailto:mer.palumbo@gmail.com
about:blank


 

P

A

G

E

 

2

1 

 

 

Índice 

 

Introducción 

Cyntia Núñez, Fernando Santana, Luciano Parola y María Mercedes Palumbo 

 
Participación Comunitaria y Salud Mental: a propósito de los “Centros de Barrio” de la 

ciudad de Tacuarembó 

Carlos Antonio Machado Alejandro 

 

Diálogos de saberes y formación de maestros y maestras 

John Alexander Cossio Moreno 

 
Reflexionando desde nuestras vivencias 

Juan Fernando Zerboni Martínez 

 

Voces que Transforman: El Camino de la Educación Sexual Integral en la Comunidad 

Seidy Saryn Luan Zevallos 

 

Adolescencias plurales y transformadoras 

Carlos Torrado, Mariana González, Luciana Hernández y Beatriz Ferreira 

 

Vejeces en Territorio, saberes en diálogo 

Virginia Álvarez, Raquel Palumbo, Cecilia Rodríguez y Verónica Silveira 

 

Prácticas de extensión crítica vinculadas a los saberes múltiples de mujeres organizadas 

Luciana Hernández Coria 

 

Extensionismo crítico, feminismos y descolonización de la universidad: aproximaciones 

desde una perspectiva interseccional 

Luciana Hernández y Romina Hortegano 

 

 

 

 

  



 

P

A

G

E

 

2

1 

 

 

Introducción 

Cyntia Núñez*, Fernando Santana**, Luciano Parola*** y María Mercedes Palumbo**** 

 

Entre los días 7 y 9 de noviembre de 2024, se desarrolló, en el Centro Universitario Regional 

Este de la Universidad de la República (CURE, UDELAR) de la ciudad de Maldonado 

(Uruguay), un encuentro organizado por dos Grupos de Trabajo (GT) del Consejo 

Latinoamericano de Ciencias Sociales (CLACSO): el de Procesos y Metodologías 

Participativas y el de Educación Popular y Pedagogías Críticas. Este encuentro contó con el 

apoyo de CLACSO, así como del CURE, Udelar que facilitó la sede y apoyo logístico y 

tecnológico. 

El evento se denominó Encuentro Latinoamericano Territorios como diálogos de saberes. 

Prácticas de la Extensión Crítica, la Educación Popular y los Procesos Participativos, y fue 

abierto a miembros de CLACSO, a docentes y estudiantes del CURE y de UDELAR, y a 

otros/as investigadores/as de la región con interés en compartir sus prácticas de vinculación 

universitaria con otros actores sociales y políticos de sus territorios. Además, el tercer día se 

abocó exclusivamente al armado de una agenda conjunta, que dé cuenta de las actividades que 

vienen llevando adelante los dos GTs organizadores desde el año 2021 con ocasión de las 

conmemoraciones por el centenario de natalicio de Paulo Freire, referente común a ambos 

grupos y promoviera líneas de articulación y de acción para el futuro. 

El encuentro se propuso recuperar prácticas integrales de formación, investigación y 

extensión sostenidas en la base del diálogo de saberes y procesos de co-construcción. Se 

desarrolló a partir de una serie de ejes temáticos: extensionismo crítico; educación popular y 

pedagogías críticas; metodologías participativas e investigación acción participativa y 

participación popular, comunitaria y ciudadana. En paralelo, se promovieron contenidos 

transversales primordiales, como los de democracia, perspectiva de género y diversidades, y 

pensamiento ambiental. La modalidad de participación fue la exposición de ponencias 

organizadas en mesas de trabajo y la feria de experiencias donde se dispusieron distintos 

soportes (posters, fotos comentadas en versión impresa, así como videos y podcasts 

reproducidos en terminales con computadoras y auriculares); en ambos casos, participantes de 

distintas partes de la región, convidaron sus experiencias, y las pusieron a disposición del 

intercambio con pares. Vale subrayar que de estos intercambios participaron integrantes de 

organizaciones sociales y populares de Uruguay, como asistentes y/o expositores en tanto 

 
* Profesora en Ciencias de la Educación, por la UNNE, Especialista en Humanidades y Ciencias Sociales con 

orientación en Sociología por la UVQ y doctoranda en Ciencias Sociales por la UNER. Es docente investigadora 

de la Facultad de Humanidades y del Centro de Estudios Sociales de la UNNE. Integrantes de proyectos de 

investigación y proyectos de desarrollo tecnológico y social en contextos populares.  
** Educador popular. Maestrando en Pedagogías Críticas y problemáticas socioeducativas de la Universidad de 

Buenos Aires. Miembro fundador de la Cooperativa de Educadorxs e Investigadorxs Populares Histórica, 

organización social responsable de la apertura de los bachilleratos populares en Argentina. Autor de numerosos 

artículos y textos vinculados a la educación popular, a las pedagogías críticas y a la literatura. Coordinador del 

GT Educación Popular y Pedagogías Críticas en el período 2023-2025. 
*** Investigador del Instituto de Investigaciones Tecnológicas y Sociales para el DT Praxis, Facultad Regional 

Rafaela de la Universidad Tecnológica Nacional (Argentina), Maestrando en Desarrollo Territorial, Docente 

colaborador en Cátedra de Taller de Reflexión sobre la Praxis de la Maestría en Desarrollo Territorial, Facultad 

Regional Rafaela de la Universidad Tecnológica Nacional (Argentina) Grupo de Trabajo Procesos y 

Metodologías Participativas. Correo: lucianoparola1980@gmail.com 
**** Doctora en Ciencias de la Educación por la Universidad de Buenos Aires, Argentina. Investigadora del 

Consejo de Investigaciones Científicas y Técnicas (CONICET) con lugar de trabajo en el Departamento de 

Educación de la Universidad Nacional de Luján. Co-coordinadora del GT Educación Popular y Pedagogías 

Críticas en el período 2023-2025. 



 

P

A

G

E

 

2

1 

 

 

parte de los colectivos autorales de las ponencias, una particularidad que promovió un 

acercamiento a las experiencias de primera mano, valorizó la tarea de las organizaciones y 

permitió un diálogo interesante.  

Además de las ponencias y la feria, el Encuentro contó con dos paneles con invitados/as 

internacionales. En el caso de la apertura, Humberto Tommasino de la Udelar (Uruguay) 

junto a Romina Colacci de la Universidad Nacional de Mar del Plata (Argentina) integraron el 

panel "Voces en Acción: Extensionismo Crítico y Participación". A través de tres ruedas de 

intervenciones, expusieron en torno a los modos de establecer un vínculo más orgánico y 

sistemático con los territorios y las organizaciones sociales, al armado de una formación 

docente en extensión transversal e integrada, y finalmente a los desafíos de la incorporación 

de la perspectiva de género y la sostenibilidad ambiental en los procesos participativos. Por su 

parte, el panel de cierre denominado "Metodologías participativas, educaciones populares y 

formación de subjetividades críticas" contó con Piedad Ortega de la Universidad Pedagógica 

Nacional (Colombia), Alfonso Torres Carrillo de la misma casa de estudios y Pablo Saravia 

de la Universidad de Playa Ancha (Chile). Los dos tópicos que articularon las presentaciones 

fueron el aporte de las metodologías participativas de raigambre latinoamericana para 

potenciar la formación crítica de sujetos y la reinvención de la democracia en el contexto de 

avance de las derechas en la región y en el mundo, así como los desafíos de la formación 

desde las educaciones populares y las pedagogías críticas en los espacios con los que se 

vinculan. 

En tiempos como los actuales, desarrollar espacios como estos, implica reafirmar una 

convicción y un posicionamiento en relación con la disputa necesaria por una academia 

comprometida con los territorios, la profundización democrática y la transformación social. 

Poder encontrarse, compartir y enriquecer miradas a partir del diálogo, es sin duda un camino 

necesario para fortalecernos en tiempos difíciles. 

Encontramos razones que nos motivan a pensar en la potencialidad del encuentro, aún más 

allá de lo ya vivido en esos tres días. En tal sentido, se hace necesario pensar cómo hacer 

posible llevar la riqueza de las reflexiones que allí se expusieron más allá de los límites del 

encuentro.  

La convocatoria a estos Boletines de CLACSO surgieron para generar una alternativa con el 

fin de que autores y autoras de ponencias o presentaciones de experiencias pudieran plasmar 

las principales nociones que vertebraron sus exposiciones en un documento escrito, para 

publicarlas y compartirlas con todos y todas quienes tuvieran interés. De este modo, se busca 

reflejar la coherencia de lo acontecido en el Encuentro de Maldonado en términos de 

intercambio. Para una más amplia difusión de lo allí debatido, que trascienda las fronteras de 

la sincronicidad y la concentración en tiempo y lugar, y también, como una forma más de 

celebrar y revisitar el Encuentro, se propuso en una convocatoria destinada a los/as 

participantes la escritura de un documento que sintetizara sus presentaciones. De este modo, 

los Boletines, siguiendo los ejes temáticos del Encuentro, conforman una invitación a 

problematizar el rol de la universidad, la educación y la participación popular desde la 

perspectiva de investigadores/as y actores y actrices comprometidos con procesos de 

transformación social.  

A continuación, se disponen en el presente boletín -y los sucesivos- una versión resumida de 

las ponencias presentadas y una versión escrita de las experiencias socializadas en otros 

formatos en el marco de la feria. La intención es que su lectura pueda seguir abriendo paso al 

debate y la reflexión.  

Carlos Antonio Machado reflexiona sobre la importancia de los centros comunitarios en el 

abordaje de la salud mental, a partir de la experiencia desarrollada por los Centros de Barrio 

de la ciudad de Tacuarembó, en el marco de los nuevos paradigmas de salud mental, que están 

sustentados en los nuevos marcos legales vigentes en Uruguay. La salud mental se entiende 



 

P

A

G

E

 

2

1 

 

 

como parte de un proceso dinámico, determinado por componentes históricos, 

socioeconómicos, culturales, biológicos y psicológicos. 

El trabajo de Cossio Moreno es una reflexión sobre las prácticas educativas de maestros/as de 

educación básica primaria en contextos de diferencia cultural. Parte de trabajos desarrollados 

en dos Instituciones Educativas Rurales de la subregión del Urabá antioqueño en Colombia, 

procurando profundizar en las comprensiones y concepciones de interculturalidad encarnadas 

en las prácticas, para leer desde allí la relación territorio-escuela. A tal efecto, recupera voces 

de maestros/as a partir de distintas herramientas como la cartografía, y propone nuevos 

ángulos de construcción de conocimiento para articular la experiencia situada, desde sus 

propias realidades históricas y contextuales, de tal modo las prácticas educativas caminen 

hacia un diálogo de saberes superando el distanciamiento del proyecto moderno hegemónico, 

disciplinar y de la experiencia colonial, para caminar el proceso educativo desde sentidos y 

significados propios. 

Fernando Zerboni Martínez nos invita a compartir la experiencia de la creación, en el marco 

de una larga trayectoria de Cooperativas de Vivienda que dieron solución habitacional a 

muchas personas en Uruguay, de una Comisión de Salud Comunitaria, destinada a generar un 

espacio de encuentro para personas mayores dentro del ámbito de las cooperativas, en un 

marco de cuidado solidario, acompañado y autogestionado. Reflexiona sobre la importancia 

de luchar contra la lógica de descarte del capitalismo actual respecto a los adultos mayores y 

destaca la forma en que en estos espacios se pueden ofrecer soluciones nacidas de la 

solidaridad y el acompañamiento mutuo. 

Seidy Saryn Luan Zevallos nos invita a compartir sus sentires y reflexiones sobre las 

tensiones y devenires de la implementación de un programa de Educación Sexual Integral en 

la comunidad de Renca, Chile, al que define como un viaje de aprendizaje compartido dentro 

de una comunidad marcada por su diversidad. 

El texto de Torrado, González, Hernández y Ferreira propone una mirada crítica sobre las 

representaciones hegemónicas y adultocéntricas de la adolescencia, cuestionando su 

conceptualización tradicional como etapa de transición, conflicto o inmadurez. Desde el 

enfoque de la Unidad Académica Temática Ciclos de Vida y Comunidad del Programa APEX 

(Udelar), se reivindica la pluralidad y el potencial transformador de las adolescencias, 

visibilizando sus voces como productoras de conocimiento y agentes de cambio. Se analiza el 

concepto de adultocentrismo como dispositivo de control social que subordina y estigmatiza a 

las juventudes, así como las limitaciones de la Convención sobre los Derechos del Niño, cuyo 

enfoque proteccionista tiende a negar el ejercicio pleno de sus derechos de participación. A 

través de experiencias territoriales con adolescentes en contextos vulnerados, se recuperan sus 

narrativas, vivencias y demandas, promoviendo espacios de expresión, escucha y 

protagonismo.  

El artículo Vejeces en territorios, saberes en diálogo -escrito por Virginia Álvarez, Raquel 

Palumbo, Cecilia Rodríguez y Verónica Silveira- explora las intersecciones entre feminismos, 

envejecimiento y territorialidad desde la experiencia concreta de colectivos de mujeres 

mayores que participaron en las marchas del 8 de marzo en Montevideo entre 2022 y 2024. A 

partir de una práctica situada en el trabajo comunitario con adultas mayores, las autoras 

reflexionan críticamente sobre las categorías de vejez y género, cuestionando su 

naturalización y visibilizando las desigualdades estructurales que atraviesan los cuerpos 

feminizados envejecidos. La participación en la marcha, lejos de ser solo un acto simbólico, 

opera como un espacio de transformación subjetiva tanto para las mujeres mayores como para 

las integrantes del equipo académico, desafiando las nociones hegemónicas y coloniales de 

feminismo y gerontología.  



 

P

A

G

E

 

2

1 

 

 

Luciana Hernández Coria reflexiona sobre experiencias de extensión crítica desarrolladas en 

conjunto con colectivos de mujeres y feministas de la zona oeste de Montevideo, articulando 

saberes académicos y populares desde una perspectiva feminista. A partir de la participación 

en espacios comunitarios organizados por la Mesa Social del Oeste, se analiza cómo las 

mujeres territoriales construyen redes de apoyo y resistencia, generando prácticas colectivas 

orientadas a la sostenibilidad de la vida y la transformación social. El trabajo destaca el rol de 

las mujeres en la gestión comunal, su participación en procesos políticos informales y la 

producción de conocimiento desde la experiencia, desafiando estructuras patriarcales y 

capitalistas que invisibilizan su aporte.  

Por último, el artículo “Extensionismo crítico, feminismos y descolonización de la 

universidad: aproximaciones desde una perspectiva interseccional” escrito conjuntamente 

entre Luciana Hernández y Romina Hortegano explora cómo combinar la extensión crítica 

universitaria, los feminismos y la interseccionalidad para avanzar en la descolonización de la 

universidad, a partir de la experiencia del Programa Apex de la Universidad de la República 

en Montevideo. Se considera la interseccionalidad como herramienta analítica y lugar de 

enunciación para que las mujeres de la zona oeste articulen sus experiencias de opresión 

(género, clase, territorio) y generen conocimiento situado en diálogo con la academia.  

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

  



 

P

A

G

E

 

2

1 

 

 

Participación Comunitaria y Salud Mental: a propósito de los “Centros de 

Barrio” de la ciudad de Tacuarembó 
 

Carlos Antonio Machado Alejandro* 

 

Introducción 
 

Esta comunicación tiene como propósito reseñar y colectivizar lo expuesto en el Encuentro 

“TERRITORIOS COMO DÍALOGOS DE SABERES” desarrollado en el Centro 

Universitario Regional Este (CURE, UDELAR) durante el mes de setiembre de 2024. Con 

esta exposición se buscó, partiendo de la experiencia desarrollada por los Centros de Barrio 

de la ciudad de Tacuarembó, reflexionar sobre la relevancia que adquiere la participación 

comunitaria para el desarrollo y consolidación del campo de la salud mental en Uruguay.    
 

Apuntes sobre el proceso de reforma del campo de la salud mental en 

Uruguay: logros y desafíos vigentes 
 

Desde hace algunas décadas, al igual que otros países, Uruguay ha iniciado un arduo y 

complejo proceso de reforma del campo de la salud mental. Proceso que, gracias a la acción 

desarrollada por diversos colectivos de profesionales, organizaciones civiles, familias y 

usuarios, ha tenido como uno de sus hitos fundamentales la elaboración e instrumentación de 

la Ley N° 19.529 en el año 2017. En esta normativa jurídica, la salud mental, tal como se 

establece en su artículo segundo, pasa a ser entendida como “un estado de bienestar en el cual 

la persona es consciente de sus propias capacidades, puede afrontar las tensiones normales de 

la vida, trabajar de forma productiva y fructífera y es capaz de hacer una contribución a su 

comunidad”.        

Al mismo tiempo, y a contraposición de aquel paradigma biologicista e individualista que 

mantenía su hegemonía hasta entonces, la Ley también reconoce en su artículo segundo que la 

salud mental “es el resultado de un proceso dinámico, determinado por componentes 

históricos, socioeconómicos, culturales, biológicos y psicológicos”. 

Este reconocimiento y explicitación de la naturaleza multidimensional de la Salud Mental nos 

incita, desde el punto de vista epistemológico, a concebirla ya no como aquel objeto formal y 

discreto propio de las visiones y abordajes positivistas, sino como un vasto y complejo campo 

de conocimiento e intervención. A consecuencia de ello, la Salud Mental también deja de ser 

aquella competencia específica y/o especializada de un cierto colectivo profesional, es decir, 

de aquellos médicos psiquiatras, psicólogos, etc. que desarrollaban sus saberes y prácticas 

asistenciales dentro de instituciones (asilos, manicomios u hospicios) creadas para dicha 

finalidad. O mejor sería decir, creadas también para aquellas otras tantas finalidades que 

recién en estas últimas décadas han podido ser evidenciadas y/o denunciadas públicamente.   

Por tal motivo, y en consonancia con las concepciones (y/o declaraciones) surgidas (y/o 

promovidas) desde diversos ámbitos y organismos internacionales, esta ley no solo invita a 

superar los límites (espaciales y conceptuales) que caracterizaban a la tarea asistencial 

tradicional, sino también incita a nuevas y mejores prácticas de prevención y promoción de la 

salud mental. Considerando y consolidando así al ámbito comunitario como escenario 

privilegiado para su desarrollo, dado que al mismo tiempo que el individuo ha dejado de ser 

un mero objeto de la atención y práctica asistencial, la comunidad y sus territorios (espaciales, 

pero también institucionales, organizacionales y existenciales) se constituyen ahora como el 

 
* Lic. En Psicología. Master en Literatura. CENUR NORESTE (UDELAR). Tacuarembó, Uruguay 

carlosmachadoalejandro@gmail.com 



 

P

A

G

E

 

2

1 

 

 

verdadero y legítimo sujeto para este nuevo campo: sujeto de sus enunciados, pero, sobre 

todo, sujeto también de enunciación (Barthes, 1972).  

Aspecto que se hará visible en el año 2020 con la elaboración y redacción del “Plan Nacional 

de Salud Mental 2020-2027”. Documento que, siendo encomendada su elaboración a un 

equipo técnico profesional de carácter multidisciplinario, al contar con el aporte y 

participación comunitaria se constituye no solo en una herramienta gubernamental de carácter 

conceptual e instrumental, sino también en un acto de enunciación ético y político. Dado que 

este Plan tiene como propósito expreso:  

 

contribuir a mejorar la salud mental de las personas mediante la definición e 

implementación de las estrategias más efectivas para promover la salud mental, 

prevenir, reducir la morbimortalidad y discapacidad de las personas con trastornos 

mentales y brindar una atención de calidad, basada en los derechos humanos y 

centrada en un modelo comunitario e intersectorial de atención (PNSM, 2020). 

 

Pero para alcanzar finalmente los propósitos allí establecidos, todavía sigue siendo necesario 

consolidar una intersectorialidad que pueda finalmente generar una “articulación de saberes y 

convergencia de esfuerzos de diferentes sectores gubernamentales para producir políticas 

integrales e integradas, con el objetivo de alcanzar mejores respuestas a situaciones 

complejas” (Burijovich, 2018:222). Al mismo tiempo, la participación social dentro del 

campo de la salud todavía está muy lejos de expresar y/o alcanzar los niveles deseados, lo que 

limita el propio derecho que tiene la comunidad al “establecimiento de prioridades, la toma de 

decisiones y la planificación e implementación de estrategias para el logro de una mejor 

salud” (OMS, 1986).  

Por otra parte, junto a esa débil y simbólica participación comunitaria dentro del campo de la 

salud mental, aparece también un gran desconocimiento y/o subestimación de la relevancia 

que tiene la propia participación social en lo que respecta a la prevención y promoción de 

salud mental a nivel comunitario. Relevancia que ha sido mostrada por autores como Bang o 

Stolkiner, como también demostrada por la propia experiencia de los “Centros de Barrio” en 

la ciudad de Tacuarembó. Aquellos “Centros de Barrio” que, según lo explicita su propio 

ideólogo y desarrollador Walter Domingo, fueron creados como un verdadero    

 

núcleo de dinamización de la comunidad, tanto para la defensa de intereses 

específicos como para la comprensión de las razones profundas que motivan su 

situación social, incluso la marginación, dando lugar a acciones efectivas que 

tiendan a la modificación de estructuras limitantes para el desarrollo de la 

comunidad (Domingo, 1987:15) 

 

Los “Centros de Barrio” de la ciudad de Tacuarembó (Uruguay) 
 

A partir de la década del 50, y gracias al empuje inicial del Intendente Departamental de 

Tacuarembó de la época Agr. Raúl Goyenola (1914-2001) y el Director de Obras Arq. Walter 

Domingo, los “Centros de Barrio” surgen como propuesta innovadora de promoción y 

desarrollo social, a la vez que respuesta concreta a las dificultades de los pobladores. A tales 

efectos, fueron concebidos e implementados como una estrategia que buscaba garantizar la 

satisfacción de las necesidades individuales y colectivas, así como también superar las 

inequidades y dificultades (sociales, culturales, económicas y territoriales) que tienen las 

comunidades para el acceso y goce de sus derechos.  

Con tal finalidad, desde hace ya más de siete décadas, en y a partir de los “Centros de Barrio” 

se ha conformado y desarrollado una amplia red de servicios de carácter integral, ya que en la 



 

P

A

G

E

 

2

1 

 

 

mayoría de ellos existen Policlínicas, Comedores Públicos, como así también Bibliotecas 

Municipales, Salas de Informática etc. Esto hizo posible, gracias también a la coordinación y 

articulación intersectorial, desarrollar en ellos diversos programas y propuestas de carácter 

sanitario, alimenticio y educativo. 

Al mismo tiempo, disponen de espacios deportivos (canchas, piscinas, etc.) de carácter 

comunitario, a través de los cuales se incentiva la actividad física como factor protector y 

promotor de salud, a lo cual cabe sumar también la existencia de espacios y actividades de 

índole recreativa para todos los tramos evolutivos, propiciando así el relacionamiento 

intergeneracional y la integración comunitaria. Aspectos a los cuales también contribuyen las 

actividades que albergan sus anfiteatros, a la vez que permiten el acceso y goce de los bienes 

culturales y artísticos por parte de las comunidades más desfavorecidas. Fue quizás por ello 

también que la arquitectura y diseño de los “Centros de Barrio” construidos por Walter 

Domingo, bajo el afán de superar la infame tradición de una “pobre arquitectura para 

pobres”, fueron proyectados para estimular la percepción y el disfrute estético a nivel 

comunitario, tal como lo muestran sus icónicas obras de carácter arquitectónico, así como 

también las distintas obras de arte que forman parte de sus instalaciones.  

En ese sentido, cabe resaltar también aquí que esos mismos “Centros de Barrio” son espacios 

(materiales y simbólicos) de formación artística y promoción de la creatividad a nivel 

comunitario. En ellos se imparten cursos y talleres relacionados a diversas disciplinas y/o 

expresiones artísticas, a sabiendas que “el despliegue de configuraciones creativas en una 

comunidad fortalece su capacidad colectiva para lidiar con la complejidad de los 

condicionantes de la salud y la vida, aspecto fundamental para la promoción de salud mental 

comunitaria¨ (Bang, 2014:2).  

 

La participación como factor de salud mental 
 

La singularidad y originalidad de los “Centros de Barrio” reside también en que ellos fueron 

proyectados para ser gobernados y administrados por la propia comunidad. Porque siendo una 

“obra del y para el pueblo”, tal como lo expresara el propio Goyenola en aquel discurso 

inaugural del primer “Centro de Barrio”, fueron creados para que en ellos se practicara “en 

plano reducido pero elevado y ejemplarizante, una forma de democracia directa” (Goyenola, 

1951). De acuerdo con el nuevo “Reglamento de Funcionamiento de las Comisiones 

Administradoras de los Centros de Barrios” (aprobado por la Junta Departamental de 

Tacuarembó en julio de 2012) actualmente su administración está a cargo de la Mesa 

Ejecutiva y la Comisión Fiscal, estructuras que son integradas por miembros de la comunidad 

elegidos mediante acto eleccionario. Por su parte, la Asamblea de Vecinos se instituye como 

“Órgano Máximo”, y está compuesta por todos los/as vecinos/as que se domicilien dentro de 

su jurisdicción.   

Por tal motivo, y tras lo expuesto hasta aquí, es inevitable reconocer entonces que estos 

“Centros de Barrio” han sido desde su origen, y a lo largo del tiempo, verdaderos espacios 

(“herramientas y/o instrumentos”) de participación comunitaria. Su vigencia es muestra fiel 

de la potencia (y trascendencia) que tiene la creación (e implementación) de mecanismos de 

promoción (y consolidación) de la participación a diferentes escalas, formas y niveles. 

Aspecto que resulta beneficioso para el desarrollo de cualquier Política Pública, pero sobre 

todo genera grandes beneficios para la sociedad y/o comunidad en su conjunto. Ya que la 

participación, según Montero (1996), es un proceso colectivo de enseñanza y aprendizaje que 

tiene efectos socializantes y concientizadores, permite desarrollar la capacidad crítica y 

reflexiva, promueve nuevas formas de comunicación y producción de conocimiento, así como 

también fortalece el compromiso y accionar comunitario.  



 

P

A

G

E

 

2

1 

 

 

Capacidades individuales y colectivas que se instituyen a partir de procesos y mecanismos 

participativos, y que también contribuyen a la promoción de salud mental a nivel comunitario. 

Dado que “la participación en sí es un factor de Salud Mental, ya que restituye lazos de 

solidaridad social, diferenciándose de lo patologizante de vivir situaciones conflictivas de 

forma individual y pasiva” (Bang, 2010:243). 

 

 

Referencias 
 

Bang, Claudia (2010). La estrategia de promoción de salud mental comunitaria: una 

aproximación conceptual desde el paradigma de la complejidad. II Congreso Internacional de 

Investigación y Práctica Profesional en Psicología y XVII Jornadas de Investigación Sexto 

Encuentro de Investigadores en Psicología del MERCOSUR. Facultad de Psicología, 

Universidad de Buenos Aires, Buenos Aires. 

Bang, Claudia (2014). La participación comunitaria en salud y salud mental a través del arte, 

la creatividad y el juego: descubriendo la potencia de los procesos creativos. XI Jornadas 

Nacionales de debate interdisciplinario en salud y población. 

Barthes, Roland (1972). Crítica y Verdad. Siglo XXI. 

Burijovich, Jaschele (2018). Políticas intersectoriales para el abordaje integral en salud 

mental: La complejidad de la acción conjunta. En Rossetti, Andrés (coord.). Salud Mental y 

Derechos: Derechos sociales e intersectorialidad (p. 221-234). Espartaco. 

Ministerio de Salud Pública (2020). Plan Nacional de Salud Mental (2020-2027). 

Montevideo, Uruguay. 

Domingo, Walter (1987). El Centro de Barrio: integrador de comunidades. Revista 

Antropológica, (5), 1-29. 

Montero, Maritza (1996). La participación: significado, alcances y límites. En Montero, 

Maritza y otros. Participación, ámbitos, retos y perspectivas. Cesap. 

Ley Nº 19.529 de Salud Mental. Montevideo, 24 de agosto de 2017.  

OMS (1986). Carta de Ottawa para la Promoción de la Salud. Ottawa, Canadá. 

 

  



 

P

A

G

E

 

2

1 

 

 

Diálogos de saberes y formación de maestros y maestras 
 

John Alexander Cossio Moreno* 

 

El presente trabajo germina de la reflexión propia y colectiva sobre las prácticas educativas de 

maestros de educación básica primaria en contextos de diferencia cultural, en dos 

Instituciones Educativas Rurales de la subregión del Urabá antioqueño en Colombia; es una 

invitación a otros maestros a comprender sus sentidos y significados de vida territorialmente 

situados, como forma de construir diálogos de saberes con la cultura escolar.  A partir de esta 

mirada territorial situada, se localizan también las comprensiones y concepciones de 

interculturalidad encarnadas por los maestros en sus prácticas vitales y prácticas educativas, 

para leer desde allí la relación territorio-escuela. 

Desde estos postulados sobre la territorialidad construidos colectivamente con los maestros, y 

con sus voces que constituyen conocimiento pedagógico, en las que, las cartografías han sido 

una estrategia, un instrumento orientador de la ruta que ha posibilitado recuperar narrativas, 

discursos, historias de vientre, historias locales y culturales en las voces de los maestros y 

maestras, que nos han permitido leer la vida y las prácticas educativas desde adentro de sí y 

de los territorios.  

Desde la postura freireana, se ha reflexionado colectivamente sobre la práctica educativa 

como praxis, que tiene por objetivo responder a las dinámicas sociales y humanas del 

contexto ribereño en Buchadó, Vigía del Fuerte y campesino en Chigorodó en el Urabá 

antioqueño.  En esta dirección, García (2016) plantea la oportunidad de que los docentes 

reflexionemos sobre los saberes requeridos que conlleva la práctica educativa, así mismo 

Freire (2002), reafirma que el acto educativo es un acto político y ético; así y todo, la 

educación o práctica educativa debe enseñar los saberes necesarios para que los estudiantes 

alcancen la autonomía para aprender por sí mismos y mismas.  

Por tal motivo, siguiendo la mirada de Ghiso (2016), la práctica educativa crítica se plantea 

desde el pensar y actuar con otros sobre la realidad social, un maestro que enseña y aprende a 

pensar, estableciendo rupturas en un hacer dialógico. En clave de esto, Larrosa (2021) habla 

de la experiencia desde lo que significa el acontecer, el estar siendo en la práctica educativa 

de maestro o maestra de educación básica, eso que nos pasa como maestros, que ya hemos 

vivido y pasado por el cuerpo, la memoria e incluso los lugares.  

Al respecto de la experiencia de los docentes, recojo la siguiente narración de una maestra de 

Chigorodó, sobre la relación con la comunidad y las enseñanzas de la práctica educativa:  

 

En cuanto a la experiencia en lo educativo, la idea es procurar que todo esto que 

nosotros trabajamos en la escuela, sirva de beneficio para el reconocimiento de la 

comunidad, de sus derechos y pertenencia al territorio y a la cultura afro e indígena, 

para empoderarnos de nuestra cultura, desde lo social, ambiental, personal (Diálogo 

entre maestras, comunicación personal, febrero de 2023). 

 

Cabe entonces preguntarse, desde la narración por el desafío de aprender a irrumpir con la 

naturalización de los modelos de las prácticas educativas e investigativas que se imponen 

desde una postura hegemónica, occidentalizada, así como la concepción de una escuela 

pensada desde la recopilación de información disciplinaria. Por el contrario, para el maestro 

 
* Maestro rural, directivo docente de la secretaría de educación de Antioquia en Colombia. Candidato a Doctor 

en Educación- Estudios Interculturales por la Universidad de Antioquia, Medellín, Colombia. Trabajo derivado 

de la investigación doctoral: Agriculturas del aprender en diálogos de saberes: corazonar la formación con 

maestros en contextos de diferencia cultural. Correo electrónico: joacom88@gmail.com  

mailto:joacom88@gmail.com


 

P

A

G

E

 

2

1 

 

 

Ghiso (2016), la práctica educativa crítica que se desafía desde el enseñar y el aprender a 

pensar dialógicamente, ante esto plantea que, “la práctica formativa de enseñar/aprender a 

hacer y a reflexionar para generar cambios, dialógica y solidariamente, pasa inicialmente por 

la tarea comprometida de reconquistar la capacidad -potencia- que los sujetos tenemos 

reprimida y sometida de conocer solidariamente” (Ghiso, 2016:3).  

Es oportuno reconocer, como se ve expresado en la figura 1 elaborada por un grupo de 

maestras de la I.E.R Buchadó, esto abre la posibilidad de que haya procesos de apropiación y 

circulación de saberes que se den alrededor de la vida campesina y rural, y ribereña, en este 

caso reconociendo esa conexión de la vida con el río y la selva, además, estos mapas han 

servido para proyectar el futuro de la comunidad de maestros en la articulación con las 

instituciones educativas.  

Precisamente, las preguntas que surgen del diálogo entre dos maestras sobre esa conexión de 

la vida con la tierra y la dependencia de los seres humanos de esta, en su reflexión plantean la 

necesidad de empezar a proteger el territorio desde la escuela y a revitalizar los saberes para 

que circulen con las prácticas educativas:  

 

A pesar de que en el currículo de la escuela no hay una asignatura que se llame tierra, 

está ciencias naturales y desde esta, en cierto modo, podemos ver con nuestros 

estudiantes ¿cómo vamos a proteger los ríos, ¿cómo vamos a proteger el medio 

ambiente?, ¿cómo hacerlo? ¿cómo enfrentarlo, para que no se sienta esa ruptura tan 

fuerte, en las personas del territorio, sino que la escuela esté articulada con el mundo 

de Buchadó? Como docente considero que tenemos que empezar por un proceso de 

sensibilización, de hacer conciencia de lo que tenemos y de lo que somos, de nuestro 

territorio, que tenemos que cuidarlo y protegerlo de diferentes maneras. ¿Cómo llevar 

al aula de clase todos esos saberes de los ancestros que también hacen parte del 

territorio y de la comunidad? (Diálogo entre maestras, comunicación personal, febrero 

de 2023). 

 

Figura 1 - Mapa de análisis colaborativo, desde las prácticas educativas y la relación 

territorio-escuela.  

 

Fuente: Taller de análisis del mapeo colaborativo de cartografía social pedagógica. 

 



 

P

A

G

E

 

2

1 

 

 

Desde esta perspectiva dialógica y colaborativa, se devela el potencial de las prácticas 

educativas de los maestros para fortalecerlas en el intercambio y el aprendizaje de 

conocimientos y saberes desde las propias voces de los sabedores y sabedoras miembros de la 

comunidad, como lo nombra una de las maestras participantes, “es interesante invitar a los 

sabedores de la comunidad, para que los estudiantes reconozcan su territorio, en cuanto a lo 

espacial, a los ríos, a la selva, a la agricultura. (Diálogo con maestros y maestras, 

comunicación personal, febrero de 2023).  

De tal manera, los maestros también han concebido la posibilidad y necesidad de que los 

conocimientos y saberes territoriales circulen con la escuela, para fomentar un diálogo de 

saberes entre la territorialidad y la cultura escolar con conocimientos constituidos a partir del 

pensamiento cantado, las prácticas culturales de la vida en el campo como la agricultura, la 

pesca, la caza y su relación con la naturaleza, lo que ha permitido develar el conocimiento 

educativo de la comunidad y de las prácticas culturales en los territorios (Morales et al., 

2019).  

En este sentido, la valoración y circulación de los conocimientos y saberes situados en el 

territorio con las prácticas de los maestros, surge desde la reflexión sobre los significados 

territoriales y culturales de los maestros y estudiantes, que evidencian un vínculo con la tierra 

desde diversos saberes. En correspondencia con lo anterior, se presenta el relato de una 

maestra sobre lo que esto ha suscitado en su formación,  

 

La reflexión sobre el territorio, nos lleva a puntualizarlo también a partir del proceso 

educativo que llevamos, para retomar todos estos conocimientos que se marcan en 

nuestro territorio, reactivarlos, poder llevarlos al aula, es una invitación a que miremos 

nuestro territorio, la naturaleza, y retomar esos conocimientos que existen en nuestro 

medio desde el inicio de la vida, nosotros tenemos toda esta riqueza del territorio, pero 

en ocasiones no lo valoramos (Maestra participante, comunicación personal, febrero 

de 2023). 

 

Ahora bien, la reflexión dialógica y crítica ha motivado a los maestros a compartir saberes 

acerca de las plantas medicinales como un conocimiento ancestral anclado al territorio y 

transmitido a través de la tradición oral, por lo tanto, “es necesario que esto se reconozca para 

reconocer el bagaje de nuestros ancestros, para poder llegar a donde estamos hoy como 

comunidades, y de los saberes que se transmiten oralmente de generación en generación, 

como las plantas medicinales, por ejemplo” (Maestra participante, comunicación personal, 

febrero de 2023).  

Así mismo, en las voces se considera la posibilidad de articular estos saberes con las prácticas 

educativas desde una concepción crítica, en la cual se busca recuperar las propias experiencias 

y trayectorias educativas, hacia la comprensión y producción de conocimiento territorializado 

(Di Caudo, 2022).  

 

Figura 2 - Mapa de análisis colaborativo, desde las prácticas educativas y la relación 

territorio-escuela. 



 

P

A

G

E

 

2

1 

 

 

 

 

 

Fuente: Taller de análisis del mapeo colaborativo de cartografía social pedagógica. 

 

En sintonía con las voces de los maestros, es importante para esta agricultura recuperar las 

comprensiones de cómo lo territorial se entiende en y con lo educativo y comunitario, 

también, cómo asumen los maestros en sus prácticas los conocimientos y saberes educativos 

territoriales; las palabras de una maestra nos hablan de su forma de entender, cómo se pueden 

mover los conocimientos del territorio a la escuela: 

 

En este sentido, reconocer estos saberes del territorio y la comunidad en la escuela, es 

empezar a descentrar lo global y centrarnos en lo local para empezar a pensar en lo 

que circula acá. Así en nuestras aulas, esto es cómo transformar todo el conocimiento 

que nosotros sabemos que tenemos, profundizar sobre esto. Por ejemplo, aquí decían 

que, si un bebé nacía en luna nueva, era niño, esto se puede mirar desde lo educativo y 

adentrarnos en estos conocimientos que tenemos acá, cultural y ancestralmente. Cómo 

vamos a hacer para caminar con nuestros estudiantes a desentrañar todo eso que 

tenemos acá y a sacarle provecho, a fortalecer nuestra cultura y territorialidad. 

(Maestra participante, comunicación personal, febrero de 2023).  

 

Otro aspecto fundamental, busca profundizar en las prácticas educativas de maestros y 

maestras en contextos diferenciados, en su significación histórica, social y cultural y su 

capacidad de transformación de mundos, de recuperarnos como personas en el desafío diario 

de la enseñanza en las aulas de clase, para trascender esas prácticas con los saberes 

territoriales y culturales.  

A partir las voces de los maestros, se proponen nuevos ángulos de construcción de 

conocimiento para articular la experiencia situada de los maestros y estudiantes, desde sus 

propias realidades históricas y contextuales, de tal modo que desde las prácticas educativas 

caminen hacia un diálogo de saberes. La articulación y puesta en circulación de saberes y 

conocimientos educativos territoriales, con las prácticas educativas de los maestros y 

maestras, y de este modo con la cultura escolar “les permite a los sujetos/as que viven la 

experiencia como sujetos históricos/as e historizados/as aportando a procesos de rupturas y 

resignificación” (Bustos, 2022:16).  



 

P

A

G

E

 

2

1 

 

 

Dado lo anterior, en el contexto educativo de las instituciones educativas acompañadas, surge 

la necesidad de reivindicar la autonomía y validez de los conocimientos propios de las 

comunidades, para el fortalecimiento de sus cosmogonías y ontologías territoriales, de tal 

modo que fortalece la formación de los maestros, lo cual promueve practicas educativas 

pertinentes y contextualizadas, basadas en el respeto por las diferencias y formas de 

aprendizaje ancladas en la historia y cultura locales, hacia la construcción de diálogos de 

saberes.  

 

Ideas finales  
 

Sin lugar a dudas, la apertura de los maestros y maestras para dialogar sobre la vida, los 

territorios, sus prácticas educativas, las articulaciones, tensiones y circulación de 

conocimientos y saberes anclados a los territorios, ha develado colectivamente la posibilidad 

de “renovación de prácticas educativas respaldadas en experiencias y casos concretos de 

prácticas pedagógicas que permitan una decolonización progresiva de la educación escolar” 

(Quintriqueo, Arias y Maheux, 2019: 76).  

En síntesis, esto significa tomar postura frente al distanciamiento del proyecto moderno 

hegemónico, de la escuela disciplinaria y de la experiencia colonial, para caminar el proceso 

educativo desde sentidos y significados propios; en otras palabras, desde luchas y ontologías 

políticas no eurocentradas (Cuevas, 2020), que se reflejan en la vida y dinámicas cotidianas 

de las comunidades.  

En definitiva, las prácticas educativas de maestros y maestras de educación básica se 

encuentran en tensión con los conocimientos y saberes del territorio, esto se evidencia en 

algunos de los relatos; del mismo modo, el mapeo y su análisis colectivo ha permitido 

plantear alternativas pedagógicas desde la iniciativa de los maestros y maestras, que se 

encarnan en el corazonar la formación desde estas prácticas educativas reflexivas y críticas 

para relocalizar saberes y cosmogonías diversas.  

 

Referencias 
 

Bustos, Carlos. (2022). Tensiones y posibilidades de reconfiguración de subjetividades en 

escenarios educativos subalternizantes e inferiorizantes, de estudiantes migrantes. En Bravo, 

Roberto; Granda, Santiago; y Narváez, Ana María. (Coords.). Prácticas educativas, 

pedagogía e interculturalidad. V Congreso Internacional de Etnografía y Educación (pp. 

153-166). Editorial Universitaria Abya-Yala.   

Cuevas, Pilar. (2020). Memorias colectivas decoloniales y del desprendimiento. En Cuevas, 

Pilar (Comp.) Narrativas decoloniales y lugares otros de enunciación (pp. 47-69). 

UNIMINUTO.  

Di Caudo, María Verónica (2022). Hacer trabajo de «campo» en casa. Etnografía, formación 

docente y pandemia. En Bravo, Roberto; Granda, Santiago; y Narváez, Ana María. 

(Coords.). Prácticas educativas, pedagogía e interculturalidad. V Congreso Internacional de 

Etnografía y Educación (pp. 61-82). Editorial Abya-Yala.   

Freire, Paulo. (2002). Pedagogía del Oprimido. Siglo XXI. 

García, José Ángel (2016). Compromiso y esperanza en educación: Los ejes transversales 

para la práctica docente según Paulo Freire. Revista Educación, (40), 113-132. 

http://dx.doi.org/10.15517/revedu.v40i1.14649 

Ghiso, Alfredo (2012). El encuentro educativo. Una experiencia dialógica-creativa-

gnoseológica. Educación y Ciudad, (23), 57-66.  

Ghiso, Alfredo (2016). Del diálogo de saberes a la negociación cultural. Recuperar, 

deconstruir, resignificar y recrear saberes. Revista REDpensar, (4). 1-10.  

http://dx.doi.org/10.15517/revedu.v40i1.14649


 

P

A

G

E

 

2

1 

 

 

Larrosa, Jorge (2021). Experiencia (y alteridad) en educación. Dirección General de 

Educación Inicial y Primaria, República Oriental del Uruguay. 

Morales, Soledad; Quintriqueo, Segundo; Arias, Katerin y Bittner, Romario (2019). Infancia y 

Educación Intercultural: Co-construcción con Kimche al Sur de Chile. En Quintriqueo, 

Segundo y Quilaqueo, Daniel. Educación e Interculturalidad. Aproximación critica 

decolonial en contexto indígena (pp. 333-353). Ediciones Universidad Católica de Temuco.  

Quintriqueo, Segundo; Arias, Katerine y Maheux, Giselle (2019). Contenidos disciplinarios 

del currículum escolar en el marco de un pluralismo epistemológico-intercultural en contexto 

indígena. En Quintriqueo, Segundo y Quilaqueo, Daniel. Educación e Interculturalidad. 

Aproximación critica decolonial en contexto indígena. (pp. 74-92). Ediciones Universidad 

Católica de Temuco. 

 

  



 

P

A

G

E

 

2

1 

 

 

Reflexionando desde nuestras vivencias 
Juan Fernando Zerboni Martínez* 

 

Vivo, hace 38 años, en una cooperativa de vivienda de usuarios por ayuda mutua afiliada a 

FUCVAM, formada por 200 familias textiles. Ingresé a la Dirección Nacional de la 

Federación Uruguaya de Cooperativas de Vivienda por Ayuda Mutua (FUCVAM) en el 2005. 

Desde el 2012 participo en forma honoraria en la Escuela Nacional de Formación de 

FUCVAM (ENFORMA). Las primeras experiencias piloto de cooperativas de vivienda 

surgieron a finales de la década del 60 (1966). La Ley 13.728 de diciembre de 1968, ley del 

“Plan Nacional de Vivienda”, en su capítulo 10, creó, entre otras cosas las cooperativas de 

vivienda en todas sus modalidades. A partir de esta ley las cooperativas se transformaron en la 

forma en que los trabajadores disponen para acceder a una vivienda digna. 

Resultado de esta situación coyuntural y de que los trabajadores tomaron en sus manos la 

defensa de este camino como el acceso a la vivienda, es que tenemos en nuestro país 

cooperativas de usuarios con 50 años de estar habitadas y muchas con más de 40. Estas 

cooperativas tienen muchos cupos integrados por compañeras y compañeros de más de 70 y 

80 años, muchas y muchos sin compañía permanente, con dificultades de cuidados. Estas 

cooperativas enfrentan hoy el tema de la vejez, que se expresa en diversos aspectos: 

problemas edilicios, de salud y convivencia. 

Un accidente ocurrido a una socia de 84 años, que vive sola, despertó la alerta en un grupo de 

socias y socios. El resultado fue la creación de un espacio de encuentro y de búsqueda de 

respuestas a esta situación. Se creó lo que llamaron la “Comisión de Salud Comunitaria”, 

generando así un nuevo proyecto. La posibilidad de construir proyectos es una característica 

de las cooperativas. Una compañera de la “Comisión de Salud Comunitaria” nos dice: 

 

Si, nosotras empezamos a raíz de que una socia que vive sola se cayó. Dos por 

tres hay que ir a ayudarla y entonces nos juntamos algunas y algunos de los que 

íbamos a ayudarla y vimos que había más casos o más personas que precisaban 

ayuda. 

 

Luego de creación, esta comisión diversificó su accionar, pues dentro de lo que podemos 

denominar como salud comunitaria entran los temas específicos de salud física, la salud 

mental y la construcción de vínculos, entre otros. 

Entre varias acciones que realizó esta comisión, está la creación de un grupo de reflexión, 

formado por unas 28 compañeras, casi todas de más de 65 años, y en su mayoría 

extrabajadoras textiles. A ellas realice una entrevista en grupo de donde tomo sus opiniones 

con el fin de dar sustento a esta exposición. 

 

Socia 3: Al principio, cuando me invitaron, no sabía mucho de qué se trataba la 

reunión. Después empecé a entender, una de las actividades es leer cuentos e 

interpretar su sentido entre todas, que los razonamos, a mí me gusta. 

 

Socia 5: Juntarnos ayudar a crecer mejor en esta etapa, porque todas las etapas de 

la vida son de crecimiento. En todo el tiempo tenemos posibilidad de adquirir 

conocimiento, de mejorar, de ver otras cosas. Y qué mejor que en conjunto. Eso si 

no lo haces en colectivo es muy difícil. Y así fue como empezamos a reunirnos. Y 

bueno, siempre están esos cuentitos breves que son enseñanzas que nos llaman a 

 
* Montevideo – Uruguay. Escuela Nacional de Formación en cooperativismo de FUCVAM. Correo electrónico: 

zerboni@vera.com.uy. 



 

P

A

G

E

 

2

1 

 

 

reflexionar sobre nuestra vida. Yo creo que eso es muy importante y es muy 

enriquecedor. Que es distinto de ir pasando el tiempo porque hay actividades que 

a veces son matar el tiempo. Creo que acá nosotros hacemos del tiempo algo bien 

interesante que nos ayuda a fortalecernos y a crecer. ... 

 

Dos conceptos surgen aquí que me parecen interesantes. Ella dice “juntarnos para reflexionar 

y no para matar el tiempo”. Matar el tiempo surge como una necesidad cuando sentimos que 

ya no tenemos otra opción que llegar al fin de nuestras vidas, está asociado a la idea de que 

“ya hice lo que debía hacer”. Juntarnos para reflexionar está asociada a la otra idea, juntarnos 

“para fortalecernos y crecer”. De sus voces surgen necesidades, pero fundamentalmente 

quiero detenerme en las respuestas posibles a esta realidad de hoy. 

 

Socia 1: Yo me siento bien, gracias a Dios. De salud estoy bien. Cuando mi 

esposo se fue, lo primero que pensé: “me voy (de la cooperativa), me compro un 

apartamento”. Y mi hijo me dijo, mamá, déjate de jorobar, acá estás rodeada, qué 

te vas a ir a un apartamento. No conocés a nadie. Yo lo decía para cambiar 

totalmente. Y en realidad después, pensándolo, tiene razón, acá yo hice mi vida. 

 

El colectivo puede llegar a ser una extensión de la familia. No es fácil construir una 

convivencia en la cual esto suceda, no a todos sus integrantes, pero sí a quienes han hecho de 

la vida en cooperativa una vida en comunidad, que no es solo vivir en el mismo complejo sino 

vivir referenciando al colectivo. El colectivo puede sustituir, en muchos casos, a la familia. 

Por supuesto esto no sólo está condicionado por cómo la persona y su familia ha construido su 

vínculo con el colectivo, sino también cómo el colectivo se relaciona con las familias y las 

personas. Es una construcción transversalizada por múltiples factores. Cómo han 

evolucionado con el tiempo todas estas relaciones. Pero la potencialidad de juntarse y crecer 

juntos y juntas está materialmente presente en el carácter de usuarios de estas cooperativas. 

Esta posibilidad está asociada a cómo las familias han significado sus experiencias dentro de 

la cooperativa, cómo se han relacionado con el colectivo, pero también cómo se construyen 

por parte del colectivo espacios para procesar esa vida en común, más allá de las diferencias, 

algo que debemos aprender constantemente. 

No es una visión romántica de las cooperativas, que ellas tampoco la tienen. Es más, en todas 

está presente que vivir en cooperativa no es sencillo, muchas de ellas han estado en posiciones 

diferentes al interior de la cooperativa, en este largo estar juntes por el que han pasado, y con 

sobriedad lo manifiestan. 

 

No es fácil (vivir en cooperativa) pero hay que aprender. (Nadie interrumpe la 

reflexión, pero podemos percibir el acuerdo a través del silencio). Yo creo que ya 

con 50 años acá, ya aprendimos cómo se vive... 

 

Antiguamente, los considerados ancianos eran el repositorio de la sociedad, en ellos se 

encontraba acumulada la experiencia de su generación y las anteriores, y a elles se consultaba 

para pensar el presente y proyectar el futuro. Más allá de las versiones idílicas sobre esta 

realidad y las posibilidades que los mismos tenían dentro de su comunidad para ser atendidos 

había una realidad que validaba esta situación. La sociedad cambiaba muy lentamente. Esto 

era así antes del surgimiento del capitalismo. El capitalismo aceleró los cambios, pero durante 

tiempo aún los cambios trascendían las generaciones. Se tenía un trabajo que permitía 

construir un proyecto y la experiencia de la generación anterior servía para buscar respuestas: 

 



 

P

A

G

E

 

2

1 

 

 

… autores y pensadores, desde Shakespeare a Rousseau, y de Marx a Marinetti, 

pasando por Charles Baudelaire, Goethe, Proust o Thomas Mann, casi 

invariablemente observan (siempre con asombro, pero muy a menudo con gran 

preocupación) la aceleración de la vida social y, de hecho, la transformación 

acelerada del mundo material, social y espiritual (Rosa, 2016:16). 

 

¨La modernidad tiene que ver con la aceleración del tiempo”, “la modernidad es velocidad” 

(Rosa, 2016:17). 

Este es uno de los cambios fundamentales en la modernidad tardía, en el presente actual. Esta 

aceleración se apoya en la aceleración tecnológica, que contrae el espacio por efecto de la 

velocidad del transporte y las comunicaciones. Se traduce en una aceleración de la vida social. 

Esto significa que las actitudes y valores, además de las modas y los estilos de vida, las 

relaciones y las obligaciones sociales, además de los grupos, clases, entornos, lenguajes 

sociales, formas de prácticas y hábitos, están cambiando con rapidez cada vez mayor (Rosa, 

2016:24). 

Se aceleran así los ritmos de vida y “el pasado se define como aquello que ya no es válido” 

(Rosa, 2016:26), y ese pasado así considerado está cada vez más cerca de este presente. 

Porque lo que percibimos cómo pasado, lo percibimos demasiado cerca de este presente, pues 

fue ayer. No necesitamos hacer memoria para recordar cosas que fueron recientemente parte 

de nuestras vidas pero que ya no tienen utilidad. 

La principal causa, el motor detrás de esta aceleración social que la identificamos con la 

tecnología es la competencia. La lógica capitalista basada en la competencia no es la única, 

pero si la principal fuerza impulsora detrás de la aceleración social. 

Este proceso de cambio acelerado coloca en el estante de las experiencias ya caducas aquellas 

que portan las generaciones anteriores, transformando en inservibles las experiencias portadas 

por nuestros ancianos modernos. 

A la velocidad de las comunicaciones debemos agregar otros cambios de la sociedad actual 

que hacen que los ancianos pierdan su papel social y pasen de ser un puntal a ser un objeto 

descartable, como lo son: la precariedad e inestabilidad del trabajo, la modificación de los 

medios de comunicación y la transformación tecnología permanente. 

El tema fundamental en todas las sociedades de todos los tiempos es cómo resuelven los 

conflictos. Crecer es aprender, entre otras cosas, a resolver conflictos. En las generaciones 

anteriores hay un repositorio al respecto de lo que se hizo bien para resolver los conflictos que 

la vida en sociedad genera, así como lo que se hizo mal. 

Hoy la propuesta hegemónica de las grandes trasnacionales del armamento es la guerra, como 

forma de resolución de estos y esa propuesta, a través de los medios, se traslada a la forma de 

resolver conflictos entre vecinos. Los medios de comunicación nos acercan al mundo, pero 

también a estas formas de resolver las diferencias. Sin embargo, sabemos que los grandes 

conflictos no se han resuelto por la vía de destrucción del otro o la otra, por ese camino sólo 

se logró postergarlos. 

Dice una socia:  

 

Yo creo que de alguna manera establezco una especie de comparación entre lo 

que ocurre acá, que vivimos juntos y lo que pasaba con nuestros ancestros. 

Vivimos en manada. Desde el principio el hombre empezó a vivir en manada, en 

grupo y es muy importante la fuerza del grupo y el acompañamiento. En otras 

épocas, el círculo de ancianos, eran los sabios a los que recurría la gente más 

joven en busca de experiencia y de consejo. Y yo creo que hay que rescatar esos 

lugares es importante y para nosotros, es una responsabilidad. Hay una cantidad 

de conflictos que cuando sos joven transformas en una guerra, por cualquier 



 

P

A

G

E

 

2

1 

 

 

pavada. Ahora ya nosotras somos capaces de bajar la pelota al suelo y decir por 

esto no nos vamos a hacer problema. Ese mensaje es importante que lo podamos 

difundir, transmitir una buena onda de energía para que crezcamos mejor todos y 

todas.  

 

El futuro es algo que no conocemos. Las únicas certezas que poseemos y de las cuales 

deberíamos poder aprender, construir saberes, están en el pasado, deberíamos andar, como 

dice Silvia Rivera Cusicanqui, “mirando hacia delante, hacia el pasado” (2024). Para eso las 

generaciones que nos antecedieron son vitales, no para repetir las mismas respuestas, porque 

los problemas son diferentes, las realidades son diferentes, sino para aprender a resolver los 

conflictos que la vida no establece, reconociendo la importancia de otro u otra, sin el cual la 

vida no es posible. Tener la percepción de que puedo vivir solo o sola sin los demás, es una 

falacia construida por una sociedad patriarcal y capitalista. Justamente puedo llegar a pensar 

eso pues la sociedad en que estoy establece las condiciones para que pueda hacerlo, no es 

porque realmente se pueda hacer. Nadie vive solo o sola, ni tiene la libertad absoluta que el 

neoliberalismo proclama. La sociedad nos condiciona desde que nacemos para creer en estas 

falacias. 

Lo tecnológico no es lo que nos permite construir un mejor futuro sino nuestra capacidad de 

resolver conflictos en forma colectiva. La cooperativa tiene ciertas potencialidades y una es 

esta posibilidad de encuentro entre generaciones en un espacio contenido mediante la 

participación de todos y todas. Algo que aún no se ha aprendido a utilizar en todas sus 

posibilidades. 

Otra de las potencialidades de vivir en cooperativa, y que colabora con esta posibilidad de 

intercambio intergeneracional, es la de redefinir nuestras vidas más allá de la edad. Finalizada 

nuestra actividad en el mercado laboral capitalista, en la cooperativa podemos pensar y 

construir siempre un proyecto nuevo, que puede estar o no directamente relacionado con lo 

anterior, pero que sin duda se apoya en ese dialogo necesario que está en el fondo de todo 

proyecto y que siempre un colectivo cooperativo posibilita. 

 

Referencias 
 

Rivera Cusicanqui, Silvia (2024). https://www.youtube.com/watch?v=pHJkCqe2gAk  

Rosa, Hartmut (2016). Alienación y aceleración. Hacia una teoría crítica de la temporalidad 

en la modernidad tardía. Centro de investigaciones Interdisciplinarias en Ciencias y 

Humanidades, Universidad Nacional Autónoma de México. 

  

https://www.youtube.com/watch?v=pHJkCqe2gAk


 

P

A

G

E

 

2

1 

 

 

Voces que Transforman: El Camino de la Educación Sexual Integral en la 

Comunidad 
 

Seidy Saryn Luan Zevallos* 

 

En el corazón de Renca, una comuna marcada por su diversidad y desafíos, surgió un 

proyecto destinado a transformar la manera en que se aborda la sexualidad en la educación 

básica. Éste no fue solo un esfuerzo pedagógico, sino una experiencia profundamente humana 

que buscó tejer lazos entre estudiantes, familias, docentes y la comunidad en general. Este 

proyecto de educación sexual integral (ESI) se convirtió en un viaje de aprendizaje 

compartido, donde cada paso reflejaba tanto las inquietudes como los anhelos de quienes 

participaron. 

El proyecto de Educación Sexual Integral (ESI) llevado a cabo en Renca, Chile, se desarrolló 

en un contexto de tensiones y contradicciones que reflejan las complejidades propias de 

abordar un tema tan sensible y multifacético en las infancias y adolescencias. Dentro de una 

comunidad marcada por su diversidad, las iniciativas destinadas a promover la ESI no solo 

enfrentaron resistencia, sino que también expusieron las disparidades en los valores y 

expectativas de los diferentes actores involucrados. 

Desde el inicio, el diagnóstico reveló opiniones polarizadas, puesto que, mientras los 

estudiantes manifestaron la necesidad de contar con espacios abiertos para discutir sobre 

relaciones y educación, las familias expresaron recelos frente a los contenidos. Los 

apoderados, – principalmente las madres – querían tener conocimiento continuo sobre lo que 

se les enseñaba, por el temor de que los temas de diversidad sexual pudieran confundir a los 

niños(as). Esto, mientras estudiantes, como una joven trans, compartieron la sensación de 

invisibilidad y exclusión en los discursos escolares, lo que subrayó la importancia de abordar 

estos temas de manera inclusiva y respetuosa. 

Para la presente investigación, se optó por un enfoque participativo inspirado en teorías 

pedagógicas críticas (Montenegro, 2000), desarrollando un manual que abordara temas 

esenciales como relaciones saludables, prevención de abusos y diversidad sexual. Sin 

embargo, este esfuerzo se encontró con oposición: ciertos apoderados abogaron por un 

enfoque exclusivamente biológico, centrándose en la prevención del embarazo, mientras que 

los estudiantes demandaron actividades más interactivas y espacios para el debate. La 

contradicción entre estas expectativas evidenció un terreno de disputa constante y la 

necesidad de balancear múltiples intereses. 

Uno de los mayores desafíos fue el abordaje de los contenidos de educación sexual por parte 

de los docentes, muchos de los cuales confesaron sentirse inseguros al abordar temas 

sensibles debido a que, continuamente, se presentaban oposiciones por parte de las 

apoderadas y, en consecuencia, también por parte de algunos estudiantes que repetían 

conductas de burla y discriminación ante este tipo de temáticas. Los talleres de 

sensibilización, aunque necesarios, no siempre lograron superar estas barreras, puesto que las 

limitaciones en tiempo, recursos y burocracia institucional complicaron aún más el panorama. 

A pesar de estos obstáculos, algunos docentes – principalmente mujeres - lograron incorporar 

dinámicas más abiertas y reflexivas en sus clases, promoviendo debates en los que las y los 

estudiantes pudieron expresar sus inquietudes y opiniones. 

La participación de las familias fue otro punto crítico, ya que, aunque si bien se organizaron 

talleres intergeneracionales abiertos a la comunidad educativa, la asistencia fue limitada. Esto 

reflejó tanto la desconfianza hacia la iniciativa como las restricciones prácticas que enfrentan 

 
* Psicóloga y Magíster en Psicología mención Psicología Comunitaria. Santiago, Chile. Correo electrónico: 

Seidy.luan@ug.uchile.cl. 

mailto:Seidy.luan@ug.uchile.cl


 

P

A

G

E

 

2

1 

 

 

muchas familias del territorio. Sin embargo, hubo momentos significativos, como el 

testimonio de una madre, que mencionó su continua desconfianza al tratar temáticas de 

educación sexual con su hijo varón, debido a que consideraba que era un tema de hombres, y 

que ella no lo podía abordar, por lo que delegaba la responsabilidad a otros miembros 

masculinos de su familia. Estas experiencias, aunque valiosas, permitieron comprender un 

contexto de alta resistencia y escepticismo hacia la ESI. 

Durante la implementación del proyecto, los talleres con estudiantes fueron los espacios más 

dinámicos y enriquecedores. Las y los jóvenes demostraron interés y apertura al discutir 

temas como el respeto en las relaciones, la identidad de género y las enfermedades de 

transmisión sexual. Las dramatizaciones y debates organizados por el equipo generaron un 

ambiente en el que pudieron reflexionar sobre sus propias experiencias y cuestionar 

estereotipos. Sin embargo, permanecía un enfoque principalmente biológico dentro de los 

discursos del estudiantado, estableciendo que lo peor que podría ocurrir era un embarazo no 

deseado, ignorando cualquier otro tipo de implicancia como el consentimiento e, inclusive, 

diversidad en temáticas de orientación sexual y de género.  

Por otro lado, la validación del manual y los contenidos propuestos fue un momento crucial. 

Las reuniones con estudiantes, familias y docentes permitieron recoger impresiones y ajustar 

los materiales según sus necesidades. Las y los estudiantes pidieron más actividades prácticas, 

como juegos de rol y dinámicas grupales, mientras que las apoderadas solicitaron guías 

específicas para continuar las conversaciones en casa, siempre y cuando se enmarcara dentro 

de los parámetros de las concepciones y creencias familiares. En ese sentido, las docentes 

participantes hicieron énfasis en el rol del núcleo familiar, puesto que, aunque si bien, ellas 

podrían intentar abordar la educación sexual con una perspectiva integral, era un retrocedo el 

regresar a casa y que se continuaran perpetuando estereotipos y dinámicas de discriminación 

en el ámbito familiar, puesto que eran dos discursos que se contraponían.  

Un aspecto particularmente desafiante fue lidiar con la burocracia escolar y las normativas 

que limitaban la implementación de ciertos contenidos. Muchas de las actividades propuestas 

debieron ser ajustadas para cumplir con los lineamientos institucionales, lo que en ocasiones 

diluyó el impacto potencial de los talleres. Además, la falta de consenso entre la comunidad 

educativa generó cierta fragmentación en la aplicación de la ESI dentro de la escuela, 

evidenciando la necesidad de un compromiso más claro desde la dirección del 

establecimiento. 

El análisis final del proyecto evidenció las discrepancias entre las perspectivas de los distintos 

grupos. Mientras que los estudiantes abogaban por un enfoque más amplio y participativo, las 

familias insistían en mantener un control sobre los contenidos impartidos, particularmente en 

lo que respecta a temas de diversidad sexual e identidad de género, respaldándose en ciertos 

discursos de homofobia y confusión hacia las niñeces. Esta disparidad puso de manifiesto las 

barreras culturales y generacionales que aún persisten en torno a la educación sexual integral. 

A pesar de las dificultades, el proyecto dejó aprendizajes significativos. Más allá de los logros 

tangibles, como el manual y los talleres, lo más valioso fue observar cómo la comunidad 

comenzó a reconocer la importancia de abrir espacios de diálogo y reflexión. Aunque el 

camino hacia una implementación efectiva de la ESI está lejos de completarse, esta 

experiencia en Renca demostró que incluso en contextos adversos es posible avanzar hacia 

una educación más inclusiva y respetuosa. 

En conclusión, la iniciativa en Renca no fue un proceso lineal ni exento de fricciones. Reflejó 

las contradicciones y desafíos de implementar la ESI en un contexto social diverso y lleno de 

matices. Lejos de ser un modelo idealizado, este proyecto ofreció una visión realista de lo que 

implica promover un cambio cultural en torno a la educación sexual. Más allá de los logros y 

las limitaciones, lo que quedó fue la convicción de que, con compromiso y empatía, es posible 

construir espacios en los que todas las voces sean escuchadas y respetadas. En última 



 

P

A

G

E

 

2

1 

 

 

instancia, la ESI no solo busca educar, sino también empoderar a las comunidades, así 

también como a las infancias y adolescencias, a hacerse partícipe de sus propios procesos de 

aprendizaje, para enfrentar juntas los desafíos del futuro. 

 

Referencias 
 

Montenegro, Hernán (2000). Educación sexual de niños y adolescentes. The relevance of 

sexual education. Revista médica de Chile, 128(6), 571-573. 

  



 

P

A

G

E

 

2

1 

 

 

Adolescencias plurales y transformadoras 
 

Carlos Torrado*, Mariana González**, Luciana Hernández*** y Beatriz Ferreira**** 

 

 

Nos hicieron creer que nos habíamos roto, Pero, lo que estaba roto era el mundo. 

(Fortún, 2022:33) 

 

La adolescencia es una etapa del ciclo de la vida que históricamente ha sido narrada y 

percibida como un período de transición, crisis, conflictos y rebeldía. A partir de este breve 

texto, se busca cuestionar algunas de estas concepciones y relatos dominantes. Se parte de la 

idea de que las adolescencias son plurales, cambiantes, creativas, portadoras de culturas 

diversas, fragmentadas, flexibles y dinámicas, entre otras características. Es un período de 

significativos cambios físicos, emocionales, sociales y cognitivos. 

En la mayoría de las sociedades, esta fase ha sido vista desde un enfoque adultocéntrico, que 

minimiza, ignora, subordina, oprime e incluso patologiza las experiencias, voces y 

perspectivas de las adolescencias. Estas miradas adultocéntricas no solo afectan la forma en 

que las adolescencias son conceptualizadas de manera unívoca y subordinada, sino que 

también influyen en las políticas públicas, las leyes y las instituciones que abordan los 

derechos de las adolescencias. 

En este contexto, la Convención sobre los Derechos del Niño (CDN) de las Naciones Unidas, 

aunque constituye un hito en el reconocimiento de los derechos de las niñeces y 

adolescencias, ha sido objeto de críticas por su énfasis en la protección y la provisión, 

relegando en muchos casos los derechos de participación y protagonismo de las niñeces y 

adolescencias. Este artículo propone una reflexión crítica sobre el adultocentrismo, su 

influencia en la construcción social de las adolescencias y las limitaciones de la 

Convención en cuanto al reconocimiento pleno de los derechos y el equilibrio de poder entre 

las generaciones. 

Desde el equipo de la Unidad Académica Temática Ciclos de Vida y Comunidad (UAT CVC) 

del Programa APEX (Aprendizaje y Extensión) de la Universidad de la República, se enfoca 

precisamente en reconocer y valorar las voces de las adolescencias en su pluralidad. Desde 

una perspectiva interdisciplinaria y crítica, se buscan generar y co-construir entornos en los 

que las adolescencias puedan crear, expresarse, dialogar, organizarse, ser escuchados, 

apoyados y ejercer derechos para que, a partir de su experiencia, puedan contribuir al diseño 

 
* Maestrando en Educación Popular de Adultos en Universidad de Luján, Especialización en “Memorias 

Colectivas, Derechos Humanos y Resistencias”, Especialización en Infancias y Juventudes “Ciencias Sociales, 

Niñez y Juventud”, Especialización en “Educación Artística”. Grado 3 Profesor Adjunto en Programa APEX, 

Udelar. carlos.torrado@apex.edu.uy. Integrante de la Unidad Académica Temática Ciclos de Vida y Comunidad 

Equipo Niñeces y Adolescencias del Programa APEX (Aprendizaje y Extensión). Universidad de la República 

(Udelar). 
** Obstetra Partera. Grado 2 Asistente en Programa APEX, Udelar.  Integrante de la Unidad Académica 

Temática Ciclos de Vida y Comunidad Equipo Niñeces y Adolescencias del Programa APEX (Aprendizaje y 

Extensión). Universidad de la República (Udelar). Correo electrónico: Mariana.gonzalez@apex.edu.uy. 
*** Licenciada en Psicología, Diplomada en Género y Políticas Públicas. Grado 2 Asistente en Programa APEX, 

Udelar. Integrante de la Unidad Académica Temática Ciclos de Vida y Comunidad Equipo Niñeces y 

Adolescencias del Programa APEX (Aprendizaje y Extensión). Universidad de la República (Udelar).  Correo 

electrónico: luciana.hernandez@apex.edu.uy 
**** Beatriz Ferreira - Doctora en Odontología, Especialista en Odonto-Pediatría. Grado 2 Asistente en Programa 

APEX, Udelar. Integrante de la Unidad Académica Temática Ciclos de Vida y Comunidad Equipo Niñeces y 

Adolescencias del Programa APEX (Aprendizaje y Extensión). Universidad de la República (Udelar). Correo 

electrónico: beatriz.ferreira@apex.edu.uy 

mailto:carlos.torrado@apex.edu.uy
mailto:Mariana.gonzalez@apex.edu.uy
mailto:luciana.hernandez@apex.edu.uy
mailto:beatriz.ferreira@apex.edu.uy


 

P

A

G

E

 

2

1 

 

 

de soluciones que respondan a sus necesidades y expectativas. 

 

 
 

Fuente: Unidad Académica Temática Ciclos de Vida y Comunidad Equipo Niñeces y 

Adolescencias del Programa APEX (Aprendizaje y Extensión). Universidad de la República 

(Udelar) 

 

Adultocentrismo: la invisibilidad de las niñeces y adolescencias 
 

El concepto de adultocentrismo se refiere a la visión del mundo centrada en las 

adulteces, que considera sus intereses, culturas, ideas y perspectivas como los más 

importantes, relegando o ignorando u oprimiendo las experiencias, pensares, sentires y 

necesidades de las personas más jóvenes. 

Como plantea Alvarado (2009: 96), el adultocentrismo se define desde las opresiones 

patriarcales, coloniales y capitalistas, como “la hegemonía de la interpretación del mundo 

desde la postura del sujeto/adulto/masculino/occidental, que opera de un lado como 

dispositivo de control social sobre un sujeto que ‘está siendo sin ser’, y, por otro, como 

moratoria social, ocio privilegiado o condición de no futuro”. 

En definitiva, se trata de relaciones de dominio basadas en la edad y que se intersecan con 

otras categorías como clase, género o etnia entre otras. En muchas sociedades, las 

adolescencias han sido percibidas como “en tránsito”, “aún no” (Liebel, 2023), como sujetos 

incompletos que deben ser guiados, protegidos y controlados por las personas adultas para 

llegar a ser “completos” o “adultos”. Se les niega su presente, su ahora. Esta visión 

adultocéntrica se refleja en diversas instituciones, como los sistemas educativos, de salud y las 

políticas públicas, donde las adolescencias son, en gran medida, invisibilizadas y 

uniformizadas. 

Los adultos se ponen en el centro de la sociedad, donde son más importantes, hay como una 

especie de jerarquía donde ellos son los más altos, donde pueden tomar decisiones y todo. A 

los jóvenes no los dejan actuar y tampoco tienen herramientas donde se puedan desarrollar y 

sacar su propio potencial. Gira todo alrededor de los adultos, las decisiones, opiniones, todo 

gira alrededor de eso muchas veces y los adultos mismos dicen “son el futuro”, sin dejar de 

decidir u opinar a la juventud que supuestamente tiene ideas más frescas, pero nunca dejan 

hablar ni opinar. (ApexAndo, 2024) (adolescente, M. 17 años) 

La mirada adultocéntrica sobre las adolescencias es una construcción social que ha sido 



 

P

A

G

E

 

2

1 

 

 

promovida por discursos científicos, culturales y mediáticos. Las adolescencias han sido 

históricamente estigmatizadas como "problemáticas" o "rebeldes", sobre quienes pesan 

diversos discursos que las identifican como peligrosas, apáticas o indiferentes. Sus 

experiencias de vida se han reducido a conflictos familiares, escolares o sociales. Esta 

perspectiva limita la capacidad de las adolescencias para ser reconocidas como sujetos 

autónomos, con la capacidad de influir en los procesos que afectan sus vidas, como actantes 

centrales (Criado, 1998), actores y actrices sociales visibles, protagonistas y 

transformadores en la construcción de narrativas alternativas sobre la sociedad y sobre sí 

mismos. "La juventud se ha convertido en un actante central de cualquier relato sobre la 

sociedad" (Criado, 1998:13). 

Mariana Chaves (2005) señala que, en muchas ocasiones, la adolescencia es una etapa en la 

que las adolescencias son negadas en su existencia como personas plenas y son negativizadas. 

Las representaciones estigmatizantes construyen a las adolescencias como incompletas, en 

transición y, por lo tanto, incapaces de participar plenamente en la sociedad. Esta visión 

reduccionista y negativa de las adolescencias limita su reconocimiento como sujetos de 

derecho y su capacidad para transformar su realidad; son negadas o negativizadas: "la 

juventud está signada por ‘el gran NO’, es negada (modelo jurídico) o negativizada (modelo 

represivo), se le niega existencia como sujeto total (en transición, incompleto, ni niño ni 

adulto) o se negativizan sus prácticas (juventud problema, juventud gris, joven desviado, tribu 

juvenil, ser rebelde, delincuente, etc.)" (p. 26). 

Las adolescencias son diversas y no pueden ser reducidas a una categoría homogénea. Cada 

adolescente vive su etapa de manera distinta, en función de su contexto familiar, territorial, 

social, cultural y económico, así como de otras categorías (edad, etnia, género, clase, etc.) que 

se intersecan y afectan mutuamente. Sin embargo, a pesar de ello, los discursos dominantes 

tienden a homogeneizarlas y a construir grupos minorizados y oprimidos. Es importante, 

entonces, reconocer a las adolescencias como plurales y protagónicas. 

 

Disputas y tensiones en los enfoques proteccionistas y la participación 
 

El análisis crítico de la Convención sobre los Derechos del Niño (CDN) adoptada por la 

Asamblea General de las Naciones Unidas en 1989, revela que, si bien esta ha sido 

fundamental para el reconocimiento de los derechos de las niñeces y adolescencias, también 

ha sido objeto de críticas por su enfoque proteccionista. Este tratado aborda una amplitud de 

derechos, desde el derecho a la vida, a la educación, a la salud, a la protección contra el abuso, 

hasta el derecho a la participación. 

Sin embargo, la Convención ha sido objeto de críticas por su enfoque proteccionista, que 

prioriza los derechos relacionados con la protección, la provisión y el cuidado, mientras que 

en ocasiones limita la plena participación de las adolescencias en los procesos de toma de 

decisiones y en la construcción de ciudadanías transformadoras. Desde enfoques centrados en 

la protección y el cuidado, se oculta el rol protagónico de las adolescencias como sujetos 

activos y como actores y actrices sociales capaces de generar transformación. El paternalismo 

predomina, relegando así cualquier contribución emancipadora: “a menudo, esta ‘protección’ 

no es más que una máscara para ocultar prácticas paternalistas que minimizan la autonomía 

(...) y que va en contra de la aplicación de sus derechos” (Franklin, 1994: 61). 

Según Cussiánovich (2010), la CDN tiene un “soplo proteccionista” que, si bien busca 

garantizar la seguridad y cuidado de las niñeces y adolescencias, las subestima al no 

reconocerlas como sujetos plenos de derechos. La Convención establece que las niñeces y 

adolescencias son sujetos en desarrollo, por lo que deben recibir una serie de cuidados y 

protecciones especiales. Este enfoque, aunque necesario en muchos casos, ha sido criticado 

por tratar a las adolescencias como ciudadanías incompletas, lo que conlleva la postergación 



 

P

A

G

E

 

2

1 

 

 

de su pleno ejercicio de derechos hasta alcanzar la mayoría de edad. 

 

 

 

 

Fuente: Unidad Académica Temática Ciclos de Vida y Comunidad Equipo Niñeces y 

Adolescencias del Programa APEX (Aprendizaje y Extensión). Universidad de la República 

(Udelar) 

 

En este sentido, Barata (1999) y Roche (1999) critican la Convención, ya que las niñeces y 

adolescencias son consideradas “ciudadanos a medias” o con una “ciudadanía parcial”. En 

estas visiones, las adolescencias no son reconocidas como sujetos capaces de tomar 

decisiones sobre sus vidas, sino que se les asume como personas “potenciales”. La 

Convención sigue considerando dicha participación de forma limitada, subordinada a un 

marco protector que restringe su capacidad para decidir sobre ciertos aspectos de su vida. 

El sociólogo Manfred Liebel (2023) acuña el término "aún-no" para referirse a la forma en 

que las sociedades perciben a las adolescencias como sujetos cuya agencia está postergada, 

puesta en pausa, hasta alcanzar la adultez. Esta concepción implica que las adolescencias no 

son consideradas actores y actrices plenos de su historia y que sus voces y perspectivas son 

postergadas en favor de una supuesta preparación para la vida adulta, se les niega, como 

afirma Chaves (2005). 

Reconocer y habilitar la capacidad de las adolescencias para actuar y reflexionar sobre sus 

propias realidades no significa ignorar las condiciones económicas, sociales, culturales y 

políticas estructurales que, de diversas maneras, restringen sus posibilidades. 

 

Adolescencias plurales y transformadoras: narrativas de las adolescencias 
 

 

Los jóvenes podemos hacer mucho pero no lo suficiente. El mundo que los 

adultos hacen es el mundo que nos dejan a nosotros. 

(ApexAndo, 2024) 

 



 

P

A

G

E

 

2

1 

 

 

El espacio apexiano de la UAT, construido colectivamente como dispositivo en territorio 

junto a las adolescencias, tiene entre otros objetivos, la producción de conocimiento, 

acercamiento y análisis de las narrativas y percepciones de las adolescencias sobre esta etapa 

del ciclo de vida. Se busca conocer y describir las prácticas, vivencias, sentires cotidianos e 

indagar en las percepciones de las adolescencias y juventudes de contextos vulnerados en 

relación a las representaciones e imaginarios. Las adolescencias “no solo construyen sentidos 

y estrategias respecto a los procesos sociales que transitan, sino que también producen 

conocimiento” (Shabel, 2023: 72) 

Las adolescencias construyen narrativas complejas y variadas sobre sus propias adolescencias 

y las de las otras personas, incluyen elementos de conflicto, transición y cambio. Relatan 

historias sobre sus relaciones con sus pares, familiares y docentes de los centros educativos, 

así como sobre su proceso de descubrimiento y construcción de sus identidades. Han 

destacado la importancia de la independencia y la autonomía, mientras que otras personas 

hablan de la necesidad de la escucha, aceptación, respeto y de pertenecer a un grupo. Estas 

narrativas no solo reflejan las tensiones inherentes al proceso de intensos cambios, sino 

también la necesidad de encontrar un lugar en el mundo, de establecer proyectos de vida y de 

construir relaciones significativas. 

En general, las adolescencias enfatizan en la importancia de tener un proyecto de vida y 

crecer a su ritmo. Las narrativas reflejan la interacción entre los elementos personales y de 

contexto que configuran diversas y cambiantes identidades. Además, estas narrativas están 

influenciadas por las representaciones sociales sobre “la adolescencia” homogeneizada y 

estereotipada en la cultura y los medios. 

El enfoque interdisciplinario adoptado por el equipo de la UAT-CVC del Programa APEX 

presenta una alternativa que busca contribuir a modificar las representaciones estigmatizantes 

y adultocéntricas de las adolescencias, promoviendo un espacio en el que éstas puedan ser 

reconocidas en su diversidad y potencial transformador. A través de la construcción de 

espacios de participación, reflexión y toma de decisiones compartidas, se busca posibilitar que 

las adolescencias sean reconocidas como sujetos plenos de derechos, con la capacidad de 

influir activamente en los procesos que afectan sus vidas. 

 

Preguntas finales 
 

En conclusión, el enfoque del equipo UAT CVC del Programa APEX busca romper con 

narrativas y representaciones hegemónicas y estigmatizantes, promoviendo un espacio donde 

las adolescencias puedan ser reconocidas en su pluralidad y potencial transformador. La 

reflexión crítica sobre el adultocentrismo y las adolescencias, así como sobre las limitaciones 

de la Convención sobre los Derechos del Niño, nos invita a reconsiderar la forma en que 

concebimos y abordamos los derechos y la participación de las adolescencias en nuestras 

sociedades. 

Las preguntas que surgen de este análisis son cruciales para avanzar en el reconocimiento de 

las adolescencias como actantes y transformadores en sus propias vidas. ¿En qué medida se 

está dispuesto a desafiar las relaciones de poder y permitir que las adolescencias tengan un 

papel activo y transformador en las propuestas que afectan sus vidas? ¿Cómo podemos 

quebrar los desequilibrios? ¿Cuáles son los mecanismos para realmente reconocer y valorar 

las perspectivas y experiencias de las adolescencias? ¿Qué implicaciones tienen el hecho de 

incorporar sus voces en los procesos de toma de decisiones? ¿Cuáles son los desafíos que 

enfrentan las adulteces al ceder el control y su cuota de poder? ¿Qué cambios en las prácticas, 

creencias y vínculos son necesarios para que los proyectos se diseñen para y con las 

adolescencias? 

 



 

P

A

G

E

 

2

1 

 

 

Referencias 
 

Alvarado, Sara; Martínez Posada, Jorge y Muñoz Gaviria, Diego (2009). Contextualización 

teórica al tema de las juventudes: una mirada desde las ciencias sociales a la juventud. Revista 

Latinoamericana de Ciencias Sociales, Niñez y Juventud, 7(1), 83-102. 

ApexAndo (entrevistados). (2024, setiembre, 7). Adultocentrismo (Episodio número 2) 

[Episodio de podcast de audio]. https://spotifycreators-web.app.link/e/0pWekltz0Ob 

Baratta, Alessandro. (1999). Infancia y democracia. En García Méndez, Emilio y Beloff, 

Mary (comps), Infancia, ley y democracia en América Latina. Temis/Depalma. 

Chaves, Mariana (2005). Juventud negada o negativizada: Representaciones y formaciones 

discursivas en la Argentina contemporánea. Última década, (23), 9-32. 

Criado, Enrique (1998). Producir la juventud. Crítica de la sociología de la juventud. Istmo. 

Cussiánovich, Alejandro (2010). Protagonismo, participación y ciudadanía como componente 

de la educación y ejercicio de los derechos de la infancia. En Historia del pensamiento social 

sobre la infancia. Universidad Nacional Mayor de San Marcos-Fondo editorial de la Facultad 

de Ciencias Sociales. 

Cussiánovich, Alejandro (2010). Paradigma del protagonismo. Instituto de Formación de 

Adolescentes y Niños Trabajadores "Nagayama Norio" – INFANT.  

Fortún, Gloria (2022). Roja catedral. Dos Bigotes. 

Franklin, Benjamin (1994). Kinder und Entscheidungen – Entwicklung von Strukturen zur 

Stärkung von Kinderrechten. En Caroline Steindorff (ed.) Vom Kindeswohl zu den 

Kindesrechten (pp. 43-66). Luchterhand. 

Leiderman, Natalia (2020). A veces la rebelión consiste. En Alí, Bárbara y Molinelli, Roxana 

(comps.) Otros colores para nosotras. Continente. 

Lewcowicz, Ignacio (2002). Sobre la destitución de la infancia. Frágil el niño, frágil el adulto. 

En Pedagogía del aburrido. Paidós. 

Liebel, Manfred (2023). Protagonismo infantil popular. Derechos desde abajo y 

participación política. El Colectivo. 

Magistris, Gabriela y Morales. Santiago (2019). Niñez en movimiento: del adultocentrismo a 

la emancipación. Chirimbote. 

Morales, Santiago y Retali, Ezequiel (2020). Educación popular con niñxs. Diálogos entre la 

pedagogía del oprimido y la pedagogía de la ternura. Revista del IICE, (48), 181-196. 

Roche, Jeremy (1999). Children: Right, participation and citizenship. Childhood, 6(4), s/d.   

Shabel, Paula; Montenegro, Hebe; Parodi, Camila; Morales, Santiago y Szulc, Andrea (2023). 

Participación e infancias: formas de hacer y disputar poder en contextos adultocéntricos. En 

Szulc, Andrea; Guemureman, Silvia; García Palacios, Mariana y Colángelo, Adelaida 

(Coords.) Niñez Plural. Desafíos para repensar las infancias contemporáneas (pp.71-82). El 

Colectivo. 

  

https://spotifycreators-web.app.link/e/0pWekltz0Ob


 

P

A

G

E

 

2

1 

 

 

Vejeces en Territorio, saberes en diálogo 
 

 

Virginia Alvarez*, Raquel Palumbo**, Cecilia Rodríguez*** y Verónica Silveira**** 
 

 

Ya tenemos cosas que pueden completarnos 

es sólo que no son cosas  

son personas y risas y conexión.  

(Kaur, 2018: 108) 

 

Quienes trabajamos en el campo de la gerontología sabemos que no es la edad lo que define 

exclusivamente la vejez, pero por alguna razón existe cierta insistencia en las políticas 

públicas de que la variable edad organice nuestro trabajo. El tiempo más que un dato natural 

es una apuesta política. Lo personal es político, suele ser una consigna compartida en relación 

con la marcha del 8 de marzo (8M). Y en esta apuesta personal y política es que elegimos 

escribir este ensayo sobre feminismos y vejeces. 

Partimos de una experiencia de participación de diferentes colectivos de mujeres viejas en el 

marco de la celebración del Día Internacional de la Mujer en Montevideo, Uruguay, entre los 

años 2022 y 2024 con la finalidad de dar visibilidad a las vejeces en un espacio particular de 

conquista de derechos de las mujeres. 

Los colectivos participantes están vinculados a la Unidad Académico Temática Ciclo de Vida 

y Comunidad - Vejez (UAT CVC V - Programa APEX - Universidad de la República); al 

Grupo GAMAS de la Policlínica Complejo América (Administración de Servicios de Salud 

del Estado); al Taller Los Derechos No envejecen de la Casa de las Ciudadanas, (Convenio 

Fundación Plenario de Mujeres del Uruguay e Intendencia de Montevideo) e integrantes de 

una Residencia de personas mayores. 
 

 
* Docente asistente (G2) de la Unidad Académica Temática Ciclo de 

Vida y Comunidad - vejez Programa APEX- UdelaR. Lic. en Psicología (Facultad de Psicolo- 

gía, UdelaR). Especialista en Psicología en Servicios de Salud (Facultad de Psicología, UdelaR). 

Diplomada en Psicogerontología (Facultad de Psicología, UdelaR). Diplomada en Responsa- 

bilidad Social Universitaria, Ética y Desarrollo Sostenible (Universidad Michoacana, México). 

Diplomada en Bioética Clínica, Social y Salud Pública (UNESCO - Instituto Universitario de 

Ciencias Biomédicas, Córdoba). Magíster en Psicología Clínica (Facultad de Psicología, UdelaR). 

Doctoranda en Psicología (Facultad de Psicología, UdelaR). 
** Docente profesora agregada (grado 4) de la Escuela de Nutrición, Udelar. 

Docente profesora adjunta (grado 3) Unidad Académica Temática Ciclo de Vida y Comunidad- 

Programa APEX, Udelar. Licenciada en Nutrición por la Escuela de Nutrición, Udelar. Educadora 

popular del Curso Interdisciplinario de Educación Popular, del Programa de Educación Popular 

(pep) y del Centro de Investigación y Promoción Franciscano y Ecológico (cipfe). Maestranda 

en Enseñanza Universitaria, Área Social y Artística, Comisión Sectorial de Enseñanza, Consejo 

de Formación en Educación, Udelar. 
*** Docente Asistente del Departamento de Trabajo Social de la Facultad de Ciencias Sociales, 

UdelaR. Licenciada en Trabajo Social, Facultad de Ciencias Sociales, UdelaR. Maestranda en Derechos de 

Infancia y Políticas Públicas, Facultad de Psicología, UdelaR. Diplomanda en Psicogerontología, Facultad de 

Psicología, UdelaR.  
**** Médica Geriatra. Especialista en Preancianidad, geriatría y gerontología. Diplomado superior en Política y 

gestión de sistemas de salud. Flacso/Ecuador. Ex asistente de Udelar -Apex 2013-2025. Docente de Universidad 

Catolica del Uruguay 2024-2025. Carrera de Medicina. Médica Geriatra del Hospital Centro Geriátrico “Dr. L. 

Piñeyro del Campo”2002-2025. Médica Geriatra de Casmu 2012-2025. Médica Geriatra de Servicio médico de 

Cooperativa de Previsión social 2010-2025. Médica geriatra de Mucam 2014-2025. Dirección del Centro de día, 

Centro Kram, 2024-2025. 



 

P

A

G

E

 

2

1 

 

 

Sobre la participación en la marcha. Género y feminismos 
 

La dimensión territorial siempre presente, cobra aún mayor relevancia en el trabajo con 

vejeces. Somos en parte producto de nuestra historia laboral, familiar, social y esta historia 

varía según la época y el lugar donde vivimos, de las características del ambiente, etc. 

Estamos atravesadas por los sueños y deseos de una época y existen preguntas y movimientos 

que sólo son posibles en ciertos contextos. ¿Podríamos nosotras hace más de 30 años 

plantearnos concurrir con un colectivo de mujeres viejas a la marcha del 8M? Aunque es una 

pregunta imposible de responder atemporalmente, lo que sí sabemos es que las urgencias en 

esos años eran otras, porque los feminicidios existían, pero no estaban categorizados como 

tales, quedando relegados o encriptados en el ámbito familiar; porque recomponer la 

democracia continuaba siendo prioritario; porque buscar a nuestros desaparecidos -que son 

también desaparecidas- era un objetivo colectivo. 

La presencia de las viejas en la marcha del Dia Internacional de la Mujer, en sí es una muestra 

de la heterogeneidad que nos habita, sus historias académicas, laborales y familiares son muy 

disímiles. A algunas de las adultas les fue privada la posibilidad de concurrir a la escuela, 

mientras que otras pudieron acceder a estudiar magisterio, profesorado, profesiones 

relacionadas al cuidado y la educación históricamente asociadas a las mujeres. Tienen en 

común pertenecer al mismo grupo etario y comparten haber dedicado parte de su tiempo al 

cuidado de otras y otros. La mayoría además tuvo trabajos remunerados fuera del hogar sin 

que ello represente un ingreso que les permita hoy vivir sin limitaciones. 

Si bien el equipo incorporaba la perspectiva de género a su trabajo, por la feminización del 

envejecimiento, porque en el marco de la división sexual del trabajo que atravesó y atraviesa a 

estas mujeres es diferente envejecer siendo mujer que varón (ni que hablar de otras 

identidades), no fue hasta la participación en el 8M que nos replanteamos la mirada sobre las 

vejeces desde una perspectiva feminista. 

Entendíamos (y desde ahí trabajábamos) que ser viejas implicaba una doble discriminación, 

por género y por edad, además de otras interseccionalidades en juego, como la étnica, lo 

territorial, etc., siendo imprescindible problematizar con la población sobre las desigualdades 

vivenciadas a lo largo de su trayecto vital. Pero eso que pensábamos se transformó, porqué la 

marcha también nos transformó a nosotras (las docentes) y nos llevó a replantearnos las 

vejeces y los feminismos. 

Para la mayoría de las viejas con las cuales compartimos territorio, “feministas” eran las otras. 

En distintos intercambios, en un intento de entender esa ajenidad en relación con el término, 

surgen relatos relacionados a los torsos (jóvenes) desnudos y los “ataques” a la iglesia. En 

cuanto a esto último, se refieren a una serie de incidentes que sucedieron hace cuatro años en 

una de las marchas en donde un grupo de mujeres jóvenes tiró bombas de pintura sobre la 

Iglesia. Institución de la cual muchas de las viejas se sienten representadas. 

Planteándose una falsa dicotomía en donde parecería que ser feminista excluía a quienes 

sentían que la iglesia católica las representaba. Esto sumado a las mujeres con body painting 

reforzaba la idea del feminismo como algo de otras. Se reconocía el carácter revolucionario 

del mismo, pero se colocaban fuera de esa revolución. Algo importante de mencionar es que 

la mayoría de las mujeres con las cuales trabajamos tienen una historia de militancia 

relacionada con el trabajo en la industria textil (llevando adelante huelgas y paros en reclamo 

de derechos salariales), en donde la lucha aparece asociada a la lucha por los derechos 

laborales. 

En relación con las feministas que participan en la marcha ¿Qué incomoda de los cuerpos 

desnudos? ¿Tiene que ver con sus historias en donde primaba el control y la censura sobre los 

cuerpos? ¿Tiene que ver con la expresión de alteridad que estos cuerpos representan? ¿Es que 

no me reconozco en esa otra? o ¿es que esa otredad me muestra lo que no soy, haciendo foco 



 

P

A

G

E

 

2

1 

 

 

en la diferencia? Butler (2006) plantea que percibir y que las demás perciban mi existencia se 

traduce en deseo de reconocimiento. 

Esto implica que, al tratar de desviarse de esa norma reguladora, van a existir fuerzas que 

buscarán nuevamente normalizar la desviación. Por más que existan actos subversivos (como 

arrojar pintura a la fachada de la iglesia) esa subversión se produce en relación a la 

interpretación de la norma (Butler, 2006). ¿Tiene eso alguna relación con su no participación 

en la marcha? o están las viejas con su ausencia, expresando la discriminación reproducida 

por generaciones más jóvenes a través de concepciones edaistas (parámetros negativos a las 

viejas). 

Estas y otras preguntas nos fuimos haciendo en el 2021, problematizando entre todas, las 

razones por las cuales imaginarse en la marcha no era posible. Sumado a esto (pero no menos 

importante) estaban también las condiciones materiales en juego. La dificultad en el traslado 

(ese día no es sólo un paro de mujeres, es para todes y no tenemos transporte) la extensión de 

la marcha y la dificultad para muchas de realizar ese recorrido sin espacios para sentarse, ir al 

baño, etc. Problema que no es excluyente de las mujeres viejas, pero que en ellas es más 

visible. 

Desde sus comienzos el movimiento feminista invita a cuestionar lo naturalizado. De las 

calles se mete en la academia e invita a “cambiarlo todo”. Si bien el análisis de género 

siempre fue transversal al trabajo del equipo. De alguna forma también nosotras terminamos 

“naturalizando” el concepto (no conscientemente) como si pensar los cuidados, la división del 

trabajo y/o los ingresos fuera suficiente para entender que se estaba moviendo con la 

participación en la marcha. 

Colacci y Fillipi (2020) tomando a Rosemberg (1996) plantean que “el concepto de género, a 

pesar de haber sido elaborado como herramienta política por la teoría feminista, anula al 

sujeto político del feminismo, entendido como agente de acciones públicas colectivas” (p.28) 

y es por ello que las autoras optan por hablar de extensión crítica y feminismos y no de 

género. 

Si bien el género entendido desde la propuesta de la performatividad, más que categoría es un 

proceso sociocultural; entendemos que en el término feminismo la dimensión política cobra 

relevancia y es por ello que estamos intentando también pensar desde ahí. Esto no implica 

poner en contraposición o jerarquizar un término sobre otro, es compartir en este ensayo 

algunas de las discusiones que forman parte del equipo de trabajo. En el sentido de que 

muchas veces también nosotras terminamos haciendo un check list de aspectos a contemplar 

en el trabajo con el territorio, invisibilizando la dimensión política de algunos movimientos 

(no sólo para las viejas, también para las generaciones más jóvenes). Ir a la marcha implicó, 

entre otras cosas, deconstruir los términos. Fue una invitación (también para nosotras), a 

pensar la vejez desde una perspectiva situada. 

Porque no sólo el género es una construcción sociocultural, también lo es la vejez y si a esto 

le sumamos pensar la vejez desde la perspectiva decolonial, son más las interrogantes que las 

certezas con lo que nos encontramos. También nosotras como equipo comenzamos a 

“revisarlo todo”.  

Cuando repasamos las teorías fundantes del campo gerontológico (incluso el curso de la vida) 

podemos observar como las mismas responden a postulados del norte global (Europa, Estados 

Unidos) con una mirada de la vejez dirigida a una vejez hegemónica en el campo científico 

(masculina, blanca, burguesa y heterosexual). 

En esta línea e intentando pensar desde las vejeces, con frecuencia y en nuestro contexto, las 

mujeres mayores parecerían quedan invisibilizadas en los estudios y los reclamos feministas, 

ahí también la importancia de que las viejas ocupen el espacio público el 8M. “La vejez, 

como otredad, nos invita a pensar la colonialidad del ser en tanto opresión de la fetichización 

de la imagen juvenil” (Manes, Garmendia y Danel, 2020:21). 



 

P

A

G

E

 

2

1 

 

 

Participar en la marcha nos incitó a descolonizar el pensamiento gerontológico, lo cual 

implicó la deconstrucción de la categoría vejez como única, retomando la perspectiva del 

envejecimiento diferencial y agregando la categoría desigualdad para dar cuenta de las 

condiciones de explotación y vulneración de las personas mayores en Latinoamérica. 

En la marcha no sólo “ayudamos” a generar las condiciones para que ellas puedan participar, 

también somos parte y nos transformamos. Pajares (2020) hablando del vínculo menciona que 

“las opresiones y violencias que sufren las mujeres en las relaciones privadas son la expresión 

individualizada de una violencia estructural y, por tanto, de un problema político de 

responsabilidad colectiva” (p.300). Así como lo privado es representación de algo estructural, 

nos importa pensar como lo público “masivo” imprime su huella en lo singular. 

¿Qué significa estar ahí? ¿Cómo se inscribe en nuestros cuerpos esa alegría? “Reír, cantar, 

amar son actos potentes, dionisíacos, expresiones de una vida auténtica. La dulzura implica al 

cuerpo, no se posee dulzura: se le da hospitalidad” (Dufourmantelle, 2022: 88). 

En el mismo artículo Pajares decía “si no es nombrado no existe” y por ende no se puede 

transformar. Si bien es compartida y muy estudiada la performatividad del lenguaje (que hace 

hacer) acá la escritura es con el propio cuerpo. Es estar ahí lo que genera la inscripción, es en 

lo que ahí se produce que podemos pensar de qué forma lo macro se inscribe en lo más 

íntimo, sensible. 

 

¿Quiénes son las viejas? ¿Quiénes somos? 
 

Eso que se me ocurrió se me escapa si no lo puedo devolver al conjunto, al 

nosotros en que estaba compuesto, para poder tramarlo con esas ideas. No es que 

se me escapa si no lo anoto: si lo anoto, también se me escapa. Porque no es a mí 

al que se le ocurre, no es yo el que estoy [sic] pensando: estoy pensando por 

conexión con un encuentro, y si mi pensamiento no vuelve allí, no vale de nada 

que lo retenga, porque entonces es solo una cáscara vacía, unos enunciados tontos, 

unas palabras que no piensan (Lewkowicz, 2004: 120). 

 

Comenzábamos el ensayo hablando de que la edad no es la que define la vejez, pero sin 

embargo es la categoría que termina orientando nuestras acciones. De hecho, en nuestros 

espacios de trabajo ser mayor de 65 años es el requisito para acceder a las propuestas del 

equipo. Entonces, ¿por qué la edad es determinante para nosotras? 

¿Quiénes son las viejas? Acaso nosotras ¿no somos viejas? Preguntas que no pretenden 

habitar categorías no propias, lo que buscan es justamente problematizar esas categorías. ¿Es 

necesario que la edad sea determinante? ¿Por qué? ¿Acaso la vejez no es también una 

construcción social? 

Cuando de nuestra historia como mujeres, blancas, universitarias, más jóvenes, se pone en 

juego al momento de pensar las vejeces y los feminismos. 

Esto coloca en tensión por un lado las categorías que nos organizan, pero también nos invita a 

repensar los feminismos en la actualidad. ¿Acaso nosotras no estamos también reproduciendo 

un feminismo colonial? No es sólo pensar la vejez como categoría, no es que eso no lo 

hiciéramos; de hecho, quienes trabajamos en el campo de la gerontología, tenemos una 

posición crítica en relación a los mitos y prejuicios relacionados con ese grupo etario, pero no 

deja de ser una lectura que parte de referentes coloniales. 

En Uruguay y quizás aún más en Montevideo y dentro de Montevideo en el Cerro, existe 

cierta creencia de que en Uruguay “descendemos de los barcos”. Cómo dice una canción de 

Tabaré Cardozo “Vengo de un sitio perdido en el sur, entre gallegos y tanos. Soy un criollo 

mestizo y cantor que se acunó con el tango compadrón”. Quienes conocen el barrio Cerro 

saben que su principal característica es la coexistencia de distintos colectivos europeos 

https://www.libreriasudestada.com.ar/productos/potencia-de-la-dulzura-anne-dufourmantelle/
https://www.libreriasudestada.com.ar/productos/potencia-de-la-dulzura-anne-dufourmantelle/


 

P

A

G

E

 

2

1 

 

 

(lituanos, italianos, gallegos, etc.). 

Los abuelos, abuelas, madres y padres de las viejas con las cuales participamos en la marcha 

vinieron huyendo de la 2da guerra mundial, del hambre y la pobreza. Esto también imprime 

una huella en su subjetividad, deja marcas (en ellas y en nosotras). ¿De qué forma estamos 

nosotras pensando esas marcas? Y digo nosotras porque es muy difícil -por no decir 

imposible- hablar en singular. 

Con esto no buscamos eximir la responsabilidad que implica “hacerse cargo” de lo escrito, 

porque el momento y la forma en la cual elegimos trazar esas ideas, tiene que ver con algo 

singular, propio, con nosotras. En el equipo problematizamos muchas veces la vejez como 

categoría homogénea, invitando a revisar prejuicios y mitos relacionados con la edad, 

pensando e interpretando situaciones que viven las viejas en relación al territorio en el que 

viven, el lugar que ocupan en las familias y en la sociedad. 

Pensamos y repensamos la singularidad de los procesos de la vejez (que hace tiempo son 

vejeces) pero lo que no estábamos analizando, era nuestro rol en ese encuentro, nos 

colocamos “fuera”. Pensábamos el género y en algunos momentos el feminismo, sin saber 

que de lo que hablábamos era el feminismo blanco, porque los otros feminismos vienen con 

apellido (negro, indígena…). “Conocer” a Fanon, Spivak, intentar incorporar la perspectiva 

decolonial, fue sobre todo una invitación a revisarme, revisarnos. ¿Qué lógicas estamos 

invisibilizando y/o reproduciendo desde nuestro lugar de universitarias? (blancas, menores de 

60 años). ¿Es posible acompañar la marcha y lo que en ella se genera desde una mirada 

decolonial? 

No tenemos las respuestas, pero ahora…. lo estamos pensando. 

 

Referencias 
 

Aguirre Cuns, Rosario y Scavino Solari, Sol. (2018). Vejeces de las mujeres. Desafíos para la 

igualdad de género y la justicia social en Uruguay. Facultad de Ciencias Sociales, 

Universidad de la República. 

Butler, Judith (2006). Deshacer el género. Paidós. 

Colacci, Romina y Filippi Villar, Julieta (2020). La extensión crítica será feminista o no será. 

E+ E: Estudios de Extensión en Humanidades, 7(9), 18-29. 

Dufourmantelle, Anne (2022). Potencia de la dulzura. Nocturna Editora. 

Kaur, Rupi (2021). Todo lo que necesito existe ya en mí (Traducción de Elvira Sastre). Seix 

Barrial. 

Lewkowicz, Ignacio (2004). Pensar sin Estado: La subjetividad en la era de la fluidez. 

Paidós. 

Manes, Romina; Garmendia, Clara y Danel, Paula (2020). Envejecimiento y vejeces: 

aproximaciones conceptuales desde la decolonialidad. En Tello, Claudia y Danel, Paula 

(coords). Decolonialidad, identidades divergentes e intervenciones. Universidad Nacional de 

la Plata. 

Pajares Sánchez, Lorena (2020). Fundamentación feminista de la investigación participativa: 

Conocimiento, género y participación, o del diálogo necesario para la transformación. Revista 

de Investigaciones Feministas, 11(2), 297-306. 

 

  



 

P

A

G

E

 

2

1 

 

 

Prácticas de extensión crítica vinculadas a los saberes múltiples de mujeres 

organizadas 
Luciana Hernández Coria* 

 

 

La presente ponencia tiene como objetivo compartir algunas reflexiones surgidas a partir de la 

participación en espacios convocados por colectivos de mujeres y feministas de la zona oeste 

de Montevideo. Estos espacios tuvieron como objetivo llevar a cabo acciones comunitarias 

pensadas en conjunto. Me propongo articular algunos ejes de análisis provenientes de los 

estudios de género, del feminismo y de la extensión crítica, con ideas que fueron surgiendo en 

estos encuentros. 

En el año 2023 se conforma un grupo constituido sobre todo por colectivos de mujeres de la 

zona y mujeres referentes territoriales vecinales, donde también participamos algunas 

instituciones, en mi caso, desde el Programa Apex. La iniciativa de convocar este grupo surge 

de la Mesa Social del Oeste, donde participan diversas organizaciones, colectivos, referentes 

territoriales e instituciones para pensar estrategias en conjunto que aborden problemáticas de 

la zona. 

A partir de allí, se realiza la convocatoria a colectivos, vecinas referentes, instituciones y 

equipos para conformar este grupo. El propósito de éste fue desarrollar actividades barriales 

con el fin de visibilizar lo que cada colectivo hace y en paralelo, pensar acciones en común. 

Los colectivos contienen en sus prácticas y formas organizativas la necesidad de 

transformarse y transformar, generando redes de apoyo y sostén, pensando, creando y 

llevando a cabo diversas acciones comunitarias de resistencia. 

La extensión crítica, como expresan Tommasino y Cano (2016), es un proceso educativo y 

también investigativo, que contribuye a la producción de conocimiento tras la vinculación 

crítica entre el saber académico y el popular, donde la co-producción es posible a partir del 

encuentro entre saberes múltiples y variados (Norverto, 2021). 

Un espacio común, compuesto por mujeres diversas provenientes de distintos lugares, donde 

se comparten inquietudes, problemáticas y vivencias, y también conocimientos, saberes y 

motivos que impulsan a la organización colectiva, hace que se produzcan ideas que parten de 

un proceso reflexivo de la realidad, desde la experiencia, que anima a la producción de 

conocimiento desde saberes diferentes y/o comunes. 

La extensión crítica al decir de Colacci y Filippi (2020), comparte diversos puntos de vista 

con la práctica feminista, que consisten en el deseo de combatir las formas hegemónicas del 

poder, apropiar y poner en circulación los recursos sociales y construir formas nuevas de vida. 

El posicionamiento que sustenta las prácticas de los colectivos de mujeres y feministas de la 

zona oeste parten de todas estas premisas, y por supuesto dialoga con nociones dentro de los 

estudios de género y el feminismo. 

Las nociones que surgen en el marco de los intercambios tienen relación con la sostenibilidad 

de la vida con la concomitante invisibilización de su aporte en contextos de sistemas 

capitalistas, la sobrecarga del triple rol (Moser, 1995), y la visión de lo colectivo. 

La sostenibilidad de la vida se relaciona con componentes que satisfacen las necesidades 

humanas que, como dice Carrasco (2003) no sólo son de bienes y servicios (alimentación, 

abrigo, etc) sino también de afectos y relaciones, que contribuyen con la creación de lazos 

humanos, afectos, seguridad psicológica, “aprender a establecer relaciones y a vivir en 

comunidad” (p. 6). 

La visibilidad de estas actividades, no se plantean por el lado de simplemente reconocerlas 

 
* Docente Programa Apex. Licenciada en Psicología, Udelar. 

 



 

P

A

G

E

 

2

1 

 

 

para valorizarlas, sino desde el poder establecer el nexo que las mismas tienen con el sistema 

mercantil en tanto este se vale de ellas para poder desarrollarse: “Los sistemas 

socioeconómicos, han dependido de la esfera doméstica: han mantenido una cierta estructura 

familiar que les ha permitido asegurar la necesaria oferta de la fuerza de trabajo a través del 

trabajo de las mujeres” (Carrasco, 2003: 8). 

Estas ideas, se encuentran más que presentes en el pensamiento de estos colectivos quienes, 

además, entienden que, en su mayoría, se desempeña un triple rol: productivo, reproductivo y 

comunal. En este sentido, se comprende que son las mujeres quienes mayormente se encargan 

de tareas de organización y gestión comunal en sus barrios, aportando a la alimentación, a la 

educación, al acercamiento a la cultura con diversas propuestas para niñas, niños y 

adolescentes, entre otras. Esto último ha estado consignado bajo la órbita de la política 

informal (Norverto, 2021) o el rol de gestión comunal (Moser, 1995) que tiene menor 

visibilidad que el rol de la política comunal que, según Moser (1995) es mayoritariamente 

ocupada por hombres y se organiza a nivel político formal por medio de las instituciones de 

gobierno y los partidos político-partidarios. 

En este sentido, cobra relevancia lo que Raquel Gutiérrez (2018) llama la politicidad 

comunitaria, “que se aprende y se cultiva cotidianamente a través de significativas y 

complejas actividades realizadas, individual y colectivamente, de manera reiterada y continua, 

al interior de las múltiples tramas de reproducción de la vida” (Gutiérrez, 2018, p. 55). La 

autora expresa que los regímenes modernos de gobierno, en ocasiones insisten en negar el 

carácter político de estas actividades, invisibilizando sus aportes y colocándolas a la sombra 

de aquello que se considera relevante. 

Por último, se reflexiona sobre lo colectivo en un doble sentido, que configura una visión 

desde fuera del mismo, y desde dentro. Por un lado, la visión externa que muchas veces se 

tiene desde los propios barrios hacia las mujeres organizadas, se relaciona con el prejuicio de 

que ellas “no están en sus casas”, suponiendo que es el lugar donde deberían estar, por lo que 

exigen el derecho a conformar colectivos sin estigma; y por el otro, la mirada a lo colectivo 

desde dentro en base a la capacidad de generar espacios donde circule la palabra, los afectos y 

la acción. 

El prejuicio sobre la participación política y comunitaria de las mujeres desde lo colectivo con 

otras, una vez más invisibiliza el aporte y la relación que sus actividades significan para los 

procesos económicos, simbólicos, sociales y culturales, y se refuerzan las ideas que tienden a 

la rigidización de roles basados en el modelo tradicional “mujer ama de casa - hombre 

proveedor” (Carrasco, 2001) que históricamente han obtenido una valoración desigual. 

Un componente que opera de manera simbólica en las representaciones sociales respecto de lo 

colectivo en las mujeres cobra sentido dentro de lo que Gutiérrez (2018) llama la mediación 

patriarcal, que es una de las consecuencias de las relaciones capitalistas en contextos 

coloniales, basada en la necesidad de separar, fragmentar. La mediación patriarcal nombra la 

“experiencia femenina —y de los cuerpos feminizados— de separación y bloqueo —

impedimento, negación, desconocimiento, deformación, ruptura— de las relaciones entre 

mujeres mediadas por su propia palabra común y compartida” (Gutiérrez, 2018: 67). La 

resistencia ante estas imposiciones hace que se habiliten formas creativas frente a la 

dominación, y por medio de lo colectivo se revitaliza la palabra, se regeneran vínculos, y se 

comparten y despliegan acciones que definen posicionamientos políticos frente a situaciones 

de injusticia social. La feminización de las resistencias populares, parafraseando a Korol y 

Castro (2015) son protagonizadas por las mujeres quienes sostienen luchas por mejores 

condiciones de vida para una gran mayoría. 

 

 

Referencias 



 

P

A

G

E

 

2

1 

 

 

 

Carrasco, Cristina (2001). La sostenibilidad de la vida humana: ¿Un asunto de Mujeres? 

Mientras tanto, (81), 43-70. 

Colacci, Romina y Filippi, Julieta (2020). La extensión crítica será feminista o no será. E+E: 

Estudios de Extensión En Humanidades, 7(9), 18-29. 

https://revistas.unc.edu.ar/index.php/EEH/article/view/30936 

Gutiérrez, Raquel (2018). Comunalidad, tramas comunitarias y producción de lo común. 

Debates contemporáneos desde América Latina. Colectivo Editorial Pez en el Árbol-Editorial 

Casa de las Preguntas.  

Korol, Claudia y Castro, Gloria (2016). Feminismos populares. Pedagogías y políticas: 

Aprendizajes compartidos y voces desobedientes de Colombia, Argentina, Brasil, Venezuela, 

Paraguay, Palestina y Cuba. América Libre. 

Moser, Caroline (1995). Planificación de Género: Teoría, práctica y capacitación. Flora 

Tristán, Entre Mujeres. 

Norverto, Lía (2021). Diálogos entre feminismos, estudios de género y extensión crítica. 

Encuentros y desafíos. Encuentro de saberes, (10), 146-159. 

Tommasino, Humberto y Cano, Agustín (2016) Modelos de extensión universitaria en las 

universidades latinoamericanas en el siglo XXI: tendencias y controversias. Universidades, 

(67), 7-24. 

 

  

https://revistas.unc.edu.ar/index.php/EEH/article/view/30936


 

P

A

G

E

 

2

1 

 

 

Extensionismo crítico, feminismos y descolonización de la universidad: 

aproximaciones desde una perspectiva interseccional 
 

Luciana Hernández* y Romina Hortegano** 

 

El presente trabajo pretende trazar líneas de diálogo entre la extensión crítica, los feminismos 

y la interseccionalidad como posibilidad para la decolonización de la universidad, a partir de 

algunas experiencias con colectivos de mujeres de la zona oeste de Montevideo, desarrolladas 

desde el Programa Apex de la Universidad de la República. 

El Apex es un Programa interdisciplinario integral de proyección comunitaria, que procura la 

concurrencia conjunta, integrada y coordinada de los servicios universitarios al espacio 

comunitario, asociando indisolublemente la enseñanza, asistencia, investigación y extensión. 

Desde esta perspectiva, el Apex desarrolla sus actividades con inserción territorial en el 

Municipio A de Montevideo, articulando con organizaciones sociales, instituciones, redes, 

vecinos y vecinas. Asimismo, se articula constantemente con facultades y servicios 

universitarios de todas las áreas (social, salud, ciencia y tecnología). Y es en este confluir 

continuo de la mayor diversidad de perfiles y situaciones, que nos preguntamos por el lugar 

que ocupan las otredades y sus intersecciones en las diversas actividades que se realizan desde 

el Programa. 

Para ello, tomamos como punto de partida la interseccionalidad entendida como una 

herramienta analítica para estudiar, entender y responder a las maneras en que el género se 

cruza con otras identidades y cómo estos cruces contribuyen a experiencias únicas de opresión 

y privilegio. Se trata, por tanto, de una metodología indispensable para el trabajo en los 

campos del desarrollo y los derechos humanos (Awid, 2004). 

Aunado a ello, en tanto experiencia y herramienta analítica, la interseccionalidad es también 

un lugar de enunciación que proporciona una mirada para el abordaje territorial, para el diseño 

de intervenciones y, por ende, para proponer y desarrollar inserciones a partir de la 

integralidad de funciones que se plantea desde la Udelar. 

Aun cuando se trata de una categoría teórica, sociológica, política y jurídica muy debatida 

(Viveros, 2016), la interseccionalidad contiene la posibilidad de reconocer las diversas 

experiencias identitarias en contextos y relaciones de opresión, a la vez que permite poner en 

palabras los vacíos que aún existen en el diseño de políticas públicas así como en el contexto 

jurídico e institucional para garantizar el acceso a derechos de identidades que habitan los 

territorios en situaciones de vulnerabilidad en las cuales confluyen el género, la raza y la clase 

(y otras formas de clasificación social del sistema moderno/colonial). 

Esta visión, tal como se ha venido desarrollando hasta ahora, tiene su asidero en el 

pensamiento y en los movimientos feministas de América Latina, de allí que en este trabajo 

consideramos algunos encuentros con colectivos y agrupaciones feministas, con especial 

interés en un intercambio convocado por el Programa Apex y llevado a cabo en el año 2023, 

en una jornada con vecinas y mujeres de la zona Oeste y Lía Pinheiro Barboza, Feminista 

Brasileña, Socióloga e integrante del MST. En dicha instancia, participaron mujeres de 

diversos colectivos de la zona, y su objetivo fue intercambiar sobre formas de organización 

colectiva, vivencias y experiencias respecto de cómo se constituyen las luchas de mujeres 

desde diversos barrios, zonas, etc, y cuáles son los móviles de resistencia. 

Este encuentro habilitó un interesante recorrido por diversas luchas campesinas de 

Latinoamérica, y de militancias feministas por el acceso y derecho a la tierra y con respeto a 

 
* Asistente en la Unidad Académica Temática “Ciclos de Vida y Comunidad”. Línea de Trabajo en Infancias y 

Adolescencias. Programa Apex, Universidad de la República. 
** Asistente en la Unidad Académica Temática “Participación Social y Comunitaria en Territorio”.  Programa 

Apex, Universidad de la República. 



 

P

A

G

E

 

2

1 

 

 

sus comunidades y cosmovisiones, en un contexto capitalista, extractivista y colonialista. Del 

mismo modo, los colectivos de mujeres que habitan la zona Oeste de Montevideo tomaron la 

palabra desde un lugar situado y plantearon las necesidades de mujeres que viven en 

contextos de pobreza, con hijos e hijas, sin acceso a vivienda digna, trabajo, alimentación, 

servicios de cuidados, en contexto de desapariciones de adolescentes y otro sin fin de 

violencias.  

Estas experiencias contextuales que hacen posible la enunciación propician un intercambio 

basado en esas diversas miradas, las cuales comparten algunas líneas de lucha que amplían las 

experiencias puesto que desde el Oeste se nombran otras dificultades que se suceden en los 

barrios en los que las mujeres viven. Desde algunas líneas surgidas en los feminismos 

populares, los diálogos "marchan muchas veces en la misma dirección que otras corrientes del 

feminismo (...) el diálogo no jerárquico es parte de la propuesta feminista (...) esperamos que 

nuestras experiencias se enriquezcan en el intercambio, y al mismo tiempo puedan aportar a 

ellas" (Korol y Castro, 2016: 16). 

En este intercambio de aprendizaje desde la acción y la experiencia situada, existen lazos que 

unen estas manifestaciones con la extensión crítica en tanto ésta nace vinculada a procesos 

emancipatorios que provienen de América Latina (Norverto, 2021) y que se sostienen en la 

concepción freiriana de praxis, “entendida como la reflexión sobre la acción de hombres y 

mujeres sobre el mundo con el fin de transformarlo” (Colacci y Filippi, 2020: 24). 

En la extensión crítica se persiguen objetivos relacionados a lograr procesos formativos que 

inviten a trascender lo técnico, generando co-producción de conocimientos que logre un 

diálogo entre saberes populares y académicos. Durante el intercambio de mujeres, esta co-

producción de conocimientos dio lugar a una enunciación por parte de las mujeres de la zona 

oeste que sitúan sus narrativas más allá de lo conceptual, logrando dar cuenta de los lazos 

comunitarios y de ayuda que se generan entre las mujeres de los barrios a partir de 

necesidades sentidas. 

Asimismo, se enuncian por parte de las mujeres de la zona oeste las problemáticas que 

atraviesan la cotidianeidad y que tienen que ver con situaciones de injusticia social que 

particularizan los barrios de la zona. Ellas no dejan de nombrar cómo operan en la acción 

cotidiana para apoyarse entre sí, sin dejar de denunciar las condiciones de falta de acceso a 

oportunidades y posibilidades en diversos órdenes de la vida. 

Es pertinente desde este lugar y como modo de sintetizar el diálogo que fue posible en este 

encuentro, tomar la noción de lucha de lo común (Navarro, como se cita en Gutiérrez, 2018) 

desde donde surgen formas de política comunitaria que se “despliegan en torno a esfuerzos 

colectivos en defensa de las condiciones materiales y simbólicas para garantizar la 

reproducción de la vida común” (Gutiérrez, 2015: 52).  

Estos lazos, operan más allá de las lógicas del Estado Moderno y de la acumulación del 

capital (Gutiérrez, 2015; Linsalata, 2016; Navarro, 2016). 

La potencialidad del carácter situado de estos aportes nos vuelve a colocar en las interrogantes 

en torno a las otredades que protagonizan las prácticas de extensión crítica en el Programa 

Apex de la Universidad de la República. A partir de Tomassino y Cano (2016), la extensión 

crítica es una perspectiva teórico-metodológica que tiene sus cimientos en la educación 

popular y en la investigación y acción participativa vinculada a los movimientos 

emancipatorios de América Latina (desde los obreros y campesinos y campesinas en los años 

60). Lo que hoy día es conocido como la corriente de extensión crítica Latinoamericana y 

Caribeña, promueve a la extensión como la función sustantiva de la universidad. Según 

Erreguerena, Nieto y Tommasino (2020) implica: 

 

Un proceso transformador donde no hay roles estereotipados de educador y 

educando (...) Un proceso de co-producción de conocimientos que vincula 



 

P

A

G

E

 

2

1 

 

 

críticamente el saber académico con el saber popular (...) La creación de 

diversas formas organizativas (asociativas y grupales) que aportan a superar 

problemáticas sociales de relevancia (...) La promoción de prácticas educativas 

integrales y la articulación de la investigación, la docencia y la extensión en la 

intimidad del acto educativo (...) Una metodología de aprendizaje integral y 

humanizadora (p.181). 

 

Situar la extensión crítica como posibilidad para descolonizar la universidad, es reconocer una 

fundamentación epistemológica que procura fracturar la colonialidad del poder, del saber y 

del ser, que son las bases del capitalismo cognitivo que hace parte del pensamiento 

universitario tradicional y positivista (Capeletti, 2020). Adicionalmente, tender puentes entre 

el extensionismo crítico y la perspectiva interseccional, es apuntar a la imbricación entre la 

universidad y las otredades que están presentes en el sujeto de la educación universitaria 

(territorio, actores/as sociales, estudiantes, comunidades, vecinos y vecinas, y un largo 

etcétera). 

Esta visión es la que se hace presente en el diálogo entre el Programa Apex y los colectivos 

feministas del Municipio A de Montevideo, pues se ponen en evidencia las clásicas tensiones 

entre la academia y las necesidades concretas de los contextos sociales, que especialmente 

afectan a los sectores más vulnerables, aquellos sectores en los que se imbrican múltiples 

formas de opresión y que, aun así, sostienen luchas cotidianas para la vida y la convivencia. 

La configuración de estas otredades en el territorio, representan un desafío para la 

Universidad, especialmente para una Universidad que se entiende parte de los procesos 

sociales más allá de la lógica asistencialista o transferencista de la extensión. 

Habitar desde estas visiones las actividades integrales que se desarrollan desde el Programa 

Apex y la vida universitaria, es estar en un lugar de interpelaciones constantes. Pensar unas 

posibles definiciones de la Enseñanza Universitaria en Territorio es pensar el rol docente 

como una agencia de construcción de lo común, en ese espacio en el que interseccionan las 

diversas experiencias identitarias que confluyen en territorio, con otredades que nos tensionan 

y que nos interrogan continuamente desde lugares ontológicos y axiológicos cada vez más 

desafiantes. 

 

Referencias  
 

Awid (2004). Interseccionalidad: una herramienta para la justicia de género y la justicia 

económica. Género y derechos, (9), 1-8. https://landportal.org/node/44296 

Cappelletti, Dalila Emilce (2020). Una mirada decolonial a la extensión crítica. Perspectivas 

Revista de Ciencias Sociales, 5(9), 558-579. 

Colacci, Romina y Filippi, Julieta (2020) La extensión crítica será feminista, o no será. E+E: 

estudios de extensión y humanidades, 7(9), 18-29. 

Erreguerena, Fabio; Nieto, Gustavo y Tommasino, Humberto (2020). Tradiciones y matrices, 

pasadas y presentes, que confluyen en la Extensión Crítica Latinoamericana y Caribeña. 

Cuadernos de Extensión Universitaria, 4(4), 177-204. 

https://cerac.unlpam.edu.ar/index.php/cuadernos/article/view/5365/5852 

Gutiérrez, Raquel (2018). Comunalidad, tramas comunitarias y producción de lo común. 

Debates contemporáneos desde América Latina. Colectivo Editorial Pez en el Árbol- 

Editorial Casa de las Preguntas.  

Korol, Claudia y Castro, Gloria (2016). Feminismos Populares. Pedagogías y políticas. La 

Fogata. 

Norverto, Lía (2021). Diálogos entre feminismos, estudios de género y extensión crítica. 

Encuentros y desafíos. Encuentro de saberes, (10), 146-159. 

https://landportal.org/node/44296
https://cerac.unlpam.edu.ar/index.php/cuadernos/article/view/5365/5852


 

P

A

G

E

 

2

1 

 

 

Tomassino, Humberto y Cano, Agustín (2016). Avances y retrocesos de la extensión crítica 

en la Universidad de la República de Uruguay. Revista Masquedós, 1(1), 9-23. 

Viveros, Mara (2016). La interseccionalidad: Una aproximación situada a la dominación. 

Debate feminista, (52), 1-17. http://dx.doi.org/10.1016/j.df.2016.09.005 

http://dx.doi.org/10.1016/j.df.2016.09.005

	Adolescencias plurales y transformadoras
	Extensionismo crítico, feminismos y descolonización de la universidad: aproximaciones desde una perspectiva interseccional
	Por último, el artículo “Extensionismo crítico, feminismos y descolonización de la universidad: aproximaciones desde una perspectiva interseccional” escrito conjuntamente entre Luciana Hernández y Romina Hortegano explora cómo combinar la extensión cr...
	Ministerio de Salud Pública (2020). Plan Nacional de Salud Mental (2020-2027). Montevideo, Uruguay.
	OMS (1986). Carta de Ottawa para la Promoción de la Salud. Ottawa, Canadá.
	Adolescencias plurales y transformadoras
	Adultocentrismo: la invisibilidad de las niñeces y adolescencias
	Disputas y tensiones en los enfoques proteccionistas y la participación
	Adolescencias plurales y transformadoras: narrativas de las adolescencias
	Preguntas finales
	Referencias
	Extensionismo crítico, feminismos y descolonización de la universidad: aproximaciones desde una perspectiva interseccional
	Referencias



