Autonomias
hoy

Pueblos
Indigenas en
AMmeérica
Latina

9, e%e
€® CLACSO . . it sstn

PARTICIPAN EN ESTE NUMERO

Equipo Misiones de Pastoral Aborigen - EMIPA.
César Moya Aburto, Juan Antonio Gutiérrez Slon
y Pablo Sivas Sivas.

Elisa Cruz Rueda

Diana Itzu Gutiérrez Luna
Marina Ghirotto Santos
Waldo Lao



Autonomias hoy : pueblos indigenas en América Latina no.13/ Carlos Seizem
Iramina ... [et al] ; Coordinacién general de Waldo Lao; Fabio M. Alkmin. - 1a ed. -
Ciudad Auténoma de Buenos Aires : CLACSO, 2025.

Libro digital, PDF - (Boletines de grupos de trabajo)
Archivo Digital: descarga y online
ISBN 978-631-308-089-2

1. Comunidades. 2. Pueblos Originarios. I. Seizem Iramina, Carlos II. Lao, Waldo,
coord. . Alkmin, Fabio M., coord.

CDD 301.072

<" PLATAFORMAS PARA EL DIALOGO SOCIAL

C CLACSO

Consejo Latinoamericano
o ® ) de Ciencias Sociales
’ Conselho Latino-americano
de Ciéncias Sociais

Director de la colecciéon - Pablo Vommaro

Pablo Vommaro - Director Ejecutivo
Maria Fernanda Pampin - Directora de Publicaciones

Lucas Sablich - Coordinador Editorial
Solange Victory y Marcela Alemandi - Producciéon Editorial

Natalia Gianatelli - Coordinadora
Cecilia Gofman, Marta Paredes, Rodolfo Gomez, Sofia Torres,
Teresa Arteaga y Ulises Rubinschik

© Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales | Queda hecho
el depdsito que establece la Ley 11723.

No se permite la reproduccién total o parcial de este libro, ni su al-
macenamiento en un sistema informatico, ni su transmisién en cual-
quier forma o por cualquier medio electrénico, mecanico, fotocopia u
otros métodos, sin el permiso previo del editor.

La responsabilidad por las opiniones expresadas en los libros, articu-
los, estudios y otras colaboraciones incumbe exclusivamente a los
autores firmantes, y su publicacion no necesariamente refleja los
puntos de vista de la Secretaria Ejecutiva de CLACSO.

CLACSO

Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales - Conselho Lati-
no-americano de Ciéncias Sociais

Estados Unidos 1168 | C1023AAB Ciudad de Buenos Aires | Argen-
tina. Tel [54 11] 4304 9145 | Fax [54 11] 4305 0875
<clacso@clacsoinst.edu.ar> | <www.clacso.org>

Luciana Garcia Guerreiro

Instituto de Investigaciones Gino Germani
Facultad de Ciencias Sociales

Universidad de Buenos Aires

Argentina

Fatima Teresa Monasterio Mercado
Centro de Planificaciéon y Gestion
Facultad de Ciencias Econdmicas
Universidad Mayor de San Simén
Bolivia

Waldo Lao Fuentes Sanchez
Programa de Pés-Graduagdo em
Integragdo da America Latina
Universidade de Sdo Paulo

Brasil

Waldo Lao

Licenciado en Etnologia por la ENAH.
Doctor por el PROLAM

Universidad de Sao Paulo (USP)

Fabio Marcio Alkmin

Geodgrafo brasilefo por la Universidad de
Sao Paulo (USP)

Doctorando en Geografia Humana (USP),
Brasil



Contenido

{Atentos!

Brasil

La IV Marcha de las Mujeres Indigenas

Articulagdo Nacional de Mulheres Indigenas Guerreiras da Ancestralidade — ANMIGA.

Argentina
Pueblo Mbya guarani: resistencia, defensa del territorio y cultura viva.
Equipo Misiones de Pastoral Aborigen — EMIPA.

México

Facultad de Ciencias Humanas para el Desarrollo Intercultural Sostenible (FCHDIS):
,Politica de Inclusion o imposicion colonial?

Elisa Cruz Rueda

Costa Rica

Bosque felino en las recuperaciones indigenas del territorio bribri de Cabagra en
Costa Rica.

César Moya Aburto, Juan Antonio Gutiérrez Slon y Pablo Sivas Sivas.

Colombia
Deuda historica con los pueblos originarios.
Nohora Caballero Culma

México

Apuntes sobre Participacion Observante y Metodologias de la dignidad: Perspectivas
sobre sanacion y accion colectiva desde mujeres defensoras.

Diana Itzu Gutiérrez Luna

América Latina
Autonomias indigenas en Latinoamérica: Un breve recorrido historico.
Waldo Lao

Brasil
Entrevista con Marina Ghirotto Santos: “Las cosmopoliticas amerindias amplian
radicalmente el campo de lo politico”



Presentacion

La reivindicacion de los pueblos indigenas por el reconocimiento de sus derechos se vuelve
cada vez mas presente en nuestro continente. En esta coyuntura, la lucha por la autonomia
ha tomado un lugar central, como una estrategia de resistencia que articula sus demandas
culturales, territoriales y sus derechos colectivos. Son los pueblos luchando para seguir
siendo pueblos, tornando sus autonomias procesos unicos y heterogéneos, herencias de sus
mas diversas historias y geografias.

El Boletin: “Autonomias Hoy”, del Grupo de Trabajo “Pueblos indigenas, autonomias y
derechos colectivos”, de CLACSO, pretende reunir (a lo largo de sus numeros) una
diversidad de experiencias autdbnomas que permean nuestra realidad Latinoamericana. Con
la colaboracion de breves articulos y entrevistas, buscamos la construccion de puentes entre
los pueblos indigenas en resistencia y los/as investigadores/as del continente, permitiendo
la creacién de redes que nos permitan avanzar en este largo caminar-preguntando de la
emancipacion humana y la descolonizacion. “Ya se mira el horizonte”, nos dicen algunos
de estos compaiieros.

El boletin recibe contribuciones de otros Grupos de Trabajo, de modo, a incentivar la
participacion activa de la comunidad académica sobre el tema de las autonomias, asi como
de organizaciones indigenas que puedan colaborar a partir de sus propias experiencias. Los
textos deberan ser cortos (entre 1.500 y 2.000 palabras) y la bibliografia debe aplicarse las
normas APA + género. CLACSO utiliza las normas APA + género, incluyendo los nombres
completos de las autoras y los autores en la cita bibliografica (por ejemplo: Goémez,
Fernanda en lugar de Gomez, F.), para visibilizar el género.

Desde el Grupo de Trabajo “Pueblos indigenas, autonomias y derechos colectivos”, les
invitamos y deseamos una atenta lectura. Dudas, criticas y colaboraciones, favor entrar en
contacto por el correo: boletin.autonomias@gmail.com

En este nimero, contamos con reflexiones y andlisis sobre: Brasil, Argentina, Costa Rica,
México, Ecuador y América Latina.

Waldo Lao y Fabio Alkmin


mailto:boletin.autonomias@gmail.com

{ATENTOS!
Brasil
IV Marcha de las Mujeres Indigenas.

Entre el 3y 7 de agosto del presente afio, acontecio en Brasilia (capital de Brasil)

‘12 CONFERENCIA NACIONAL DAS

MUI,HERES

Crédito:
Priscila Florestal.
DOCUMENTO FINAL

Carta dos Corpos-Territorios da IV Marcha das Mulheres Indigenas: Por nossos
corpos e territorios, curamos a terra!

Nos, 5.000 mulheres indigenas de mais de 100 diferentes Povos, representando todas as
regides e Biomas do Brasil, reunidas em Brasilia (DF), entre os dias 03 e 07 de agosto de
2025, concebemos coletivamente esse grande encontro marcado pela realizacdo da 1°
Conferéncia Nacional de Mulheres Indigenas e pela IV Marcha das Mulheres Indigenas, e
reafirmamos ao mundo que estamos em permanente processo de luta em defesa dos nossos
Corpos-Territorios. Nosso corpo ¢ territorio! Somos as guardids do planeta pela cura da
terra!

Irmas, mulheres origindrias de todos os cantos deste pais, com o coracdo pleno de alegria,
honra e compromisso, mulheres-terra, mulheres-raiz, mulheres-agua, mulheres-semente,
estamos escrevendo mais um capitulo da nossa historia coletiva de resisténcia e esperanga.
Durante o nosso encontro, ocupamos esse territorio, um espago ancestral e politico na
capital do pais, para mais uma vez, fazer com que nossas palavras ecoem como cantos de
luta, de cura e de renascimento. Marchamos! E marcharemos novamente, porque seguimos
vivas. Seguimos com os pés na terra € os olhos no futuro, reafirmando que nosso corpo ¢
territorio sagrado — e quando tocam em noés, tocam em toda a Mae Terra. Somos as vozes
das que nos antecederam e das que ancestralizaram em lutas.

Somos a for¢a de séculos de silenciamentos rompidos. Somos sementes que germinam
mesmo em tempos mais dificeis. Somos a ancestralidade viva que pulsa em cada passo que
foi dado nessa marcha.



Enquanto mulheres, liderancas e guerreiras, geradoras e protetoras da vida, iremos nos
posicionar e lutar contra as violagdes que afrontam nossos corpos, nossos espiritos, nossos
territorios. Difundindo nossas sementes, nossos rituais, nossa lingua, nds iremos garantir a
nossa existéncia. Estamos mobilizadas para fazer um permanente enfrentamento as
violéncias, para lutar pelos direitos territoriais, por justiga climdtica, pelo reconhecimento
do nosso corpo como territorio, e para garantir o lugar da mulher indigena nos espagos de
poder.

Nossos passos seguem o caminho do direito a ter nossos territorios protegidos, que ¢
também o direito de ter nossos corpos protegidos. Mais que isso, o direito de ter nossos
espiritos protegidos. NOs vamos manter vivos 0s N0ss0s COrpos, 0s nossos espiritos e as
nossas culturas. E isso vai se dar pela prote¢ao dos nossos territorios.

A terra ¢ mais do que simplesmente o lugar onde vivemos. Ela ¢ sagrada, ¢ capaz de fazer
germinar e de acolher plantas, animais e uma infinidade de seres vivos, além dos humanos,
compondo assim ambientes onde a vida frutifica em sua plenitude. A terra ¢ a base do Bem
Viver. E nosso Bem Viver pode orientar escolhas futuras de nossas autoridades e assegurar
a existéncia de toda a humanidade. O Bem-Viver precisa ser pensado para todos, por isso
combatemos as injusti¢as, os privilégios e todos os mecanismos que geram a desigualdade e
a degradacao dos territorios. Combatemos o modelo de desenvolvimento que considera a
terra e a natureza apenas como um insumo para a producdo de mercadorias € 0 consumo.
Nossa luta ¢ por um mundo onde todos possam viver em paz, seguranga e saude.

Nosso grito € por justica climatica! Somos quem mais protege o planeta com nossos modos
tradicionais de relacdo com nossos territérios. E apesar disso, somos quem mais sofre os
impactos das mudangas climaticas.

Ha muito tempo, nés escutamos todos os dias o pedido de socorro de nossa Méie-Terra. E o
que chamam de emergéncia climatica. Nossos rios estdo secando, nossos peixes estao
desaparecendo, nossas rogas ndo estdo mais brotando com facilidade, o curso das aguas, os
animais, as folhas, as frutas mudaram seu comportamento. Nos vemos a ganancia, o uso da
vida voltado para o lucro. Isso precisa parar! Sera que os brancos esqueceram que também
sdo agua, que sdo terra?

Essa degradacdo intensa dos biomas que estd em curso, seja pelo desmatamento, pela
expansao do agronegocio, pelo uso de venenos para a producdo, pela mineragao e garimpo
ilegal, seja pela exploracdo de petroleo, por projetos de infraestrutura, hidrelétricas,
rodovias, portos, ferrovias, atenta expressamente contra a vida. Contra as nossas vidas,
contra a vida humana e contra toda forma de vida do Planeta. Nos, ao contrario, somos a
expressdo da vida. Guardias do Planeta pela cura da terra.

Nossas vozes ressoam bem alto mais uma vez. Pela demarcacao das terras indigenas, contra
o marco temporal, pelo veto do PL da Devastagdo, pela implementagdo da Politica
Nacional de Gestdo Territorial ¢ Ambiental de terras indigenas — PNGATI, contra a
mineragao em terra indigena, em favor da Convencdo 169, pela obrigatoriedade de
realizagdo da consulta livre, prévia e informada.



Para que possamos prosseguir nessa luta de cura da terra, precisamos assegurar nossa vida e
manter nossa integridade fisica, cultural, espiritual e mental. Somos coletivamente feridas
toda vez que tomamos conhecimento de uma denuncia sobre violéncias brutais contra
mulheres e meninas indigenas. Nos precisamos mudar este cenario. Nao aceitamos que esse
cendrio seja naturalizado. Ndés vamos implementar estratégias de enfrentamento a estes
crimes. Para isso, precisamos de politicas publicas adequadas e de pleno justica para cada
uma de nos. Exigimos que o Estado brasileiro esteja preparado para nossos chamados,
compreendendo nossas culturas e nos recebendo de maneira digna quando fazemos nossas
denuincias. Precisamos estabelecer aliancas que cooperem com a ANMIGA na
implementagdo de processos informativos sobre nossos direitos e sobre onde buscar ajuda
diante de um caso de violéncia de género. Seja violéncia fisica, sexual, patrimonial, politica
e tantas outras.

Por tudo isso, nos mantemos firmos nesse movimento de Reflorestarmentes. Sustentamos
esse grande chamado para que todos os povos do mundo se unam em dialogos, propostas e
acoes voltadas a constru¢do de uma nova forma possivel de nos relacionarmos com a Mae
Terra, e também entre nods, seres que nela vivemos. Essa reconexdo com a Mae Terra, ¢ a
unica forma de mantermos a vida e o bem-viver.

Por isso convocamos a todas e todos a construir juntos um trajeto de vida e reconstrucao,
por meio do encontro entre os povos, do cuidado coletivo com nossa Terra, da cooperacao
positiva de saberes. Corpo ¢ terra, floresta ¢ mente. Queremos reflorestar as mentes para
que elas se somem para prover os cuidados tdo necessarios com nosso corpo-terra.

O objetivo ¢ organizar e disponibilizar conhecimentos e tecnologias ancestrais
desenvolvidos e preservados por nos, mulheres indigenas, a todas e todos que compartilham
CONosco a preocupacao com nossas vidas, com nossa terra, com nosso futuro.

Além disso, vamos seguir ocupando a politica pela Bancada do Cocar. Temos um papel
significativo na ocupacgdo dos espagos de representacdo politica pela Bancada do Cocar.
Precisamos lembrar que, desde a Constituicdo Federal de 1988, apenas 03 indigenas
ocuparam cadeiras na mais alta Casa do Parlamento do pais: o Congresso Nacional. E
foram 03 mulheres. Seguimos construindo e fortalecendo a Bancada do Cocar e vamos
alcancar um aumento expressivo do nimero de indigenas candidatas e eleitas para ocupar
cargos publicos em todo o pais.

Somos guardids do planeta pela cura da terra. Nosso corpo ¢ territorio. E terra, ¢ agua, é
semente. E pela forca do que somos, vamos transformar o mundo. Estamos em Marcha e
caminharemos sempre pelo bem-viver!



Articulacido Nacional de Mulheres Indigenas Guerreiras da Ancestralidade —
ANMIGA.

Argentina
Pueblo Mbya Guarani: resistencia, defensa del territorio y cultura viva
Equipo Misiones de Pastoral Aborigen — EMIPA

Las Comunidades Mbya en Misiones atraviesan un complejo escenario marcado por
la violencia, la discriminacion y el despojo de sus territorios ancestrales, sumado a un fuerte
discurso estigmatizador que se pretende instalar en toda la region respecto de los Pueblos
Indigenas: son, ante todo, usurpadores.

Aunque esta situacion es histdrica, durante el ultimo tiempo se vio incrementada debido a
la eliminacion, reorganizacion y desfinanciamiento de areas estatales, como la disolucion
del Instituto Nacional contra la Discriminacion, la Xenofobia y el Racismo (INADI); los
recortes en el Instituto Nacional de Asuntos Indigenas (INAI), y la derogacion de dos
articulos de la Ley 26.160, que dejan sin efecto la emergencia territorial y vuelven a poner
en riesgo a las Comunidades frente a desalojos, entre otras medidas.

Aunque los vacios juridicos e incertidumbre favorecen la vulneracion de los derechos
territoriales, es importante remarcar que aun existen normativas nacionales e
internacionales, como la Constitucion Nacional y el Convenio 169 sobre Pueblos Indigenas
y Tribales en Paises Independientes de la Organizacion Internacional del Trabajo (OIT),
ademés de leyes de proteccion ambiental, como la de Bosques Nativos, que son
herramientas para la defensa de sus derechos.

Neocolonialismo.

Las condiciones de existencia Mbya son sistematicamente amenazadas. A diario ingresan
con maquinas y tiran abajo arboles de monte nativo, matan animales, destruyen casas y
ecosistemas que son parte del funcionamiento natural de la selva. ;Quiénes? Los que lo
puedan comprar. ;Para qué? Podria decirse que muchos de estos proyectos son en pos del
desarrollo... “la tragedia del desarrollo”, como la llama el filosofo Marshall Berman.



Por un lado, estd el modelo extractivista, que extranjerizd los territorios misioneros en un
porcentaje superior al 10%, con la empresa Arauco a la cabeza. Esta multinacional controla
mas de 230.000 hectéreas en toda la provincia.

Segun el ultimo Censo Forestal de Misiones (2024), es la segunda provincia forestal por la
extension de sus bosques implantados (es decir, monocultivos), detras de Corrientes, con
una superficie de 385.000 hectéareas. Lidera el ranking la plantacion de pinos, seguida de la
de eucalipto y, en tercer lugar, la araucaria.

Estos ntimeros no son alentadores. Las plantaciones de monocultivos tienen impactos
ambientales severos, como pérdida de biodiversidad, alteracion del suelo, consumo
excesivo de agua, teniendo en cuenta que especies como pino y eucalipto absorben grandes
cantidades de agua, secando vertientes y arroyos. Generan, ademas, mayor riesgo de
incendios porque su resina aumenta la inflamabilidad, y esto ya se percibid en enero de
2022 en la Comunidad Puente Quemado II, que vio arder parte de su territorio, tomado por
Arauco.

Esta empresa, ademads, se metido con maquinas dentro de la Comunidad Andrés Guacurari,
en Puerto Libertad, mientras que, en Wanda, provocod desalojos violentos de familias
campesinas.

Otras empresas ligadas a las actividades de cultivos, explotacion forestal y transporte que
fueron denunciadas por Comunidades Indigenas en los ultimos afios son Carba SA, Forestal
Garuhapé y Petrovalle. Las denuncias siempre estan relacionadas a la tala ilegal y la
consecuente destruccion de arboles nativos, como también trabajos con maquinaria pesada,
en todos los casos sin consulta previa, libre e informada. Muchas veces, a estos impactos
ecologicos, se les suman amenazas e intentos de “acuerdos” que suenan mas a sobornos.

Crédito: quipo Misiones de Pastoral borigen.



Por otro lado, estan aquellos que enfocan sus proyectos en la conservacion del ambiente y
la creacion de areas naturales protegidas. Sin embargo, estas gestiones centran su proposito
unicamente en la naturaleza, es un tipo de conservacion sin humanos. Se pretende rescatar
la fauna y flora, como si no hubiese vida humana en coexistencia con ellas; son proyectos
excluyentes e impositivos para el Pueblo Mbya que atentan contra su modo de vida y
practicas culturales.

Entonces, ambas aspiraciones —tanto las que son mas notoriamente destructivas, como las
que buscan preservar el monte- terminan apuntando a destruir el teko: el modo de ser, lo
que hace ser Mbya; terminan borrando una cultura.

Para la Nacion Guarani, los territorios son mucho mas que una fraccion de tierra donde se
puede levantar un hotel o crear un area protegida para ser aplaudidos. Es lo que esta por
encima y debajo, es identidad, es un espacio de coexistencia con la naturaleza. Es donde se
forja el desarrollo de una cultura, con sus relaciones politicas, sociales, economicas y
religiosas. Hay una relacion espiritual con los territorios que se da de manera colectiva.

El ojo de la tormenta.

Aunque son muchas las Comunidades Mbya en Misiones que sufren violencia y
destruccion de sus fekoa (comunidades), en los ultimos tiempos hubo dos casos que estan
atravesados por un punto en comun: una campafia de odio y desinformacion que los sigue a
donde vayan.

Una es la Comunidad Mbokajaty, en San Ignacio, que desde el afo pasado viene siendo
epicentro de discriminacion, amenazas e intrusiones, respaldadas por vecinos de la zona
que buscan deshacerse de todo vestigio indigena, y funcionarios que miran para un costado
e incluso fomentan los enfrentamientos.

Sobre esto ultimo, un paréntesis: muchas veces sucede que es el propio Estado el que
manipula a las Comunidades, ofreciéndoles migajas como grandes soluciones o creandoles
necesidades para tenerlos controlados. Una gran jugada fue la creacion del “Consejo de
Caciques”, reactivado en 2022 tras varios afios de inactividad, que funciona bajo los
intereses del gobierno, no de las Comunidades, por lo que en varias oportunidades fue
rechazado por lideres mbya.

La otra Comunidad que esta sufriendo persecuciones es El Pocito, en Capiovi, donde en los
ultimos dias escald la ola de violencia. La Comunidad viene denunciando desde mayo la
intrusion y el intento de alambrar una parte de su territorio relevado bajo la Ley 26.160. El
conflicto se centra en un sector de monte de unas 23 hectéareas, que la Comunidad utiliza
ancestralmente para alimentarse, recoger plantas medicinales y desarrollar plenamente su
cultura.

Un vecino de la zona, Javier Strieder, se atribuye parte de esa propiedad. Primero avanzo
con la tala de arboles nativos, apertura de caminos internos y colocacion de postes para
alambrado, con el objetivo de introducir ganado —bufalos— en el monte.



Aunque realizaron denuncias y posteriormente se abrid6 una mesa de didlogo con la
intervencion de la Provincia, no se llegd a un acuerdo. Strieder plante6 como “propuesta”
permitirles el paso bajo su autorizacion, lo que fue rechazado por la Comunidad, ya que
consideraron que no pueden pedir prestado algo que les pertenece.

Entonces la situacion se tornd mas tensa, y tras la ultima reunion, que fue el 4 de agosto y
termind sin acuerdo, el vecino avanzo con alambrados, portones e ingreso de ganado,
dafiando el monte. A su vez tald6 plantas de mandarina que habian sido plantadas
generaciones atras por miembros de la Comunidad y que les servian de alimento.

La Comunidad también denunci6 la aparicién de cruces hechas con madera y otras con sal
en los caminos, interpretadas como intentos de amedrentamiento, ademas de amenazas
recibidas, segtn afirmo el mburuvicha (autoridad de la Comunidad).

Ante esta situacion, la Comunidad se mantiene firme en su reclamo. No pretende el lote
completo, sino la parte de monte que les pertenece y que ya fue relevada. Piden al Estado
provincial que asuma su rol: en lugar de mediar, que garantice la proteccion efectiva de los
derechos territoriales indigenas.

Por eso, El Pocito permanece unido en la defensa de su territorio, custodiando el monte,
resistiendo las amenazas y reclamando que se cumplan las normativas vigentes.

Crédito: Equipo Misiones de

Pastoral Aborigen.

Tanto en San Ignacio como en Capiovi, existen grupos vecinales que, embanderados con la
propiedad privada, se llevan por delante los derechos indigenas. Atacan por todos los
frentes, de manera simbdlica pero también concreta. Usan redes como TikTok para mentir

10



y desinformar, colocan pasacalles acusandolos de usurpadores, y aprovechan cada ocasion
para deslegitimar los derechos indigenas y fomentar la violencia.

Estas historias, aunque son las mas recientes, no son Unicas ni aisladas. Este tipo de
situaciones se viven en Comunidades de toda la provincia, todos los dias. Algunas ya
fueron resueltas, como es el caso de Yvy Pora Miri, en San Vicente, que finalmente recibid
la documentacién de su territorio tras una larga lucha que comenzd en términos muy
violentos; el Valle del Kuia Piru, donde cinco Comunidades recibieron su Titulo de
Propiedad luego de 20 afios de litigio con la Universidad Nacional de La Plata.

Sin embargo, muchas otras contintian a diario resistiendo, como lo han hecho siempre los
Pueblos Indigenas. Defienden su existencia y su preexistencia, porque son pasado y son
presente. Aunque la sociedad envolvente se construyd negandolos y contintia haciéndolo,
no se puede ocultar lo que esta a la vista.

11



México
Facultad de Ciencias Humanas para el Desarrollo Intercultural Sostenible (FCHDIS):
,Politica de Inclusion o imposicion colonial?

Elisa Cruz Rueda!

A principios del afio 2025 el Consejo Universitario de la Universidad Auténoma de
Chiapas, sin consulta previa, libre e informada y por tanto de manera unilateral y autoritaria
decidio la constitucion de la Facultad de Ciencias Humanas para el Desarrollo Intercultural
Sostenible. Con esta resolucion —los operadores de la politica puiblica universitaria de la
UNACH que se auto-elogia por ser inclusiva y por dar reconocimiento a los pueblos
originarios de Chiapas—, bajo una aparente politica de inclusion que Ilaman
interculturalidad sin cuestionar el término o plantear sus alcances de manera critica, como
lo diria Walsh (2012), con esa resolucion sostienen un imaginario declarando la disolucion
de la Escuela de Gestion y Autodesarrollo Indigena tnica en su tipo en Chiapas y en
México, que visibilizaba a los indigenas y sus pueblos.

El nuevo gobierno con viejas practicas.

El MORENISMO que llega a la Presidencia en 2018, y su consolidacion en el 2024, con el
triunfo de la presidenta Claudia Sheimbaum Pardo, enarbolando los derechos del pueblo, de
los Pueblos Indigenas y de los marginados por los regimenes neoliberales, NO LLEGO a la
Universidad Autonoma de Chiapas.

El nuevo Rector de nuestra méxima universidad chiapaneca, el Dr. Oswaldo Chacon Rojas,
a casi 100 dias de su gestion echa al basurero de la historia, las ACCIONES
AFIRMATIVAS por los derechos indigenas, plasmados en los Acuerdos de San Andrés,
entre el Estado Mexicano, los Pueblos Indigenas de México y el EZLN en 1996.

Un producto de esas ACCIONES AFIRMATIVAS fue la constitucion de la Escuela de
Gestion y Autodesarrollo Indigena (EGAI), en la UNACH. No obstante, el misero
presupuesto que por mas de 18 afios le otorgaron a nuestra EGAI, fue y ha sido, un
semillero de mujeres y varones indigenas, afrodescendientes y mestizos, comprometidos
con sus comunidades y que la mayoria de ellas y ellos, han emprendido sus propios
proyectos autogestivos, ligados a la Madre Tierra, el arte y en general a su cosmovision
indigena. Es decir, mujeres y hombres, comprometidos con las causas y derechos del
Pueblo de México.

' Licenciada en Derecho por la Universidad Nacional Autonoma de México y Doctora en Ciencias
Antropologicas por la Universidad Auténoma Metropolitana Unidad Iztapalapa, elisa.cruz@unach.mx.
Investigadora del Grupo de Trabajo CLACSO “Pueblos indigenas, autonomias y derechos colectivos”.

12


mailto:elisa.cruz@unach.mx

Pero, todo esto, de un plumazo el nuevo Rector y demas autoridades universitarias de la
UNACH, que fueron nombradas por el Dr. Eduardo Ramirez Aguilar, Gobernador
Constitucional de Chiapas, lo han desmantelado. Es decir, declaran sin ninguna base legal y
contra los derechos humanos de indigenas y pueblos indigenas la desaparicion de la EGAL.
Ante la cerrazon de las autoridades de la UNACH una maestra junto con varios alumnos,
alumnas, egresados y egresadas emprendimos acciones sociales y legales como la
presentacion de una demanda de amparo que fue aceptada por el Juzgado 1° de Distrito en
Tuxtla Gutiérrez.

Acciones sociales y legales vs el neocolonialismo disfrazado de interculturalidad.

Las autoridades de la UNACH y de la ahora FCHDIS saben que no tienen la razén ni legal
ni humana, porque pretendiendo simular un acto de consulta el 24 de enero de 2025 llego la
Secretaria de Investigacion y Posgrado con un acta prefabricada en donde ya llevaba escrito
que el personal docente POR UNANIMIDAD aceptaba la creacion de la FCHDIS. A esto,
una de las maestras se opuso sefialando que, si sus otros compaiieros estaban de acuerdo y
ella no, no hay unanimidad, ante esto sus colegas guardaron silencio. De igual forma, la
profesora disidente pregunt6é en qué momento y de qué manera se difundi6 la informacion
sobre la creacion de esa facultad y sus implicaciones, a lo cual no hubo respuesta ni por
parte de la Secretaria de Investigacion y posgrado comisionada por el Rector ni por el
profesorado que aparentemente elogiaba la decisién unilateral, y que con su silencio
avalaba la imposicion, manteniéndose callados durante el resto de la reunién sin dar
argumentos de la existencia de una debida consulta cumpliendo los estandares
internacionales.

Acciones frente a la simulacion.

A continuacion, abundamos sobre las acciones que hemos realizado, subrayando que lo que
nos ha guiado es enfrentar la injusticia y la doble moral de una administraciéon que con una
mano elogia la diversidad de los pueblos indigenas y el didlogo de saberes, y con la otra
impone practicas coloniales de discriminacion y de regresion sobre las reivindicaciones
mas importantes de los indigenas y sus pueblos.

El 15 de febrero de 2025 en un acto de defensa de los derechos conquistados, un grupo de
estudiantes y egresadas, egresados, personal académico y administrativo de la Escuela de
Gestion y Autodesarrollo Indigena de la UNACH, realizamos una accidon urgente via
Google Forms juntando mas de 300 firmas exigiendo la NO DISOLUCION de la Escuela
de Gestion y Autodesarrollo Indigena (EGAI) de la UNACH. Esto, porque pese a que la
resolucion del Conseo Universitario no se refiere a tal disolucion la secretaria general de la

UNACH y quienes quedaron encabezando la FCHDIS insisten por la eliminacion de la
EGAL

13



El 25 de marzo de 2025 realizamos conferencia de prensa en la Ciudad de San Cristobal
para denunciar las malas practicas de autoridades que se dicen renovadoras pero que en

realidad repiten las malas practicas del pasado. En esa conferencia informamos lo siguiente:

1.

El 24 de febrero de 2025 con el apoyo de la Defensoria Publica Federal presentamos
demanda de amparo que fue admitida por el Juzgado Primero de Distrito en Chiapas
bajo el expediente 370/2025. Entre las personas promoventes nos encontramos Elisa
Cruz Rueda, Alejandra Mayra Utrilla Jiménez, Frida Sofia Gutiérrez Torres, Maria
del Carmen Pérez Diaz, Rocio Gutiérrez Torres, Alonso Méndez Santiz, Cristina
Patishtan Lopez, Eugenio Garcia Nuiiez y Manuel Garcia Hernandez, de los cuales
una se auto adscribe como afromexicana y el resto como indigenas quienes hemos
denunciado actos que consideramos arbitrarios y contrarios a los principios de
equidad, legalidad y participacion democratica en la vida universitaria.

El 7 de marzo el Juzgado 1° de Distrito de Chiapas, notificé o hizo de conocimiento
de las autoridades responsables: Consejo Universitario y Rector, nuestra demanda
de amparo.

El 8 de mayo presentamos queja ante la Comision Estatal de Derechos (CEDH) de
Chiapas en contra de actos de autoridad de la Universidad Autonoma de Chiapas. El
12 de mayo se da por aceptada nuestra queja por parte de la CEDH de Chiapas.

Los actos de autoridad contra los que nos oponemos son:

A.

La determinacion y aprobacion de fusionar la Escuela de Gestion y Autodesarrollo
Indigena (EGAI) y el Instituto de Estudios Indigenas (IEI) para crear la Facultad de
Ciencias Humanas para el Desarrollo Intercultural Sostenible, dada a conocer
mediante publicacion en la pagina web oficial de la UNACH con fecha de 02 de
febrero de 2025

La omision de respetar y garantizar el derecho de las personas, pueblos y
comunidades indigenas a participar y ser consultados en los asuntos que les afecten.
La omision de brindar informacién adecuada, completa del proceso que se siguid
para determinar la fusion y los efectos y consecuencias de ésta.

La omision de observar el principio de no regresividad en detrimento del respeto y
garantia del derecho a la educacion culturalmente adecuada.

La omision de respetar el principio de legalidad.

La audiencia constitucional en el juicio de amparo, en principio fue programada para el 9
de abril de 2025, pero se difirid por lo menos dos veces: la primera porque se nos requirio

que sefialiramos si era necesario, el nombramiento de intérpretes traductores para las
personas indigenas que suscribieron la demanda. La segunda fue porque no hubo una
debida notificacion a las autoridades de la FCHDIS. Se espera que cuando se realice la

14



audiencia constitucional se evaluara si las decisiones del Consejo Universitario y del Rector
de la UNACH constituyen violaciones a derechos humanos y universitarios fundamentales
como el derecho a la educacion, la participacion en procesos internos y otros derechos
administrativos.

El Juzgado ha solicitado a las autoridades universitarias rendir un informe justificado en un
plazo de quince dias habiles. En caso de incumplimiento, se advierte la posibilidad de una
multa econémica superior a los once mil pesos, conforme a la Ley de Amparo.

Este proceso judicial representa un precedente significativo en la defensa de los derechos
universitarios en Chiapas y en el pais, y pone en el centro del debate publico el papel de las
autoridades universitarias frente a los principios de inclusion, legalidad y participacion
democratica.

Las y los promoventes de estas acciones sociales y legales hacemos un llamado urgente a
todas las personas, indigenas y no indigenas a la comunidad universitaria de México y
Latinoamérica y a la sociedad civil de Abya Yala a seguir de cerca este proceso, a
difundirlo y a respaldar la exigencia de que las decisiones dentro de la UNACH se apeguen
a los principios de justicia y respeto a los derechos humanos.

Referencias Bibliograficas.
Walsh, Catherine (2012). Interculturalidad y (de)colonialidad: Perspectivas criticas y
politicas, en Visao Global, Joagaba, v. 15, n. 1-2, p. 61-74, jan/dez. 2012, chrome-

extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://formacion.ilsb.org.mx/wp-
content/uploads/2023/03/Catherine-Walsh-Interculturalidad-y-de-colonialidad.pdf

15



Costa Rica
Bosque felino en las recuperaciones indigenas del territorio bribri de Cabagra en Costa Rica.

César Moya Aburto! , Juan Antonio Gutiérrez Slon? y Mayor Bréran Pablo Sivas Sivas?

El contexto de las recuperaciones indigenas de la tierra y el bosque.

Desde el afio 2010 en Costa Rica cinco de los ocho pueblos indigenas del pais han
emprendido una lucha por la recuperacion de sus territorios. Esfuerzos que en defensa de
sus derechos colectivos han generado 80 procesos de recuperacion de tierras originarias que
habian sido usurpadas por finqueros, madereros y agroindustrias no-indigenas.

Esta lucha sostenida desde la conviccidon de personas indigenas de los pueblos cabécar,
broran, brunka, malecu y bribri, han logrado retornar mas de 6000 hectareas a posesion de
los pueblos originarios. En acciones colectivas sustentadas segun los derechos territoriales
enmarcados en la Ley Indigena N.°6172 de Costa Rica de 1977, el Convenio 169 de la OIT
sobre Pueblos Indigenas y Tribales en Paises Independientes de 1989 y la Declaracion de
las Naciones Unidas sobre los Derechos de los Pueblos Indigenas del 2007 (entre otras
legislaciones).

Con base en ello, en Costa Rica la realidad de los pueblos indigenas y su relacion con el
Estado ha cambiado de rumbo histdrico pues ahora, la tierra indigena, en lugar de perderse,
se ha recuperado. Y con ello, se retoman condiciones de vida ligadas al conocimiento
originario, donde retorna el habla de sus lenguas, el pasto para ganado cambi6 por zonas de
cultivo y los potreros se convirtieron en casas de habitacion familiar, donde, ademaés, volvio
la vida silvestre.

Es sobre este ultimo aspecto que reflexiona este articulo: La proteccion de la vida silvestre
bajo el cuido de los territorios y pueblos indigenas costarricenses. En concreto, se
reflexiona sobre el retorno de felinos en los bosques que rodean y resguarda el territorio
bribri de Cabagra.

' Licenciado en Antropologia por la Universidad de Costa Rica y maestrando por la Universidad Nacional.
Investigadores del CICDE — UNED. Contacto: cmoya@uned.ac.cr

2 Master en Historia por la Universidad de Costa Rica y Socidlogo por la Universidad Nacional.
Investigadores del CICDE — UNED. Contacto: jgutierrez@uned.ac.cr.

SIntegrante del Consejo de Mayores Broran y del Frente Nacional de Pueblos indigenas (FRENAPI).
Investigador indigena-comunitario del Centro de Investigacion en Cultura y Desarrollo (CICDE) de la
Universidad Estatal a Distancia (UNED) de Costa Rica. Contacto: psivas@uned.ac.cr. Todos Investigadores
invitados del Grupo de Trabajo CLACSO “Pueblos indigenas, autonomias y derechos colectivos”.

16



Cabagra (Yabami Di) tiene una extension de 27.860 hectéreas, siendo el tercer territorio
indigena mas grande entre los 24 existentes que configuran cerca del 7% del territorio total
de Costa Rica, que suman 347.508 hectareas (Camacho y Durocher, 2022). Espacios de
reserva cultural y natural que tienen una cobertura de bosque de 276.291 hectéreas, lo que
representan el 80% de las tierras indigenas demarcadas (Rojas, 2023, p. 23). En estos 24
territorios indigenas habita cerca del 35% de la poblacion indigena del pais (36.450
personas), segin el ultimo censo nacional confiable del 2011 que incluy6 la categoria
étnica, y evidencid que el 2,4% de la poblacion costarricense, es indigena (INEC, 2013).
Contabilizando 104.143 personas en un pais que, redondeado, suma 5.000.000 de personas
(INEC, 2023). Lo que significa que dentro del 26% del territorio costarricense que se
encuentra bajo alguna figura de “areas silvestres protegidas™ (parques nacionales, refugios
de vida silvestre, reservas bioldgicas y forestales, zonas protectoras, humedales y
monumentos naturales (SINAC, 2025), en los territorios indigenas el bosque protegido es el
5,5% de ese territorio protegido. Lo que significa que 1 de cada 5 hectareas de bosque
protegido en el pais, estd en resguardo indigena. Es por esta valiosa contribucion que los
pueblos indigenas de Costa Rica realizan a la proteccion de la naturaleza, y en particular, el
nuevo aporte de las recuperaciones bribris en el territorio de Cabagra, que desde el CICDE-
UNED hace este aporte analitico desligado del proyecto de investigacion: Territorios
recuperados. Luchas, tierras y experiencias indigenas en Cabagra, Térraba y China Kicha,
2010 —2024.

Ilustracion N.°1. Ubicacion del territorio bribri de Cabagra en el marco de los 24
territorios indigenas de Costa Rica

ErE

Fuente: Defensa Publica, Poder Judicial, Costa Rica. https://defensapublica.poder-
judicial.go.cr/index.php/asesoria-legal/indigenas (resaltado en azul no es del original).

17


https://defensapublica.poder-judicial.go.cr/index.php/asesoria-legal/indigenas
https://defensapublica.poder-judicial.go.cr/index.php/asesoria-legal/indigenas

La lucha indigena por la tierra acerca la vida natural: los felinos en sus bosques

La relacion existente entre las recuperaciones de tierra indigena y los felinos consiste en
que estas especias de mamiferos habitan en bosques saludables y amplios. Por eso en el
territorio de Cabagra las luchas de indigenas bribris que han recuperado 755 hectareas en 9
fincas antes usurpadas con fines ganaderos, no solo han retornado importantes terrenos en
las comunidades de Palmira, Brazo de Oro y las Juntas, sino que también han posibilitado
la regeneracion de habitats degradados y con ello, la presencia de felinos en sus bosques.

La existencia de felinos debe entenderse como indicadores de la regeneracion de la vida
silvestre, ya que éstos son fundamentales en el mantenimiento de la diversidad de los
bosques tropicales, pues constituyen ser base para la renovacion y continuidad de especies
de flora y fauna (Norden, 2014). De esta manera, al recuperarse tierras usurpadas también
se recuperan los recursos naturales, y con ello, se dan las condiciones para que especies
grandes como pumas y jaguares, puedan rehabitar hébitats naturales saludables para su
sobrevivencia. Es asi como la presencia de felinos representa un buen estado ecoldgico del
ecosistema debido a que indican la estabilidad de otros animales que estas especies
depredan (Camacho, 2021).

Los mamiferos pertenecientes a la familia Felidae son de los mayores cazadores de los
bosques tropicales de América. Siendo esenciales para mantener la diversidad y el
equilibrio y, por tanto, claves para la conservacion de muchas especies en los sitios donde
habitan. Se caracterizan por estar en la parte mas alta de la cadena trofica, desempefiando
un papel ecologico primordial pues controlan las densidades poblacionales de sus presas
(Briones — Salas, 2016). Donde, por ejemplo, el jaguar —el mas grande animal de
Centroamérica— es uno de los depredadores mas importantes de las especies carnivoras,
herbivoras y omnivoras de tamafio grande y mediano, que, a su vez, determinan la
abundancia de otros animales y muchas plantas. En Costa Rica se han descrito seis especies
de felinos pertenecientes a cuatro géneros diferentes: el Jaguar (Panthera onca), el
manigordo (Leopardus pardalis), el caucel (L. wiedii), el tigrillo (L. tigrinus), el puma
(Puma concolor) y el leon brefiero (Puma yagouaroundi) (Carrillo y Saenz, 2001). Mismos
que en las memorias de las personas indigenas recuperadoras del territorio bribri de
Cabagra, aseguran que, en su mayoria, habitan los bosques que rodean las recuperaciones
de tierras que sus luchas han revitalizado.

Para conocer més sobre la importancia de los felinos en los ecosistemas de Costa Rica, en
el siguiente cuadro N.°1 se comenta sobre cada una de las especies que habitan el pais y
que segun los relatos de las y los bribris recuperadores de Cabagra, han sido visionados en
su territorio. Mismo que es importante sefialar, colinda directamente con el Parque
Internacional la Amistad, o Area de Conservacion La Amistad Pacifico (ACLAP) que, con

18



401.000 hectareas, es la zona natural resguardada mas amplia en Costa Rica y Panama, que
comparten su proteccion.

Cuadro N.° 1. La importancia de los felinos en ecosistemas silvestres de Costa Rica

Felino Caracteristicas de la especie Intervencion en el ecosistema
Jaguar Este felino, habita principalmente El 4rea de desplazamiento entre
areas boscosas con alta densidad los 10km2 y 33km2 para hembras
(Pantera natural (primario y secundario), con |y entre 33km2 a 90km?2 para
onca) presencia de agua. machos.
Sus principales presas: venado cola | Por esto se reconoce como una
Llamado: blanca, pecaries de collar, los especie clave al mantener el
Tigre coyotes, los tepezcuintles, los equilibrio del ecosistema en que
pizotes, las guatusas, los conejos, los | habita porque a su vez determinan
pavones grandes y las pavas. la abundancia de otros animales y
de muchas plantas.
Puma Estos felinos se pueden localizar por | Este felino evita el mismo habitat
todo Costa Rica, desde bosques de areas con densidades de
(Puma densos hasta 4reas abiertas como jaguares.
concolor) paramos.
El 4rea de distribucion geografica
Puma Se alimentan de gran cantidad de del puma es la mayor de todos los
mamiferos grandes similar a la dieta | mamiferos terrestres del
del jaguar, también del venado cola | hemisferio occidental.
blanca y el cabro de monte.
Ocelote Puede subsistir en una gran cantidad | La fuente principal de alimento
de habitats, como bosques himedos | son los mamiferos pequeiios, por
(Leopardus deciduos, sdbanas, matorrales y areas | su gran cantidad de especies que
pardalis) abiertas cercanas a zonas boscosas, consume se considera un
donde los jaguar y pumas no se depredador oportunista.
Tigrillo suelen encontrar.
Este posee un area de distribucion
Es uno de los principales carnivoros | bastante estable que abarca entre
con amplia gama de especies en la los 0.8km2 a 14.6km?2.
cadena trofica.
Oncilla En Costa Rica la especie esta casi Ocupan bosques nubosos, su dieta

totalmente confinada a bosques

con ratones y algunas especies de

19




(Leopardus montanos a lo largo de los flancos de | aves.
tigrinus) volcanes y otras montafas altas
desde los 1.000 m hasta el limite Esta especie se podria tipificar
Tigrillo arboreo (paramo). como poco comun poco conocida,
lo que la hace vulnerable a un
riesgo de extincion.
Se les considera solitarios, nocturnos | Las presas son principalmente
Caucel y muy arboricolas, suelen pequeiios mamiferos terrestres y
(Leopardus alimentarse de mamiferos pequefios | escamosos, y de lagartos y las
weidii) y aves. aves.
Tigrillo Esta especie es mas arboricola y estd | También captura mamiferos
mejor adaptada a vivir en los arboles | medianos de mayor tamafio,
que otras especies de felinos. Se como ardillas, conejos, guatusas y
percibe menos tolerante a los monos pequeios, aunque en
asentamientos humanos. menor medida.
Jaguarundi Este felino posee una alta adaptacion | Se  alimenta. de  pequefios
a ambientes alterados, se caracteriza | mamiferos y aves. El tamafio de
(Herpailurus | por ser diurno y nocturno. su area de distribucion varia
yagoauroundi) mucho, llegando a los 100 km?,

Leon breiiero

Mas tolerante a las perturbaciones
humanas.

mas que cualquier otro pequefio
felino neotropical.

Fuente: Elaboracion propia con base en: Carrillo y Sdenz, 2001; Camacho 2021; Quigley et
al, 2017; Solano Gomez, 2020; Nielsen et al, 2015; Paviolo, 2015; Caso, 2015; Payan & de

Oliveira, 2016; Salom et al., 2015.

Por lo comentado en el cuadro anterior, la presencia de felinos tiene una importancia
sobresaliente en la biota, es decir, para con otras especies de flora y fauna que comparten

sus areas de influencia. Situacién que ha sido comentada y reforzada por la lucha indigena
bribri en recuperacion de su territorio, y que, en las siguientes dos imagenes, quedara

representado:

Ilustracion N.°2: Presencia de grandes felinos en las zonas altas de las montafias de
Cabagra segun un propio dibujo sobre flora y fauna realizado por recuperadores

bribris

20




Fuente: Cartografia participativa realizada por indigenas recuperadores de Cabagra.

Ilustracion N.°3: Fotografia que desde una recuperacion en la comunidad de Palmira
de Cabagra, evidencia sobre su cercania con la alta montaiia donde habitan los felinos

21



SRy u . - =9\ £4

Crédito: Fotografia documental CICDE-UNED, Juan Antonio Gutiérrez Slon.
Con base en lo anterior, hay dos hechos fundamentales explicados. Uno: La presencia de
felinos es sintoma fehaciente de un ecosistema silvestre sano, robusto y equilibrado. Dos:
Las recuperaciones indigenas en el territorio de Cabagra, han influido positivamente en
esto. Sin embargo, hay un tercer elemento importante de destacar en esta reflexion, y que
consiste en que las recuperaciones del territorio originario también revitalizan la memoria
de los pueblos indigenas. Por lo que su lucha actual, también reivindica su identidad
ancestral.

La memoria ancestral indigena vinculada con los felinos: Namu, Dinama, Boknama

Las historias, cuentos y narraciones indigenas forman parte del acervo de conocimientos
que poseen sus pueblos. Todos tiene en su memoria y en su experiencia de vida. Espacios
donde estas historias orales fueron socializadas, aprendidas y adquiridas como de acervo de
conocimientos de individuos y colectivos humanos. Estas narraciones son comunicadas,
generalmente, por las personas mayores, entendidas como aquellas portadoras de mayor
sabiduria y experiencia, quienes, a su vez, las recibieron anteriormente y luego
reproducidas.

Generalmente estas expresiones orales constituyen saberes especializados que son
estudiados, aprendidos y dominados por especialistas de la cultura, que, a lo largo de una
cierta cantidad de afios, logran dominar a la perfeccion los cantos y narrar las historias de
memoria.

22



Su especializacion se demuestra cuando no solo logran ejecutar las tradiciones culturales,
sino que, ademas, logran explicar y ampliar el contenido de lo que estan narrando o
cantando. Teniendo la capacidad de reinterpretar lo que fue expresado, y de vincular una
narracion o canto, con otras. Asimismo, tienen la capacidad de traducir del lenguaje mitico
al lenguaje de uso cotidiano. Como es el caso de los cantos de los pueblos bribri y cabécar
(de Costa Rica).

Estos conocimientos orales especializados pueden abarcar areas del conocimiento como la
medicina, el uso de plantas medicinales y las practicas de cuido y curacion de las
enfermedades de fisicas y espirituales. También abordan saberes lidicos con narraciones de
entretenimiento. Historias de tipo cosmogonico, sobre el origen de las cosas, también
saberes vinculados a oficios y practicas relacionadas, por ejemplo, con la agricultura, la
construccion de casas y la pesca.

Dentro de las caracteristicas que destacan sobre esta cualidad de la tradicion oral es la
improvisacion de sus intérpretes, lo que implica también que la persona interprete con sus
conocimientos adquiridos tenga la capacidad de asociar, vincular y tomar contenidos de
diferentes fuentes y experiencias para complementar y crear nuevas expresiones orales.

En este aspecto, uno de los contenido o temas que se muestran en la tradicion oral de los
pueblos indigenas son las tematicas vinculadas con la naturaleza, los paisajes, los lugares y
los personajes que toman la forma de cientos animales. Los cuales, en sus historias y
cantos, juegan un rol especial, o bien, que explica el porqué de cierta caracteristica del
animal representado. Asimismo, en la memoria oral se muestran los mandatos, normas y
actividades que deben seguir los seres humanos, realizados desde el origen de las cosas y
que deben continuar.

De acuerdo con Chinchilla (2010, p. 15), el mito da cuenta de una historia sagrada desde
los cuales se narran acontecimientos sucedidos en tiempos primordiales, en tiempos
miticos. Es el relato de una creacion, da luces sobre como algo ha sido producido y
comenz6 a ser. Asi, dentro de la tradicion oral bribri encontraremos narraciones, por
ejemplo, sobre el origen del mar o sobre el origen de la tierra y la participacién de
personajes que devienen en cualidades de ciertos animales. También recuerdan el
nacimiento de la semilla, Ditso: los seres humanos.

Para el caso de Costa Rica, desde disciplinas como la antropologia y la lingiiistica el
estudio de la tradicion oral indigena, especialmente de sus mitos e historias, ha sido de
interés para autores como Constenla (2011), Garcia (2016), Jara y Garcia (2011), que han
realizado estudios académicos desde los cuales han recopilado, interpretado y divulgado
algunas de estas narraciones originarias. Situacidn que, para el presente escrito,
centraremos la atencion en personajes claves en la tradicion cultural bribri relacionados con

23



la figura de los felinos. Mismos que ocupan un lugar destacado en la cosmovision de los
cercanos pueblos bribri y cabécar.

Sobre la presencia mitica de los felinos en el acervo de conocimiento de estos pueblos,
primeramente, se debe sefialar que una de las formas en que se comprende la relacion en los
animales y seres humanos proviene desde el inicio en la creacién de mundo, cuando Sibo,
deidad y héroe cultural y figura principal de la espiritualidad bribri-cabécar, solicitd la
ayuda de distintos seres espirituales para la construccion de la Gran Casa Codsmica, el
Usulé.

La Casa-Mundo de Sibo, con forma conica de ocho postes alrededor, tuvo la asistencia de
personajes ancestrales que intervinieron haciendo huecos, colocando postes o haciendo las
amarras del techo. Dichos personajes primigenios son nombrados haciendo referencia a
distintos animales, por ejemplo, el lagarto, el zopilote, el armadillo, la serpiente y el jaguar.
Donde el Jaguar, el Namu, con su fuerza y gran tamafio, fue el que sostuvo el poste central.

Ilustracion N.°4: Recreacion de la Casa Cosmica, Usulé, Casa-Mundo bribri-cabecar

Crédito: Gonzalez y Gonzalez (1989). La casa cosmica talamanquefia y sus simbolismos.
UNED.

24



La importancia de la fauna y los personajes miticos también se hace evidente en las
expresiones materiales que dejaron las poblaciones prehispanicas en cerdmica y objetos de
oro en los cuales es frecuente encontrar representaciones de especies felinas como los
tigres, manigordos, jaguares, tigrillos, pumas y leones brefieros (Molina 2020, p. 210).

Segun la tradicion oral bribri, Sibé observo que los Namu (jaguares) eran buenos cazadores
y astutos para ubicarse en las montafias, por lo que, las semillas (seres humanos) a las que
les construia la casa, iban a estar en peligro. Entonces Sibo hizo que los felinos vieran otras
imagenes que no fueran por las semillas, y asi no las desearan como su alimento. Sin
embargo, cuando el jaguar se dio cuenta de esto, exigié que queria comer de eso que Sibo

iba a crear, y es por eso que los felinos pueden ser causa de ciertas enfermedades (Garcia,
2016).

Iustracion N.°5: Recreacion grafica del Namu / Jaguar

Crédito: Imagen tomada de Garcia (2016).

25



Otra de las referencias sobre felinos asociados a la espiritualidad bribri es la que se
encuentra en la figura del Usékol o Usékar. Se menciona que este especialista cultural es la
maxima autoridad espiritual. Es el encargado de velar por el bienestar del pueblo indigena,
asi como responsable de evitar y combatir cualquier afectacion que perjudique a las y los
indigenas.

Su origen, al igual que el resto de los clanes y especialistas culturales, proviene de la
semilla inicial creada por Sibo. Segln se recuerda en la oralidad bribri, los Usékol fueron
los primeros seres humanos creados y luego les siguio el resto. Por lo que éstos para poder
contrarrestar las afectaciones que atacan al pueblo indigena, como enfermedades, utilizan
las sia, que son piedras magicas que les permiten encerrar o matar a los espiritus que
causan las plagas.

Dichas piedras, las Sia, también son esencias espirituales que provienen del inframundo,
mismo lugar de origen del Usékol, y que son extraidas de los seres que generan los dafios
una vez que son vencidos. Lo que, en la memoria cultural bribri tienen su vinculacién
mitica con los felinos, pues estas piedritas también se pueden transforman en “tigres”
(Bozzoli, 2006, p. 63-70).

Otras historias mencionan que el Usékol tenia el poder de convertirse en Jaguar. Por
ejemplo, en la memoria sobre la guerra entre el pueblo teribe (conocido como pueblo
broran) contra los pueblos bribri y cabécar, se menciona que una vez un Usékol fue
capturado un junto a su sobrina. Y aunque éste fue decapitado, su cabeza continud
mordiendo a sus captores hasta que una noche la dejaron guindada de una cuerda. Luego la
cuerda se rompid y la cabeza salié rodando, y cuando la gente sali¢ a ver la situacion, lo
que vieron fue un jaguar (Bozzoli, 2006, p. 75).

Otra de las menciones en la memoria oral bribri sobre los felinos se encuentra con la figura
mitica del Dinama, recordado como el Jaguar de Agua. El cual nace de una de las lagrimas
de Namasia, abuela de Iriria (la nifia primigenia), cuando esta ultima muere al ser aplastada
para que pudiera crearse el mundo. Ademas, se recuerda que otros felinos y gavilanes
nacieron de las lagrimas de Namasia. Solo que las lagrimas de los demas felinos que iban a
nacer fueron retenidas con un algodon para evitar que fueron muy poderosos, pues si no,
hubiesen acabado con la vida de Ditso (semilla) que estaba por nacer, es decir, la
humanidad (CONARE, 2024).

El Dinama es representado como un animal lanudo, de color café o negruzco, con dos colas
como de mono. Ojos de color rojizo, colmillos a ambos lados del hocico (Molina, 2020). Es
capaz de matar personas en los rios, pues habita pozas muy profundas, cascadas y
desembocaduras. Tiene la capacidad de provocar cabezas de agua y remolinos. La violencia
con la que ataca es imponente y puede causar la muerte. Cuando atrapa a una persona

26



puede causar quebraduras, beber su sangre como si fuera chocolate y desechar el cuerpo
(Salas, 2016, pp. 64-68).

27



Iustracion N.°6: Uno de los rios en que habita el Dinama, el Jaguar de Agua
(Cabagra)

t

e

Crédito: CICDE-UNED, Juan Antonio Gutiérrez Slon.

De acuerdo con el Awa (médico cultural bribri) Carlos Stiven Vargas Figueroa,
coinvestigador indigena-comunitario del CICDE-UNED, del clan Uniwak (clan de las
vasijas, vinculado con los felinos) y perteneciente al territorio bribri de Salitre, el personaje
del felino es muy importante en la cultura bribri ya que representa la valentia, fuerza y
sabiduria necesaria para luchar.

Explica que los felinos son asociados con los médicos tradicionales ya que éstos deben
poseer las cualidades de estos animales, es decir, ser valientes y fuertes para el bienestar de
su pueblo. De acuerdo con este Awd, especialista bribri en memoria cultural, existen varios
personajes miticos representados por felinos, y entre los estd el Boknama, uno de los reyes
felinos.

Béknama fue encomendado por Sibo para que eliminara a todos los seres malignos que se
ubicaban en el camino que comunica la tierra originaria y ceremonial cosmogonica llamada
Sulakaska (San José Cabécar), ubicada en lo mas alto de la cordillera Talamanca, hacia el
Caribe del pais; en su trayecto con los territorios cabécar de Ujarras, y los bribris de Salitre
y Cabagra, ubicados en el canton de Buenos Aires de Costa Rica, hacia el Pacifico Sur
talamanqueno.

28



Este camino es una antigua ruta de comunicacion entre distintos pueblos indigenas. Donde
el Boknama fue eliminando amenazas y nombrando localidades en el recorrido. Siendo que
una de las evidencias de su paso_por esta ruta se encuentra en el territorio indigena Térraba

(del pueblo broran), donde dejo su huella en una gran roca, que se muestra en la siguiente
imagen.

Ilustracion N.°7. Piedra “Mano De Tigre”, territorio de Térraba

Crédito: Ifigenia Quintanilla.

Por todo lo anterior, y la memoria de los felinos ancestrales, es que solo las autoridades
culturales bribri y cabecar como el Awd, Jama y Usékol, pueden usar los colmillos de
jaguares u ornamentales felinos, como simbolos de fortaleza, respeto y conocimiento
ancestral que construyeron y sostienen la identidad espiritual de estos pueblos indigenas.

29



Ilustracion N.°8: Colgante prehispanico felino (Pacifico Sur, Costa Rica, 700-1550
d.C.)

Fuente: Molina (2020).

Conclusiones: La recuperacion de la tierra revitaliza vida silvestre y memoria cultural

Los argumentos analizados en este articulo respecto la importancia de la recuperacion de
tierras originarias permite conectar lo indisoluble del aporte que los pueblos indigenas
realizan tanto para con la revitalizacion de los bosques, la permanencia de especies
animales y vegetables que dan aire al planeta y lo cercano de sus memorias como pueblos
con voces de consciencia de vida y esperanza en tiempos actuales donde la pervivencia del
planeta se encuentra amenazada por la contaminacidn y el cambio climatico antropogénico.

Las nueve fincas recuperadas en las comunidades Brazo de Oro, Palmira y Las Juntas en el
territorio bribri de Cabagra (Yabami Di) no solo han recuperado el 2% de este territorio que
habia sido usurpado por la ganaderia extensiva, sino que han posibilitado el retorno de
especies felinas que se ha explicado, son fundamentales en el equilibrio natural.

La lucha de decenas de indigenas bribris amparados en sus derechos colectivos territoriales,
no solo han retomado 755 hectareas en lo inmediato a sus viviendas y nuevos cultivos, sino
que han tenido eco en miles hectireas donde jaguares, pumas y trijillos habitan.
Conectando no solo entornos bidticos sino también, la lucha actual con la memoria antigua
de pueblos que desde sus identidades culturales han sido testigos del origen de la vida y el
inicio de los tiempos. Es claro que la lucha indigena actual son ecos de las luchas
ancestrales, y, por ende, milenarias.

30



Referencias bibliograficas

Bozzoli de Willie, Maria. 2006. Oi decir del Usékar. Editorial UNED. San José.

Briones—Salas, Miguel. Lira-Torres, Ivan, Carrera-Trevifio, Rogelio, Sanchez—Rojas,
Gerardo. 2016. Abundancia relativa y patrones de actividad de los felinos silvestres en la
selva de los Chimalapas. Therya, 7(1), 123-134.
https://www.redalyc.org/pdf/4023/402343647010.pdf

Camacho—Chacon, Joseph. 2021. Etica de la conservacion y conflictos territoriales con
jaguares (Panthera onca) y fauna silvestre asociada; analisis del discurso de cinco ONG de
Costa Rica. Universidad de Costa Rica. [Tesis para optar por el grado de Maestria].

Camacho-Nassar, Carlos y Durocher, Bettina. 2022. «El Mundo Indigena: Costa Rica».
IWGIA (International Work Group for Indigenous Affairs). Publicado 09 Mayo 2022.
iwgia.org

Carrillo, Eduardo, Saenz, Joel. 2002. Felinos Amenazados. Ambientico. 107,6.
https://www.ambientico.una.ac.cr/revista-ambientico/felinos-amenazados/

Caso, Arturo; de Oliveira, Tadeu & Carvajal, Sasha 2015. Herpailurus yagouaroundi. The

I[UCN Red List of Threatened Species. http://dx.doi.org/10.2305/[UCN.UK.2015
2.RLTS.T9948A50653167.en

Chinchilla Sanchez, Kattia. 2010. Conociendo la mitologia. Universidad de Costa Rica.

Consejo Nacional de Rectores (CONARE). 2024. La creacion de la tierra, de acuerdo con
el pueblo cabécar de Duchii. (audiovisual). San José.

De Oliveira, Tadeu; Paviolo, Agustin; Schipper, Jan; Bianchi, Rita; Payan, Esteban &
Carvajal, Sasha. 2015. Leopardus wiedii, The ITUCN Red List of Threatened Species.
http://dx.doi.org/10.2305/IUCN.UK.2015-4. RLTS.T11511A50654216

Entrevista especialista al Awa Carlos Stiven Vargas Figueroa, bribri del territorio de Salitre.
Realizada el 21 de agosto de 2024.

Garcia—Segura, Ali. 2016. Ditso rukué — Identidad de las semillas: Formacién desde la
naturaleza, ldentity of the seeds: Learning from nature. Gland, Switzerland: [UCN.

Gonzélez Chéaves, Alfredo y Gonzédlez Vasquez, Fernando. 1989. La casa cosmica
talamanqueria y sus simbolismos. Editorial UNED. San José.

Instituto Nacional de Estadistica y Censos de Costa Rica (INEC). 2013. X Censo Nacional
de Poblacion y VI de Vivienda: Territorios Indigenas. Imprenta INEC. San José.

31


https://www.redalyc.org/pdf/4023/402343647010.pdf
https://www.ambientico.una.ac.cr/revista-ambientico/felinos-amenazados/
http://dx.doi.org/10.2305/IUCN.UK.2015%202.RLTS.T9948A50653167.en
http://dx.doi.org/10.2305/IUCN.UK.2015%202.RLTS.T9948A50653167.en
http://dx.doi.org/10.2305/IUCN.UK.2015-4.RLTS.T11511A50654216

Jara, Carla y Garcia-Segura, Ali. 2011. Diccionario de mitologia bribri. Universidad de
Costa Rica.

Molina Muioz, Priscilla. 2020. Museo del Oro Precolombino: Cosmovision, simbolismo y
tecnologia de los pueblos indigenas de Costa Rica. Ministerio de Cultura.

Nielsen, Carl; Thompson, Daniel; Kelly, Marcella & Lopez-Gonzalez, Carlos. 2015. Puma
concolor, The IUCN Red List of Threatened Species.
http://dx.doi.org/10.2305/ITUCN.UK.2015-4.RLTS.T18868 A50663436.

Norden, Natalia. 2014. Del porqué la regeneracion natural es tan importante para la
coexistencia de especies en bosques tropicales. Colombia Forestal, Scielo. 17(2), 247 —
261. doi.org/10.14483/udistrital.jour.colomb.for.2014.2.a08

Paviolo, Agustin; Crawshaw, Peter; Caso, Arturo; de Oliveira, Tadeu; Lopez-Gonzalez,
Carlos; Kelly, Marcella; De Angelo, Claudia & Payan, Esteban. 2015. Leopardus pardalis.
The IUCN Red List of Threatened Species. http://dx.doi.org/10.2305/IUCN.UK.2015-
4. RLTS.T11509A50653476.en

Payan, Esteban. & de Oliveira, Tadeu. 2016. Leopardus tigrinus, The IUCN Red List of
Threatened Species http://dx.doi.org/10.2305/IUCN.UK.2016-
2.RLTS.T54012637A50653881.en

Pérez —Espejo, Rosario. 2008. El lado oscuro de la ganaderia. Testimonios. 39(154), 218-
227.

Rojas Morales, Yanory. 2023. «Los planes ambientales forestales y territoriales como
herramientas de planificacion para los territorios indigenas en Costa Rica». Ambientico 287
(ISSN 1409-214X). Julio-Setiembre 2023. Articulo 4: 22-28. www.ambientico.una.ac.cr

Salas Diaz, Uriel. 2016. Las inundaciones y el Siwa. Acercamiento a la historia ambiental
de Talamanca. EUNED.

Salom Pérez, Roberto. 2005. Ecologia del jaguar (Panthera onca) y del manigordo
(Leopardus pardalis) (Carnivora: Felidae) en el Parque nacional Corcovado, Costa Rica.
Universidad de Costa Rica. [Tesis para optar por el grado de Magister Scientiae]
https://repo.sibdi.ucr.ac.cr/bitstream/123456789/5583/1/26235.pdf

Sistema Nacional de Areas de Conservacion (SINAC). 2025. Sitio web oficial. SINAC
Costa Rica. https://www.sinac.go.cr/ES/Paginas/default.aspx

Solano Gomez, Rebeca. 2020. Caracterizacion de los conflictos humano-felinos y otras
especies silvestres en el area de amortiguamiento de la reserva bioldgica Alberto Manuel
Brenes. Universidad de Costa Rica. [Tesis para optar por el grado de Maestria].
https://www .kerwa.ucr.ac.cr/bitstream/handle/10669/80912/TESIS REBECA SOLANO _

FINAL SEP.pdf?sequence=1&isAllowed=y

32


http://dx.doi.org/10.2305/IUCN.UK.2015-4.RLTS.T18868A50663436
https://doi.org/10.14483/udistrital.jour.colomb.for.2014.2.a08
http://dx.doi.org/10.2305/IUCN.UK.2015-4.RLTS.T11509A50653476.en
http://dx.doi.org/10.2305/IUCN.UK.2015-4.RLTS.T11509A50653476.en
http://dx.doi.org/10.2305/IUCN.UK.2016-%202.RLTS.T54012637A50653881.en
http://dx.doi.org/10.2305/IUCN.UK.2016-%202.RLTS.T54012637A50653881.en
http://www.ambientico.una.ac.cr/
https://repo.sibdi.ucr.ac.cr/bitstream/123456789/5583/1/26235.pdf
https://www.sinac.go.cr/ES/Paginas/default.aspx
https://www.kerwa.ucr.ac.cr/bitstream/handle/10669/80912/TESIS_REBECA_SOLANO_FINAL_SEP.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://www.kerwa.ucr.ac.cr/bitstream/handle/10669/80912/TESIS_REBECA_SOLANO_FINAL_SEP.pdf?sequence=1&isAllowed=y

Quigley, Howard; Foster, Ronald; Petracca, Lisanne; Payan, Esteban, Salom, Roberto. &
Harmsen, Bjorn. 2017. Panthera onca, The IUCN Red List of Threatened Species.
http://dx.doi.org/10.2305/IUCN.UK.2017-3.RLTS.T15953A50658693.en

33


http://dx.doi.org/10.2305/IUCN.UK.2017-3.RLTS.T15953A50658693.en

Colombia
Deuda historica con los pueblos originarios

Nohora Caballero Culma’.

“Desde el mandato de la Ley de origen la reparacion se entiende es con la naturaleza |[...].
Si lo entendemos de lo humano es devolver los objetos sagrados del territorio ancestral
[...]. Al momento de llegar nuestro hermano de otro continente, porque no fueron educados
desde alla, porque nosotros fuimos educados entonces respetabamos, ellos no fueron
educados entonces lo cogieron, se lo llevaron y se lo repartieron; ese era el simbolo del
espiritu de los pueblos de la Sierra, sin ese material no estamos reparando en lo fisico, en lo
humano.

(Coémo vamos a reparar la naturaleza? Es respetando, recuperando su estado natural de la
naturaleza, el agua, por eso el pueblo de la Sierra es la defensa del territorio ancestral de la
Sierra Nevada de Santa Marta. Si ese corazon que bombea, si ese corazon se acaba, de resto
no tiene fuerza, ese es la forma de que el Estado reconozca este concepto basico de la ley
de origen, que haya una forma de, o como entender el concepto reparar en el territorio
ancestral, también es recuperar parte del mar, recuperar los espacios aéreos, la inica forma
de que nuestra sanacion con la naturaleza pueda estar tranquila, no hay otra manera segun
el mensaje de los mamos de la Sierra”

Luis Nubita, pueblo Kéggaba (Kogui).

Estas palabras fueron pronunciadas por el companero Kogui de la Sierra Nevada de
Santa Marta, en el marco de la conmemoracion del Dia Internacional de los Pueblos
Indigenas, en Bogota, el pasado 7 de agosto en Bogotd en el Centro Nacional de Artes
Delia Zapata Olivella, 34 afos después de la firma de la Constitucion Politica de Colombia,
que reconocid a los pueblos indigenas como sujetos de derechos (derechos individuales y
colectivos como pueblo), y con ello que Colombia era un Estado: pluriétnico y
multicultural. Estas palabras del compafiero Kogui son el reflejo de como este
reconocimiento en el marco constitucional del Estado aun presenta desafios importantes
respecto a la reparacion de los dafios histéricos que se vivieron desde el mismo momento
de invasién europea en nuestros territorios, que no es una historia lejana y desconectada
con el presente, sino que nos habla de cémo ese dolor ha permanecido en la memoria
colectivo de los pueblos, debido a que las practicas violentas racistas y discriminadoras se
reprodujeron en la conformacion del Estado-Nacion, y se profundizaron con el conflicto
armado interno, tal como lo evidencid la Comision para el Esclarecimiento de la Verdad de
Colombia.

' Pijao del Tolima, criada en el Cauca. Magister antropologia de la FLACSO-Ecuador; estudiante maestria en
Derechos Humanos, Gestion de la Transicion y Posconflicto en la ESAP. Investigadora invitada del Grupo de
Trabajo CLACSO “Pueblos indigenas, autonomias y derechos colectivos”.

34



Hasta 1991 rigio la Constitucion de 1886 que nos consideraba a los pueblos originarios
como “menores de edad”, en proceso de “civilizacion” (ley 89 de 1890). Empresa
civilizatoria que habia sido encomendada a los Iglesia Catdlica con el control de la
educacion por medio del Concordato firmado en 1887 con el Vaticano y ratificado con los
Convenios de Misiones en 1902 y 1928; quienes se resistian a ese control misional y a las
leyes impuestas por la naciente Republica eran considerados ‘“salvajes” que debian
“reducirse” por medio de la fuerza, en especial aquellos cuyos territorios se encontraban en
las fronteras impuestas del Estado-Nacion. No solo los pueblos nativos de estos territorios
fueron configurados como “salvajes” sino también sus territorios. Denominados como
“territorios nacionales” hasta la Constitucion Politica de 1991, aquellos ubicados en las
zonas periféricas del centro de poder.

El ilustre procer de la patria, Simén Bolivar, emitio leyes como la del 30 de julio de 1824
sobre el “establecimiento de misiones en algunas tribus indigenas”, con un especial énfasis
a los pueblos que habitaban lo que hoy se conoce como la region pacifica y la peninsula de
la Guajira, tales como “Guajiros, Cunas, Caronioes, Andaquies, Mosquitos, Guaranunos,
Marafiones y otros confinantes de estos”, por medio de las misiones estos pueblos
abandonarian su “vida errante”. Estas politicas reproducian la relacion violenta que se
venian imponiendo desde la invasién europea en nuestros territorios y contra nuestros
pueblos, el naciente Estado se edificaba sobre el genocidio y el etnocidio de los pueblos
originarios de estas tierras, reproduciendo y exacerbando los imaginarios sobre esos “otros”
salvajes, vaciandoles de algin sentido de humanidad, sefialandolos como “canibales”, que
se justificaba exterminar, a ellos y a sus mayores espirituales, la nuda vida de la que nos
habla Agamben (2010).

35



Nabusimake (donde naée el sol) terriforio sagrado del pueblo Iku, donde los Capuchinos
instalaron el orfelinato Las Tres Avemarias. Crédito: Nohora Caballero.

Como parte del continuum colonial, la politica de “reduccion de salvajes” se mantuvo a lo
largo del siglo XIX y en parte en el siglo XX. De esta manera, la Ley 40 de 1868 refiere “la
captura de las tribus indigenas que ataquen a los poblados o a los establecimientos agricolas
o que estorben al comercio y el libre transito por los caminos y rios de la Republica” (art.
5), para ello “...situard guarniciones en los puntos convenientes” (art. 6). La ldgica colonial
de superioridad racial y de escala evolutiva en la que los pueblos originarios debian adoptar
la “vida civilizada” como parte del devenir de la historia, bajo el tutelaje del sacrificio
realizado por los misioneros, el cual volvié a ser reconocido y recompensado tras la retoma
del poder de los conservadores a finales del siglo XIX. Por medio de leyes como la 103 de
1890 se aprobo la creacion de misiones en Putumayo. Tarea que a inicios del siglo XX
emprendi6 la mision capuchina que volvia al pais.

Los Capuchinos en su proyecto “civilizador” por medio del poder civil, penal y judicial que
se les otorgd a las misiones (ley 72 de 1892), también se dirigieron a territorios como la
Sierra Nevada de Santa Marta, la Guajira, la “serrania de los motilones” (como
despectivamente denominaban a los Bari), y el Amazonas. En estos instalaron “orfelinatos”

36



e “internados” para los nifios de los pueblos nativos; lo que sigue presente en la memoria de
dolor y de resistencia los pueblos que lo vivieron, por los impactos culturales y fisicos en la
poblacién; de esta manera ha sido documentado y denunciado por el pueblo Iku (Arhuaco),

respecto al Orfelinato las Tres Avemarias, después de casi 80 afos logran expulsarlos de su
territorio en la Sierra Nevada, exigiendo tener el control sobre su propia educacion.

Baila tradicional de los pueblos amazonicos. Solano -Caqueta. Crédito: Nohora Caballero.

En la frontera sur, en Putumayo y en el Amazonas los internados también dejaron marcas
en las memorias de los pueblos indigenas, quienes ademas vieron esta imposicion misional
como parte del ciclo de violencias impuesto por la economia cauchera, en la cual los
pueblos indigenas amazonicas fueron esclavizados, torturados, asesinados y toda una
practica sistematica de hechos atroces que fueron relatos por el Consul Roger Casement a la
corona britanica en su visita a la frontera colombo-peruana, y que hoy siguen presentes en
la memoria oral y corporal de los mayores de esta region, de la que algunos guardan
silencios por la tristeza que invocan y de la que otros hablan para tratar de sanar
colectivamente.

Estas acciones evangelizadoras tuvieron patrones de comportamiento como fue la
apropiacion de los territorios indigenas por parte de esta mision, el control de las
poblaciones y la “extirpacion de idolatrias”, como antiguo precepto colonial encubria la
intencion de la posesion de los territorios, en la cual los pueblos indigenas era su mano de
obra. En el orfelinato de las Tres Avemarias muchos nifios fueron robados, los padres
denunciaron que los nifios no eran huérfanos, y que las autoridades civiles y eclesiales

37



emprendieron practicas represivas e intimidatorias para obligar a los nifios que se
escapaban y a sus familias a que regresaran, no so6lo nifos Iku sino también de los otros
pueblos de la Sierra Nevada. En la Amazonia en la primera mitad del siglo XX se crearon
varios internados, en los cuales los nifios eran castigados si hablaban sus lenguas o
realizaban alguna préctica relacionada a su cultura; en estos internados, a diferencia del
norte del pais, si hubo la asistencia de nifios indigenas que habian quedado huérfanos a
causa de la economia cauchera, de hecho, llama la atencién como el internado de La
chorrera se instalo en la que hacia pocos afios habia funcionado La Casa Arana, uno de los
principales centros desde donde funcionaba la empresa cauchera de Julio César Arana.

Paralelo a la firma de la Constitucion Politica de 1991, que como mencioné al inicio
reconocio a los pueblos indigenas como sujetos de derechos, y que en parte se debid a las
mismas luchas que emprendieron los pueblos originarios por participar en el proceso
Constituyente, se dio en Bogota el “I encuentro Latinoamericano de Organizaciones
Campesinas e Indigenas” entre el 7 y el 12 de octubre, en lo que se llam¢ la “Campana de
autodescubrimiento de nuestra América”, en Espafia en tanto se celebraria en 1992 los 500
afnos de “descubrimiento”; claramente estaban en disputa dos relatos totalmente opuestos,
uno era el que habia sido hegemodnico en la relacion colonial de Espaina con América, y otro
el que se resistia al olvido y a desconocer el proceso genocida que habia permanecido por
mas de 500 afios, en una relacién desigual y violenta. En Colombia esta reflexion habia
iniciado desde 1987 por la Organizacién Nacional Indigena de Colombia (ONIC), la cual
habia empezado a convocar a pueblos del Abya Yala para hablar de las resistencias
alrededor de la premisa “unidad en la diversidad”, la cual se concretd en ese encuentro en
Bogota donde llegaron pueblos de distintas partes del continente, y seguiria en los afos
siguientes como parte del proceso de articulacion de los pueblos histéricamente excluidos.

Las acciones de defensa territorial, de las formas de educacion propia, de salud, de
gobierno, de justicia y en ultimas de la posibilidad de vivir como pueblos, lo que el pueblo
Nasa llama Wét wét fizenxi (Buen Vivir), que significa hacer efectiva la Constitucion
Politica de 1991, ha sido un proceso de tension con los gobiernos de turnos, con grandes
movilizaciones sociales o mingas, convocando a otros sectores sociales, incluso
participando en eventos tan trascendentales para el pais como el Paro Nacional o Estallido
Social, con todas las expresiones de racismo desplegadas desde los medios hegemonicos y
por sectores de derecha en ciudades como Bogotd, Cali y Popayan.

Mas de 30 anos después, en el escenario progresista de Colombia, se firma el decreto 820
de 2023 “Por medio del cual se crea la Comision Intersectorial Nacional de Reparacion
Historica para superar los efectos del racismo, la discriminacion racial y el colonialismo en
los pueblos étnicos del pais y se dictan disposiciones para su funcionamiento”, con la cual
el gobierno ha buscado poner en el pais y en sus instituciones la discusion respecto a esos
dafios que han permanecido, sobre esas necesidades de reparacion que van mas alla de los

38



ultimos sesenta afios de conflicto armado, de examinar el racismo que permanece en
amplios sectores de la sociedad, y en la responsabilidad del Estado en tomar medidas para
empezar a sanar porque se ha edificado desde esas violencias fundantes.

Espiral de vida: Sanar el territorio, resistencia milenaria. Centro Nacional de Artes Delia
Zapata Olivella, Bogota. Crédito: Roci6 Caballero Culma

El Estado ha empezado a dar los primeros pasos para ello, pero aiin es largo el camino, que
se debe dar de la mano de los pueblos. Hace poco, el Ministerio de Educacion Nacional
firm6 el Decreto 0481 de 2025 por medio del cual se reconoce el Sistema de Educacion
Indigena Propio (SEIP) como politica publica del Estado, reconoce lo que los pueblos
venian realizando durante afos en términos educativos, también lo que por afios fue una
disputa con la Iglesia Catolica. La reparacion historica debe implicar que en los curriculums
educativos en el pais se cuenta esa historia de dolor y resistencia que ain es tan
desconocida, de los procesos genocidas, esclavistas, excluyentes que permanecieron hasta
hace muy poco; que se conozca para que se empiece a hacer justicia.

39



México

Apuntes sobre Participacion Observante y Metodologias de la dignidad: Perspectivas
sobre sanacion y accion colectiva desde mujeres defensoras.

Diana Itzu Gutiérrez Luna!

Este escrito analiza los hallazgos derivados de la Participacion Observante* desde
mujeres defensoras de Chiapas, México?, explorando como la sanacion colectiva constituye
una praxis €tica politica y espiritual-ecologica que articula saberes ancestrales con teorias
criticas contemporaneas. Siguiendo la perspectiva antropologica del dolor de David Le
Breton sobre "los sentidos" que encarnan social y culturalmente sociedades no occidentales,
y retomando elementos de la filosofia mesoamericana con Sylvia Marcos, el analisis revela
formas especificas de articulacion politica desde los cuerpos-territorios que vinculan la
sanacion colectiva desde el trabajo con las emociones y sensibilidades, junto con la defensa
de la Madre Tierra en contextos de violencia sistematica capitalista. La Participacion
Observante emerge como metodologia que trasciende la division tradicional entre
investigacion y accion politica, generando "metodologias de la dignidad" que dignifican
tanto a las participantes como a los conocimientos construidos colectivamente.

Nota metodoldégica importante: Aunque en este analisis se dialoga con aportes tedricos de
feministas comunitarias como Lorena Cabnal, es fundamental sefalar que desde la
Participacion Observante se constata que las mujeres defensoras de las que referimos en
Chiapas no utilizan necesariamente la categoria "feminismo" para autodefinirse. Este
documento respeta las formas especificas en que las mujeres se nombran a si mismas,
mientras establece didlogos académicos con marcos tedricos que pueden abonar a sus
practicas sin imponer categorias externas.

! Integrante de la RED AJMAQ. Socidloga y doctora en Estudios Sociales Agrarios por la Universidad
Nacional de Cordoba. Investigadora del Grupo de Trabajo CLACSO “Pueblos indigenas, autonomias y
derechos colectivos”. Este texto fue publicado por la pagina Huella del Sur.

2 Retomo como referencia, la vida del activista y antropdlogo Bruce Albert sobre la Participacion observante
y su compromiso con los pueblos yanomami, asi como el reconocimiento, respeto y confianza con su maestro
Davi Kopenawa con quien construye una complicidad en la defensa territorial de la Amazonia en Brasil frente
a la destruccion del "pueblo de la mercancia" (2024). En el apartado de cierre comparto el sentido desde el
cual concibo la Participacion Observante luego de dialogar y reflexionar con mi orientador académico el Dr.
Santiago Bastos Amigo.

3 Se refiere especificamente a mujeres del Movimiento de Mujeres en Defensa de la Madre Tierra y Nuestros
Territorios (MMDMTyNT), conformado por cinco colectivos de diferentes regiones y la red de mujeres de la
costa de Chiapas, surgido en 2022. Este movimiento tiene como referencia ética-politica al zapatismo del
EZLN, en tanto dignificacion de los procesos organizativos de los pueblos y de las mujeres. El movimiento
mantiene principios de autonomia politica y econémica, y su forma de articulacion y estructura organizativa
es a través de asambleas rotativas y acuerdos colectivos, lo que las hace no centralizadas ni jerarquicas.

40



Introduccion

En el contexto actual de crisis civilizatoria multidimensional con su profundizacion en el
colapso ecoldgico que caracteriza al siglo XXI, emergen experiencias organizativas que
desafian tanto los marcos conceptuales hegemonicos como las practicas politicas
tradicionales. Las mujeres defensoras de Chiapas, México, representan una de estas
expresiones que merece un analisis profundo desde perspectivas metodologicas que
trasciendan los enfoques disciplinarios convencionales.

La relevancia académica de este estudio, basado en la Participacion Observante en las
asambleas y talleres del Movimiento de Mujeres en Defensa de la Madre Tierra y Nuestros
Territorios (MMDMTyNT), radica en la necesidad de documentar y teorizar practicas
emergentes que estan redefiniendo los campos de la accion colectiva y la salud integral
autonoma. Desde la perspectiva antropoldgica de David Le Breton sobre "los sentidos" que
encarnan social y culturalmente sociedades no occidentales, estas experiencias no solo
ofrecen alternativas concretas a los modelos hegemonicos de organizacion social patriarcal,
sino que también plantean miradas fundamentales sobre las formas de construccion y
transmision de conocimientos en contextos de resistencia territorial.

Esta experiencia organizativa, surgida en 2022 en un contexto de violencia estructural
caracterizado por la militarizacion, los megaproyectos extractivos y la presencia del crimen
organizado, ha desarrollado metodologias propias que integran la defensa territorial con
procesos de sanacion colectiva. Este proceso configura lo que podriamos denominar una
"praxis ética politica y espiritual-ecologica" que articula saberes ancestrales mayas y
zoques con teorias criticas contemporaneas. En las ultimas tres décadas esta la referencia
politico-organizativa-territorializada de EZLN que han sido clave para diversas expresiones
organizativas en torno a la dignificacion de la vida en comun.

La mirada metodologica de la Participacion Observante permite un abordaje que trasciende
la divisién tradicional entre investigacion y accion politica, reconociendo que la
construccion de conocimientos emerge organicamente, como fuerza vital y materia
sensible, de la praxis transformadora. Esta perspectiva metodologica resulta fundamental
para comprender procesos organizativos que integran dimensiones corporales, emocionales,
territoriales, filosoficas y espirituales en sus estrategias de resistencia y construccion de
alternativas.

Este estudio se fundamenta en la hipotesis de que la sanacion colectiva desarrollada por las
mujeres defensoras de Chiapas constituye una praxis ética politica y espiritual-ecologica
que construye salud integral autonoma desde el trabajo con emociones y sensibilidades.
Esta praxis articula saberes ancestrales mayas y zoques con estrategias contemporaneas de
resistencia territorial, generando metodologias que desafian los modelos occidentales y
patriarcalistas de individualizacion del bienestar y control social, y desarrollan sentidos
culturales especificos sobre la vida digna.

41



El analisis se estructura a lo largo de dos apartados interconectados que permiten abordar la
complejidad de la experiencia estudiada desde multiples perspectivas analiticas: Eje
Tematico 1: Sentidos Culturales de la Sanacién y Antropologia del Dolor; y Eje Tematico 2:
Participacion Observante y Metodologias de la dignidad. Ambos ejes nos interpelan en el
buen vivir y la justicia social por lo que se presenta un primer bosquejo de los desafios a
partir de los hallazgos en la Participacion Observante y las metodologias de la dignidad.

Eje Tematico 1: Sentidos Culturales de la Sanacion y Antropologia del Dolor

Este primer eje aborda las reflexiones sobre la "construccion cultural de sentidos" en la
sanacion y los "mecanismos de transformacion del dolor" en amor politico. Explora como
las mujeres defensoras de Chiapas desarrollan comprensiones especificas del dolor, la
sanacion y el buen vivir que desafian los paradigmas occidentales de salud individual desde
los cuerpos-territorios. Este analisis forma parte del trabajo que he venido desarrollando
sobre la ecuacion ético-politica del dolor-amor en dignidad (Gutiérrez Luna, 2024b), donde
se profundiza en las formas especificas en que el dolor puede transformarse en fuerza
organizativa para dignificar la vida.

1.1 La dimension semantica del dolor con mujeres defensoras

David Le Breton (1999) establece en su Antropologia del dolor que "el dolor va mas alla de
lo puramente fisiologico: da cuenta de lo simbolico” (pag. 6). Entonces, el “dolor es
fundamentalmente semantico, donde lo neurofisiologico siempre se borra frente al poder
del sentido". En el contexto de las mujeres defensoras de Chiapas, este sentido se
construye desde la pluralidad epistémica y la filosofia ancestral mesoamericana. Aqui se
distingue entre el "dolor sufrido" que paraliza y el dolor que, enfrentado desde la dignidad,
puede transformarse en amor politico. Sin embargo, es importante reconocer que en ciertos
contextos "el dolor recuerda la fragilidad de su condicion y su vulnerabilidad" (Le Breton,
1999, p. 28).

La relacién entre sanacion colectiva y expresiones organizativas autonomas debe
entenderse desde una matriz epistémica que reconozca las filosofias ancestrales
mesoamericanas. Como sefala Marcos (2023), estamos ante "propuestas tedricas
encarnadas" que emergen de subjetividades colectivas y expresan una "pluralidad
epistémica" que trasciende los marcos occidentales, incluidos los feministas.

Desde esta perspectiva surge una interrogante necesaria: ;Todo dolor remite a un
sufrimiento? Se trata, como propone Le Breton (1999), de "darle un sentido antes de
reducirlo al silencio" (p. 20). Las mujeres defensoras del Movimiento encuentran en el
dolor y el miedo son una posibilidad de potencia transformadora que fortalece la
organizacion colectiva en la busqueda de la vida digna.

4 La experiencia del cuerpo doliente: https://culturaunam.mx/elaleph2021/eventos-2021/078-conferencia-
magistral-la-experiencia-del-cuerpo-doliente/

42


https://culturaunam.mx/elaleph2021/eventos-2021/078-conferencia-magistral-la-experiencia-del-cuerpo-doliente/
https://culturaunam.mx/elaleph2021/eventos-2021/078-conferencia-magistral-la-experiencia-del-cuerpo-doliente/

1.2 Cuerpos-territorios en contextos de violencia estructural

En el contexto chiapaneco actual, caracterizado por la re-militarizacion con la “nueva”
presencia de 120 cuarteles de la Guardia Nacional y las Fuerzas de Reaccion Inmediata
Pakal (2025), la imposicion de megaproyectos extractivos y la presencia del crimen
organizado —principalmente a través de los carteles Jalisco Nueva Generacion y Sinaloa—
, los cuerpos y territorios vitales de las mujeres defensoras se constituyen en lo que Achille
Mbembe (2011) denominaria espacios de necropolitica, donde se decide quién puede vivir
y quién debe morir.

Las mujeres de la zona altos tsotsil expresan esta realidad en la sexta asamblea realizada en
septiembre del 2024 en la zona costa de Chiapas: "Dolor por el hambre porque no puedo ir
a la milpa, hay zopilotes encima, hay olor a muerte, dolor por escuchar llorar a las nifias y
nifios, dolor por el sonido de las balas". Esta materializacion del dolor en los cuerpos-
territorios evidencia lo que Rita Segato (2016) denomina "pedagogias de la crueldad",
formas contemporaneas de violencia que buscan destruir los lazos comunitarios y
disciplinar los cuerpos, especialmente los cuerpos de las mujeres e infancias.

Para Le Breton (1999), "todo dolor, incluso el mas modesto, induce a la metamorfosis,
proyecta a una dimension inédita de la existencia, abre en el hombre [y la mujer y/o ser
humano] una metafisica que trastoca su ordinaria relacién con el prdjimo y con el mundo"
(p. 26). En el caso de las mujeres defensoras, esta metamorfosis se orienta hacia la
construccion de lo que Lorena Cabnal (2010) conceptualiza como "territorio-cuerpo-tierra”,
estableciendo la conexion fundamental entre la defensa de los cuerpos y la defensa de los
territorios ancestrales, donde confluye lo material y espiritual.

1.3 Transformacion del dolor en amor politico

En nuestra experiencia con y desde mujeres defensoras el dolor-amor no busca, de manera
consciente, el sacrificio ni el victimismo, como en la tradicion cristiana que Le Breton
(1999) describe donde "el sufrimiento consentido se transforma en una prueba de amor" (p.
17). Por el contrario, se orienta hacia el "lekil kuxlejal" (la vida digna en lengua maya
tseltal) y el "Snichimal O'ntonal" (florecimiento del corazon en tseltal).

Como ya lo hemos venido documentando, en los talleres de sanacion colectiva, las mujeres
trabajan con la cascada de emociones recurrentes (miedo, tristeza, enojo, angustia) y de
sentimientos (frustracion, resentimiento) que emergen del dolor (Gutiérrez Luna, 2024a). El
objetivo es transformar estas emociones en plenitud, alegria y fuerza vital, de manera que
los sentimientos de frustracion y resentimiento se conviertan en coraje y voluntad amorosa
por defender la vida. Como sefiala Le Breton (1999), "el sentido del dolor se construye
socialmente y determina las modalidades fisicas y morales de su manifestacion" (p. 78).

1.4 Sentidos encarnados en la resistencia desde los cuerpos-territorios

Las expresiones de las mujeres defensoras evidencian esta construccion cultural del
sentido: "Sentimos en nuestra piel el dolor de la Madre Tierra. Y es desde ese dolor

43



compartido que nace nuestra determinacion: defender el territorio es defender nuestros
cuerpos, sanar la tierra es sanarnos a nosotras mismas">. Esta perspectiva revela como el
dolor conecta con el sufrimiento de la Madre Tierra ante los proyectos neoextractivos y el
dolor en la comunidad ante la presencia del crimen organizado, buscando convertir las
emociones de miedo, tristeza y enojo en fuerza vital, alegria y dignidad colectiva.

En las lenguas originarias encontramos conceptos que revelan la profundidad del
pensamiento filos6fico mesoamericano sobre la salud integral. En tseltal, "slamalil k'inal"
se refiere a nuestra propia tranquilidad, un estado de equilibrio que se busca en relacién con
el "lekil kuxlejal" (vida digna). La fuerza necesaria para este caminar se expresa como
"tulanuk a wo'tan" en tseltal y "tsotsuk a vo'nton" en tsotsil, ambas refiriendo a la
importancia de mantener fuerte el corazon.

El abordaje de las emociones desarrollado por las mujeres defensoras se distancia de los
modelos occidentales de salud mental para construir lo que podriamos denominar "salud
integral autobnoma". Esta perspectiva reconoce que las afectaciones emocionales —tristeza,
enojo, angustia, miedo— no son sintomas individuales a ser medicalizados, sino

indicadores del impacto de la violencia estructural en los cuerpos-territorios, y qué estos se
pueden sanar desde el trabajo colectivo.

Crédito: Comision de documentacion del Movimiento de Mujeres en Defensa de la Madre

5 Reflexiones de un taller comunitario con mujeres y jovenas impartido por Antsetik Ts'unun, en abril del
2024 en zona norte ch'ol de Chiapas.

44



Tierra y nuestros territorios.

Como expresa una defensora: "Mi corazon se siente enfermo... es como que se desmaye mi
corazon". Este testimonio evidencia como las violencias estructurales se inscriben
corporalmente. La practica de "mantener fuerte el corazon" (tsotsuk a vo'nton en tsotsil,
tulanuk a wo'tan en tseltal) constituye una forma de resistencia que afirma la capacidad de
las mujeres para autodeterminarse corporal y territorialmente.

La Salud Integral Auténoma, desde los autocuidados y la sanacién colectiva de las
emociones y sensibilidades, constituye un eje politico fundamental para la articulacion y
fortaleza en los procesos politicos. Como sefiala la defensora y tallerista Odilia Culej Cule;j:
"La sanacidn colectiva tiene una gran fuerza. Pero una tiene que trabajar fuerte emocional,
fisica y espiritualmente. Si tengo esa herida desde adentro ;con qué espiritu, con qué cara
voy a motivar a las demas?"6.

Esta comprension integral trasciende las dicotomias occidentales entre mente-cuerpo,
individual-colectivo, material-espiritual, construyendo sentidos culturales especificos.
Sylvia Marcos (2024) hace hincapié en profundizar en las filosofias mesoamericanas desde
la “complementariedad de opuestos no dicotomicos” y es precisamente en la sanacion
colectiva donde encontramos esta relacion una vez que emergen los cuerpos-territorios
como “microcosmos” de energias-fuerzas masculina y femenina que pertenecen a un orden
mas amplio, lo que los convierte en espacios de resistencia y construccion de alternativas.

Eje Tematico 2: Participacion Observante y Metodologias de la dignidad: Analisis de
Practicas Especificas

2.1 Hacia una redefinicion de la Participacion Observante

A partir de mis analisis derivados de la experiencia practica en procesos organizativos,
retomo el concepto de "Participacion Observante" como una elaboracion teodrico-
metodologica que se distancia de la "observacion participante" tradicional. Esta propuesta
conceptual surge de la reflexion sistematica con el Dr. Santiago Bastos Amigo sobre mi
participacion militante en el Movimiento de Mujeres en Defensa de la Madre Tierra y
Nuestros Territorios (MMDMTyNT) en Chiapas, México, y de la necesidad de repensar
metodologias que emergen desde la praxis politica transformadora.

La definicion que construyo responde a una "practica de investigacion-accion militante y de
elaboracion de metodologias colaborativas" vinculada con la "investigacion comprometida
y consciente" desde marcos ético-politicos situados. Esta perspectiva metodoldgica se nutre
de un "saber-sentir-hacer situado", de procesos constantes de critica y autocritica, y lo que
el lingiiista wayuu de Venezuela José Angel Quintero Weir —pensador indigena

¢ Entrevista personal a Odilia Culej Culej, integrante del colectivo Antsetik Ts'unun. Valle de Jobel, Chiapas,
21 de marzo del 2023

45



comprometido con la defensa territorial de su pueblo— denomina una “ontologia politica
del corazon” (2024), es decir; "saber-conocer y compartir conocimientos" que "pasen por el
corazén y la sanacion de todas la heridas que la colonialidad del poder, y, sobre todo, del
saber, han provocado en nuestro espiritu" (Quintero Weir, en prensa). Esta tradicion de
pensadores-activistas comprometidos con la defensa de los territorios indigenas encuentra
resonancia en experiencias como las del antropologo Bruce Albert (2024) y su trabajo con
los pueblos yanomami, evidenciando que la construccion de conocimiento desde la
militancia territorial constituye una practica epistemologica con antecedentes sélidos en la
academia comprometida.

El corazon, en este contexto, no se limita a la sensibilidad o la empatia, sino que demanda
un horizonte ético y una conciencia critica. Desde esta posicion epistemoldgica, abordo la
investigacion como construccion de conocimientos que emergen organicamente de la
accion politica comprometida con las transformaciones sociales.

2.2. Definicion conceptual y alcances

Entiendo la Participacion Observante como la capacidad de saber responder como sujetos
politicos conscientes a los desafios de la realidad existente, a través de procesos constantes
de andlisis y reflexion critica-autocritica y en comun. Esta metodologia reconoce que la
actividad politica no solo transforma las realidades sociales, sino que simultdneamente
genera conocimientos situados que requieren ser sistematizados, analizados y compartidos
para fortalecer los procesos de construccion comun de saberes.

En mi experiencia, la Participacion Observante implica una doble dimension: por un lado,
la inmersion consciente y comprometida en los procesos de resistencia y transformacion
social; por otro, la capacidad reflexiva de sistematizar los aprendizajes emergentes de dicha
practica politica para devolverlos en metodologias de sanacion colectiva. Esta perspectiva
metodologica se materializa en herramientas concretas como la cartografia de las
emociones, la defensa participativa y los procesos de sanacioén colectiva, que permiten
generar accion transformadora no solo en el momento sino en las diferentes escalas de
cuerpos, colectivos, territorios, red de redes y Movimiento, asi como en la produccion de
conocimientos criticos desde la singularidad de la experiencia vivida.

Esta reflexion metodolédgica dialoga con el reciente trabajo de Santiago Bastos y Emanuel
Bran, particularmente con la propuesta de Bastos sobre como se tejen espacios-tiempos
donde "las actividades politicas como momentos de investigacion, y las actividades
académicas como actos politicos" (Bastos, en prensa). Esta perspectiva, consideramos,
requiere el desarrollo de relaciones basadas en el reconocimiento, respeto y responsabilidad
mutua, actitudes fundamentales para generar la confianza necesaria que posibilita lo que
Bastos denomina "autonomia del investigador".

Es precisamente en esta "autonomia del investigador" donde se materializa la
responsabilidad ética de la singularidad de un devenir constante en la Participacion
Observante. No se trata de una mera colaboracion académica, sino de una accion

46



consciente orientada a aportar al conocimiento desde el pensamiento critico situado. Esta
metodologia implica una dialéctica constante: se hace politica "desde adentro" como
militante social activa y comprometida, mientras simultineamente se desarrolla
investigacion "desde afuera" como actividad politica de sistematizacion, elaboracion
metodologica y analisis critico.

Esta dialéctica adentro/afuera no reproduce la separacion sujeto/objeto de la investigacion
tradicional, sino que reconoce las multiples posiciones que ocupamos como investigadoras
militantes: estamos dentro de los procesos como participantes comprometidas, y a la vez
mantenemos la distancia consciente y reflexiva necesaria para la sistematizacion teorica y
el andlisis critico, que abona al proceso una vez que se estd como participante. Es la
integralidad y movimiento constante del p'uy (Caracol, en lengua maya), el “hacia adentro
y hacia afuera” de mucha de la filosofia mesoamericana de los pueblos originarios.

Hacer de la investigacion una accion politica consciente constituye una herramienta que
fortalece y dignifica los procesos de construccion de conocimiento. Esto implica el desafio
constante de repensar y redefinir los marcos tedricos y metodologicos desde los cuales
construimos dicho conocimiento, particularmente en contextos de resistencias y defensa
territorial, asi como de sanacion y autocuidados.

Como plantea Bastos (en prensa): ";Qué implica hacer de la investigaciéon una accion
politica? ;Como podemos hacer investigacion que realmente sea analitica y Util?" Estas
interrogantes nos llevan a coincidir con su planteamiento de que toda investigacion y toda
accion académica tiene un posicionamiento y unas consecuencias politicas, por lo que
resulta fundamental poner énfasis en el "proceso" como resultado en si mismo.

47



Crédito: Comision de documentacion del Movimiento de Mujeres en Defensa de la Madre
Tierra y nuestros territorios.

2.3 Cartografia Corporal de las Emociones y ritualidad politica: herramienta
metodoldgica concreta

Es asi que surge la experiencia de la herramienta metodologica de la Cartografia Corporal
de las Emociones, aplicada desde el colectivo Antsetik Ts'unun, desde donde nos asumimos
como colaboradoras dentro del Movimiento para compartir nuestros procesos como
colectivo de la region altos de Chiapas. Nosotras mismas pasamos por los procesos de
autosanacion individual en nuestro devenir colectivo, experiencias que posteriormente
compartimos en comun con la red de colectivos del Movimiento de Mujeres.

Al ser parte del Movimiento, cada colectivo aporta a su fortalecimiento. Para nosotras, esta
metodologia constituye nuestra semilla a compartir, funcionando simultdneamente como
herramienta para aproximarnos a un diagnodstico de la escala cuerpos-territorios que nos
permite encaminar y, adecuar permanentemente a los procesos de sanacion colectiva desde
los colectivos territorios hacia la red de redes-Movimiento.

a) Localizacion corporal y liberacion emocional territorializada

La metodologia desarrollada en las asambleas y talleres del Movimiento permite localizar
corporalmente de manera personal y colectiva las afectaciones emocionales —tristeza,
enojo, angustia, miedo— reconociendo que estas no son meras respuestas psicologicas
individuales sino inscripciones corporales de violencias estructurales que pasan por
multiples escalas (personal, en pareja, familiar, comunitaria, social). EIl trabajo

48



metodologico desde la experiencia colectiva reconoce las dimensiones territoriales,
comunitarias y sociales de la experiencia corporal.

Esta localizacion corporal de emociones posibilita el desarrollo de "practicas especificas de
liberacion emocional” que combinan movimiento y respiracion consciente, acompafiados
de sonidos de animales regionales (jaguar, aguila, serpiente), generando lo que podriamos
denominar una "metodologia de liberacion emocional territorializada", en tanto que su
realizacion se lleva a cabo en espacios naturales representativos de la cosmovivencia
comunitaria (rios, montafias, volcanes, cascada) y que estan en riesgo por el colapso
ecologico o por los megaproyectos, que contrasta con las terapias occidentales
descontextualizadas cultural y geograficamente.

La integracion de ceremonias mayas y zoques con analisis politico constituye una propuesta
metodologica que desafia la separacion occidental entre espiritualidad y politica. Los
altares con elementos de los siete rumbos de la cosmovision maya y zoque, los rezos en
diferentes lenguas, los elementos simbolicos material y espiritualmente caracteristicos de
cada region (semillas, plantas medicinales, frutos, instrumentos musicales, velas y flores)
no funcionan como simples decoraciones culturales, sino como sistemas ancestrales de
memoria viva y de creacion de espacios sagrados que permiten la emergencia de formas
diferentes de didlogo y toma de decisiones.

Las interrogantes planteadas por Bastos sobre qué implica hacer de la investigacion una
accion politica y como construir investigacion verdaderamente analitica y util, encuentran
en la Participacion Observante una respuesta metodologica situada. Las experiencias
concretas desarrolladas —desde la cartografia corporal de las emociones hasta las
ceremonias y ritualidad politica, pasando por las metodologias territorializadas—
demuestran que las metodologias de la dignidad emergen no solo como herramientas de
investigacion, sino como practicas politicas transformadoras que dignifican tanto a las
participantes como a los conocimientos que se construyen colectivamente.

Conclusiones

El andlisis de las practicas desarrolladas por el Movimiento de Mujeres en Defensa de la
Madre Tierra y Nuestros Territorios revela la emergencia de aportaciones significativas en
dos ambitos interconectados: la construccion de epistemologias decoloniales de la sanacion
y la formulaciéon de metodologias de la dignidad que emergen desde la Participacion
Observante.

La dimension semantica del dolor, trabajada desde la antropologia de Le Breton en didlogo
con la filosofia mesoamericana de Marcos, demuestra como la construccion cultural de
sentidos constituye un campo de disputa politica fundamental. La transformacion del "dolor
sufrido" en "dolor-amor" evidencia procesos de resignificacion que trascienden tanto los
fundamentalismos culturales como los universalismos occidentales.

49



Los cuerpos-territorios emergen como espacios de disputa donde se confrontan ldgicas
necropoliticas y logicas de vida, desarrollando lo que hemos denominado "metodologia de
liberacion emocional territorializada" que incluyen dimensiones corporales, emocionales,
filosoficas, territoriales y espirituales. La comprension del territorio-cuerpo-tierra, inspirada
en los aportes de Cabnal, permite entender como las mujeres defensoras construyen salud
integral autonoma que desafia los modelos occidentales de individualizacion del bienestar.

En el ambito metodolégico, la Participacion Observante emerge como una propuesta que
trasciende la division tradicional entre investigacion y accion politica. Las metodologias de
la dignidad desarrolladas —cartografia corporal de las emociones, defensa participativa,
ritualidad politica— constituyen aportes significativos no solo como herramientas de
investigacion sino como practicas politicas transformadoras. La experiencia analizada
demuestra que es posible construir formas de produccién de conocimiento que dignifican
tanto a las participantes como a los saberes que se construyen colectivamente, integrando
dimensiones ausentes en los enfoques académicos tradicionales como la ritualidad, el
trabajo corporal con emociones y la relacion especifica con territorios ancestrales.

La dialéctica adentro/afuera, del p‘uy (caracol) que caracteriza la Participacion Observante
permite reconocer las multiples posiciones, y la integralidad que ocupamos como
investigadoras militantes, superando la separacidon sujeto/objeto tradicional para generar
conocimientos situados que emergen organicamente de la praxis transformadora. Esta
metodologia demuestra que es posible hacer de la investigacion una accioén politica que
fortalece los procesos organizativos mientras contribuye al desarrollo de marcos tedricos
mas complejos para comprender las transformaciones politicas contemporaneas.

La hipotesis planteada sobre la sanacidon colectiva como praxis €tica politica y espiritual-
ecologica se confirma en la medida que las practicas analizadas efectivamente articulan
saberes ancestrales con estrategias contemporaneas de resistencia, generando metodologias
que desafian los modelos occidentales de individualizacion del bienestar. La ecuacion ético-
politica del dolor-amor en dignidad demuestra ser un mecanismo especifico de
transformacion que permite convertir las afectaciones de la violencia estructural en fuerza
politica organizativa en defensa y revitalizacion de la vida digna.

Finalmente, las metodologias de la dignidad emergentes desde la Participacion Observante
representan un aporte concreto para repensar los marcos desde los cuales investigamos en
contextos de resistencia y defensa territorial, abriendo caminos hacia epistemologias
criticas que reconocen la integralidad de los procesos de transformacion social y que pasan
por el corazén enraizandose en la Madre Tierra.

Bibliografia
Bastos Amigo, Santiago y Bran Guzman, Emanuel (en prensa). Laberintos complices. Las

implicaciones metodologicas del trabajo de investigacion con sujetos politicos
organizados.

50



Cabnal, Lorena (2010). Acercamiento a la construccion de la propuesta de pensamiento
epistémico de las mujeres indigenas feministas comunitarias de Abya Yala. En Feminismos
diversos: el  feminismo  comunitario  (pp. 11-25). ACSUR-Las Segovias.
https://elizabethruano.com/wp-content/uploads/2019/07/Cabnal-2010-Propuesta-de-
Pensamiento-Epistemico-Mujeres-Indigenas.pdf

Danowski, Déborah y Viveiros De Castro, Eduardo (2019). ;Hay mundo por venir? Ensayo
sobre los miedos y los fines. Caja Negra.

Gutiérrez Luna, Diana Itzu (2024a). La Sanacion Colectiva: Un pilar fundamental en los
procesos organizativos. Boletin CLACSO, Pueblos Indigenas, autonomias y derechos
colectivos. Afio 3. Num 11, agosto.

Gutiérrez Luna, Diana Itzu (2024b). Una politica enraizada con la Madre tierra y desde el
corazon. Claves para una politica de la dignidad. Utopia y Praxis Latinoamericana,

29(106), 45-67.

Kopenawa, Davi y Albert, Bruce (2024). La Caida del cielo. Palabras de un chaman
Yanomami. Capitan Swing Libros.

Le Breton, David (1999). Antropologia del dolor. Editorial Seix Barral.

Marcos, Sylvia (2023). Hacernos bosque. Zapatistas: ;feministas?. Tekio Kairos.

Mbembe, Joseph-Achille (2011). Necropolitica. Melusina.

Quintero Weir, José Angel (en prensa). Volever al Nosotros. Horizontes indigenas para
sentipensar con la tierra. Otro mundo desde la Autonomia y el Autogobiernos de los
pueblos.

Quintero Wair, José Angel (2024). Hacer en el pensar y Pensar en el hacer: hacia una Otra
ciencia. Utopia Y Praxis Latinoamericana, 29(107), ¢13880195.
https://produccioncientificaluz.org/index.php/utopia/article/view/e13880195

Segato, Rita Laura (2016). La guerra contra las mujeres. Traficantes de Suefios.

Taibo, Carlos (2018). Colapso. Capitalismo terminal, transicion ecosocial, ecofasismo.
Ediciones

Junetik Conatus. Universidad de la tierra/CIDECI.
Fuentes primarias y Documentos

Culej Culej, O (2023). Entrevista personal. Valle de Jobel, Chiapas, 21 de marzo del 2023.

51


https://elizabethruano.com/wp-content/uploads/2019/07/Cabnal-2010-Propuesta-de-Pensamiento-Epistemico-Mujeres-Indigenas.pdf
https://elizabethruano.com/wp-content/uploads/2019/07/Cabnal-2010-Propuesta-de-Pensamiento-Epistemico-Mujeres-Indigenas.pdf
https://produccioncientificaluz.org/index.php/utopia/article/view/e13880195

Comunicados de las Asambleas del Movimiento de Mujeres en Defensa de la Madre Tierra
y Nuestros Territorios (2022-2024). "Reflexiones del taller de abril en zona norte ch'ol de
Chiapas". "Sexta Asamblea en la region costa, Tonald".

52



América Latina.

Autonomias indigenas en Latinoamérica: Un breve recorrido histérico.

Waldo Lao!

En las ultimas décadas, los pueblos indigenas resisten frente a las multiples formas
de despojo capitalistas, emprendiendo multiples y diversos procesos autdbnomos, como una
forma de salvaguardar sus territorios y cultura. Para intentar comprender, como es que, en
la actualidad, la lucha por las autonomias se ha ido consolidando como una estrategia de
articulacion entre los pueblos, nos parece importante, compartir este breve recuento de
eventos, que, por su relevancia historica, fueron sumando para que la autonomia fuera
ocupando un lugar central en sus demandas.

Contexto historico.

Cinco afios después de la llamada Revolucion del Tule (1925) en Panama4, el territorio de
los indigenas Guna, fue reconocido como Reserva San Blas (actualmente conocida como
Comarca Guna Yala). El 19 de febrero de 1953, como parte de las negociaciones entre el
gobierno y las autoridades comunitarias, fue publicada la Ley n°16, donde se establece que
el Estado reconoce la existencia del Congreso Kuna, como los limites de la Comarca, por lo
tanto, se reconoce la autonomia del Congreso, como la autoridad méxima (conformada por
una asamblea politica-administrativa), que resolverd y atendera las demandas comunitarias,

" Doctor por el Programa de Posgraduacion en Integracion de América Latina de la Universidad de Sao Paulo
- PROLAM/USP. Investigador del Grupo de Trabajo CLACSO “Pueblos indigenas, autonomias y derechos
colectivos”. Contacto: waldolao@gmail.com

53



bajo su propia normativa y acuerdos. En ese sentido, podemos considerar que la
experiencia Guna, es pionera en el reconocimiento de la autonomia indigena.

Dos décadas maés tarde, el 24 de febrero de 1971, en el resguardo de Toribio (en el Cauca),
Colombia, surge la primera organizacion indigena del pais (y una de las mas importantes
del continente), el Consejo Regional Indigena del Cauca (CRIC), no solo como un
instrumento para ampliar los resguardos, sino como una organizacion para la recuperacion
de los territorios indigenas. EI CRIC, lleva por lema: “Unidad, Tierra y Cultura”, sin
embargo, en ese mismo afo, en su segunda asamblea, en la finca La Susana, resguardo
indigena Tacuey0, incorporan en sus resultados la lucha por la autonomia, y en su tercer
Encuentro Indigena del Cauca, en Silvia (en julio de 1973), en su apartado:
“consideraciones a nivel nacional”, en las recomendaciones, afirman, darle: “Apoyo a la
autonomia de las comunidades indigenas en su vida interna y en sus decisiones,
reconociéndoles la responsabilidad de su desarrollo autégeno, de acuerdo con sus propios
valores”. (CRIC, 1978, pag.31).

El 4 de julio de 1976, cuando la lucha por la liberacion de los movimientos
independentistas (anticoloniales) africanos estaba en su mas algido momento, se hace
publica en Argel, la Declaracion Universal de los Derechos de los Pueblos. En su
proclama, se establece que todos los pueblos tienen el mismo derecho a la libertad, como
tienen el derecho inalienable a la autodeterminacion. Por su importancia histdrica y en un
momento donde mas de veinte paises africanos se liberaban del colonialismo europeo, la
Declaracion tuvo un eco que influencié al Movimiento Indigena Latinoamericano (que
estaba en un momento de construccion). La segunda reunién de Barbados, que acontecié en
julio de 1977* (un afio después de la Declaracion), llevo por titulo: Movimientos de
Liberacion Indigena en América Latina, en dicho evento se proponen unificar a la
poblacion india para terminar con la colonizacién. Mismo que en esta época, no se habla
sobre “autonomias”, ya que las demandas de los pueblos indigenas se enfocaban en torno
de la lucha por la tierra, créditos, educacion, salud, comercio, etc. Consideramos, que
cuando se hace referencia a “la lucha por la liberacion de los pueblos indigenas”, es una
lucha contra el colonialismo interno®, ya que “las comunidades indigenas son nuestras
colonias internas”. (Gonzélez, 1965, p. 102), en ese sentido, podemos interpretar (mirando
desde la actualidad), que “la lucha por la liberacion”, es la lucha de las autonomias contra el
colonialismo interno que enfrentan los pueblos.

4 La primera reunion acontecio a finales de enero de 1971, en el mismo lugar. Sin embargo, fue un evento que
tuvo la participacion exclusiva de académicos. Al final del encuentro, elaboran el documento conocido como:
La Declaracion de Barbados I, en ella, dejan claro que: “es necesario tener presente que la liberacion de las
poblaciones indigenas sea realizada por ellas mismas, o no es liberacion”.

3 El concepto de colonialismo interno fue un término acufiado por el socidlogo norteamericano Charles
Wright Mills en 1960 y reelaborado por el socidlogo mexicano Pablo Gonzalez Casanova, en su libro: La
democracia en México, publicado en 1965.

54



En 1981, en Costa Rica, en una reunioén entre lideres indigenas y académicos, se hace
publica la Declaracion de San José sobre Etnocidio y Etnodesarrollo en América Latina.
En el documento final, no solo reafirman la importancia del territorio como el sustento vital
para la cosmovision de los pueblos indigenas, sino que afirman, que es necesario: “el
respeto a las formas de autonomia requeridas por estos pueblos es la condicion

imprescindible para garantizar y realizar estos derechos”. (Declaracion de San José, 1981).

Un afio mas tarde, entre el 24 y 28 de febrero de 1982, en el Departamento de
Cundinamarca, Colombia, acontece el Primer Congreso Indigena Nacional de Colombia,
donde surge la Organizacion Nacional Indigena de Colombia (ONIC), que tiene como sus
principales ejes de accion: “Unidad, Tierra, Cultura y Autonomia”, esta ultima, pasa a tener
un lugar central entre sus demandas.

El triunfo de la Revolucion Sandinista (1979), termind con mas de cuarenta afos de
dictadura de la familia Somoza, sin embargo, recién nacida la revolucion, enfrentaba una
guerra interna que contaba con el apoyo del recién llegado presidente de los Estados
Unidos, Ronald Reagan (1981-1989). El proyecto que los comandantes del Frente
Sandinista de Liberacion Nacional (FSLN), habian pensado, para las comunidades
indigenas que habitaban la Costa Atlantica del pais, se basaba en un proyecto desarrollista
(nacionalizando las empresas), por lo tanto, los pueblos indigenas se transformarian en
proletarios (asimilandolos con las masas de campesino y obreros del resto de pais), y de esa
forma, se integrarian al proyecto de Unidad Nacional Revolucionario, esa (vision limitada),
como afirm6 en su momento el comandante William Ramirez®, “la verdad es que nosotros
descubrimos la Costa después del triunfo” (Ramirez en Jenkin, 1985, p.35), como la falta
de un proyecto étnico-nacional, entre otros problemas (que enfrentaba la region), fueron
acentuando el conflicto indigena y afrodescendiente, conocido como la guerra miskita.

El desgaste y la prolongacion de la guerra, provocd que los sandinistas repensaran la
situacion sobre los pueblos indigenas y a mediados de 1984, plantean como una medida
para terminar con el conflicto, un proyecto de Autonomia Regional para la Costa del
Atlantico. Ese mismo afio, crean la Comision Nacional de Autonomias (CNA), que se
encargara de organizar y escuchar a los pueblos mediante una amplia consulta popular, para
reunir los principios y el sentir general para la creacion de un Estatuto Auténomo. Tres
afios mas tarde, el 27 de octubre de 1987, la Asamblea Nacional (Congreso), aprueba el
Estatuto de la Autonomia de las Regiones de la Costa Atlantica de Nicaragua, mejor
conocido como la ley n°28, que reconoce la diversidad étnica del pais, sus formas de
gobiernos y la autonomia regional tanto del norte como del sur del Atlantico. Con este
primer reconocimiento constitucional, los sandinistas, muestran que es posible un régimen
de autonomias en el continente, abriendo la posibilidad, para que pueda acontecer en otros

¢ El comandante William Ramirez ocuparia el cargo de ministro en la Costa Atlantica de 1980 a 1984.

55



paises’, de tal forma, la experiencia nicaragiiense, se vuelve un referente para la lucha
autébnoma.

Las movilizaciones continentales de 1992, tuvieron como sede Nicaragua, pero que
acontecieron en multiples paises del continente, mostraron la capacidad de unidad,
organizacion y articulacion del movimiento indigena latinoamericano, que se habia reunido
previamente en: Perti (1987), Colombia (1989), Ecuador (1990) y Guatemala (1991), en
torno de la Campafia 500 arios de Resistencia Indigena, Negra y Popular, en su programa
de lucha (sus principales demandas), aparece, la lucha por el territorio, la
autodeterminacion y la autonomia, que ocupa un lugar en el centro de sus exigencias. Como
afirman en el Primer Encuentro Continental de los Pueblos Indios, que acontecid en
Ecuador, en julio de 1990.

La autodeterminacion es un derecho inalienable e imprescriptible de
los pueblos indigenas. Los pueblos indigenas luchamos por el logro
de nuestra plena autonomia en los marcos nacionales. La autonomia
implica el derecho que tenemos los pueblos indios al control de
nuestros respectivos territorios, incluyendo el manejo de todos los

recursos naturales del suelo, subsuelo y espacio aéreo. (Declaracion
de Quito, 1990).

Por ultimo, el jYa basta! del Ejército Zapatista de Liberacion Nacional — EZLN, en enero
de 1994, no solo coloco a los pueblos indigenas en la mesa del debate nacional, sino que el
zapatismo, aparece como una alternativa antisistémica, que hace eco global con su utopia:
“Un mundo donde quepan muchos mundos”. A pocas semanas de su aparicion publica, a
finales de febrero, comienzan entre el gobierno y los zapatistas, los didlogos de Paz en la
Catedral de San Cristobal de las Casas. Al final del afio, los insurgentes anuncian el
surgimiento de 38 Municipios Auténomos Rebeldes, en su territorio. Es durante las mesas
de trabajo de los Acuerdos de San Andrés Sacamch’en de los Pobres (entre 1995 y 1996),
donde la demanda por autonomia aparece con mas presencia. En la primera de las cuatro
mesas de trabajo, que lleva por nombre Derechos y Cultura Indigenas®, se debate entre dos
vertientes autonomas, la Autonomia Comunitaria (que tiene sus antecedentes en la practica
comunitaria de los pueblos oaxaquefios) y la Autonomia Regional (que es una propuesta de
la Asamblea Nacional Plural por la Autonomia (ANIPA)), influenciada por la experiencia

7 Cuatro aflos mas tarde, durante el gobierno del presidente colombiano, César Gaviria Trujillo (1990 — 1994).

El 7 de julio de 1991, se promulga una nueva constitucion, en su articulo 287°, se reconoce la autonomia
territorial de los indigenas.

8 Las otras tres mesas eran: Democracia y Justicia, Bienestar y Desarrollo y Derechos de las Mujeres
Indigenas. De los cuatro temas, solo se conseguiria llegar a un acuerdo con la primera mesa de trabajo,
con la firma de los Acuerdos el 16 de febrero de 1996, las otras tres mesas quedaron pendientes.

56



nicaragliense. Al final de la mesa, prevalecid una propuesta comunitaria, donde la
autonomia sea multiple, heterogénea y refleje desde abajo del quehacer politico de las
comunidades, es decir, que sean los propios pueblos los que decidan, como es que debe de
hacerse. En el 2001, los zapatistas salen de sus comunidades rumbo a la ciudad de México,
le exigen al nuevo presidente Vicente Fox (2000-2006), el reconocimiento en ley de los
Acuerdos de San Andrés. En el mes de agosto, del mismo afio, se aprueba una ley indigena,
una reforma (traicion) constitucional que no contiene el espiritu de lo acordado en las
mesas de trabajo de San Andrés. El articulo 2°, reconoce una autonomia, pero una
autonomia acotada.

Dos afios mas tarde, después de meses de silencio, los zapatistas hacen publico, un nuevo
sistema de organizacion politico-administrativo en sus territorios rebeldes, con la creacion
de sus Caracoles y Juntas de Gobierno (que actualmente se desdibujan bajo un nuevo
proyecto de “el Comun”), sin tener ninguna vinculo o relaciéon con el Estado. En el
territorio zapatista, se ejercen (en la préactica) multiples procesos autonomos, autonomias
que bajo el autogobierno del mandar-obedeciendo (y otros seis principios)’, abarcan todos
los aspectos de la vida comunitaria, desde lo econdmico, politico, administrativo, juridico,
educativo, salud, el arte, la comunicacién, etc. Los rebeldes organizan diversas
cooperativas, bancos, crean escuelas y hospitales, construyen y articulan las autonomias
desde las comunidades (bases). Aprenden haciendo y es sobre esa practica que reflexionan,
para continuar - creando — caminando — preguntando.

El zapatismo avanza despacio y para frente como los caracoles o como decia el Viejo
Antonio en uno de sus cuentos, ante la pregunta, ;Hasta cuando seguiremos caminando?,
“cuando caminen bastante y alcancen a mirar su espalda”. (Subcomandante Insurgente
Marcos, 1998, p.99), los rebeldes caminan en un circulo de lucha, donde ““se puede empezar
en cualquier punto, pero nunca termina.” (Ibidem, p.93), asi como las autonomias, que al
comenzarlas no tienen fin, de esa forma, los zapatistas siembran todos los dias sus procesos
autonomos en las montafias del sureste mexicano.

Para finalizar, nos gustaria puntualizar que todos los eventos, (cada uno en su momento y
su lugar), fueron sumando y aportando, para que la demanda por autonomia — ocupara un
lugar central, sin embargo, consideramos que, de esta breve cronologia, hay cuatro
momentos que impulsaron la lucha por la autonomia, en un primer momento, la experiencia
Guna, en Panamd, mostrd, hace mas de siete décadas (1953), que era posible se
autogobernar con la formaciéon del Congreso Kuna. En Nicaragua, el reconocimiento
constitucional de las autonomias en 1987 abrid el debate para que (la reforma) pudiera ser
posible en el resto de los paises. Las movilizaciones de 1992 (con la campana 500 arios de

9 Nos referimos a los principios zapatistas de: representar no suplantar, bajar no subir, servir y no servirse,
convencer y no vencer, construir y no destruir, proponer y no imponer.

57



resistencia), mostraron la unidad y coordinacién continental del movimiento indigena, en
ese momento, la autonomia aparece como una de sus demandas centrales - un articulador
en la lucha de los pueblos indigenas y, por ultimo, en la Selva Lacandona, los pueblos
mayas zapatistas (1994), mostraron que la autonomia, es una alternativa real y posible, en
los hechos, desde sus comunidades en resistencia.

Desde finales del siglo XX, podemos constatar que son cada vez mas las autonomias
indigenas (en praxis), que se suman a un amplio laboratorio de resistencias
latinoamericanas, en paises como: Costa Rica, Honduras, Nicaragua, Panama, México,
Colombia, Ecuador, Perti, Bolivia, Brasil y Chile, los pueblos indigenas luchan por su
libertad.

Bibliografia.
Consejo Regional Indigena del Cauca - CRIC. Diez afios de lucha, historia y documentos.
Revista Controversia, Unidad, tierra y cultura, Centro de investigacion y educacion popular

— CINEP. Colombia, Editora, Guadalupe LTDA. 1978.

Declaracion de Quito. Primer Encuentro Continental de los Pueblos Indios. Quito, Ecuador,
de 1990. Disponible: http://www.cumbrecontinenta lindigena.org/quito_es.php

Declaracion de San José, 1981. Disponible: La UNESCO vy la lucha contra el etnocidio:
declaracion de San José, diciembre 1981 - UNESCO Biblioteca Digital

Gonzalez Casanova, Pablo. La democracia en México. Ediciones Era. 1965.

Jenkin, Molieri, José, Testimonios sobre la realidad Miskita. Hazel Lau, William Ramirez,
Lumberto Cambell y Galio Guardian, Cono sur Press, Suecia, 1984.

Subcomandante Insurgente Marcos, Relatos del Viejo Antonio. Centro de Informacion y
Andlisis de Chiapas (CIACH), 1998.

58


https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000049951_spa
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000049951_spa

BRASIL

“Entrevista con Marina Ghirotto Santos: las cosmopoliticas amerindias amplian
radicalmente el campo de lo politico” 12

: ———'—i—- — tates

==

Marina Ghirotto Santos (Crédito: Archivo Personal)

.Cual es la historia y la situacion actual de los Kichwa de Sarayaku, que viven en la
Amazonia ecuatoriana?

El pueblo Kichwa de Sarayaku vive en la region del rio Bobonaza, en la provincia de
Pastaza, Amazonia ecuatoriana. Su territorio, de aproximadamente 135 mil hectareas, fue
oficialmente demarcado en 1992, después de una gran movilizacién nacional, y alberga a
unas 2 mil personas hablantes de runa shimi (“lengua de gente”), o kichwa amazodnico.

Desde la década de 1980, Sarayaku se organiza a través del sistema de autogobierno
Tayjasaruta —un consejo de gobierno con la presencia de las autoridades tradicionales, los
kurakas y las kurakasmamaguna, asambleas comunitarias y congresos. En Sarayaku, esto se

" Entrevista publicada originalmente en portugués por el Instituto Humanitas Unisinos (IHU), Brasil, el 28 de
julio de 2025. Enlace: https://www.ihu.unisinos.br/654984-cosmopoliticas-amerindias-ampliam-radicalmente-
o-campo-do-politico-entrevista-especial-com-marina-ghirotto-santos.

2 Marina Ghirotto Santos es Doctora en Antropologia Social por la Universidad de Sao Paulo (USP).
Investigadora del Grupo de Trabajo CLACSO ‘“Pueblos indigenas, autonomias y derechos colectivos”.
Contacto: marina.ghirotto@gmail.com.

59


https://www.ihu.unisinos.br/654984-cosmopoliticas-amerindias-ampliam-radicalmente-o-campo-do-politico-entrevista-especial-com-marina-ghirotto-santos
https://www.ihu.unisinos.br/654984-cosmopoliticas-amerindias-ampliam-radicalmente-o-campo-do-politico-entrevista-especial-com-marina-ghirotto-santos

traduce en una politica que rechaza la separacion moderna entre sociedad y poder, y afirma
la multiplicidad de mundos como base de la autodeterminacion.

La trayectoria de este pueblo también estd marcada por una resistencia contundente al
extractivismo petrolero y a otros proyectos de desarrollo, con participacién activa en
diferentes foros sobre la crisis climdtica y ecologica. El pueblo se convirtid en referencia
internacional por su actuacion juridica y politica —como en la victoria histérica en la Corte
Interamericana de Derechos Humanos (CIDH)- y por sus aportes conceptuales, como el
Kawsak Sacha (Selva Viviente), que afirma un modo de existencia tejido en las relaciones
entre humanos y seres de la selva.

Sarayaku forma parte de las principales confederaciones indigenas del pais, como la
Confederacion de las Nacionalidades Indigenas de la Amazonia Ecuatoriana
(CONFENIAE) y la Confederacion de las Nacionalidades Indigenas del Ecuador
(CONAIE). Estas organizaciones aglutinan un amplio campo popular en Ecuador: lideraron
grandes movilizaciones contra politicas neoliberales y protagonizaron el proceso
constituyente que resultdé en la Constitucion de 2008, un hito importante para el
reconocimiento de la plurinacionalidad y de los derechos de la naturaleza.

Hoy, Sarayaku enfrenta nuevas amenazas: nuevas licitaciones de bloques petroleros y
mineros en la Amazonia, el avance del narcotrafico y los efectos de las politicas de
austeridad y militarizacion implementadas por gobiernos conservadores. Frente a este
escenario, la comunidad sigue luchando por la defensa del territorio, de la vida y de la
autodeterminacion de los pueblos indigenas.

Su investigacion doctoral es una reflexion con el pueblo Kichwa de Sarayaku sobre los
modos de concebir y practicar la politica. ;Qué entienden por politica y como la viven
en sus territorios?

Entre los Sarayaku Runa, la politica no es una esfera separada de la vida, sino que se
confunde con el propio acto de vivir bien en comunidad, en relacion con los demas seres.
La palabra “politica” no tiene traduccion directa en runa shimi o kichwa, pero mis amigas
de Sarayaku la relacionaron con expresiones como kwintana (conversar), hatun yuyayguna
kwintanakuy (gran conversacion de pensamientos) o tandanakuy (asamblea).

Asi, la politica se vive en las fiestas, en las chacras, en las chichadas, en las reuniones, en
las caminatas por el monte: alli se tejen alianzas, se toman decisiones y se cultivan los
vinculos entre humanos y otras especies de seres que sostienen el mundo. El modo runa de
hacer politica resiste a la separacion entre naturaleza y cultura, entre lo publico y lo
doméstico, entre quienes mandan y quienes obedecen. Por eso decimos que se trata de una
cosmopolitica, en el sentido de que involucra a humanos y mas-que-humanos en procesos
de composicidn colectiva con arreglos inesperados.

60



Plaza central de Sarayaku vista desde arriba. Autoria: Sarayaku Defensores de la
Selva/Watachik (diciembre, 2020). Disponible en:
https://www.facebook.com/defensoresdelaselva/photos/3709649415761004.

.Como y por qué se involucraron en la lucha antiextractivista y antipetrolera, y de
qué manera han resistido a las embestidas del capital para asegurar la autonomia en
sus territorios? ;Cuales son las formas de resistencia practicadas por ellos?

El compromiso de Sarayaku con la lucha antiextractivista y antipetrolera es una respuesta
directa a las sucesivas violaciones de sus derechos por parte del Estado y de empresas
transnacionales, asi como a la imposicion de un modelo de desarrollo que ignora sus modos
de vida y sus relaciones con la selva. Desde las primeras prospecciones en la década de
1920, la Amazonia ecuatoriana ha sido tratada como una zona de extraccion, subordinada a
los intereses del “desarrollo” nacional y del capital transnacional. El avance de la frontera
petrolera, intensificado a partir de la década de 1970, produjo despojo territorial,
contaminacion y extincion de pueblos en la Amazonia del Ecuador.

La lucha de Sarayaku se intensifico a fines de los afios noventa, cuando el gobierno
ecuatoriano concedio, sin consulta previa, parte de su territorio a un consorcio de empresas
argentinas. La entrada de las companias —escoltadas por militares y equipadas con
explosivos para actividades sismicas— fue enfrentada a través de acciones directas en el
territorio, movilizaciones articuladas por las confederaciones indigenas, alianzas
internacionales y denuncias en diferentes instancias juridicas. En 2003, la comunidad llevo
el caso a la Corte Interamericana de Derechos Humanos. En 2012, la Corte condend al

61


https://www.facebook.com/defensoresdelaselva/photos/3709649415761004

Estado ecuatoriano por violar derechos fundamentales, como el derecho a la consulta libre,
previa e informada, a la integridad cultural y a la propiedad comunal.

Aunque partes importantes de la sentencia atin no se han cumplido —como el retiro de 1,5
toneladas de explosivos enterrados en el subsuelo—, la victoria reafirmé el derecho a la no
repeticion y se convirtido en un precedente juridico fundamental para otras luchas indigenas
en el continente.

Pero la resistencia de Sarayaku va mucho mas alld de la arena juridica y politico-estatal.
Una dimension central, frecuentemente invisibilizada, esta en la preservacion cotidiana del
territorio como espacio de vida. En Sarayaku, el cultivo de las chakras (huertas
agroforestales), la produccion y distribucion de la /umu aswa o chicha (bebida fermentada
de yuca), las mingas (trabajos colectivos), las fiestas y diversas otras practicas son
esenciales para la continuidad de su autonomia.

Estas practicas constituyen lo que podemos llamar diplomacias cosmopoliticas, como
formula Renato Sztutman: modos de relacion que atraviesan mundos y desafian
separaciones constitutivas de la politica moderna, como la oposicion entre lo publico y lo
privado, o entre humanos y naturaleza. Por eso decimos que se trata de una resistencia
ontologica y cosmopolitica, en el sentido de Isabelle Stengers: alli, territorio es cuerpo y la
autonomia se vive sin fronteras entre naturaleza y humanos.

Usted comprende la plurinacionalidad y el Sumak Kawsay como “proyectos politicos
que sugieren multiples formas de ejercicio de la autonomia indigena con el fin de
descolonizar la sociedad y refundar el Estado nacional”. ;Puede explicar como
surgieron estos proyectos en Ecuador y en Bolivia? ;Han contribuido a la
construccion de una perspectiva politica y social decolonial?

Los conceptos de plurinacionalidad y Sumak Kawsay emergen en Ecuador y Bolivia a
partir de la fuerza y creatividad de los movimientos indigenas andino-amazonicos que, en
las tltimas décadas, pasaron a disputar no solo el reconocimiento por parte del Estado, sino
la propia forma del Estado — cuestionando su monocultura juridica, territorial y epistémica.

En Ecuador, estos proyectos fueron sistematizados especialmente por la CONAIE vy
ganaron centralidad en la Constitucion como expresiones de la diversidad politica y
ontoldgica de los pueblos indigenas. La Constitucion de 2008, por ejemplo, reconocio al
pais como un Estado plurinacional e intercultural, ademas de afirmar los derechos de la
naturaleza-Pachamama y el Sumak Kawsay o Buen Vivir. Se trata de un hito importante en
la lucha por autonomia, pues, en teoria, permitiria el ejercicio de multiples formas de
autogobierno y la convivencia de diferentes sistemas juridicos, econdmicos y culturales
dentro de un mismo Estado.

Sin embargo, la presencia de estos conceptos en las constituciones y en las politicas
publicas no garantiza su realizacion como proyectos decoloniales. Existe una tension

62



inherente entre la logica estatal, marcada por la homogeneizacion y el control, y los
proyectos indigenas de autonomia y autodeterminacién. Muchas veces, el Estado coopto y
vacio el sentido original de estos conceptos, transformandolos en instrumentos de control y
exclusion. Esto ocurre, por ejemplo, cuando la plurinacionalidad se reduce al
reconocimiento formal de la diversidad, sin redistribucion efectiva de poder y recursos; o
cuando el Sumak Kawsay se reduce a una retérica ambientalista para legitimar el
extractivismo. Por eso, son proyectos politicos en constante disputa: oscilan entre la
promesa de autonomia y el riesgo de regulacion estatal.

.Cual es el nivel de autonomia de los Kichwa de Sarayaku en relacion con el gobierno
ecuatoriano?

La autonomia de los Kichwa de Sarayaku no se limita al reconocimiento juridico estatal: se
realiza en el territorio, en el fortalecimiento organizativo comunitario, en las alianzas
cosmopoliticas con los seres de la selva, en las fiestas, en la vida cotidiana de la chacra. Es
una autonomia enraizada en mundos constituidos a partir de principios distintos a los de la
modernidad occidental.

En relacion con el Estado ecuatoriano, esta autonomia se forja de manera diversa: con él,
contra ¢l y mas alla de ¢él. Aunque Ecuador se define constitucionalmente como un Estado
plurinacional que reconoce los derechos de los pueblos indigenas y de la naturaleza-
Pachamama, en la préctica, la autonomia indigena entra con frecuencia en conflicto con los
intereses extractivistas del Estado y del capital transnacional. Por eso, la aproximacion al
Estado es siempre estratégica y provisional: si bien hacen uso de las herramientas legales
para defender sus derechos, también articulan formas de existencia politica que escapan a
las categorias del derecho y de la gobernanza liberal — preservando asi su capacidad de
rechazo, de dispersion del poder y de insubordinacion. En suma, la autonomia de los
Kichwa de Sarayaku es un proyecto politico en constante construccion, que a veces se
acerca al Estado sin, sin embargo, dejarse capturar por él.

.Qué cambio en la vida de las comunidades indigenas ecuatorianas después de la
promulgacion del Estado plurinacional? ;Qué desafios enfrentan los pueblos
indigenas a pesar del reconocimiento del Estado plurinacional?

La promulgaciéon del Estado plurinacional en Ecuador (2008) representd6 una conquista
historica de los movimientos indigenas. Trajo avances juridicos que ampliaron espacios de
interlocucion y promovieron una legitimaciéon parcial de sus formas propias de
organizacion. Sin embargo, el reconocimiento del Estado plurinacional no significo, por si
solo, la realizacion de la autonomia indigena.

El Estado contintia operando bajo una légica desarrollista, monocultural y extractivista, en
contradiccion con los principios de la plurinacionalidad, de los derechos de la naturaleza-

63



Pachamama y del Sumak Kawsay. Mientras tanto, la lucha sigue siendo protagonizada por
los pueblos, desde sus territorios y a partir de sus propias formas de organizacion. En el
caso de Sarayaku, esa lucha se expresa en la defensa del territorio como Kawsak Sacha
(Selva Viviente), en la produccion de alianzas cosmopoliticas y en la resistencia al avance
del extractivismo.

Como en otras experiencias andino-amazodnicas, la autonomia se construye de manera
situada, muchas veces en tension con los formatos de reconocimiento estatal. Asi, la lucha
por autonomia no se reduce a una disputa juridica o institucional. Se trata, sobre todo, de
una lucha por otros mundos, forjados en la vida cotidiana de las comunidades, en las
chacras, en las fiestas, en las relaciones con seres y plantas y en las resistencias colectivas
que mantienen viva la posibilidad de existir fuera de las 16gicas del Estado y del capital, al
mismo tiempo que dentro de ellas.

(En qué consiste el concepto de Selva Viviente (Kawsak Sacha)? ;Cual es la
centralidad de esta nocion en la lucha de los Kichwa de Sarayaku y en qué aspectos se
contrapone a otras concepciones de naturaleza?

Kawsak Sacha, o Selva Viviente, es una proposicion filosofico-politica que afirma la selva
como un ser vivo, consciente y sujeto de derechos, y no como un mero recurso natural a ser
explotado, conservado o dominado. Para los Kichwa, la selva estd compuesta por una
multiplicidad de seres —humanos, animales, plantas, rios, piedras, espiritus, [seres]
invisibles— que coexisten en redes de cuidado, atencion y comunicacion. Esta forma de
relaciéon desafia concepciones modernas de “naturaleza” como objeto, ya sea de
apropiacion, conservacion, tutela o explotacion. Sin embargo, no esta exenta de tensiones:
€s necesario respetar a €sos seres, porque ignorar su agencia y sus modos de existencia
puede provocar represalias.

Ademas, en contraste con modelos occidentales de preservacion ambiental que presuponen
una Amazonia “intocada” o vacia de humanos, Kawsak Sacha reconoce que la selva es
habitada, cultivada y construida historicamente por humanos y més-que-humanos —idea que
dialoga con el concepto de selvas antropogénicas, como lo formula el arquedlogo Eduardo
Neves. Aqui, el territorio es también cuerpo, pariente y sujeto.

Por eso, mas que una categoria simbolica, Kawsak Sacha funciona como una tecnologia de
lucha, un principio de organizacion politica y una propuesta alternativa de conservacion
ambiental. En 2018, Sarayaku se autodeclar6 “Territorio Selva Viviente”, libre de toda
actividad extractivista, estableciendo un nuevo modelo de proteccion territorial basado en
las cosmopoliticas y practicas indigenas. Esta propuesta rechaza tanto la explotacion como
las formas de conservacion que excluyen a los pueblos de la selva —y propone, en su lugar,
un régimen de convivencia y corresponsabilidad entre los seres.

64



La nocion de Selva Viviente también resuena con criticas feministas e indigenas al
tratamiento historico dado a las mujeres como cuerpos disponibles, pasivos y
despolitizados —una légica que refleja la manera en que la modernidad occidental concibi6
a la naturaleza. Tanto las mujeres como la selva fueron objeto de proyectos de dominacion,
control y extraccion, fundamentados en ontologias que desautorizan sus voces y agencias.
Al afirmar que la selva es viva, consciente y relacional, Sarayaku rompe con esa logica.
Esta vision encuentra eco en las practicas de muchas otras mujeres indigenas, que articulan
cuerpo, territorio y cuidado como dimensiones inseparables de la lucha por autonomia.

.Como se relaciona la experiencia autonoma de los Kichwa con experiencias
autonomistas de otros pueblos en la region?

La experiencia de autonomia de los Kichwa de Sarayaku, aunque singular como cualquier
otra, se inscribe en un movimiento mas amplio de pueblos indigenas latinoamericanos que
buscan afirmar formas de vida alternativas a la logica colonial del Estado-nacion. Dialoga
con experiencias autonomistas como las de los Aymara, los Mapuche, los Zapatistas y
diversos pueblos andino-amazdnicos, a través de la inspiracion mutua y de la articulacion
en redes regionales y transnacionales.

Estas experiencias tienen en comun la apuesta por formas de autonomia no subordinadas al
Estado, que emergen de regimenes relacionales alternativos. Al mismo tiempo, la
experiencia en Ecuador difiere en algunos aspectos de otros movimientos latinoamericanos
por la eleccion politica de actuar con, contra y mas allad del Estado: si, por un lado, el
movimiento indigena ecuatoriano apostd por la transformacion y descolonizacién de lo
estatal —como en el proceso constituyente de 2008 y en la creacion de Pachakutik, brazo
politico-institucional de la CONAIE—, por otro, la experiencia historica revelo los limites y
tensiones de esa apuesta. En suma, Sarayaku no es un caso aislado, sino parte de un
movimiento continental de resistencia e innovacion politica que es, en si mismo, diverso.

(Cual es el papel de las mujeres en la comunidad? ;En qué aspectos su pensamiento y
accion politica se acercan o se alejan de los feminismos?

Las mujeres en Sarayaku son fundamentales en la produccion y sostenimiento de la vida
colectiva. Estan en las chacras y en las cocinas, en las asambleas, en la primera linea de las
movilizaciones, manifestaciones y procesos de resistencia. Su protagonismo no se limita a
la simple presencia, sino que se expresa en una ética y estética del cuidado con la selva, que
son también formas de accion politica.

Al contrario de la politica occidental-moderna, donde hay una separacion entre lo publico y
lo doméstico, con lo primero asociado a la politica, las mujeres de Sarayaku nos ensefian
que la reproduccion de la vida y la relacion con la selva no son algo menor o apolitico —al

65



contrario: son practicas centrales en la construccion de otros mundos que sefialan, incluso,
salidas creativas a las bases de la actual crisis ecoldgica y climatica.

Esta accion politica estd profundamente conectada con la relacion entre cuerpo y territorio:
las mujeres viven y afirman que la violacion del territorio es también la violacién de sus
cuerpos. Por eso, estan en la primera linea de las luchas antiextractivistas, denunciando los
impactos de la mineria y de la explotacion petrolera no solo sobre lo que los modernos-
occidentales llaman “naturaleza”, sino sobre sus propias vidas, cuerpos y formas de
existencia.

Aunque la mayoria de las mujeres kichwas no se identifique con el término “feminismo”,
sus practicas dialogan con feminismos decoloniales y comunitarios, que colocan la vida —
humana y no humana— en el centro de la politica. Denuncian el machismo, reivindican
espacios de liderazgo y construyen formas propias de organizacion, como los colectivos de
mujeres. Su politica estd vinculada al territorio, es anticapitalista y no excluyente: aunque
existan tensiones, no se estructura en oposicion a los hombres, sino que propone
transformaciones basadas en alianzas y otras formas de vivir bien en comunidades
multiespecies.

Al mismo tiempo, sus experiencias desafian los marcos de los feminismos blancos y
eurocéntricos, al evidenciar que las experiencias de las mujeres indigenas son diversas,
atravesadas por otros marcadores sociales y presupuestos ontoldgicos. La idea de cuerpo-
territorio es, justamente, una de ellas: no hay lucha de mujeres desvinculada de la lucha por
la Tierra y por la proteccion de los territorios.

66



Frame del documental “Sachata Kishipichik Mani. Soy defensor de la selva”, de Eriberto
Gualinga Montalvo. Espafiol-Kichwa, 20°, 2003.

Algunos tedricos dicen que las pasiones tristes motivan la politica hoy. ;Qué antidotos
ofrece el modo de vida de los Kichwa de Sarayaku para superar las pasiones tristes

En contraste con la politica moderna, fundada en la separacion entre sociedad y poder, en el
control y la centralizaciéon del mando, la politica en Sarayaku es inseparable de la vida
comun. No se organiza por la coercidon, sino por el respeto a las multiples formas de
existencia —de los humanos y de los seres de la selva. Es una forma de politica que no nace
del odio al otro, sino de una inversion cotidiana en los vinculos que conectan a humanos y
otras especies de seres, cuerpo y territorio, memoria y futuro.

No se trata aqui de un romanticismo, sino de una apuesta cotidiana en tecnologias que
regeneran el animo, fortalecen los cuerpos y nutren los vinculos que sostienen la vida,
incluso en tiempos de destruccion.

Su investigacion doctoral destaca la “fiesta” como una actividad para posponer el fin
del mundo, es decir, el cultivo de actividades festivas para resistir a la barbarie
moderna. ;Cual es la centralidad de la fiesta para los Kichwa?

La fiesta —especialmente la Uyanza, pero también las chichadas, las mingas y aquellas que
siguen a grandes asambleas— es una tecnologia fundamental de regeneracion y continuidad
de la vida para los Sarayaku Runa. La fiesta es tiempo de alegria, fertilidad, abundancia, de
reactivacion de las relaciones con los seres de la selva, de reencuentro con los ancestros y
con los seres invisibles.

Es también ocasion para recontar las luchas, fortalecer los cuerpos y proyectar futuros, de
paz y de guerra, si es necesario. Cuando se celebra, se pospone el fin del mundo —el de la
selva, de las aguas, de la diversidad de pueblos humanos y no humanos. Por eso, hacer
fiesta es un acto profundamente politico.

jPueden las cosmopoliticas amerindias y las luchas autonomistas inspirar nuevos
imaginarios politicos para repensar el actual modelo de Estado y de politica? ;En qué
sentido?

Mi investigacion doctoral, titulada Conversaciones con selvas vivientes: politica, género y
fiesta en Sarayaku (Amazonia ecuatoriana), se inscribe en este campo al acompaiar la
experiencia del pueblo Kichwa de Sarayaku, en la Amazonia ecuatoriana, como un caso
ejemplar de resistencia al extractivismo y de creacion de alternativas politicas enraizadas en
otras ontologias. A partir del concepto de Kawsak Sacha (Selva Viviente), analizo como los
Sarayaku construyen mundos que escapan a la dicotomia naturaleza/cultura, al modelo

67



extractivista de desarrollo y a la politica a los moldes modernos occidentales, donde solo
los seres humanos son concebidos como agentes.

La relacion entre cuerpo y territorio, tan presente en las palabras y acciones de las mujeres,
es un eje importante de las luchas antiextractivistas. En este sentido, un aporte central de la
investigacion es dar visibilidad a las practicas de las mujeres, frecuentemente
invisibilizadas por una concepcion androcéntrica de la politica, que suele separar lo publico
de lo doméstico. Como se menciond, son ellas quienes sostienen la vida colectiva: cultivan
las chacras, producen la chicha, sostienen las movilizaciones, cuidan cuerpos-territorios,
toman decisiones y se colocan en la primera linea de las manifestaciones.

Estas practicas, lejos de ser menores o apoliticas, son formas potentes de accion
cosmopolitica y de afirmacion de la autonomia. Al analizarlas, la tesis también contribuye
al debate de las autonomias al mostrar como las cosmopoliticas amerindias amplian
radicalmente el campo de lo politico. En lugar de una politica basada en la soberania
estatal, Sarayaku practica una politica fundada en practicas de cuidado, precaucion y
composicion con multiples seres.

Estas experiencias desestabilizan los binarismos modernos —no solo naturaleza/cultura, sino
también humano/no humano— y sugieren que la politica puede ser también sembrar,
conversar, soflar, curar, hacer chicha, celebrar. Son invitaciones a refundar no solo el
Estado, sino la propia idea de mundo —qué cuenta como mundo, como ser o como agente.

Si los pueblos amerindios experimentan desde hace milenios formas plurales de vivir juntos
incluso después de fines de mundos, creo que esa escucha puede inspirar nuevos
imaginarios politicos y futuros que no conciernen solo a los pueblos indigenas, sino a toda
la humanidad.

Desea afnadir algo?

Recomiendo seguir las paginas de la CONAIE (@conaie ecuador), de la CONFENIAE
(@confeniae), de las organizaciones de los pueblos Kichwa amazénicos —Pakkiru
(@pakkiru_org) —y del pueblo de Sarayaku.

También quisiera compartir los trabajos realizados por Eriberto Gualinga, cineasta y
documentalista Kichwa de Sarayaku (@TrayaMuskuy), que retratan con sensibilidad y
fuerza la lucha por territorio y autonomia. Entre ellos, destaco Los Descendientes del
Jaguar [disponible abajo], Children of the Jaguar y Kawsak Sacha, la selva viviente, que
pueden encontrarse en su canal de YouTube.

sksksk

68



	Participan en este número:
	Equipo Misiones de Pastoral Aborigen – EMIPA.
	César Moya Aburto, Juan Antonio Gutiérrez Slon y Pablo Sivas Sivas.
	Elisa Cruz Rueda
	Diana Itzu Gutiérrez Luna
	Marina Ghirotto Santos
	Waldo Lao
	México
	Facultad de Ciencias Humanas para el Desarrollo Intercultural Sostenible (FCHDIS): ¿Política de Inclusión o imposición colonial?
	Elisa Cruz Rueda
	Costa Rica
	Bosque felino en las recuperaciones indígenas del territorio bribri de Cabagra en Costa Rica.
	César Moya Aburto, Juan Antonio Gutiérrez Slon y Pablo Sivas Sivas.
	Colombia
	Deuda histórica con los pueblos originarios.
	Nohora Caballero Culma
	México
	Apuntes sobre Participación Observante y Metodologías de la dignidad: Perspectivas sobre sanación y acción colectiva desde mujeres defensoras.
	Diana Itzu Gutiérrez Luna
	Brasil
	Entrevista con Marina Ghirotto Santos: “Las cosmopolíticas amerindias amplían radicalmente el campo de lo político”
	El contexto de las recuperaciones indígenas de la tierra y el bosque.
	Ilustración N. 1. Ubicación del territorio bribri de Cabagra en el marco de los 24 territorios indígenas de Costa Rica
	La lucha indígena por la tierra acerca la vida natural: los felinos en sus bosques
	Cuadro N.º 1. La importancia de los felinos en ecosistemas silvestres de Costa Rica


	La memoria ancestral indígena vinculada con los felinos: Namu, Dìnama, Bóknama

	Ilustración N. 5: Recreación grafica del Namu / Jaguar
	Crédito: Imagen tomada de García (2016).
	Conclusiones: La recuperación de la tierra revitaliza vida silvestre y memoria cultural

	Bozzoli de Willie, María. 2006. Oí decir del Usékar. Editorial UNED. San José.
	Briones–Salas, Miguel. Lira–Torres, Iván, Carrera–Treviño, Rogelio, Sánchez–Rojas, Gerardo. 2016. Abundancia relativa y patrones de actividad de los felinos silvestres en la selva de los Chimalapas. Therya, 7(1), 123-134. https://www.redalyc.org/pdf/4...
	Camacho–Chacón, Joseph. 2021. Ética de la conservación y conflictos territoriales con jaguares (Panthera onca) y fauna silvestre asociada; análisis del discurso de cinco ONG de Costa Rica. Universidad de Costa Rica. [Tesis para optar por el grado de M...
	Camacho-Nassar, Carlos y Durocher, Bettina. 2022. «El Mundo Indígena: Costa Rica». IWGIA (International Work Group for Indigenous Affairs). Publicado 09 Mayo 2022. iwgia.org
	Carrillo, Eduardo, Sáenz, Joel. 2002. Felinos Amenazados.  Ambientico. 107,6. https://www.ambientico.una.ac.cr/revista-ambientico/felinos-amenazados/
	Caso, Arturo; de Oliveira, Tadeu & Carvajal, Sasha 2015. Herpailurus yagouaroundi. The IUCN Red List of Threatened Species. http://dx.doi.org/10.2305/IUCN.UK.2015 2.RLTS.T9948A50653167.en
	Chinchilla Sánchez, Kattia. 2010. Conociendo la mitología. Universidad de Costa Rica.
	Consejo Nacional de Rectores (CONARE). 2024. La creación de la tierra, de acuerdo con el pueblo cabécar de Duchií. (audiovisual). San José.
	De Oliveira, Tadeu; Paviolo, Agustín; Schipper, Jan; Bianchi, Rita; Payan, Esteban & Carvajal, Sasha. 2015. Leopardus wiedii, The IUCN Red List of Threatened Species. http://dx.doi.org/10.2305/IUCN.UK.2015-4.RLTS.T11511A50654216
	Entrevista especialista al Awá Carlos Stiven Vargas Figueroa, bribri del territorio de Salitre. Realizada el 21 de agosto de 2024.
	García–Segura, Alí. 2016. Ditsö̀ rukuö – Identidad de las semillas: Formación desde la naturaleza, Identity of the seeds: Learning from nature. Gland, Switzerland: IUCN.
	González Cháves, Alfredo y González Vásquez, Fernando. 1989. La casa cósmica talamanqueña y sus simbolismos. Editorial UNED. San José.
	Instituto Nacional de Estadística y Censos de Costa Rica (INEC). 2013. X Censo Nacional de Población y VI de Vivienda: Territorios Indígenas. Imprenta INEC. San José.
	Jara, Carla y García-Segura, Alí. 2011. Diccionario de mitología bribri. Universidad de Costa Rica.
	Molina Muñoz, Priscilla. 2020. Museo del Oro Precolombino: Cosmovisión, simbolismo y tecnología de los pueblos indígenas de Costa Rica. Ministerio de Cultura.
	Nielsen, Carl; Thompson, Daniel; Kelly, Marcella & Lopez-Gonzalez, Carlos. 2015. Puma concolor, The IUCN Red List of Threatened Species. http://dx.doi.org/10.2305/IUCN.UK.2015-4.RLTS.T18868A50663436.
	Norden, Natalia. 2014. Del porqué la regeneración natural es tan importante para la coexistencia de especies en bosques tropicales. Colombia Forestal, Scielo. 17(2), 247 – 261. doi.org/10.14483/udistrital.jour.colomb.for.2014.2.a08
	Paviolo, Agustín; Crawshaw, Peter; Caso, Arturo; de Oliveira, Tadeu; Lopez-Gonzalez, Carlos; Kelly, Marcella; De Angelo, Claudia & Payan, Esteban. 2015. Leopardus pardalis. The IUCN Red List of Threatened Species. http://dx.doi.org/10.2305/IUCN.UK.201...
	Payan, Esteban. & de Oliveira, Tadeu. 2016. Leopardus tigrinus, The IUCN Red List of Threatened Species http://dx.doi.org/10.2305/IUCN.UK.2016- 2.RLTS.T54012637A50653881.en
	Pérez –Espejo, Rosario. 2008. El lado oscuro de la ganadería. Testimonios. 39(154), 218-227.
	Rojas Morales, Yanory. 2023. «Los planes ambientales forestales y territoriales como herramientas de planificación para los territorios indígenas en Costa Rica». Ambientico 287 (ISSN 1409-214X). Julio-Setiembre 2023. Artículo 4: 22-28. www.ambientico....
	Salas Díaz, Uriel. 2016. Las inundaciones y el Siwá. Acercamiento a la historia ambiental de Talamanca. EUNED.
	Salom Pérez, Roberto. 2005. Ecología del jaguar (Panthera onca) y del manigordo (Leopardus pardalis) (Carnivora: Felidae) en el Parque nacional Corcovado, Costa Rica. Universidad de Costa Rica. [Tesis para optar por el grado de Magister Scientiae] htt...
	Sistema Nacional de Áreas de Conservación (SINAC). 2025. Sitio web oficial. SINAC Costa Rica. https://www.sinac.go.cr/ES/Paginas/default.aspx
	Solano Gómez, Rebeca. 2020. Caracterización de los conflictos humano-felinos y otras especies silvestres en el área de amortiguamiento de la reserva biológica Alberto Manuel Brenes. Universidad de Costa Rica. [Tesis para optar por el grado de Maestría...
	Quigley, Howard; Foster, Ronald; Petracca, Lisanne; Payan, Esteban, Salom, Roberto. & Harmsen, Björn. 2017. Panthera onca, The IUCN Red List of Threatened Species. http://dx.doi.org/10.2305/IUCN.UK.2017-3.RLTS.T15953A50658693.en
	México
	Apuntes sobre Participación Observante y Metodologías de la dignidad: Perspectivas sobre sanación y acción colectiva desde mujeres defensoras.
	Introducción
	1.1 La dimensión semántica del dolor con mujeres defensoras
	1.2 Cuerpos-territorios en contextos de violencia estructural
	1.3 Transformación del dolor en amor político
	1.4 Sentidos encarnados en la resistencia desde los cuerpos-territorios

	Eje Temático 2: Participación Observante y Metodologías de la dignidad: Análisis de Prácticas Específicas
	2.1 Hacia una redefinición de la Participación Observante
	2.2. Definición conceptual y alcances

	2.3 Cartografía Corporal de las Emociones y ritualidad política: herramienta metodológica concreta
	a) Localización corporal y liberación emocional territorializada


	Conclusiones
	Bibliografía

	Bastos Amigo, Santiago y Bran Guzmán, Emanuel (en prensa). Laberintos cómplices. Las implicaciones metodológicas del trabajo de investigación con sujetos políticos organizados.
	Cabnal, Lorena (2010). Acercamiento a la construcción de la propuesta de pensamiento epistémico de las mujeres indígenas feministas comunitarias de Abya Yala. En Feminismos diversos: el feminismo comunitario (pp. 11-25). ACSUR-Las Segovias. https://el...
	Danowski, Déborah y Viveiros De Castro, Eduardo (2019). ¿Hay mundo por venir? Ensayo sobre los miedos y los fines. Caja Negra.
	Gutiérrez Luna, Diana Itzu (2024a). La Sanación Colectiva: Un pilar fundamental en los procesos organizativos. Boletín CLACSO, Pueblos Indígenas, autonomías y derechos colectivos. Año 3. Núm 11, agosto.
	Gutiérrez Luna, Diana Itzu (2024b). Una política enraizada con la Madre tierra y desde el corazón. Claves para una política de la dignidad. Utopía y Práxis Latinoamericana, 29(106), 45-67.
	Kopenawa, Davi y Albert, Bruce (2024). La Caída del cielo. Palabras de un chamán Yanomami. Capitán Swing Libros.
	Le Breton, David (1999). Antropología del dolor. Editorial Seix Barral.
	Marcos, Sylvia (2023). Hacernos bosque. Zapatistas: ¿feministas?. Tekio Kairos.
	Mbembe, Joseph-Achille (2011). Necropolítica. Melusina.
	Quintero Weir, José Ángel (en prensa). Volever al Nosotros. Horizontes indígenas para sentipensar con la tierra. Otro mundo desde la Autonomía y el Autogobiernos de los pueblos.
	Quintero Wair, José Angel (2024). Hacer en el pensar y Pensar en el hacer: hacia una Otra ciencia. Utopía Y Praxis Latinoamericana, 29(107), e13880195. https://produccioncientificaluz.org/index.php/utopia/article/view/e13880195
	Segato, Rita Laura (2016). La guerra contra las mujeres. Traficantes de Sueños.
	Taibo, Carlos (2018). Colapso. Capitalismo terminal, transición ecosocial, ecofasismo. Ediciones
	Junetik Conatus. Universidad de la tierra/CIDECI.
	Fuentes primarias y Documentos
	Culej Culej, O (2023). Entrevista personal. Valle de Jobel, Chiapas, 21 de marzo del 2023.
	Comunicados de las Asambleas del Movimiento de Mujeres en Defensa de la Madre Tierra y Nuestros Territorios (2022-2024). "Reflexiones del taller de abril en zona norte ch'ol de Chiapas". "Sexta Asamblea en la región costa, Tonalá".
	Consejo Regional Indígena del Cauca - CRIC. Diez años de lucha, historia y documentos. Revista Controversia, Unidad, tierra y cultura, Centro de investigación y educación popular – CINEP. Colombia, Editora, Guadalupe LTDA. 1978.
	Declaración de Quito. Primer Encuentro Continental de los Pueblos Indios. Quito, Ecuador, de 1990. Disponible: http://www.cumbrecontinenta lindigena.org/quito_es.php
	Declaración de San José, 1981. Disponible: La UNESCO y la lucha contra el etnocidio: declaración de San José, diciembre 1981 - UNESCO Biblioteca Digital
	BRASIL
	“Entrevista con Marina Ghirotto Santos: las cosmopolíticas amerindias amplían radicalmente el campo de lo político” 12

	¿Cuál es la historia y la situación actual de los Kichwa de Sarayaku, que viven en la Amazonía ecuatoriana?
	El pueblo Kichwa de Sarayaku vive en la región del río Bobonaza, en la provincia de Pastaza, Amazonía ecuatoriana. Su territorio, de aproximadamente 135 mil hectáreas, fue oficialmente demarcado en 1992, después de una gran movilización nacional, y al...
	Desde la década de 1980, Sarayaku se organiza a través del sistema de autogobierno Tayjasaruta –un consejo de gobierno con la presencia de las autoridades tradicionales, los kurakas y las kurakasmamaguna, asambleas comunitarias y congresos. En Sarayak...
	La trayectoria de este pueblo también está marcada por una resistencia contundente al extractivismo petrolero y a otros proyectos de desarrollo, con participación activa en diferentes foros sobre la crisis climática y ecológica. El pueblo se convirtió...
	Sarayaku forma parte de las principales confederaciones indígenas del país, como la Confederación de las Nacionalidades Indígenas de la Amazonía Ecuatoriana (CONFENIAE) y la Confederación de las Nacionalidades Indígenas del Ecuador (CONAIE). Estas org...
	Hoy, Sarayaku enfrenta nuevas amenazas: nuevas licitaciones de bloques petroleros y mineros en la Amazonía, el avance del narcotráfico y los efectos de las políticas de austeridad y militarización implementadas por gobiernos conservadores. Frente a es...

