PRAXIS LATINOAMERICANA

14
FILOSOFIA DE LA LIBERACION




CONTESTACION 10

La histoma del pensamiento desde una Optica latinoamenricana

1. Latinoamérica se rebela. Contestacion al discurso
de Hegel sobre América. (2a. edicion)

2. Discurso del Método. Precedido de una lectura la-
tinoamericana de Descartes.

3. Ideologia y praxis de la Conquista. Denuncia de
Montesinos y Las Casas.

4. Educacion y cultura popular latinoamericana.
Varios autores, (2a. edicion)

5. Historia del negro en Colombia. {Sumisibon o re-
beldia? lldefonso Gutiérrez A.

6. Introduccion a la filosofia de la liberacion. Enrique
Dussel.

7. Liberacion de la mujer y erdtica latinoamericana.
Enrique Dussel.

8. El personalismo, Emmanuel Mounier. (2a. edicion)
9. La pedagogica latinoamericana. Enrique Dussel.

10. Praxis latinoamericana y filosofia de la liberacion.
Enrique Dussel.

EDITORIAL NUEVA AMERICA

Por el despertar del puebio 1atinoamd

Apartado Aéreo 52,872 - Bogota, Colombia



ENRIQUE DUSSEL

PRAXIS LATINOAMERICANA
Y
FILOSOFIA DE LA LIBERACION

Editorial Nueva América
Bogotd



RESERVADOS TODOS LOS DERECHOS (D.R)
Copyright[c 1983 por Editorial Nueva Aménrica

Bogoté — Colombia
Hecho el depésito que establece la ley.

Ni este libro ni parte de é puede ser reproducido o
transmitido de alguna forma o por algin medio electrénico

o mecénico, incluyendo fotocopia o grabacién, o por
cualquier otro sistema de memoria o archivo, sin el
permiso escrito del editor.

Disefio de la Cardtula:
Nelson Enrique Ospina

®@EDITORIAL NUEVA AMERICA
1983

Bogotd, Colombia, S. A.
Apartado Aéreo 52872



PRESENTACION

Un nuevo libro enriquece la ya vasta produccion filosofica
de Enrique Dussel. Con gran satisfaccion la Editorial Nueva
Ameérica hace entrega de esta novedad bibliografica a los estudio-
sos de la filosofia, y en general a todas las personas interesadas
no solo en el conocimiento y actualizacion de la reflexion filo-
sofica de tan consagrado maestro, sino también en la profundi-
zacion clarificadora de la compleja realidad Latinoamericana.

Dieciséis trabajos constituyen el presente libro. De ellos nueve
corresponden a ponencias presentadas en distintos congresos y
foros filosoficos Latinoamericanos realizados en los ultimos
siete anos. Todos los trabajos aparecen fechados y situados, lo
cual nos manifiesta el cardacter ocasional —como el mismo autor
lo anota en las Palabras Preliminares—, dato que nos revela su
significado en cuanto presencia y contenidos del filosofar con sen-
tido liberador en tales encuentros, desde donde ha generado de-
bates esclarecedores, trabajo de critica analéctica y lineas orien-




4

tadoras de praxis. Y es que, dicho sea de paso, la produccion filo-
sofica Latinoamericana va estrechamente relacionada con el tra-
bajo grupal, obviamente sin demeritar la acuciosa labor personal
asumida como funcion social del intelectual organico.

La idea fundamental que informa e interrelaciona los trabajos
de este titulo confiriéndole unidad tematica, radica en la conver-
gencia hacia la articulacion de la praxis concreta del continente
entendida como la actualidad del proceso historico liberador del
“nosotros comunitario” Latinoamericano dependiente en su no-
vedad creativa de transformacion. En otras palabras, la reflexion

filosofica dusseliana se desenvuelve, no a la zaga de la praxis
sociohistorica de nuestros pueblos, sino que por el contrario

se compromete con ella en su actualidad mediante la racionaliza-
cion de sus procesos y en su prospectiva critica. Sin duda esta
actitud profética implica riesgos, polémicas, malentendidos e
incluso detracciones. Caso del populismo, problema que el autor
analiza y clarifica detenidamente.

La lectura de este libro contribuye en forma por demas con-
siderable en la comprension del hecho relievante de nuestro con-
tinente en la actualidad como es la emergencia de la conciencia
historica de nuestros pueblos. Autoconciencia que, de una parte,
consiste en la captacion de los procesos socioeconomicos, socio-
politicos y socioculturales para asumirlos en aras de su transfor-
macion, de otra, define nuestra identidad cultural en la praxis
de liberacion integral. De esta manera, el tan debatido tema de
la identidad queda despejado a fin de incrementar el recorrido
del camino que nos conduzca a un nuevo amanecer.

Animados por esta esperanza, agradecemos muy de veras al
autor y amigo el habernos concedido el privilegio de publicar este
libro por primera vez, asi como también por este aporte a la fi-
losofia y a las ciencias sociales.

FRANCISCO BELTRAN PENA



PALABRAS PRELIMINARES

Los dieciséis trabajos que se reunen en este volumen han sido
escritos durante los siete aflos de estadia en México; escritos oca-
sionales como podré verse.

Todos ellos, sin embargo, retornan a una misma problemati-
ca: el de la relacion de la praxis y la filosofia, praxis latinoame-
ricana, de una Latinoamérica oprimida y revolucionaria en cam-
bios estructurales histéricos. Filosofia que busca su camino, que
quiere dejar bien claro su diferencia con el populismo, que no
pretende ser una alternativa al marxismo, pero que reivindica
su peculiaridad: discurso filos6fico que pretende ser orgdnico
con la praxis de liberacion, no con cualquier praxis. Con una
praxis, por una parte, latinoamericana, y, por otra, de liberacion.
Ciertos discursos abstractos o en si criticos se tornan dogmaticos
u ontologias de la dominacidn por perder una de las dos refe-
rencias: o son extrafias y no se ocupan de lo latinoamericano; o
son de dominacion y no se articulan a la praxis popular de libe-
racion.



El peligro de populismo es siempre posible, sobre todo si se in-
tenta articular con nuestro pueblo concreto, tal como es, campesi-
no, religioso, tradicional. Pero el peligro contrario es igualmente
frecuente: el abstraccionismo, el dogmatismo que tiene las recetas
ya escritas.

La filosofia de la liberacion, por todo ello, camina sobre el
filo de la navaja: ni populismo ni dogmatismos, ni historicismo
latinoamericanista ni abstractismos que s6lo se ocupan del len-
guaje pertinente del entendimiento analitico.

Filosofia de liberacion cuyos criterios de verdad surgen des-
de la sabiduria popular y cuya eficacia se mide por la claridad
estratégica que integra dicha filosofia y en la misma praxis de
resistencia y emergencia revolucionaria.

MEXICO, AGOSTO DE 1982



1.

LIBERACION LATINOAMERICANA Y FILOSOFIA*

*Editado en Latinoamérica (México). 10 (1977) pp. 83-91, a pedido del
Dr. Leopoldo Zea



En este corto trabajo, autobiografico, querria mostrar resumida-
mente como se fue gestando la articulacion entre un pensar fi-
loséfico y el proceso de liberacion que viene cumpliendo nues-
tro pueblo latinaomericano. Sera un relato personal, que no in-
volucre a muchos colegas que forman parte de la misma genera-
cion filosofica. En la ponencia presentada en el Coloquio de
filosofia mexicana en Morelia (agosto, 1975) sobre “La filosofia
de la liberacion en Argentina: irrupcion de una nueva generacion
filosofica™', he mostrado algunos aspectos generales de la cues-
tion. Aqui me referiré al mismo tema pero de manera mas perso-
nal.

1. Mi formacioén filosofica en la Universidad Nacional de Cuyo
fue francamente tradicional. Universidad seria de provincia,
me dio los instrumentos necesarios para comenzar un largo ca-
mino, que todavia estoy lejos de haber terminado. El estudio de
los clésicos griegos y latinos, modernos y contemporaneos, en un
nivel académico aceptable, me permitira poder asimilar sin difi-
cultad la experiencia europea. Llamo asi, "experiencia europea",
los diez afios que pasé en el antiguo continente (1957-1967).

En efecto, licenciado en filosofia parti primero para Madrid,



10

donde defendi mi doctorado en filosofia en 1959. Desde alli
comencé una verdadera "peregrinacion a las fuentes".

Hace poco leia que Domingo F. Sarmiento viajo al Africa el
1846 para conocer a los beduinos del norte de dicho continente.
Se internd en el desierto para descubrir los antecedentes de la
barbarie de nuestros gauchos de las Pampas. En carta a Thomson
le referia lo miserable, sanguinario y primitivo que era dicho
beduino. Por mi parte, me interné en el Medio Oriente —ya que
permaneceria dos afos trabajando entre arabes en Israel, y vi-
viendo en Libano, Siria, Jordania y Egipto— para descubrir en el
ethos del hombre del desierto los antecedentes del espafiol, del
criollo, de mi América Latina, horizonte siempre presente en mi
experiencia del Mediterraneo. Como cada uno encuentra lo que
pretende buscar, al contrario de lo que acontecid a Sarmiento,
descubri en el hombre del desierto al profeta, al critico de nuestra
sociedad de consumo. En las montafas de Damasco, ante el in-
menso desierto ardbigo, comencé mi obra El humanismo se-
mita’.

Mi viaje de regreso, en 1961, me llevo largos meses a recorrer
palmo a palmo la Grecia clasica. No olvido cuando el autobus que
habia tomado en Tesalonica me condujo entre los bosques de
Macedonia a la humilde Stagira, donde el pueblo recuerda toda-
via a Aristoteles en blanco marmol. Poco después comenzaria,
ya en Paris, a escribir £l humanismo helénico (que estando ter-
minado para su edicion en EUDEBA no ha visto todavia la luz
de su edicion).

Siempre teniendo como fin a América Latina, el viaje de re-
greso me llevaba a la Austria germano-cristiana, a Italia, a Francia,
a Bélgica. EI dualismo en la antropologia de la cristiandad® que-
ria unir el pensar griego con el latinoamericano, por ello esta
obra lleva como subtitulo: "Desde el origen del cristianismo
hasta antes de la conquista de América".

En La Sorbonne defendi afios después mi tesis en historia, en
una época primera de nuestra América y sobre un tema de histo-
ria social: L'episcopat latinoaméricain defenseur de l'indien
(1504-1620)*, que me llevé frecuentemente a Sevilla a trabajar



11

en el Archivo de Indias y a internarme en el mundo de los docu-
mentos; en el mundo de nuestro pasado colonial latinoamerica-
no.

Mi pueblo natal, muy pequeno, en medio del casi desierto de
Mendoza donde mi padre era médico, me habia dado la posibili-
dad de vivir mis primeros afios muy junto a la pobreza, a la senci-
llez de nuestra gente de campo. Montar caballos, comer las uvas
turgentes y calidas arrancadas del racimo de la vid en las arcillo-
sas tierras llenas de sol, era lo cotidiano. No tenia como Sarmien-
to deseo de negar mi origen, ni mi buena madre. Por ello en Paris
seguia trabajando y estudiando s6lo América Latina, aunque el
trayecto fuera largo y a veces pareciera que me perdia en largas
peregrinaciones sin fin.

2. De lo que se trataba era de asumir la pretendida barbarie.
Paul Ricoeur, en su linea fenomenologica y personalista me
ayud¢ para ello. La recuperacion del mundo mitico en la raciona-
lidad filosoéfica, en sus cursos en La Sorbonne y gracias a su obra
La symbolique du mal (que tiempo después pude describir la
continuidad con el pensamiento posthegeliano de un Schelling
maduro en su Philosophie der Mythologie que anticipa a Kier-
kegaard y Marx), me permitia intentar recuperar el mundo sim-
bolico popular latinoamericano en la historia del pensar mundial.
El desierto arabigo, en cambio de rechazo a la barbarie, me habia
dado animo para su profunda recuperacion. La recuperacion de
la historia latinoamericana desde la filosofia era mi intento, di-
ficil, largo, sinuoso... frecuentemente perdia el camino. En mis
viajes a Alemania, donde permanecia dos afos, segui el mismo
proyecto5 .

La recuperacion latinoamericana, como decia Eduardo Mallea
en su obra Una pasion argentina, me exigié no descartar el feno-
meno religioso de nuestro pueblo y por ello un Agustin, un Bar-
tolomé de las Casas o el Cura Hidalgo debian ser asumidos en una
vision integrativa. Paul Ricoeur me ayudaba nuevamente en este
intento, ya que fue un ejemplo de intelectual organico a los mo-
vimientos estudiantiles franceses —hasta su abandono del deca-
nato de Nanterre en 1968.



12

De todas maneras el método era la fenomenologia: Husserl,
de quien pude leer durante meses parte de sus manuscritos de
ética en el Husserl Archiv de Lovaina, y Heidegger, del que
dependi principalmente hasta 1970 y del cual adopté parte de
su terminologia en mis obras posteriores. El instrumental cate-
gorial es importante, pero ain mas importantes son las opciones
practicas que se asumen. En una obra de proxima edicion*, in-
dico en un titulo de capitulo ese punto de partida: "De la feno-
menologia a la liberacion" —pasaje que se cumplird desde mi re-
greso a Argentina a 1971.

3. Regresar a Argentina en 1967, como profesor universitario,
en el momento del gobierno militar de Ongania, bajo el plan de-
sarrollista de Drieger Vasena, no era facil, pero era al menos
una situacion propicia para la resistencia critica de un filésofo
que retornaba y no sabia por cuanto tiempo. Al comienzo todo
fue fenomenologia: desde Max Scheler, a Merleau Ponty, Ri-
coeur, Husserl y Heidegger. En Argentina la tradicion heideggeria-
na habia crecido mucho. Nada de pensamiento latinoamericano.
La tarea era lenta, dificil, oscura. El europeismo campeaba en
el pensar nacional.

Sin embargo, ya en 1968, mas en 1969, se comenzd a hablar
de la doctrina de la dependencia. En reuniones interdisciplinarias
con socidlogos y economistas, comenzamos a descubrir la necesi-
dad de independizar la filosofia en América Latina. En 1969, dis-
cutiendo con socidlogos en Buenos Aires vi profundamente
criticadas mis opciones filosoficas basicas. Alli surgio la idea:
(Por qué no una filosofia de la liberacion? ;Acaso un Fals
Borda no habla de "sociologia de la liberacion"? ;Cuales serian
los supuestos de una tal filosofia?

De hecho, desde enero de 1970 comencé en mis cursos de
ética, que después publicaria Siglo XXI de Buenos Aires’, con la
hipotesis de fundamentar una filosofia de la liberacion latinoame-

*Filosofia de la Liberacion, Edicol, México, 1977; USTA, Bogota, 1980.



13

ricana. De esta manera reunia, s6lo ahora, mi recuperacion de la
barbarie con la filosofia. Mi preocupacion historica y filoséfica
se integraba. Entiéndase que historia para mi era, no tanto la
historia del pensamiento latinoamericano —aunque también—,
sino la historia de los acontecimientos populares reales (historia
en el sentido de la historia universal o historia hispanoamericana).
La tarea era estrictamente filosofica y todo comenzd por una
Destruccion de la historia de la ética’. La terminologia era toda-
via heideggeriana, pero de intencion latinoamericana. Los ins-
trumentos hermenéuticos comenzaban a serme profundamente
insatisfactorios. Ello nos llevo en el mismo 1970 a comenzar

un estudio profundo de Hegel —que nos ocupara hasta 1974.

De esta etapa aparece La dialéctica hegelianas®. En realidad Hegel
me habia preocupado desde Paris, gracias a Jean Wahl, pero aho-
ra necesitaba mejorar mi instrumental dialéctico. Fue un gran
paso adelante y preparaba el camino a otros pasos. De hecho,

en 1971 comencé un seminario, que continu¢ después, sobre los
posthegelianos: Kierkegaard, Feuerbach, Marx, en especial entre
la conferencia de Schelling en Berlin en 1841 y los Manuscritos
de 1844. Esos tres afios son claves para el pensamiento critico
universal.

4. Sin embargo, el que permitid, alguien siempre da el disparo
cuando se esta preparando, y "me despertd del suefio ontologico"
(heideggeriano y hegeliano) fue un extrafio libro de Emmanuel
Levinas Totalidad e Infinito. Ensayo sobre la exterioridad’ (que
un discipulo lo acaba de traducir al castellano y editar en Sigue-
me, Salamanca). Esta obra del primero y mas grande de los feno-
menologos franceses (ya que con veinticuatro afios fue alumno
de Husserl y Heidegger en Freiburg, y que en su tesis de 1929
critica ya al Heidegger de Sein und Zeit, y que traduce personal-
mente para Husserl sus Meditaciones cartesianas para sus confe-
rencias en Paris en 1930) me permiti6é encontrar, desde la fe-
nomenologia y la ontologia heideggeriana, la manera de supe-
rarlos. La "exterioridad del otro", el pobre, se encuentra desde
siempre més alla del ser'’.

En el Congreso Nacional de Filosofia de Cordoba (1971), y
un ciclo de conferencias en la Universidad de Lovaina (1972)



14

me dieron conciencia de que esta "filosofia barbara" tenia sen-
tido, posibilidad, realismo suficiente para pensar lo que nos acon-
tecia. Sin embargo, estaba embarcada en lo que Paul Ricoeur
llamaria la "via corta": se trataba de una critica radical, global
total al sistema, la Totalidad, el ser; pero faltaban los métodos,
analiticos para dar cuenta de las mediaciones. Las tareas eran ur-
gentes; los instrumentos con los que contdbamos no podian
suplirse de un dia para otro. Por otra parte comenzaba la lucha
por el retorno del movimiento popular al poder. La esperanza:
popular templaba los animos. Los fildsofos, los mas jovenes y
que queriamos unirnos a dicha esperanza, comenzamos a formar
un grupo generacional. Muchos de ellos estan exilados en paises
latinoamericanos, pero otros permanecen en el pais. No es mo-
mento de nombrarlos. La historia de la filosofia los recordara

en el futuro.

Entroncada con la fenomenologia, y sin contradecir el intento
de Levinas, los andlisis de la Escuela de Frankfurt —en especial
y en primer lugar Marcuse, pero después Habermas, Adorno,
Horkeheimer— y de Ernst Bloch nos permitian ir realizando 1os
primeros pasos de una filosofia politica latinaomericana que to-
maba muy en serio la ruptura tedrica que la doctrina de la depen-
dencia habia producido inicialmente en las ciencias sociales. Co-
mo puede verse el marxismo influia cada vez mas pero de manera
lateral. En especial por la teoria de la ideologia que la veniamos
practicando al nivel de la historia del pensamiento. Tacticamente
era imposible presentarse como marxistas. De hecho la censura
se transformaba en autocensura y la tarea era lenta, dificil, ur-
gente.

5. Desde 1972 el retorno del peronismo es inminente. Se
organiza el Frente de Liberacion Popular. A los fines electorales
aparecera después el FREJULI (Frente Justicialista de Libera-
cion). Perdn hablaba largamente del proceso antiimperialista de
liberacion en su obrita dirigida a la Juventud Peronista bajo el
titulo La hora de los pueblos''. La filosofia de la "liberacion"
tenia su razon de ser. Habia que clarificar muchos conceptos
que usaban los militantes. De hecho habia una respuesta decidi-



15

da y entusiasta a nuestras propuestas. Nuestro pensar entroncaba
con un proceso popular real, histérico, activo. Teniamos una ex-
periencia inédita. Quizé nunca la filosofia en Argentina habia
podido dirigirse de manera directa, comprensible y util al mili-
tante politico de base. Teniamos constancia de la reaccion de
nuestros discipulos.

Todo ello, sin embargo, no dejaba de encubrir una cierta
ambigiiedad, la ambigiiedad propia del populismo que, en su esen-
cia lo desconociamos. Los marxistas estaban mejor equipados
para discernir sus ambigiiedades, pero ellos no lograban entroncar
con las masas populares. Se mantenian como grupos minoritarios
con gran dificultad para la comprension de la realidad nacional.
Claro es que, filos6ficamente, la cuestion nacional era una cues-
tion debatida, pero, al menos, nosotros intentdbamos dar una
solucién nueva —aunque hoy comprendemos que no era tanta
su novedad. La filosofia politica cobro caracteristicas de filoso-
fia primera. El esclarecimiento de las opciones basicas del filoso-
fo definia todo su discurso posterior. Se habia producido, de
todas maneras, la ruptura teérica que nos ocupabamos de desen-
trafiar en el escaso tiempo que una praxis urgente nos dejaba.

La categoria "pueblo" fue cobrando centralidad mayor'”. La
mera categoria "clase" no explicaba suficientemente lo que acon-
tecia. Los chilenos nos criticaban por ello. Asimilamos la critica
y poco a poco, pueblo pudo también ser pensado desde la cate-
goria clase. Pueblo podia ser toda la nacion contra el enemigo
externo (como la China era pueblo ante el Japon), podia ser las
clases oprimidas, podia ser la juventud ante la gerontocracia
burocratizada. Las categorias ahora no eran una pura cuestion
tedrica. Ya comenzaba la persecucion de alguno de nosotros.

El 2 de octubre de 1973 fui objeto de un atentado. Al dia si-
guiente, de entre los libros dispersos en el suelo de los escombros
de mi biblioteca, tomé La apologia de Socrates y di mi clase ante
mis alumnos, explicando el porqué cuando la filosofia es critica
debe ser perseguida como lo fue Socrates. Habiamos dejado atras
el academicismo y nos interndbamos en la historia de la filosofia
universal como critica, como lucha, como peligro y riesgo. Ahora



16

entendiamos al Socrates asesinado, al Aristoteles perseguido y
que muere en la Isla de Eubea, al Agustin sitiado, al Tomas que
perece camino a las grandes disputas, al Fichte expulsado de la
Universidad de Jena, al Marx que nunca pudo ser profesor uni-
versitario y al Husserl también expulsado por el nazismo de la
Universidad de Freiburg... reemplazado por Heidegger. La praxis
politica no sélo "da que pensar" sino da entendimiento de la
realidad. Heidegger —quedaba atras como el pensamiento que
podia coexistir con el nazismo, comentando a Nietzsche y su "vo-
luntad de Poder"...

6. De este movimiento surgieron muchas obras, muchas de
ellas todavia estan elabordndose. De todas maneras es una gene-
racion que aprendid a pensar la realidad en el ritmo que cada
semana imprime la praxis comprometida con un proceso popular.
La filosofia no se hace solo desde los libros, sino desde la realidad
de un pueblo oprimido. El intelectual es real cuando esté inte-
grado orgdnicamente con el pueblo. La Argentina de los afios
1972-1975 nos dio esta oportunidad. Esta experiencia es irre-
versible en la vida de un filésofo. Ahora tiene un punto de com-
paracion.

De todas maneras el populismo nos envolvid con sus equi-
vocos. La "via corta" de la critica radical y global debe ahora
dejar lugar al tiempo de la reflexion pausada. Es el tiempo de la
"via larga", de las mediaciones, de los métodos analiticos que nos
permitan comprender los errores, las ambigiiedades, las faltas de
fundamento, la claridad, los compromisos no descubiertos con
la pequena burguesia, nuestra clase de origen.

De todas maneras, el reto que nos lanzara el filosofo peruano
Augusto Salazar Bondy, que estuvo con nuestro grupo de pensa-
dores argentinos en Buenos Aires en 1974, cuando planteamos el
problema de la "Cultura imperial, cultura ilustrada y cultura po-
pular" creemos que lo hemos al menos aceptado: ";Es posi-
ble —nos decia— una filosofia de la liberacion?". Creemos que
si, y pensamos que en su construccion pasaremos lo que falta
para el fin del siglo, acompafiando a nuestros pueblos en su
proceso de liberacion, liberacion nacional contra el Imperio de



17

turno, liberacion popular de las clases oprimidas, liberacion cultu-
ral de nuestra América Latina —si no es ya demasiado tarde: pero
no hay demasiado tarde para un pueblo que muestra que no
quiere morir, que no quiere desaparecer como tantos otros de la
historia mundial. La partida de la patria chica, y el comienzo

de una etapa en la Patria nueva, en México, entonces, es oportu-
nidad para superar aquellos aspectos en los que un cierto y vela-
do oportunismo nos hizo caer. Pienso que en eso estamos y en €so
permaneceremos en los proximos afios, ya que tanto sufrimiento
de nuestro pueblo, y de nuestros colegas y estudiantes (tengo
presente en mi memoria a nuestra alumna Susana Bermejillo y al
profesor amigo Mauricio Amilcar Lopez), no puede ser en vano.
La filosofia latinoamericana debe recoger ese dolor, no como un
comentario ético secundario, sino como el arranque mismo de un
nuevo discurso estrictamente filosofico, critico, mundial.

7. América Latina, por otra parte, habia nacido en el horizon-
te de mi reflexion desde que como estudiante en el Colegio
Guadalupano de la ciudad de Madrid, convivi con méas de dos-
cientos compafieros de todos los paises latinoamericanos. Mi vo-
cacion latinoamericanista viene desde aquella época. En Europa,
continué los contactos. En 1964 organicé en Paris una "Semana
Latinoamericana" en la que participaron Josué de Castro, Ger-
man Arciniegas, Paul Ricoeur y muchos otros. La revista Esprit
(juillet de 1965) publico los trabajos de dicho encuentro.

De regreso a América Latina pude de inmediato ponerme en
contacto con amigos de otros paises. Cursos, conferencias, publi-
caciones, me llevaron repetidas veces a Quito, Bogota, México,
y a cada una de las capitales latinoamericanas (Santiago, La Paz,
Lima, Caracas, Santo Domingo, Panama, Guatemala, etc.). Re-
cuerdo que en 1969 en una conferencia sobre la necesidad de una
filosofia latinoamericana (usando la nocion husserliana de Le-
benswelt, pero en el sentido que el ser de nuestro mundo era
otro que el propio), en la Facultad de Filosofia de la UNAM
(México), el maestro Leopoldo Zea me indicoé que mis conceptos
habian sido semejantes a los vertidos dias antes por Salazar
Bondy —conferencias que después publico el filosofo peruano en



18

su obrita /Existe una filosofia en nuestra América?—. En ese mo-
mento se grabd parte de mi conferencia en un disco de la UNAM
sobre la "Cultura latinoamericana", que prologé el maestro Abe-
lardo Villegas.

Sin un contacto continuo con otros paises latinoamericanos
hubiera sido imposible pensar siquiera en una filosofia de la 1i-
beracion latinoamericana. Ademas, por el hecho de ser provin-
ciano (no de Buenos Aires), la exigencia de ver lejos era mas
necesaria.

Por ultimo querriamos indicar que queda mucho por hacer.
En concreto, las proximas tareas serdn las de esclarecer un mé-
todo que nos permita implementar mejor la reflexion del condi-
cionamiento ideologico del mismo pensar filosofico. En especial
en la historia del pensamiento latinoamericano. Para ello, en el
seminario que realizo en el Centro de Estudios Latinoamericano
que dirige el profesor Leopoldo Zea, estamos definiendo el esta-
tuto del zexto filosofico desde su contexto econdmico politico.
Para la primera tarea, nos ayuda la lingiiistica; para la segunda,
categorias tales como modos de produccidn, formaciones sociales
clases sociales, etc. De la relacion del texto con su contexto apa-
rece con claridad la programacion codificante del texto ideold-
gico. En nuestro caso nos interesa particularmente el discurso
populista, porque hemos visto su equivoco. Pero, por otra parte,
es necesario continuar la tarea de repensar todas las partes de
la filosofia, en especial una filosofia del trabajo, de la economia,
de la produccion, que le venimos llamando a falta de mejor nom-
bre: una poiética de la liberacion.



19

NOTAS

'Editorial Grijalbo, México, 1976, pp. 55-63, incluido mas adelante.

*EUDEBA, Buenos Aires, 1969.

3Editorial Guadalupe, Buenos Aires, 1974.

*Editada por Steiner Verlag, Wiesbaden, 1970. Sobre el mismo tema,
entre otras obras, puede consultarse Historia de la Iglesia en América Lati-
na, Nova Terra, Barcelona, 1974, tercera edicion.

’De aquellos afios son algunos de los trabajos aparecidos en América
latina, dependencia y liberacion, Garcia Cambeiro, Buenos Aires, 1973.

SPara una ética de la liberacion latinoamericana, siglo XXI, Buenos
Aires, t. I-11, 1973. Los tomos III, IV y V se publicaron en México y
Bogota.

’Editorial Ser y Tiempo, Mendoza, 1973.

*Ed. Ser y Tiempo, Mendoza, 1972.

’Nijhoff, La Haya, 1960, traduccion de E. Guillot, Sigueme, Salamanca.

OV éanse E. Dussel-D. Guillot, Liberacién latinoamericana y Emmanuel
Levinas, Bonum, Buenos Aires, 1975, en especial en prélogo critica, Cfr.
0. Ardiles, Fenomenologia, Anuies, México, 1977.

"Ediciones Mundo Nuevo, Buenos Aires, 1968.

12yéase mi obra Método para una filosofia de la liberacién, Sigueme,
Salamanca, 1974, pp, 199-229.

BVéase Dependencia cultural y creacion de cultura en América Latina,
Bonum, Buenos Aires, 1974, pp. 43-73.



2.

PRAXIS Y FILOSOFIA

(Tesis provisorias para una filosofia de la liberacion)*

* Ponencia presentada en inglés el 12 de abril de 1900 en Philadelphia
Penn. USA). en el LIV Congreso de la American Catholic Philosophical
Association.



23

Al presentar en inglés un pensamiento originado en castellano,
debemos declarar con Kant desde el inicio que “a pesar de la ri-
queza de nuestros idiomas, el pensador tropieza a menudo con di-
ficultades para hallar la expresion que convenga exactamente
a su concepto”’. Pero no es solo de lengua la dificultad de mi
ponencia, es una dificultad mucho mayor debida al punto de par-
tida (la realidad cotidiana tan distante) del pensar filosofico
norteamericano y el latinoamericano. Renunciando desde el co-
mienzo de esta ponencia a la pretension de ser plenamente
comprendido en el contenido real de la misma, arriesgo sin em-
bargo la posible incomprension con la esperanza, al menos, de ini-
ciar un didlogo fecundo entre dos mundos hoy tensionadamente
opuestos por motivos econémicos, politicos, ideoldgicos y, por
ello, filos6ficos también.

1. FILOSOFIA E IDEOLOGIA

La filosofia no es solo pensar demostrativo o cientifico’, es

., roe . . , . 3
también pensar critico radical o dialéctico’, ya que puede pensar
sus propios principios. Por otra parte, la filosofia no es solo un



24

conocer (kennen, know) o un conocimiento (erkenntnis, know-
ledge) del entendimiento (Verstand, understanding), sino un sa-
ber (Wissen)*. Pero por ser un saber en referencia practica, por su
origen y destino, es también sabiduria.

La referencia ineludible a la praxis, como veremos, praxis
entendida en su sentido fundamental, primero (como Lebenswelt,
o évO0E, como la estructura total de las acciones de una
época)’, situa a la filosofia en un estatuto ideologico, si por
ideologia se entiende el conjunto sistematico de ideas que expli-
ca, justifica, oculta o critica a dicha praxis. Todo ejercicio teori-
co® tiene una autonomia propia, pero so6lo una autonomia
relativa. En cuanto “relativa” la filosofia dice referencia a la tota-
lidad historica concreta desde la que emerge y en la que se vuelca:
la praxis fundamental o cotidiana.

Tomaremos tres ejemplos clasicos, fAcilmente comprensibles,
para demostrar que atn en el caso de los mas grandes filosofos
es imposible evitar una cuota significativa de “contaminacion”
ideologica.

1.1. Aristoteles y la "contaminacion" esclavista

En la Politica 1,1, nos dice el fundador de la logica:

"La naturaleza (¢0o1G) muestra su intencion al hacer dife-
rentes los cuerpos de los libres y los de los esclavos; los de
¢éstos vigorosos para los trabajos, y los de aquellos utiles
para la vida politica [...] Es pues manifiesto (sic) que hay
algunos que por naturaleza (¢¥Ooet) son libres y otros es-
clavos, y que para éstos es la esclavitud cosa provechosa y
justa" (1254 b 27-1255 a 2).

Lo mas digno de indicarse es el término "manifiesto" (pave
pov), "evidente" u "obvio" (selbstverstindlich). Pero lo real-
mente notorio es la seguridad con la que atribuye a la "natura-
leza" el origen de las diferencias histérico-politicas del libre y
esclavo. Es un claro ejemplo de como el argumento filoséfico
esta enteramente "contaminado" de las "evidencias cotidianas",



25

ideologicas, del esclavismo helénico. Pero es mas, algo més adelan-
te llega a escribir:

"Nuestros aristocratas piensan ser bien nacidos no sélo en-
tre ellos sino en todas partes (mawtoyol), en tanto que los
barbaros nobles lo son s6lo en su pais, de suerte que habria
algo asi como una nobleza y libertad absoluta y otra rela-
tiva" (Ibid., 1255 a 34-36).

Este etnocentrismo ideologico es evidente, y sin embargo for-
ma parte de un discurso filosofico.

1.2. Tomas de Aquino y la "contaminacion" machista.

El ejemplo que daremos es propiamente teoldgico, pero la
argumentacion es antropologica, podriamos decir de antropolo-
gia filosofica. Hablando de la transmision del mal originario ex-
plica:

"Es manifiesto (manifestum), segun la doctrina del fildso-
fo, que el padre es el principio activo en la generacion, la
madre solo aporta la materia. De donde el pecado original
no se contrae por la madre sino por el padre. Por ello, si
Adan no pecara y Eva pecase, el hijo no contraeria el pe-
cado original" (ST I-11, q. 81, a.5, resp.). "Si consideramos
la condicion de ambas personas, a saber: de la mujer y del
varon, el pecado del vardn es mas grave, porque era mas
perfecto que la mujer” (II-11, q. 163, a.4, resp.).

De nuevo aparece la nocion de ser "manifiesto", evidente,
obvio. No importa que el argumento sea de autoridad, lo que
importa que es aceptado por todos: que el vardn da el ser al hijo
(Ia mujer so6lo la materia, atin la Virgen Maria) (11, q. 32, a.4,
resp.); el varon es superior a la mujer. La ideologia "machista"
es el conjunto de ideas que justifica la dominacion del varén
sobre la mujer (sexual, econdmica, politica, pedagogica), y estd
"contaminando" todo el discurso de la filosofia moral tomista.



26
1.3. Rousseau y la ideologia burguesa de dominacion pedagogica
El gran pedagogo de la burguesia emergente, explica:

"Emilio es huérfano [...] No importa que tenga padre y
madre. Encargado de sus deberes me hago cargo [como
preceptor] del ejercicio de sus derechos. El honrara a sus
padres, pero s6lo me obedecera exclusivamente a mi. Es

. . , . . e, 7
la primera, o mejor, la inica condicion"’.

Para el pensador francés el nifio, el pueblo a ser educado, debe
comportarse como sin padres, sin tradicion, sin historia. De esta
manera, como en una fabula rasa se podré escribir una nueva
historia, la de la burguesia triunfante, y todo €sto en nombre de
la nature (naturaleza). jComo siempre!, es la pobre “naturale-
za” la que justifica a la clase dominante (antes esclavista ahora
capitalista)®.

Decir que momentos ideoldgicos "contaminan" el discurso
filosofico no significa que dicho discurso quede invalidado. Sélo
se indica que es un discurso humano, falible, finito, perfectible;
es decir , no es un "saber absoluto", y esto por su referencia a la
praxis, a la accion histdrica concreta, inacabada, ambigiia.

2. DIALECTICA DE TODA FILOSOFIA CON LA PRAXIS

La filosofia se encuentra relativamente determinada —ni es una
determinacion absoluta ni una autonomia absoluta tampoco—
por la praxis. Estos tipos de determinaciones tocan todos los
momentos del ejercicio tedrico.

2.1. Determinaciones por parte del sujeto, intereses y objetos

El filésofo o sujeto del pensar filoséfico (S) no es un "Yo
absoluto" como pretendia Fichte’, sino un sujeto finito, con-
dicionado, relativamente determinado por el mundo cotidiano,
o la praxis fundamental, articulado necesariamente a un sujeto



27

historico, a una clase social, a un pueblo, a un sujeto de practicas
fundantes (horizonte p del esquema).

®

d r
Ses w . AalO
R ¥
a ]b
h - — - g
s, sf, pf, ot, H 1t
e |

=
—

e e e

— — — — +» Determinaciones

—.— . —-» Qposiciones practicas

Otros tipos de relaciones

La subjetividad filosofica (S') pende y depende (flecha @) de
la subjetividad historica (S") que la porta. El ego cogito es antes
un ego laboro, ego opero, ego desiro de un grupo, de un pueblo.
Es verdad que se puede hacer abstraccion y considerar solo el
sujeto-objeto (lo indicado con ¢ en el esquema), pero es s6lo una
abstraccion, es decir, el tomar la parte (la subjetividad filosofica)
como un todo (la omnitudo realitatis practica): p > t.

De la misma manera, como proponia el pensar clésico, el fin
humano (beatitudo, tehog) es el objetivo (bonum) tendencial o



28

del apetito, que se identifica con el ser (esse). Hoy llamariamos
a dicho fin practico "interés" o proyecto de una clase social (a

la que pertenece por posicion el filésofo). El "interés" funda
practicamente la teoria (I" funda o determina a §) de dos ma-
neras: porque fundamenta (flecha b) la relevancia o pertinencia
del objeto tematico (O) a ser pensado filos6ficamente, o, porque
también funda, como proyecto, la totalidad practica de la clase,
nacién o grupo que constituye el sujeto historico que se situa
"debajo" del sujeto filosofico (flechas c a).

Siendo el "ser" (esse) idéntico al "interés" (bonum), es fun-
damento de la inteligibilidad y pertinencia del objeto tematico
(0", el que, ademés, debe ser pensado por exigencias ticticas
de la misma praxis. En toda la historia de la filosofia han sido
pensados primeramente los temas que la praxis —como totalidad
y como accidon— impuso a los filésofos de su época. Si Hegel co-
menzo6 su ética o su filosofia del derecho de la siguiente manera,
fue porque la praxis fundamental capitalista la determino (no
de manera absoluta, pero si suficiente) claramente:

"El derecho es primeramente lo existente exterior inme-
diato, que se da la libertad de una manera igualmente
inmediata bajo la forma de posesion (Besitz), que es la pro-
piedad" (Rechts-philosophie, § 40).

Es decir , el objeto tematico que se le impuso a Hegel, como
primero en su discurso filoséfico-practico, y como primera de-
terminacion de la "voluntad libre", es el de la propiedad, fuente
inamovible del capitalismo, que queda fielmente expresado en
su filosofia.

2.2. Exigencias metodicas y categoriales

Pero la praxis determina (no absolutamente) a la filosofia
de manera mucho maés intima en la constituciéon misma de su
discurso, sea por la eleccion del método, sea por la necesidad
de construir categorias adecuadas que respondan a la totali-
dad practica a priori. En efecto, si se opta por una praxis refor-
mista o de afirmacion del sistema, se descartaran las criticas



29

o los métodos holisticos, dialécticos, y se los pretendera descar-
tar por ingenuos, no-cientificos, invalidos. Un Karl Popper, con
su propuesta metddica de la "falsifiability" de gran precision'®,
cae sin embargo en superficialidades en su obra Die offene Gesell-
schaft und ihre Feinde'', donde confunde la dialéctica con la
predictibilidad de acontecimientos futuros. De la misma manera,
desde una opcion practica, se llega a identificar el mundo (Welt,
world) con la "totalidad de la realidad" (Die gesamte Wirklichkeit,
The sum-total of reality)'?, para después declarar consecuente-
mente que "sentir (Feeling) el mundo como un todo limitado

es lo mistico"". Es por ello que, mds alld del mundo, "de la vo-
luntad como sujeto de la ética no se puede hablar"'* —con lo

cual la ética filosofica es imposible—, y como "el sentido del
mundo debe quedar fuera del mundo"", como aquello de lo

que no se puede decir nada se debe en estos temas guardar silen-
cio.

Todos estos pensamientos antidialécticos, antiholisticos, son
perfectamente coherentes a una praxis de reproduccion del sis-
tema. Son filosofia de la dominacién o de justificacion de la opre-
sion, porque son antiutopicas —entiéndase por utopia el proyec-
to de liberacion de los oprimidos en el sistema presente—. Es una
objetividad cientifica perfectamente ideologica'®.

La adopcidn de un método dialéctico'” es exigido por una
praxis de compromiso radical con los oprimidos. La critica ra-
dical no se ejerce sobre las "partes" del sistema, sino que afronta
la "totalidad" en su globalidad (en cuanto totalidad). Si sobre
¢ésto "no se puede hablar (man nicht sprechen kann)", habria
antes que silenciar asesinando a millones y millones que gritan:
";Tengo hambre!". ; Tiene esta "proposicion" sentido? El que
crea que no tiene sentido que deje de comer para sentir en su
corporalidad la herida del hambre, que no por encontrarse "mas
alla" del sistema no tiene por ello realidad.

De la misma manera, ciertas categorias (como "substancia"
p.e.), no pueden permitir efectuar un anélisis critico filos6fico
de ciertas situaciones coyunturales de la praxis. Por el contrario,
la categoria de "totalidad" —categoria fundamental de la dialéc-



30

.. 18 . . ,
ca—, o de "exterioridad" °, permiten un discurso mas adecuado
mediante una necesaria radicalizacion de su significacion —en su
sentido mas material""

No deben descartarse, también provenientes de la praxis, cier-
tos "bloqueos" psicoldgicos, caractereologicos (temor de perder
la catedra, de ser expulsado del pais, de ser segregado, etc.) que
interfieren intrinsecamente el discurso mismo filosofico. La
subjetividad afectivo-erotico se articula siempre con las estruc-
turas sociales. La conducta del filosofo pequeno-burgués en 1os
regimenes de fuerza han sido estudiados™.

2.3. Aparatos filosoficos hegemonicos y la autonomia relativa

Un aspecto fundamental en la relacion filosofia-praxis que se
elude casi siempre es el de que no hay “practica” filosofica sin
"aparatos" de enseflanza-aprendizaje (las universidades, revistas,
conferencias, etc.)”'. En la necesidad de crear "consenso" las
clases dominantes organizan aparatos ideoldgicos hegemonicos
La filosofia tiene un papel central en la formacidn ideologica
dominante y dentro de los aparatos hegemodnicos. De esta ma-
nera, por ejemplo, el filésofo Croce, como "gran intelectual",
es el organizador de una hegemonia que unifica las relaciones en-
tre los intelectuales democraticos del Mezzogiorno italiano, los
campesinos y los grandes intelectuales. Pero, debe tenerse en
cuenta, "la realizacion de un aparato hegemoénico (apparato
egemonico), en cuanto crea un nuevo terreno ideoldgico, deter-
mina una reforma de la conciencia y de los modos de conoci-
miento, es un hecho de conocimiento, un hecho filoséfico (un
fatto filosofico)">.

Este determinante institucional-politico (y también econo-
mico) es una determinante material fundamental de toda filoso-
fia.

Por todo lo dicho podemos concluir que toda filosofia tiene
determinaciones en su dialéctica relacion con la praxis. Es claro
que la filosofia tiene un estatuto tedrico propio, autonomo,



31

ya que nadie pretende negar la especificidad del discurso tedrico
filosofico. Pero dicha autonomia no es absoluta (simpliciter),
sino relativa (secundum quid). En la realidad concreta, historica,
integral, la filosofia es "relativa-a" la praxis: por parte del suje-
to (referencia al movimiento filosofico, aparatos, clases, na-
cion, época, etc.); por parte de la opcidn de los intereses de esos
sujetos histdricos; por parte de los objetos tematicos; por parte
del método y las categorias usadas. No tener en cuenta estas con-
diciones de posibilidad, determinaciones relativas, es hacer de la
filosofia un fotum abstractum, un fetiche ideoldgico que se situa-
rd como centro de los aparatos hegemonicos de las clases domi-
nantes, de los paises desarrollados, para crear el "concenso" na-
cional y mundial que justifique la explotacion actual del capitalis-
mo en el mundo llamado "libre" u "occidental y cristiano".

3. EXIGENCIAS PARA UNA FILOSOFIA DE LA
LIBERACION*

Llamamos "Filosofia de la liberacion" al discurso estrictamente
filosofico, saber cientifico-dialéctico, que da prioridad temati-
ca (el "de" como genitivo objetivo) a la praxis de liberacion del
oprimido (histérico social como clase, geopoliticamente como
nacion, sexualmente como oprimido por la ideologia y practicas
machistas, pedagdgicamente alienado y todo encerrado en un fe-
tichismo idolatrico), y prioridad en cuanto origen y fundamenta-
lidad (el "de" como genitivo subjetivo) a la liberacion de la filo-
sofia de la ingenuidad de su autonomia absoluta como teoria.

La "filosofia de la liberacion" es un saber teorico articulado a
la praxis de liberacion de los oprimidos, hecho que piensa en
primer lugar y como condicion de posibilidad de todo otro tema.

Lejos de pensar que "toda la filosofia es critica del lenguaje"®,

*Las siguientes paginas de este trabajo No.2 por pérdida del manuscri-
to fueron traducidas del portugués. (Traduccion del Editor).



32

afirma que la filosofia es critica de la opresion y esclarecimiento
. . .. 24
de la praxis de liberacion™.

3.1. Como teoria filosdfica de la praxis de liberacion de los
oprimidos

El oprimido como "origen" y "lugar" de donde procede el
discurso filosoéfico critico-liberador, indica que desde su comien-
zo es un discuso practico, ético, que toma como "punto de par-
tida" del discurso mds "posible", una situaciéon humana produci-
da por la praxis de dominacion. O sea, las "condiciones practicas
de posibilidad" de comenzar un discurso verdaderamente articu-
lado de la filosofia de la praxis a la prima philosophia. Mas no
de cualquier praxis sino de /a praxis de liberacion, "criterio" o
tribunal absoluto de la verdad del discurso. La ortopraxis libe-
radora permite un discurso filosofico relevante que descubre
aqui y ahora la realidad (el que resiste idéntico, mas alla del "ser'
del sistema) en su maxima trasparencia (tampoco es total, porque
es siempre un momento de la realidad manifestada en el devenir
histérico, relativo).

El oprimido es el pobre en la politica (persona, clase, na-
cion); mujer en la erdtica machista; la nifiez, la juventud, el pue-
blo en la pedagogica de dominacion cultural. Todos los proble-
mas y temas (de la logica, filosofia del lenguaje, antropologia,
metafisica, etc.), asumen nueva luz y nuevo sentido a partir
del criterio absoluto y sin embargo concreto (lo contrario del
universal), de ser la filosofia arma de liberacion de los oprimidos.

Sub lumine oppressionis toda ideologia o "filosofia de domi-
nacioén" deja ver lo que oculta: la dominacion; superando el hori-
zonte del ser (del sistema) se accede a la exterioridad del otro (el
oprimido, como otro que el sistema, y del sistema como totalidad),
a la fuente de donde procede la luz del ser (la Erkenntnissquelle
de Schelling)®. En efecto, el maestro de Hegel y los post-hegelia-
nos habian indicado que "mas alla" del ser (de todo sistema)
se encuentra el Otro: "La causa originaria es libre"; el Sefior,de
ser (Herr des Seins) es una nocion mucho mas elevada y apropia-



33

da que aquella que dice que Dios es el propio ser"*. En la tota-
lidad del sistema (contra aquel que piensa que "Dios no se revela
en el mundo) (God does not reveal in the world)*’, en el mun-
do, el Otro absoluto se revela a través del oprimido®®. La pro-
pia carnalidad del oprimido (su cuerpo hambriento, torturado,
violado), cuando se manifiesta (como se “presenta” el héroe
delante del peloton de fusilamiento) en el sistema, es subversion
del orden y de la ley que lo aliena, es subversion del absoluto

en la historia como "epifania" (no tinicamente "fenémeno")

a través del pobre. El rostro (Présopon en griego, persona) del
pobre, su corporalidad; es ella misma la palabra originaria de don-
de parte la filosofia de la liberacion la cual no piensa palabras
sino realidades.

Es por eso que cuando el oprimido, que lucha contra la muerte
que el sistema le asigna, comienza por la praxis de liberacion en
lucha por la vida, la novedad irrumpe en la historia, "mas alla
del ser del Sistema". Una nueva Filosofia, positiva, hace necesa-
riamente su aparicion. La novedad no es originaria ni primaria-
mente filosofica; es originaria y primariamente historica, real:
la liberacion del oprimido. Es originada y secundariamente teo-
ria filos6fica, como “instrumento estratégico de la propia libera-
cion”.

3.2. Exigencias por parte del sujeto, de los intereses y del objeto
tematico

En filosofia de la liberacion, la articulacion organica conscien-
te, real y decidida del fildsofo con el "sujeto histdrico (la clase,
los movimientos femeninos, el pueblo culturalmente oprimido)
es una cuestion decisiva. La articulacion concreta "organizativa"
es conditio sine qua non del filosofar de la liberacion. No se tra-
ta de una "experiencia" que es preciso realizar puntualmente
alguna vez. Es un modo de vida permanente, integrado a la coti-
dianidad del fil6sofo, so pena de repeticion, ideologizacion,
pérdida de la referencia a la verdad de la realidad, ésto es, su
actual manifestacion historica siempre cambiante®.



34

El sujeto empirico (S° del esquema anterior) que puede ser
un miembro de las clases oprimidas o un pequefio burgués (por
origen), es llamado a la vocacion del filosofar organico de la libe-
racion en la América Latina, como una conversion al pensar
critico (indicado en la fecha d). La persona del fil6sofo entra
asi en un ambito de riesgo, inquietud y peligro, en un modo de
vida nueva: ser sujeto filosofico (Sh). "Ser Filosofo" de la libe-
racion puede costar no tener libertad, estar en la prision, en el
sufrimiento, en la tortura, en la pérdida de la citedra de la univer-
sidad y hasta en la muerte, dada la situacion del continente.

Ser "organicos" (flecha e) con el sujeto histérico significa
asumir resueltamente una posicion de clase oprimida; significa
comprometerse a formar parte de los movimientos de base de
las clases trabajadoras, campesinos o de los grupos marginados;
de los movimientos de liberacion nacional, de los movimientos
de liberacion de la mujer, de la lucha ideologica y cultural popu-
lares.

El filosofo expone un "discurso filosofico" (Df) de la libera-
cion sobre temas relevantes, pertinentes, que deben ser funda-
dos tedricamente hasta en los niveles mas altos de abstraccion, para
dar a los analisis coyunturales todo su poder practico®, que res-
ponda a la necesidad de esclarecer en ultimo analisis la "concien-
cia de clase de los oprimidos, de un lado, y de otro, a la explicita
formulacion filosofica de la "formacion ideologica" (F') de tales
clases. La filosofia de la liberacion es exactamente una filosofia
que corresponde a los contenidos implicitos de la formacion
ideoldgica de los oprimidos y, en tltimo andlisis, a los intereses
de clase, o nacion, sexo, etc.

La filosofia de la liberacion es por consiguiente un "arma de
los oprimidos, piensa y aclara los temas mas urgentes, organiza
su racionalidad ya dada, explica sus articulaciones, se transforma
en baluarte de la "lucha ideoldgica" contra el "discurso dominan-
te" (DY) y contra sus "aparatos hegemonicos" (4"). Evidente-
mente, este anti-discurso filosofico tiene necesidad también de ir
promoviendo sus propios aparatos antihegemonicos (4“), tales
como escuelas de filosofia, publicaciones (libros, revistas, simpo-



35

sios, movimientos)’'. Estos aparatos anti-hegemonicos justos re-
ciben la violencia de la persecucion y el sadismo infinito del do-
minador

La lucha (flecha f) entre la filosofia de la dominaciéon y de la
liberacion manifiesta en nivel tedrico la violenta lucha de clases
que en América Latina, como siempre, el dominador inicia en
primer lugar. En este nivel, como en otros, la filosofia de los
paises pobres tiene necesidad de los filésofos de los paises ricos
—responsables con sus naciones de lo que acontece fuera de sus
fronteras—, pero producido por sus empresas multinacionales,
sus politicos y sus ejércitos.

3.3. Con respecto al método y a las categorias

Vimos en 2.2. algunas exigencias en ese nivel. Acrecentaremos
otros aspectos. En primer lugar , acepto el método dialéctico u
ontoldgico como el método apto para descubrir el sentido de las
partes funcionales de un sistema —cuestion dejada de lado por el
neopositivismo ldgico, por los funcionalismos socioldgicos y por
otras posiciones filosoficas—, la filosofia de la liberacion da par-
ticular importancia al momento "analéctico" del movimiento dia-
léctico. En ultimo analisis, la cualidad dialéctica del método dia-
léctico consiste en el movimiento racional que pasa de la "parte"
al "todo" o de un todo o todo concreto que lo comprende™.

Mas, la posibilidad de tal pasaje —de ningin modo "jueves Santo
de la razén, como decia Hegel, empero "pascua de resurreccion”
de la razon—, sin embargo existe no solo por la negacion de lo
negado en la totalidad (momento de la negacion), y ni siquiera
por la afirmacion de la totalidad (que seria un no "superarla";

sin Aufhebung radical o metafisica, no solo ontoldgica), pero lo
que es mas esencial, para una filosofia de los oprimidos, la afir-
macién (como origen y cumplimiento posterior liberador) de la
exterioridad.

n

Por ejemplo. La liberacién de Nicaragua, como proceso que pa-
sa de una nacion dependiente de los Estados Unidos a una patria
libre (de una totalidad primera a otra totalidad segunda), no es
solamente por negacion de las opresiones producidas por el capi-



36

talismo en tal nacion (negacion de negacion), ni por la afirma-
cion de las potencialidades burguesas de la Nicaragua somocista,
sino metafisicamente por la afirmacion de que Nicaragua es co-
mo exterioridad del capitalismo como fotalidad (1o que Nicara-
gua es como origen desde el pasado pre-capitalista, mas humano y
herdico, historico; y lo que Nicaragua es hoy como proyecto mas
alla del capitalismo, utopia real no contenida ni como potencia

en la Nicaragua burguesa del somocismo).

El momento analéctico del método dialéctico (método anadia-
léctico, da prioridad absoluta al proyecto de liberacion al otro
como nuevo, como otro, como distinto y no solamente diferen-
cia en la identidad de la totalidad)™. En ultimo analisis, se puede
afirmar que el momento analéctico de la dialéctica se funda en
la anterioridad absoluta de la exterioridad sobre la totalidad, has-
ta afirmar la prioridad del Otro como origen creador sobre la crea-
cion como obra, como totalidad finita y por eso perfectible. La
metafisica de la creacion es el ultimo fundamento de la liberacion
histérico-politica (las revoluciones sociales), de la liberacion ero-
tica de la mujer, de la liberacion pedagdgica del hijo y del mundo.
Porque "mas alla" del ser (si por Sein se entiende el horizonte
de la totalidad), esta la realidad, se encuentra la Realidad en su
ambito mas consistente, futuro, utopia: exterioridad antropo-
logica (el otro: el pobre) o absoluto (el Otro): el Creador que
interpeta al sistema por la epifania del pobre cuando se aquieta
en una normalizacion fetichista antidialéctica.

Como se puede ver, el momento analéctico del método dia-
léctico parte de la categoria de "exterioridad", categoria ética
por excelencia y critica por antonomasia. Porque ninguna "tota-
lidad" es la ultima —mni siquiera el universo conocido, ya que la
omnitudo realitatis no es el "universo" conocido—, porque siem-
pre es posible criticar la totalidad desde la "exterioridad" real
del otro (u Otro), toda totalidad ontoldgica (el Ser) puede ser
transformado en mero "ente" (parte de un sistema al menos
utdpico y futuro de donde el sistema presente deja de ser la tota-
lidad supuestamente ultima y se transforma en una totalidad en-
tre las posibles).



37

De la misma forma, categorias tales como (cara a cara), aquella
que mide toda relacién humana practica, como el origen y el fin
de la historia, de luz suficiente para interpretar la injusticia o la
alienacioén del otro como mediacion del proyecto de la totalidad,

a partir de la inmediatez donde se deja que el otro sea otro en su
metafisica exterioridad real. A partir de la experiencia del respeto
por el otro como otro, es juzgada toda relacion humana politica,
pedagogica o erotica de "instrumentalizacion césica" del otro
como mediacidn para mi o nuestro proyecto.

Tanto el método como la totalidad de las categorias usadas
dependen de su relevancia o pertinencia, de la articulacion que el
fil6sofo tiene con la praxis de liberacion (sumariamente indica-
daen3.2.).

3.4. Espacio politico, represion y aparatos anti-hegernonicos

La América Latina actualmente realiza la experiencia que
Europa vivio en parte con el nacismo y el fascismo —que preten-
dian implantar un capitalismo nacional auténomo en Alemania
e Italia, mas tuvieron que resignarse a un capitalismo apenas
semi-dependiente del norteamericano—, se encuentra en una situa-
cion sumamente compleja, mas llena de los dolores agonicos
del parto de una nueva época histdrica del continente. La filoso-
fia de la liberacion es un producto tedrico y estratégico de una
profunda revolucién que atraviesa a todas nuestras naciones. Al
pensamiento filoséfico es connatural expresarse en un "espacio"
de cierta libertad, la minima. Cuando le falta la "minima" liber-
tad, la filosofia emigra, se exilia, muere y el cuerpo del fil6sofo
va a la carcel, desde Boecio a Gramsci (ya que la prision es una
forma de muerte, o al cementerio (como mi colega de Mendoza,
el filosofo Mauricio Lopez, o mi alumna de filosofia Susana
Bermejillo, bella mujer asesinada a pufialadas por grupos para-poli-
ciales en 1975).

3.4.1. La filosofia de la liberacion esta reprimida hoy en Ar-
gentina, Uruguay, Chile, Paraguay, Haiti, Guatemala, Honduras.
El "espacio" politico para el pensamiento critico es nulo. La



38

ideologia militar de la "Seguridad Nacional" —aprendida princi-
palmente en las escuelas de los Estados Unidos, como West Point
o la School of the Americas en el canal de Panama—, no tolera,
ni fisicamente al sujeto filosofico de la liberacion, ni su contra-
discurso dialéctico o popular.

La represion llega incluso al nivel psico-social®®, y la tortura
se la emplea como un medio para realizar el pretendidamente
anarquista regreso al "orden" occidental y cristiano. Ser fil6sofo
de la liberacion en esta situacion significa "peligro de muerte".
Todavia, los que decidan valientemente permanecer en los respec-
tivos paises deben "mimetizar" su discurso para no desaparecer.
Por eso es muy dificil juzgar su "criticidad" desde el exterior,
porque permanece ocultamente la praxis de liberacion popular
de manera cotidiana, aparentemente mondtona, nada radical
en sus propuestas. Sea como fuere, pesa sobre ellos el peligro
de la autocensura, del reformismo, del tercerismo. Para ellos,
todo el respeto y admiracion. Tal vez ellos sean hoy los fildésofos
cuya opcion popular los haya llevado a revivir en el riesgo per-
manente de perder la vida para no dejar de pensar.

Mas nosotros, que estamos en el exilio, en un "espacio"
politico mayor (mas articulados como los "cautivos de Babilo-
nia" con el "espacio” cero de Jerusalén, la patria reprimida),
desenvolvemos nuestro discurso de liberacion con un doble con-
tenido: de un lado, como critica clara y radical de los errores
teoricos cometidos (en filosofia politica: el populismo) y, por
otro lado, lanzandonos decididamente a esclarecer los grandes
temas estratégicos que con relevancia y pertinencia debera ocu-
pamos en los proximos decenios.

3.4.2. El discurso filosofico critico tiene un "espacio" poli-
tico creciente en el Brasil, Peru, Bolivia, Ecuador, Santo Domin-
go. Panamad, dada la crisis de las dictaduras militares y la apertura
a ciertos tipos de social-democracias. En muchos de estos paises
la filosofia resurge como de una "noche oscura" de la inteligen-
cia. No hay originalidad, el camino es dificil, un pasado de larga
opresion o de falta de pensamiento critico dificulta el camino.

En tiempo de maduracion, de esclarecimiento estratégico, de



39

profundizacion de la filosofia de la praxis que comienza a tornar-
se hegemonica en los medios intelectuales articulados con los
movimientos populares nacientes, emergentes, en situaciones que
todavia no son de alguna forma revolucionarios (exceptuando
algln pais centroamericano). La tentacién de muchos es en este
caso el populismo —ya que las posiciones revolucionarias radicales
deben ser matizadas a fin de que se tornen viables—.

3.4.3. Se tiene la impresion, por el contrario, que se esta
cerrando el "espacio" politico para el pensamiento filosofico en
Colombia, donde los militares tienen cada vez mayor presencia
en la vida nacional en vista del surgimiento de los movimien-
tos campesinos y obreros. La filosofia de la liberacion crece en
aquel lugar, y atn tiene posibilidades, dada su posicion mimética
—en el pensamiento populista y cristiano—. La situacion es preo-
cupante. Célebres cientificos sociales fueron presos y tortura-
dos. Hora historica extremadamente dura.

3.4.4. El discurso filoso6fico de liberacion tiene posibilidad
de su ejercicio en paises con libertad relativa, como México,
Venezuela, Costa Rica y Puerto Rico y muy especialmente por-
que en todos ellos un movimiento de un cierto "nacionalismo"
esta ganando las masas populares contra las pretenciones de un
imperialismo norteamericano (en dos casos por la posesion de
las fuentes energéticas; y otro, por la conciencia de independen-
cia; en otro, por su proximidad con Nicaragua). En posicion de
anti-dependencia, la cuestion de la liberacion es apoyada incluso
por la burguesia nacional o interna (liberacion nacional populis-
ta), lo que permite ampliar el "frente" de aliados y crear aparatos
anti-hegemonicos de filosofia (escuelas o facultades de filosofia
con programas mas adecuados, revistas, colecciones de libros,
movimientos, etc.). Por otro lado, estos aparatos anti-hegemoni-
cos en estos pocos paises se vuelven estratégicos para todo el con-
tinente. O sea, justo un "espacio" de produccion filosofico-critica
que puede "ser exportada" a los paises sumergidos en la mas horri-
ble represion, y donde todavia no florece una filosofia Latinoa-
mericana de Liberacion. Es en este punto, nuevamente que los filo-
sofos de los paises "ricos" pueden ayudarnos en un doble frente,



40

en una verdadera "alianza para la filosofia critica": en el frente
de los paises oprimidos (publicando en sus lenguas nuestra pro-
duccion y enviando estas publicaciones de sus paises a los nues-
tros, donde nos es imposible entrar, lo mismo con los libros),

y en el frente de sus propios paises (creando una corriente de opi-
nién favorable a un pensamiento critico-liberador en los paises
del Tercer Mundo). Esto nos lleva al altimo punto de nuestras
reflexiones”; pero antes debemos detenernos en otro &mbito

de ejercicio filosofico.

3.4.5. En el proceso socialista de Cuba y de Nicaragua en el
préximo futuro, la filosofia de la liberacion tiene que pensar
otros temas, diferentes de aquellos paises donde la revolucion
es todavia un acto futuro. El tema central que debe ser pensado
dentro de la situacion de crecimiento presente en Cuba y de
construccion en Nicaragua, no es tanto la cuestion politica, sino
principalmente el nivel tecnoldgico-productivo e ideologico.
De un lado, el aumento de la productividad, el desenvolvimien-
to de las fuerzas productivas, esta exigiendo una filosofia de la
produccion que llamaria "filosofia de la poiesis". La filosofia
de la liberacidn abre asi un nuevo capitulo afirmando que la tec-
nologia no es universal y con autonomia absoluta, sino que res-
ponde a necesidades y exigencias determinadas por el grado de
evolucion de la formacion social y con respecto a la revolucion
cientifico-tecnoldgica. La filosofia critica debe desenmascarar
las estructuras del "tecnologismo" que justifica la dependencia
productiva de los paises del Tercer Mundo o subdesarrollados.

Una segunda cuestion de fondo en los paises socialistas latinoa-
mericanos es saber formular una "nueva teoria de la religion”
—a partir del propio discurso marxista—, donde el ateismo como
antifetichismo y el materialismo como el estatuto tltimo del cul-
to (ofrecer a otro un producto del trabajo), permita situar a la
religion como praxis y trabajo infraestructural, como estructura
positiva y de Liberacion. Esta cuestion es estratégica para la revo-
lucion latinoamericana, porque permitira impulsar a todo el pue-
blo, con profunda conciencia religiosa, para el proceso liberador,
no solo no negando su religacion a la trascendencia religiosa, sino



41

apoyandose en ella para encontrar motivaciones absolutas enfoca-
das hacia la praxis revolucionaria.

4. PARA UNA DIVISION INTERNACIONAL DEL TRABAJO
FILOSOFICO

Pienso que la "filosofia de la liberacion" como filosofia de los
oprimidos y para los oprimidos, no es solamente una tarea de
pensamiento de los paises del Tercer Mundo. Por el contrario,
juzgamos que se puede ejercer la "filosofia de la liberacion" en
todo lugar y situacién donde haya opresion del hombre por el
hombre. Lo que acontece es que, dependiendo del "lugar" de
donde parte el discurso, seran otros los temas relevantes, perti-
nentes. La "tematica" puede ser diferente mas no el tipo de dis-
curso, ni su método, ni sus categorias esenciales. Pienso que en
los Estados Unidos es posible practicar una filosofia de la libera-
cion, desde toda la poblacidon oprimida por un sistema de consu-
mo donde la racionalidad del /ucro (profit) va mostrando su irra-
cionalidad real; desde las minorias negras e hispanoamericanas;
desde la mujer todavia no redimida; pero muy especialmente
desde la manipulacion ideologica que esconde al ciudadano lo
que el imperio produce fuera de sus fronteras sobre pueblos po-
bres que empobrece atin mas.

En Europa y en nuestros paises, la filosofia a veces se vuelve
sobre si misma y reduce toda su tarea a justificarse a si misma
(filosofia del lenguaje, logica, etc.), sin pensar en los grandes
temas relevantes del final del siglo XX. En Asia y en Africa, la
filosofia tiene otros temas de liberacion (el dialogo con culturas
ancestrales, la autenticidad y la cuestion del neocolonialismo).
En América Latina —con diferencias de pais a pais— esbozamos
asi introductoriamente algunos dmbitos tematicos dentro de los
diversos "espacios" politicos.

Pienso que la division internacional del trabajo filosofico,
sefnalando a los diversos bloques y paises diferentes tareas, nos
permitiria comenzar un dialogo fecundo, donde no se exigiria



42

la uniformidad tematica ni se despreciarian ciertos objetivos
tematicos por no ser relevantes para nosotros. El respeto por la
situacion del otro comienza por el respeto de su discurso filoso-
fico.

NOTAS

'Kritik der reinen Vernunft, A 312, B 368.

*Ya Edmund Husserl intenté mostrar a su manera que le era necesario a
la filosofia alcanzar el grado de ciencia (Cfr. Philosophie als strenge Wissens-
chaft, aclarando en el paragrafo 97: "Philosophie ist aber ihrem Wesen
nach Wissleschaft von den wahren Anfaengen, von den Urspruengen, von de
piEouato tdutov..."; Klostermann, Frankfurt, 1965, p. 71).

*Véase mi obra Método para una filosofia de 1a liberacion, Sigueme,
Salamanca, 1974, pp. 17 ss. Para Aristoteles "la dialéctica es util para las
ciencias filosoficas... (y) con respecto a los fundamentos (ta mtpwtp) de los
principios (apymv) de cada ciencia; es en efecto, imposible argumentar
acerca de ellos fundandose en los principios propios de la ciencia en cues-
tion, porque los principios son los elementos originarios de todo el resto;
es so6lo por mediacion de lo comprendido cotidianamente (§vo&wv), v
que concierne a cada ciencia, que es posible explicar los principios de ellas
necesariamente. Este es el oficio propio, el especifico de la dialéctica:
porque en razon de su naturaleza critica-interrogativa (é£gtaoctiun) nos
abre el camino a los principios de todo método" (Top. 1,2,101 a 26b 4).

*Desde Kant el "conocer" es de objetos ("Erkenntnisse der Gegenstaen-
de", Kpv 'V, 1, 3, A 139), el saber es de la ciencia y la "fe racional" es de las
Ideas. Por el contrario, para Hegel el saber (Wissen) es el acto intelectual
por exelencia, filosofico entonces ("Dieser Begriff der Philosophie ist die
sich denkende Idee, die wissende Wahrheit"; Enzyklopaedie, § 574).
Cognitio o cognoscere no es sapere o scire, aun para el pensamiento cléasico.



43

SEl Gltimo Husserl hablo cada vez mas de la nocién de Lebenswelt,
que prepard el concepto de "in der Welt sein" de Heidegger (Die Krisis
der europdischen Wissenschaften 111, Husserliana VI, Nijhoff, Haag, 1962
pp. 105ss.). Para Aristoteles ta evéoéa indica la comprension cotidiana
existencial. De todas maneras habra que superar la posicion pasiva (visiva,
intelectual) de ambas nociones, para llegar a una nocion de praxis en el
sentido de la "totalidad estructurada de acciones humanas" de un grupo
humano, una clase social, una comunidad histérica. En este sentido prima-
rio, la praxis es anterior a la teoria. Es en y desde donde la teoria surge.
La praxis segunda o la mera accion decidida es posterior al acto teodrico y
se integra como un momento en la totalidad de la praxis a priori.

%El ejercicio tedrico en su totalidad estaria indicado por los clasicos
en aquello de "ordo autem quadrupliciter ad rationem comparatur..."
(Thomas, In X libros Ethicorum, 1; Marietti, Roma, 1949, p. 3).

"Emile, 1; Garnier, Paris, 1964, pp. 28-29.

$Sobre la "naturaleza" (nature) como el horizonte burgués de com-
prension de la existencia humana en Rousseau, véase mi obra "La peda-
gbgica latinoamericana", en Filosofia ética latinoamericana. §49; Edicol,
Meéxico, 1977, t. 111, pp. 132 ss. Nueva América, Bogota, 1980.

*"Das Ich setzt sich selbst... Ich als absoluten subjekts" (Grundlage
der gesamten Wissenschaftslehre (1794), 1, 97).

The logic of scientific discovery, Harper and Row, New York, 1968,
pp. 7855.

"Francke, Muenchen, 1977, t. 11, pp. 102 ss.

Ludwig Wittgenstein, Tractatus Logico philosophicus. Routledge and
Kegan Paul, New York, 1969, p. 15.

Brbid., 6.45; p. 149. Es exactamente de esta manera como "siente"
el mundo (el sistema) el oprimido por la totalidad practica. Pero acerca
de este "sentir" del oprimido, para Wittgenstein, no hay filosofia.

“Ibid., 6.423; p. 147.

BIbid., 6.41; p- 145. De esta manera es imposible efectuar un juicio to-
tal sobre el sistema capitalista como totalidad —tarea de la dialéctica—.
Popper y Wittgenstein se cuidaran de hacer esta critica descartada o nega-
da por holistica, insensata, imposible. Su opcidn reformista, justificante al
fin del capitalismo al demostrar pretendidamente la imposibilidad de una
"salida" (la critica a la utopia y al socialismo se concreta, al fin, en su
imposibilidad), se torna metodicamente antidialéctica.

'®Como manera de un ejemplo periodistico véase Noam Chomsky,
"Objectivity and liberal scholarship", en American power and the new
mandarins, Vintage Book, New York, 1969. pp. 23 ss.



44

"Desde Aristoteles (Cfr. De sophist. elenchis 34: "Nuestra intencion
fue descubrir una cierta capacidad de argumentar sobre todo problema
partiendo de lo dado en la comprension cotidiana y en tanto mas comun-
mente admitido, puesto que ésta es la tarea de la dialéctica (St0AnKTIKNG)
de la critica" (183 a 37-b 1).

8Cfr. Michael Theunissen. Der Andere, Gruyter, Berlin, 1965; Emmanuel
Levinas, Totality and Infinity. An essay on exteriority, Duquesne Universi-
ty Press, Pittsburgh, 1969.

Entendemos por "materia" y "materialismo" no la afirmacion inde-
mostrable de que todo es eternamente materia cosmologica (Cfr. Engels,
Dialektik der Natur, Dietz, Berlin, 1951), que seria un materialismo
ingenuo. "Materia" y "materialismo" lo tomamos en el sentido practico-
productivo: la naturaleza como materia ("con lo que") del trabajo huma-
no. El "Yo trabajo" es el a priori constituyente de la "materia" como ca-
tegoria practico-productiva (y no cosmologica). En este sentido la deter-
minacion material (nunca absoluta) es una instancia que no puede dejarse
de tener en cuenta en toda consideracion historica antropoldgica. Por otra
parte, la "materia" remite a la nocion hebrea de "trabajo-servicio-Culto",
(habodah: om1v; Cfr. Kittel. TWNT,; articulos tales como dtokovia,
évepynuot o) etc,). Véase mi obra, proxima aparacion Filosifia de la
produccion, México, 1980.

*Leon Rozitchener, Freud y los limites del individualismo burgués,
Siglo XXI, Buenos Aires, 1972, analisis del sujeto hasta mostrar las deter-
minaciones del sistema en su mas profunda subjetividad. Es decir, "la lu-
cha de clases incluida en la subjetividad del hombre como nucleo de su
existencia mas individual", dice el pensador argentino.

*ICfr. Christine Buci-Glucksmann, Gramsci et I'Etat, Fayard, Paris,
1975.

22 Antonio Gramsci, Quaderni del Carcere, 10 (XXXIII),II, § 13; Einaudi,
Roma, 1975, 1. 1, p.1250.

BWittgenstein, op. cit., 4.0031; p. 37. No se quiere decir que no sea
necesario y util una filosofia del lenguaje, pero como "instrumento" de la
filosofia y no como esencia y tltima finalidad de ésta. Aristoteles va in-
dicaba que el arte de la retdrica —que para los sofistas era la tltima finali-
dad—, para el filosofo que busca la verdad, era s6lo un medio para no de-
jarse confundir por el sofista: "No es lo mismo la intencion del filésofo
del que busca (la dialéctica) por si misma" (para el éxito y no para descu-
brir la verdad) (Top. VIII, 1; 155b 1-11).

**Ademas de las obras citadas en la ponencia de M. Christine Morkovsky
en el Congreso del afio pasado, véanse de mis obras Filosofia de la libera-
cion, 5, Edicol, México, 1977; Politica, USTA, Bogota, 1979; Filosofia
de la religion, de la misma editorial, 1979, y la ponencia al III Coloquio



45

Nacional de Filosofia (Puebla, México), sobre "Filosofia, aparatos he-
gemonicosy exilio".

¥ Einleitung in die Philosophie der Offenbarung oder Begruendung der
positiven Philosophie, en Werke, V1, B, p. 398.

*"Erlanger Vortraege", en Werke, V, pp. 305-306.

'Wittgenstein, op. cit., 6.432; p. 149.

*Véase mi obra Religion, Edicol, México, 1977; Filosofia de la libera-
cion, 4.2.8. (pp. 135 ss.).

¥La nocion de Gramsci de "intelectual organico" indica aproximada-
mente la cuestion —aunque en América Latina cobra caracteristicas concre-
tas que no podemos abordar en esta corta ponencia—. Cfr. Juergen Haber-
mas Theorie und Praxis, Suhrkamp, Berlin, 1963. Lukacs explica que "la
organizacion es la forma de mediacion (Vermittlung) entre la teorla y la
praxis" (Werke, t. 11, Neuwied, 1968, p. 475).

*%por ejemplo la obra de Alberto Parisi, Filosofia y Dialéctica, Edicol,
México, 1979, sobre l6gica dialéctica.

*"Nuestra Revista de filosofia latinoamericana (Buenos Aires) fue clau-
surada en 1975 por la represion militar en Argentina, cuando estaba en su
numero 2. Fuimos expulsados 18 de los 32 profesores de filosofia del De-
partamento de filosofia de la Facultad de Filosofia y Letras de la Universi-
dad Nacional de Cuyo (Mendoza, Argentina). Lo mismo aconteci6 en las
Universidades Nacionales de Salta, Tucuman, Coérdoba, Rio IV, Rosario,
Buenos Aires, La Plata, Bahia Blanca, Comahue, etc.. Los libros de la
editorial Siglo XXI (donde habiamos editado nuestra obra Para una ética
de la liberacion latinoamericana), por orden del gobierno fueron guillo-
tinados, cortados, cada ejemplar en cuatro partes (no se pudieron vender ni
como papel viejo). Todos estos actos vandalicos fueron aprobados y jus-
tificados por eminentes pensadores catolicos. E1 50% de los alumnos de
nuestro Departamento de Filosofia de Mendoza fueron expulsados de la
Universidad, sin poder volver a estudiar en ninguna universidad del pais.
Esta es la politica con respecto a la filosofia que propugna el capitalismo
dependiente en el Cono Sur latinoamericano.

32Sin lugar a dudas la obra de J.P. Sartre, Critique de la raison dialectique
(Gallimard, Paris, 1960), ayud6 hace afios a redescubrir la "cuestion de la
dialéctica (Hemos planteado esta problematica en nuestra obra Méfodo
para una filosofia de la liberacion, pp. 162 ss.).

BCfr. Filosofia ética latinoamericana, t. 1 (1978), pp. 108 ss.; Filosofia
de la liberacion, 2.4.4.y 2.3.5.3., etc.

*Golbery do Cauto e Silva, Geopolitica do Brasil, Jos¢ Olympio, Rio
de Janeiro, 1967, p.26.



3.

LA FILOSOFIA DE LA LIBERACION EN
ARGENTINA.

IRRUPCION DE UNA NUEVA GENERACION
FILOSOFICA *

* Ponencia presentada en agosto de 1975 en el I Coloquio Nacional de
Filosofia en Morelia (México).



49

En estas lineas querria exponer el nacimiento y la corta vida de
un movimiento filosofico surgido en Argentina a partir del com-
promiso practico de un grupo de pensadores, profesores univer-
sitarios de algunas facultades de filosofia nacionales, que ha su-
frido ya el peso de su primera violenta persecucion politica, a
causa de su posicion critica pero al mismo tiempo realista en
cuanto al punto de partida de su reflexion metafisica. Para mejor
comprender las motivaciones de su irrupcion y mostrar resumida-
mente sus tesis fundamentales, serd necesario exponer una rapida
introduccion acerca de los movimientos filos6ficos argentinos
que le anteceden en el presente siglo, indicando, es evidente, solo
las grandes lineas.

Los supuestos de estas lineas son los siguientes: el discurso
filos6fico no es un nivel abstracto o independiente de la exis-
tencia humana, sino que, por el contrario, se encuentra inserto
en la totalidad del quehacer cotidiano. Por ello hemos de ver los
condicionamientos que se ejercen en el mismo discurso filosofi-
co hasta transformarlo frecuentemente en una justificacion ideo-
logica. Por ideologia entendemos la expresion de un pensar que
en funcion practica encubre mas que descubre la realidad que
pretende significar.



50
I. EL MOMENTO ONTICO LIBERAL DE LA FILOSOFIA ARGENTINA

A fines del siglo XIX, por la peculiar situacion de la agricultu-
ra argentina, y por la inmigracion europea obrera, se produce un
primer conato de industrializacion (de industria media, es eviden-
te, tales como la de curtiembre de cueros, hilanderias, herrerias,
etc.). Se produce asi en torno a los puertos atlanticos (Buenos
Aires, Rosario, etc.) el surgimiento de un proletariado de tipo
europeo en la industria dependiente neocolonial. El anarquismo,
tan vigente en esa €poca, es una muestra de este proceso (y su pri-
mer reflejo ideologico de interés). Por su parte, el positivismo,
como movimiento filoséfico, se encuentra emparentado a cier-
tas tesis socialistas, pero fundamentalmente entronca con la
pequeia burguesia portuaria, anticonservadora y antitradiciona-
lista. De todas maneras el pensar de Ingenieros, por ejemplo, es
liberal en economia, y no llega a ser sino la propuesta de una
disciplina moral burguesa moderna europea. Filos6éficamente
el reino positivista tiene como unico horizonte al ente, cosas que
se imponen, manipulan, distribuyen. Cosas industrializables,
objetos cientificos positivos.

La reaccion antipositivista argentina, de Korn o Alberini,
tan distantes en apariencia, responde a los mismos supuestos.
Uno mas bien liberal; el otro aparentemente mas conservador;
los dos respondiendo a la misma oligarquia inicialmente burgue-
sa del puerto de Buenos Aires. Se vuelven en contra del positi-
vismo comtiano o spenceriano, pero partiendo de Kant, de sus
objetos constituidos, de los entes no ya materiales (del inicial in-
dustrialismo que ya fracasa en su nacimiento) sino mas espiritua-
les de tipo bergsoniano (sublimacién de un pais neocolonial
que comprende pronto que ha nacido demasiado tarde para en-
trar en la competencia de los mercados industriales internacio-
nales, ingleses primero y norteamericanos después). El caso mas
interesante es Francisco Romero, militar de profesion, que ingre-
sa en la universidad de Buenos Aires en 1930 (afio del comienzo
de la llamada "década infame" bajo el primer gobierno militar
en Argentina) y que la deja en el advenimiento del peronismo
(1945), para regresar con los grupos militares que gobiernan de



51

una u otra manera desde 1955. Romero es, con toda evidencia

el apoyo filoséfico de la posicion antipositivista partiendo de una
teoria de los objetos de inspiracion kantiana y scheleriana, pero
que no logra superar el nivel 6ntico moderno de la subjetividad
europea. Responde por ello, sin advertirlo, a los intereses que la
fuerza militar defiende con sus armas: la llamada oligarquia ga-
nadera del Plata.

Todo este ciclo filosofico, desde fines del siglo XIX hasta fines
del gobierno militar (en 1973), no puede realizar una critica al
sistema como totalidad, ya que solo se enfrenta con entes, cosas,
objetos, que trabaja con mayor o menor acierto pero, al fin,
queda apresado en el mero nivel ontico. Es filosofia cada vez
mas universitaria, europea, pero que no logra interpretar la rea-
lidad concreta. La critica filosofica a esta posicion la han efec-
tuado adecuadamente Hegel o Heidegger en Europa. En Argen-
tina realizard esta critica otra generacion filosofica.

II. EL MOMENTO ONTOLOGICO DE LA FILOSOFIA ARGENTINA.

No es extrano que sea desde Cordoba, ciudad interior y anti-
portuaria, opuesta a los intereses de la "pampa humeda", que se
eleven las dos figuras mas importantes de la ontologia argentina
de la primera parte del siglo XX. Tanto Carlos Astrada como Ni-
mio de Anquin, no pertenecientes a la oligarquia doctoral cordo-
besa pero de alguna manera viviendo la magnitud de su responsa-
bilidad intelectual, fueron becados a Alemania tres afios antes de
la revolucion del 30. El primero estudié con Heidegger en Freiburg
y el segundo con Cassirer en Hamburg. Ambos tuvieron una
espléndida formacion filos6fica; ambos asumen una posicion on-
toldgica. Desde el "ser" (como Sein en Astrada, o como esse
en de Anquin) se critica al ente, a los "objetos" de Ingenieros,
Korn o Romero. Uno desde una posicion que desde la adhesion
al gobierno popular (ya que es director de Cuadernos de filosofia
durante el peronismo en Buenos Aires) pasa después a una decla-
racion marxista, el otro desde la adhesion tomista tradicionalista
de extrema derecha (la revista Arche en Coérdoba la publicara



52

igualmente en gobierno peronista) pasara después a vitalizar
grupos armados de extrema izquierda; uno y otro, ambos, termi-
nan por asumir el pensamiento hegeliano. Vemos asi cumplirse

el pasaje del kantismo (positivista y antipositivista) a la ontologia
primero heideggeriana y por ultimo hegeliana. Hegel es el pensa-
dor de esta generacion. Por ello se puede hablar del "espiritu

del pueblo" como proletariado (Astrada) o como tradicion oli-
garquica (el primer de Anquin), y desde un movimiento anti-
imperial "equivoco" (como es el peronismo).

De todas maneras la critica ontologica es todavia abstracta,
universal. Astrada muestra en su obra El mito gaucho elementos
de importancia, pero al fin no logra proponernos un analisis ca-
tegorial satisfactorio de lo nacional o popular. De Anquin retorna
a los presocraticos para definir el actual esfuerzo de la filosofia
en Latinoamérica; Latinoamérica, por otra parte, que no existe
para de Anquin —como no existia para Hegel—. "El ser es, el no
ser no es, todo lo demads es tautologico" nos decia hace poco el
filosofo cordobés. La ontologia se cierra al fin como sistema y no
se vislumbra una praxis asistematica, mas que ontologica, que
pueda abrir la brecha de un nuevo orden mas justo. ;Hay un am-
bito mas-alla del ser? (Es posible superar la ontologia? El nacio-
nalismo populista antiinglés no es suficiente. El mismo peronis-
mo posee en su seno un "equivoco" fundamental (el "ser" tam-
bién: el ser como sistema). Esta generacion se expreso oficial-
mente en el / Congreso Nacional de Filosofia en Mendoza en
1949.

III. EL MOMENTO META-FISICO DE LA LIBERACION

Desde el gobierno de Ongania (1966) se fue constituyendo
una nueva generacion; todos sus miembros nacen después de
1930. La dictadura militar permiti6 templar los espiritus, arries-
gar la vida, tener el coraje de elevar una voz critica; en las calles,
en las universidades. Esta generacion filosofica se expresa por
primera vez publicamente, se encuentra casi, en el I/ Congreso
Nacional de Filosofia en Cordoba en 1972. El problema funda-



53

mental de ese Congreso no paso por la division entre la filosofia
neopositivista o del lenguaje contra el marxismo o el existencia-
lismo fenomenoldgico como se suponia. Pasé en cambio por la
posibilidad o imposibilidad de una filosofia concreta, latinoa-
mericana, ante una filosofia universalista, abstracta, europeo-
norteamericana. Se vio que habian surgido, como oposicion al
gobierno militar, las "catedras nacionales" en varias universida-
des (veremos después la equivocidad de estas catedras), y todo un
grupo de jovenes profesores que intentaban no solo una reforse
universitaria y pedagdgica, sino que intentaban encontrar de he-
cho una brecha para superar la ontologia heideggeriana, hegelia-
na, europea. Desde el optimismo popular por recuperar el poder
surge igualmente el riesgo de intentar una critica que supere la
ontologia. La nueva generacion debe ir mas alld que Astrada y
de Anquin; se enfrenta por ello en cierta manera contra ellos;
"les agradece sus servicios prestados".

Sin embargo, la etapa de prueba, donde la praxis permite el
discernimiento filosofico, se produce desde 1973 a 1975 —y se
continuard todavia por un tiempo—. En la nocién ontoldgica de
"nacion" (como totalidad del "ser" politico para Hegel: el Es-
tado) no se clarifica suficientemente la diferencia cualitativa en-
tre las naciones imperiales y neocoloniales, y, en la nacion, no se
diferencia claramente entre clases opresoras y oprimidas. Este
equivoco ha permitido a algunos de los criticos de la ontologia,
y que forman parte de la generacion que se viene llamando desde
1973 de la "filosofia de la liberacién" en Argentina, asumir
acriticamente las posturas de extrema derecha del ministro
Ivanissevich, lo que ha exigido —a todo el resto de la genera-
cion— tomar clara conciencia de las diferencias. La cuestion
filosofico politica es la siguiente: no hay liberacion nacional an-

te los imperios de turno sin liberacion social de las clases oprimi-
das.

Asumida esta tesis, la "filosofia de la liberacion" clarifica
su definicion historica. Esta opcion ha costado que la mayoria
de los que constituyen esta generacion filosofica se hayan visto
expulsados de las universidades argentinas, en Buenos Aires,



54

Rosario, Cérdoba, Salta, Rio IV, San Juan, Mendoza, Comahue,
La Plata, Bahia Blanca, etc. Este hecho histdrico, el primero de
tal magnitud a mi conocimiento en la vida filoso6fico académica
argentina, no podra dejar de tener consecuencias en el futuro
del pensar latinoamericano, porque se trata de una generacion
"jugada".

La filosofia como critica y la persecucion politica del filoso-
fo estan intrinsecamente unidas. Desde Socrates en Atenas,
o Aristételes huyendo hacia la isla donde morira, los fildésofos
esclavos del imperio romano, hasta Spinoza ocultdndose, Fichte
expulsado de Jena, o todos los poshegelianos, terminando por
Husserl excluido de su catedra por los nazis, la filosofia cuando
es dialéctica es critica y por ello debe saber asumir sus conse-
cuencias.

La llamada "filosofia de la liberacién"' efectiia primera-
mente la critica a la nacion aceptada por la filosofia de ser
(Sein). Desde Hegel, Husserl o Heidegger ¢l "ser" es el funda-
mento (Grund) y el "ente" la diferencia (Unterschied); se trata,
en el fondo, de una filosofia de la identidad (/dentitad). Si la
generacion de Romero permaneci6 en lo diferido, la de Astrada
en la identidad. Pero mas all4 de la razén, aun como comprension
del ser, de la Totalidad, se encuentra todavia el &mbito, primera-
mente €tico-politico, de la Exterioridad. En realidad, historica-
mente, la ontologia era algo asi como la ideologia del sistema
vigente que el filésofo piensa reduplicativamente para justificar
desde el fundamento actual todos los entes. Tanto la 6ntica co-
mo la ontologia son sistematicos, totalidad totalizante: el filo-
sofo no es radicalmente critico, sino, a lo mas, dnticamente
critico, sea como critico social, sea como filosofo del lenguaje
o del logos, sea como practicante de la "teoria critica". Se trata
de ir mas alla del ser como comprension, como sistema, como
fundamento del mundo, del horizonte del sentido. Este ir mas
alla es expresado en la particula meta- de meta-fisica.

El tema de estas lineas no es explicar la "filosofia de la li-
beracion" en Argentina, sino s6lo indicar, muy superficial y
resumidamente, el hecho de su aparicion®. Pretende ser supera-



55

cion de la ontologia, del universalismo abstracto de la filosofia
moderno-europea, del manejo preciso pero ontico de la logica

y del lenguaje. En filosofia politica, la filosofia primera, quiere
igualmente superar el populismo ingenuo, los métodos imitativos
de otros horizontes politicos y no propiamente latinoamerica-
nos, para clarificar las categorias que permitan a nuestras nacio-
nes y clases dependientes y dominadas liberarse de la opresion
del ser, como fundamento del sistema imperante mundial, nacio-
nal y neocolonialmente.

Leia hace poco en Hermann Cohen, uno de los fundadores
de la Escuela de Marburg, que "el pobre permite efectuar el
diagnostico de la patologia estructural del Estado"*. Esta indica-
cion meta-fisica (porque la nocion filosofica de "pobre" indica
exactamente la Exterioridad del sistema) con carécter politico
permite desmitologizar mas de un intento filosofico que, en rea-
lidad, no es sino justificacion ideologica de intereses no-filosofi-
cos previos, inconfesables.

Desde que el "yo conquisto" de Cortés se transformé en el
ego cogito cartesiano o en la "Willen zur Macht" de Nietzsche,
no se ha levantado en nombre del "conquistado”, del "pensado"
como idea o de la "voluntad impotente" (porque dominada),
un pensar critico meta-fisico. La filosofia de la liberacién latinoa-
mericana pretende repensar toda la filosofia (desde la logica o
la ontologia, hasta la estética o la politica) desde el Otro, el opri-
mido, el pobre: el no-ser, el barbaro, la nada de "sentido".

Hay "alguien " mds-alla del "ser": es real aunque no tenga
todavia sentido.



56

NOTAS

' Algunos de los componentes de esta generacion son Juan Carlos Scanno-
ne, Osvaldo Ardiles, Anibal Fornari, Mario Casalla, Alberto Parisi, Enrique
Guillot, De Zan, Kienen, Cerutti, etc. Arturo Roig y el autor de estas li-
neas pertenecen igualmente a este movimiento filosofico que acaba de fun-
dar en Buenos Aires la Revista de Filosofia Latinoamericana. En agosto
de 1973, en el viaje que realizd Augusto Salazar Bondy a Buenos Aires,
con motivo de las "Semanas Académicas" de la Universidad del Salvador
(fundadas igualmente por nosotros), pudimos proyectar futuros trabajos
conjuntos. Su muerte prematura en marzo de 1974 nos privo de su apoyo
tan importante. La "filosofia de la liberacion" debe mucho a Salazar
Bondy, aunque no digo con ello que se debe a su inspiracion, ya que la
formacion filosofica de sus componentes es preponderantemente he-
geliana, heideggeriana (aun de la Escuela de Frankfurt) o fenomenologica,
pero puesta en cuestion desde la praxis politica argentina: popular, nacio-
nal, de liberacion.

*Entre otras publicaciones véase el libro escrito por mas de diez autores
bajo el titulo Hacia una filosofia de la liberacion latinoamericana, Bonum,
Buenos Aires, 1974; varios articulos han aparecido en la revista Stromata
(Buenos Aires) 1 (1975), han aparecido informaccion y contribuciones
en esta linea de pensamiento.

*Véase el capitulo IX (tomo IV) de mi obra Filosofia ética latinoame-
ricana, USTA, Bogota, 1979.



4.

REVOLUCION EN AMERICA LATINA Y
FILOSOFIA DE LA LIBERACION*

" Y qué, Socrates, no te avergiienzas de haberte dedicado
a una ocupacion tal, que por ella corres ahora peligro de
muerte?" (Platon, Apologia)'.

"El descubrimiento de América y la circunnavegacion de
Africa ofrecieron a la burguesia en ascenso un nuevo cam-
po de actividad [...] imprimieron al comercio, a la navega-
cion y a la industria un impulso hasta entonces desconoci-
do, y aceleraron con ello el desarrollo del elemento revolu-
cionario (dem revolutionaeren Element) de la sociedad
feudal en descomposicion" (Karl Marx, Manifest der
Kommunistischen Partei)’.

*Ponencia presentada en el II Coloquio Nacional de Filosofia, en diciem-
bre de 1977, en Monterrey (México).



59

Nuestra exposicion la dividiremos en tres partes. En la primera
nos aproximaremos a un concepto de revolucion, teniendo en
cuenta la posicion sincrénica y diacronica de sus momentos
constitutivos; en la segunda nos introduciremos en la coyuntura
latinoamericana, en grandes trazos; en la tercera intentaremos
mostrar la importancia de una alianza tedrica de diversas postu-
ras que queden definidas por una misma opcidn practica; desde
alli podré describirse, aunque inicialmente, la posibilidad de una
division del trabajo filosofico y, al mismo tiempo, la necesidad
de un dialogo a diversos niveles y con distintos contenidos en la
coyuntura revolucionaria actual.

Esta ponencia tiene una intencion politica y es de contenido
filosoéfico.
1. REVOLUCION. SINCRONIA Y DIACRONIA

Toda formacion social o totalidad historico-concreta tiene, en

el desarrollo de su historia, rupturas que marcan el pasaje de
un modo de vida o de produccion dominante a otro. La ruptura



60

es mas cabal cuando més profunda es la discontinuidad. La pro-
fundidad de la ruptura se mide por el nimero de momentos

o instancias que hayan sido alcanzadas por la discontinuidad y,
por otra parte, por la cantidad de cambios que se hayan produci-
do en las determinaciones que constituyen cada momento. Si la
ruptura ha sido so6lo del aparato politico, por ejemplo, como en
alguno de los "golpes militares" sudamericanos, la revolucion
es solo parcial; si por otra parte s6lo se han cambiado alguno

de dichos aparatos no solo es parcial sino ademas superficial.

Se puede hablar cabalmente de revolucion cuando han sido al-
canzados los cuatro momentos o instancias que constituyen un
modo de produccidon nuevo en una formacion social dada.

En efecto, sincrénicamente, la totalidad del modo de produc-
cion se funda, materialmente, en la instancia que podriamos
llamar tecnoldgica o poiética. Queremos distinguir claramente
entre praxis y poiesis; entre el nivel de las relaciones humanas
(cuyo aspecto principal es practico politico) y el nivel abstracto
del hombre con la naturaleza (que denominaremos, para distin-
guirlo en toda esta ponencia, como el momento tecnologico-
poiético)’. Se nos dice que "para producir mercancias, no basta
producir valores de uso [nivel poiético], sino que es menester
producir valores de uso para otros (fuer andre), valores de usos
sociales [nivel practico]"’. El nivel poiético se relaciona direc-
tamente a la materia’, que es tal porque queda constituida por
un trabajo’, que por su parte produce el valor de uso o el condi-
cionante material del modo de produccién como totalidad®.

Por otra parte, las relaciones abstractas hombres-hombres
constituyen las relaciones practicas. Pero ambas, tanto las poiéti-
cas como las practicas se hacen reales o concretas en el nivel eco-
nomico, donde las meras relaciones practicas abstractas se deter-
minan como relaciones de produccion porque incluyen, por su
parte, a las relaciones hombre-naturaleza. De esta manera podria
esquematizarse la cuestion asi:



61

TP: Técnico-poiético
TN TN PP: Practico-politico

E: Econémico

jIg Ideolbgico

TPNPP=E

Sincronicamente las determinaciones de la esencia de un mo-
do de produccion se condicionan mutuamente, con diverso
sentido, y constituyen una totalidad orgénica, en sus tiempos
clasicos. Asi se da una determinacion material de la instancia
tecnoldgica-poiética sobre las restantes; una determinacion prac-
tica en el ejercicio del poder de la instancia politica sobre las
otras; una determinacion de justificacion por parte del momento
ideologico; y todas se tornan reales en la instancia econdmica,
ultima instancia concreta de la totalidad, donde como en un esla-
bon nuclear las restantes determinaciones se hacen vigentes.

Para nuestro tema, sin embargo, lo que importa es un anali-
sis diacrénico de los momentos en los tiempos en que una forma-
cion social pasa de un estadio social a otro estadio por ruptura
revolucionaria propiamente dicha. Si tomamos un ejemplo real,
el del modo de produccion capitalista en Europa, puede servir-
nos para dar una resumida vision de la cuestion. En efecto, la cri-
sis del siglo XIV (por no indicar otro factor recuérdense las pes-
tes y hambrunas) y el descubrimiento de América, producen en
primer lugar el comienzo de una revolucion tecnologica-poiética.
La falta de mano de obra lanz6 al hombre del renacimiento a in-
tentar por medio de méaquinas suplir en parte esa carencia de bra-
ros; hubo de inmediato un rdpido crecimiento de la tecnologia
del mar (brujula magnética, cuadrante, astrolabio, cartas celestes,
sextante, portulanos, crondmetros y otros; naos y carabelas,
vela latina, timén fijo, correderas, etc.). Este condicionamiento



62

material revoluciond la estructura del intercambio y la distribu-
cion de los productos naciendo el mercantilismo precapitalista
(segundo momento). Al mismo tiempo, por ejemplo en Inglate-
rra donde se realizo la primera revolucion burguesa triunfante’,
los filésofos empiristas con su doctrina de la fabula rasa prepa-
raban el camino y abrian la brecha ideologica por la que Crom-
well'! penetro para realizar el nivel irreversible de la revolucion:
la toma y la transformacion de los aparatos del Estado politico.
Desde esa posicion era ahora posible determinar la restructuracion
del nivel econdmico como modo de produccién capitalista, instau-
rar por la educacion la ideologia triunfante para, lentamente,

por el desarrollo ahora liberado de las fuerzas productivas en su
nivel tecnoldgico-poiético crear un tal condicionamiento que

no se hicieron esperar nuevas revoluciones en este nivel, tales co-
mo la maquina atmosférica de Mewcomen (1712) perfeccionada
por Watt, y gracias a lo cual es posible la revolucion industrial,
remate final —aunque no el altimo— de la revolucion iniciada
por superacion de la crisis del siglo XIV.

Esta diacronia, simplificada, se podria esquematizar de la si-
guiente manera —el orden nunca es igual en ninguna revolucion
historica, y ni siquiera pretendemos que sea el de la revolucion
inglesa, tomada como ejemplo:

ruptura
TP: Técnico-poiético PP: Préctico politico
E:  Econdmico TP’ E’, I, PP": nuevas instancias
[:  Ideologico del nuevo orden



63

Quiere decir, entonces, que el desarrollo de una formacion
social puede situarse en a (situacion lejana de toda coyuntura
revolucionaria), aunque ya se vaya produciendo en el nivel de
las fuerzas productivas un desequilibrio creciente que repercu-
te en el nivel socio-politico y puede ser apoyado por teorias
criticas (aqui se indicara la funcion revolucionaria de la filoso-
fia en situaciones no revolucionarias), sin embargo, tal situa-
cion se encuentra antes de la ruptura. Mientras que otra forma-
cion social puede estar en b, lo que supondria tener ante si
otras responsabilidades, ya que la ruptura se encuentra atrds.
No advertir la diferencia ademés de ser un grave error tedrico
puede llevar a mayores equivocaciones practicas, tanto estra-
tégicas como tacticas.

2. COYUNTURA LATINOAMERICANA

Querriamos indicar cuales son, a nuestro criterio, algunas de las
cuestiones coyunturales mas urgentes que pesan sobre la filosofia
y las opciones practicas de 1os filosofos en América Latina.

2.1. Sistemas productivos y revolucion tecnologica

Si es al nivel de las fuerzas productivas donde se comienza
a producir el desequilibrio, es decir en la instancia tecnologi-
co-poiética, debemos prestar especial atencion al hecho de que
una nueva revolucion se ha instalado en el interior de la revolu-
cion industrial: se trata de la llamada revolucion cientifico-
tecnologica'’.

En los paises centrales del capitalismo, de los cuales dependen
los paises latinoamericanos con excepcion de Cuba, el adelanto
industrial crece en los sectores mas progresistas (electronica,
quimica, energéticos, etc.), que son los mas altamente tecnifica-
dos, gracias a una creciente intervencion de la ciencia que funcio-
na como principio de mayor productividad inmediatamente in-
troyectado en el proceso tecnoldgico de produccion capitalista.
Esta "revolucion tecnologico-cientifica" apunta de inmediato



64

a la mayor ganancia por la mayor productividad. Por una parte
disminuye la mano de obra (cuadro 1), por otra aumenta la pro-

duccion (cuadro 2).

Cuadro 1

MODIFICACION DE LA PARTICIPACION DEL HOMBRE,
ANIMAL Y TECNOLOGIA EN LA PRODUCCION DE ENERGIA

(ESTADOS UNIDOS)
(estimacion)
1850 1900 1930 1950 2000
Hombre 15 10 4 3 0.50
Animal 79 52 12 1 0.00
Tecnologia | 6 38 84 9 99.50

FUENTE: Ogburn-Wimkoff, Osipov, Baade, en Richta.

Cuadro 2

CRECIMIENTO DE LA PRODUCTIVIDAD POR HORA TRABAJO
EN ESTADOS UNIDOS EN % (PRODUCTO NACIONAL BRUTO)

Economia | Industria de| Agricultura

Nacional | elaboracion
1889-1899 2.3 15 1.3 Revolucion
1930-1939 20 26 18 industrial
1940-1949 30 17 33
1950-1959 3.2 2.8 6.1 Revolucion cien-
1960-1964 3.2 3.0 5.6 tifico-tecnoldgica

FUENTE: Historical Statistics of the US, en Richta.

De pronto el capitalismo en su fase actual (no ya de libre com-
petencia sino de monopolios, y no ya en un nivel nacional sino in-
ternacional, por el fenomeno de las trasnacionales), se enfrenta
a una doble contradiccidn; una, porque llega a una superproduc-



65

cion (lo que produce la guerra econdmica actual entre Estados
Unidos, Europa y Japon); y la segunda, porque enfrenta un de-
sempleo estructural debido a una doble causa: en primer lugar,
porque se levantan industrias tradicionales del centro y se las ins-
tala en la periferia (por el bajo salario del obrero); en segundo
lugar, porque no puede reabsorberse dentro de la racionalidad
capitalista (toda inversion exige un margen inmediato de ganan-
cia) el desempleo que produce la automatizacion de la agricul-
tura y la industria.

Esta revolucion cientifico-tecnoldgica, nuevo eslabon dentro
de las revoluciones internas al modo de produccion capitalista
en su instancia poiética, comienza a ser retenida, restringida
—como constitutivo esencial actual de las fuerzas productivas—,
por la instancia econdmica del capitalismo (y por ello también
en el nivel politico del imperialismo militarista y en el de la ideo-
logia cientificista).

Estas formaciones sociales capitalistas centrales se encuen-
tran en la posicion b del esquema (cfr. supra), pero en un mo-
mento final que impide el crecimiento radical de la instancia
material (7P’). Por ello mismo, la ideologia de la National Secu-
rity, la politica que apoya los militarismos, y las trasnacionales
apoyadas por las politicas del FMI, van configurando una situa-
cion a tal punto represiva que se levanta internamente, aunque
muy débilmente, un cierto pensamiento critico, radical.

2.2. Situacion latinoamericana dependiente del capitalismo
central

El problema esencial del capitalimto latinoamericano perifé-
rico es el de la imposibilidad de alcanzar una acumulacién de
capital autocentrada''. Sin embargo, por el distinto desarrollo
de sus fuerzas productivas, por las diversas tradiciones de sus
aparatos de Estado y por sus costumbres culturales, podriamos
dividir a nuestros paises en dos grupos: en aquellos donde im-
pera un militarismo neofascista dependiente, y en los que existe
una relativa libertad politica. Esta tipologia minima podra ayu-



66

darnos para mejor comprender el "espacio politico" que tiene
la filosofia en nuestras naciones.

2.2.1. En los paises del militarismo neofascista dependiente.

Tanto estos paises, como en los que existe una mayor liber-
tad relativa, se trata de una situacion de capitalismo dependien-
te. En ambos casos, aproximadamente, la estructura econémica
de fondo es semejante. En efecto, la crisis actual del capitalismo
central puede superarse a través de las siguientes alternativas:
"Primeramente en el mercado mundial, por su modernizacion.
En segundo lugar, por la revolucion cientifico-tecnologica, que
con la automatizacion, la conquista del atomo y del espacio, pue-
de abrir posibilidades importantes para la profundizacion del
mercado. Finalmente, en tercer lugar, por una nueva ola de ex-
pansion del capitalismo hacia la periferia, basada en un nuevo
tipo de division internacional del trabajo. Dentro de este marco,
los paises del centro se especializaran en las actividades ultramo-
dernas, mientras que ciertas industrias clasicas, que hasta ahora

les estaban reservadas, se atribuiran a la periferia"'%.

En esta situacion dependiente es imposible acumular sanamen-
te capital nacional (como desarrollo autocentrado), ya que en
América latina hay tres canales por donde se transfiere capital.
Por una dependencia comercial, ya que sus exportaciones de
productos de base y sus importaciones de industria de punta son
definidas y van en beneficio del capitalismo central. Por una
dependencia financiera, de bancos tales como el FMI, que trans-
forma a los paises latinoamericanos de "prestatarios jévenes"
en "prestatarios viejos" (cuando los intereses y obligaciones
de los préstamos comienzan a ser agobiadores y el pais se trans-
forma en deficitario estructuralmente). Por ultimo, por una de-
pendencia tecnologica o industrial, que conlleva la produccioén
de bienes no necesarios para un real desarrollo de las clases mayo-
ritarias, dominando, ain por una politica de creacion de necesi-
dades por la propaganda, mas profundamente atn a los paises
expoliados.

Como las masas reprimidas se movilizan, las estructuras politi-
cas tradicionales —Ilas del populismo, pospopulismo o socialde-



67

mocracias— no pueden desmovilizar al pueblo. Se pasa asi a un
Estado militarista, neofacista, que permite cumplir las consignas
de una economia hegemonizada por las trasnacionales —como en
el caso del Cono Sur, y desde 1964 en el "Milagro brasilefio"

que ha llegado a su fin—. Se produce un sacrificio inhumano de
postergacion del consumo de bienes necesarios, apoyado en regi-
menes politicamente antidemocraticos, que permiten sostener un
indice de ganancia razonable. Sin embargo, el descrecimiento del
mercado interno lleva consigo una retraccion de la produccion
—1lo que favorece un desarrollo hacia afuera, ahora industrial.

En este ficticio proceso de desarrollo se va dando un oculto
pero creciente movimiento popular, frecuentemente espontaneis-
ta, pero que lentamente se va transformando en toma de concien-
cia clara de la situacion real imperante. La clase proletaria emer-
gente va poco a poco asumiendo su papel protagdnico. La repre-
sion politica, sin embargo, es espantosa, pero el desarrollo de las
fuerzas productivas genera un incesante desequilibrio prerevolu-
cionario que espera su momento coyuntural para manifestarse
como ruptura histdrica.

2.2.2. En los paises con relativa libertad politica.

En paises como Pert o Panama, (con militarismos nacionalis-
tas pero en creciente desgaste de sus proyectos), o como en Méxi-
co, Venezuela, Costa Rica o Colombia, Republica Dominicana,
donde el capitalismo dependiente se combina con democracias
sociales o formales, han podido evitar los regimenes neofacistas
gracias a los petrododlares, a estructuradas burocracias politicas,

a una tradicion civilista o a una férrea alianza de las oligarquias.
Lo cierto es que al evitar al neofacismo dependiente permiten una
mayor libertad ideologica, campo minimo propicio para un cier-
to desarrollo del pensar critico. Ademads, habiendo una situacion
politica con algin margen de libertad, las masas populares tienen
un cierto "espacio" para realizar determinadas practicas —siempre
controladas, desmovilizadas o reprimidas segun las ocasiones—.

La clase emergente, el proletariado urbano, junto con los mo-
vimientos campesinos, se pueden transformar en las estructuras
histéricas a las que el filosofo podria ligarse orgdnicamente. De



68

alli la positiva coyuntura que se da en este tipo de naciones
latinoamericanas. La lucha por la liberacion hace lentamente
su camino.

De todas maneras tanto los paises antes nombrados, o los
del presente paragrafo (2.2.1.y 2.2.2.) se encontrarian en la po-
sicion a del esquema citado: la revolucion es un hecho futuro que
se prepara en el oscuro laberinto de las tacticas coyunturales. No
seria dificil que algiin neofacismo dependiente vuelva a formas
populistas; que los populismos pasen a formas socialdemocratas;
y que retornen a nuevas formas de militarismos. El camino sera
dificil y es necesario tener buen "estobmago" para el largo trayec-
to. Los impacientes ¢ imprudentes no sirven en este tramo de la
historia. Es el tiempo de las alianzas, de no dejar a nadie fuera.

2.3. Situacion del socialismo latinoamericano

Aungque la isla de Cuba signifique, por su poblacion o poten-
cial industrial, un pequeno porcentaje de la realidad latinoameri-
cana, tiene en cambio un valor estratégico de primera importan-
cia para el futuro del continente. Ella ha comenzado una autén-
tica acumulacion de capital nacional.

En Cuba comienza en 1959 la revolucion como toma del poder
politico (la "ruptura" del esquema citado antes). Desde el ejerci-
cio del poder politico (y militar) la revolucion es un hecho; pero
necesita articularse con los otros momentos de una revolucion
real, como ruptura concreta en la formacion social cubana de un
modo de produccion capitalista dependiente que hegemonizaba
a otros modos heredados del pasado. De hecho la revolucion eco-
nomica e ideologica comienza en 1961 y se profundiza aun en el
presente. Pero, la diferencia con la "otra" América latina es que
la revolucion en su punto central como "ruptura" es un hecho
pasado (mientras que para nosotros es un hecho futuro). Sin em-
bargo, la revolucion cumplida en su instancia politica (PP’),
economica (E’), ideoldgica (1), tiene todavia una instancia (la
TP’) en cuyo crecimiento consiste ahora todo el empeiio del pro-
ceso. Hace casi diez afios se preguntaba Celso Furtado: ";Cuando



69

podra el pais contar con un sistema productivo capaz de propor-
cionar un flujo creciente de bienes y servicios, de manera que la
poblacion cubana tenga acceso a los frutos de la revolucion
tecnologica que se procesa en escala mundial?"'®. Cuba se en-
cuentra en la situacion b (esquema supra), pero a diferencia del
capitalismo central, por tratarse de una revolucidn reciente y en
plena estructuracion, en vez de frenarse el desarrollo de las fuer-
zas productivas se las aumenta constantemente. A diferencia del
aparente desarrollo de América Latina, el proceso de industriali-
zacion cubano tiende a autocentrarse, con pleno empleo de su
planta industrial instalada, sin ningiin desempleo —faltando aun
mano de obra aunque comienzan a automatizarse ciertos trabajos
del campo—. La posibilidad de una auténtica acumulacion supone
una revolucion de independencia politica, econémica, ideoldgica
y tecnoldgica. El fascismo del centro (Hitler y Mussolini) y el
populismo de la periferia (Vargas, Cardenas, Peron, etc.) intenta-
ron la via del capitalismo nacional independiente y fracasaron
(en aquello de independiente): s6lo pudieron desarrollarse en la
dependencia (dependencia central en el caso de Alemania, mucho
mas favorable; dependencia periférica para América latina). Los
desarrollismos de distinto tipo y los neofascismos dependientes
tienen un proyecto de capitalismo neocolonial. Pero en ambos
casos es imposible un desarrollo autocentrado.

Pareciera que, a la larga, estratégicamente, la inica via posi-
ble para un desarrollo nacional independiente es la via tomada
por Cuba, China, Angola y algun otro pais periférico. {Nacimos
demasiado tarde para el capitalismo!

Pareciera, entonces, de todos modos, que la coyuntura cubana
actual esta signada por la prioridad de la revolucion cientifico-
tecnologica, mientras que la de nuestra América latina depen-
diente por la prioridad de la revolucion politico-econémica. En
ambas coyunturas, ;/qué funcion cumple la revolucion ideoldgica
como preparacion y ayuda de un proceso o como aseguracion
de lo ya logrado? ;Cual es la funcion coyuntural, siempre distinta
y situada, que juega la filosofia en el proceso revolucionario
de la liberacion latinoamericana?



70

3. FUNCION PRACTICA DE UNA FILOSOFIA DE LA
LIBERACION EN LA COYUNTURA LATINOAMERICANA

En el marco de una ponencia a nuestro Coloquio todo lo que sigue
es mas bien el enunciado de apretadas tesis que una exposicion
con toda la extension que el tema lo exige. Hecha esta restric-
cion podemos intentar una resumida enunciacion de ciertos te-
mas.

3.1. El discurso de una filosofia de la liberacion.

En primer lugar habria que distinguir entre revolucién y libe-
racion. Revolucion indica el hecho puntual de la ruptura, el mo-
mento del pasaje a un nuevo orden. Liberacion en cambio tiene
otro sentido. Por una parte es negacion de negacion; es decir, si
la prision, opresion o dependencia bajo la dominacién es nega-
cion de libertad, la liberacidén —como acto y afirmacion— es nega-
cion de la opresion. Pero ademas, y como lo venimos de indicar,
liberacion es afirmacion del sujeto que deja atrds la negacion: es
positividad del nuevo orden, del hombre nuevo. Liberacién inclu-
ye los momentos pre-revolucionarios, la situacion revolucionaria,
la misma revolucion y la continuacion de la revolucion como
construccion del nuevo orden. Indica todo el proceso, no s6lo
su ruptura; no s6lo es negacion y ni siquiera negacion de nega-
cion, sino igualmente afirmacion de la positividad de la exterio-
ridad de una nacion, un pueblo, las clases oprimidas.

La filosofia de la liberacion, tal como surge en América la-
tina, no debe interpretarsela como una alternativa al marxismo;
si fuera asi seria solo una filosofia del populismo en su ambi-
giiedad propia. Propondria una liberacion nacional pero, subrep-
ticiamente, hegemonizada por una burguesia interior. Seria li-
beracion a medias e involucionaria al neofacismo o el desarrollis-
mo —o simplemente al reformismo sin esperanza ante el fracaso
del imposible proyecto histérico del populismo—. Se trata mas
bien de un amplio frente teorico desde una misma opcidn practi-
co-politica. Me explico.



71

Es posible, por una parte, la unidad teérico categorial entre
muchos filésofos, pero la diversidad en opciones practicas. Ante
la situacion africana muchos pensadores con categorias marxis-
tas pueden ofrecer una profunda division practica ante la situa-
cion de Angola, por ejemplo.

Por el contrario, podria haber pluralidad de categorizacion
teorica (diversas posiciones filosoficas de origen: unas provenien-
tes de una inspiracion europea, por ejemplo de la Escuela de
Frankfurt, o de la filosofia del lenguaje, o de la metafisica levi-
nasiana, o del marxismo, etc.), pero unidad en la opcidn practi-
co-politica estratégica.

Alternativa 1

. ¢ Division
Ur}@ad ¢ deopcion
teoncu:)'l (] o prictico-
categoria o wliica
Alternativa 2
Pluralidad o Unidad
de 5 . de opcion
categorizacion ¢ préctico-
teorica 0 politica

"No es tiempo de dejar gente afuera", indicaba un politico
revolucionario. Frecuentemente por sectarismo tedrico se niegan
las alianzas estratégicas que permiten soportar las diferencias tac-
ticas. Pero téngase bien en cuenta, la alianza no es tactica sino
estratégica, lo que supone revisar ciertas posturas tedricas con
implicaciones practicas. Desde ya la opcidn practica seria: la li-
beracion nacional de la dependencia del capitalismo norteame-
ricano desde la hegemonia politica de las clases oprimidas: cam-
pesinas y obreras. Todo el que aceptara tal opcion colaboraria
con su aporte teorico al esclarecimiento de dicho proceso y
podria formar parte del movimiento historico que podria denomi-
narse Filosofia de la liberacion.



72

El criterio de verdad es la liberacion del oprimido. Si verdad es
la adecuacién de la inteligencia a la realidad'*, sean cuales fueren
las mediaciones que impidan o favorezcan dicha adecuacion, la
realidad solo se manifiesta desde la posicion del oprimido. Es
decir , la totalidad de un sistema se ideologiza inevitablemente;
oculta entonces la realidad desde la perspectiva del dominador.
Solo el dominado tiene suficiente claridad, desde su mismo sufri-
miento, para permitir una conciencia critica —cuando se alcanza
el grado de conciencia de clase explicita—. Colocarse en la posi-
cion hermenéutica del oprimido es alcanzarla vision verdadera
de la situacion histdrica real.

La teoria filosofica organicamente comprometida con el pro-
ceso de ruptura del pueblo es filosofia de la liberacion. La filo-
sofia de la liberacién en América Latina seria un movimiento
amplio, una alianza estratégica del pensamiento critico, sean cua-
les fueran sus categorias analiticas o dialécticas, que se define en
funcion practica, en vista de la liberacion de nuestras naciones
y clases oprimidas. Esta filosofia no se define por una opcion
tedrica, sino practico-politica. Permite un pluralismo teérico-fi-
losofico, desde una unidad préactica. Ademas, la filosofia de la
liberacion debe saber pensar los temas coyunturales esenciales
definidos desde el proyecto estratégico desde donde cobra su fi-
sonomia.

Por ello, podriamos esquematizar un doble tipo de discurso
filosofico. En primer lugar existiria un como discurso filosofico
como fundamentacidn ideoldgica del sistema dominante, esque-
matizado asi por Regine Robin:

Base economica de la
formacion social

Poder del Estado Aparato ideoldgico del Estado

P—

Lugar del sujeto ————————= Formacion discursiva, en este
soporte caso filosofica (en referencia

a una formacion ideologica de
base)!5



73

Esta filosofia, frecuentemente la académica que comenta tex-
tos clasicos o temas "filosoficos" europeos, es filosofia de la
dominacion, sea cual fuere la articulacion categorial que use:
sea fenomenologica, existencial, de filosofia de la ciencia, etc.,
ya que es filosofia de dominacion no por sus categorias sino por
el uso que hace de ellas. Es filosofia de dominacién o porque
no trata los temas que debiera o porque critica a la filosofia que
los piensa. No tenemos lugar aqui para extendernos.

Querriamos ahora indicar algunos elementos para comenzar
otro tipo de descripcion del discurso filosofico de la liberacion.
Permitasenos todavia una ultima representacion. En ella quere-
mos indicar diacronicamente los momentos minimos dentro de
los cuales queda definido un tal discurso.

Sujeto Discurso Conciencia
tedrico filoséfico ———e de clase
filosofico (e) ] (f)
{c)
| |
Sujeto | .
historico JX Discurso y Proyecto real
0 L 'Form‘ac_;on__r,_\_. de liberacion
fundamental '\ ideologica nacional, popu-
(b) | (d) lar  (g)
|
|
Sujeto
silles Contra-discursos

(a) (h)

Todo parte del sujeto empirico (a) del que es llamado a la vo-
cacion del filosofar: pensar radical que cuestiona el fundamento.
Ese sujeto accede a la posicion de sujeto teorico filosofico (c)
(indicada en flecha x) por la organica y real opcion de los inte-
reses del sujeto histdrico del pensar filosofico: el pueblo y las cla-
ses oprimidas de la nacion (b). La definicion de la organicidad del
sujeto teorico y el historico debe ser descripto con detalle.



74

Por su parte el filésofo (c) es el que enuncia un discurso filo-
sofico (e) sobre los temas reales, acuciantes (aunque frecuente-
mente deba fundarlos hasta niveles muy altos de abstraccion,
para dar a sus analisis coyunturales toda su potencia practica,
eficaz), que por su parte responden a la necesidad de clarificar
a la conciencia de clase de los oprimidos (f), en ultimo término
—aunque a veces deba dirigirse directamente a medios intelectua-
les, a clases medias, a lideres, para s6lo mediatamente llegar a
dicha conciencia: su interlocutor y destinatario real—. El discur-
so y su formacion discursiva filoséfica responde, cuando es fi-
losofia de la liberacion, a la formacion ideologica del sujeto his-
torico (d): piensa y clarifica sus temas implicitos; organiza su
racionalidad ya dada; explica sus articulaciones. Su destinata-
rio final es el mismo sujeto histérico, pero no ya como sujeto
de discurso, sino como sujeto activo del acto revolucionario de
la liberacion (g), objetivo final del pensar critico: la movilizacion
histérica del pueblo en cumplimiento de su destino.

Pero, por otra parte, y quiz4 como uno de los momentos o
actantes mas interesantes, se encuentra siempre toda una estruc-
tura de "anti-discursos" (h): sea la formacion ideologica de las
clases dominantes, sean los discursos filosoficos que responden
a dichos intereses. Por ello, para situar en América latina el discu-
so de la filosofia de la liberacion en cada nacion o region, sera
necesario tener muy en cuenta su coyuntura concreta, y no se los
podré juzgar tan ingenuamente a partir de la propia coyuntura
del critico.

3.2. Discursos de la filosofia de la liberacion ante la revolucion
Sfutura

En los paises de la América latina dependiente y dominada
(cfr. 2.2.), el "espacio politico" para la libertad de un discurso
filosofico critico es muy diverso: podemos tipificarlo desde nulo
a relativamente amplio (mientras que no se torne realmente cri-
tico). Por otra parte, tanto las formaciones ideoldgicas como la
conciencia de las clases estan en diversos momentos de madura-
cion, al mismo tiempo que los anti-discursos son muy diversos.



75

Esto explica la diversidad de discursos filos6ficos de liberacion
—vy hasta la incomprension y falsas oposiciones que se producen
entre ellos, por ingenuos errores hermenéuticos—.

3.2.1. Discurso filoséfico de liberacion reprimido.

En los regimenes neofascistas dependientes, donde la guerra
total justifica todo tipo de terror represivo, ya que la "politica
de Seguridad Nacional" apoyada en un "concepto estratégico
nacional" tiene "directivas gubernamentales" que se efectivizan
por una estrategia politica, econémica, militar y psico-social'®,
nivel este ultimo que incluye una despiadada persecucion ideo-
logica, donde la filosofia es especialmente tenida en cuenta. En
situaciones como estas valen las frases de Socrates puestas al co-
mienzo de esta ponencia: la filosofia critica de liberacion es
"peligro de muerte". En estas naciones, por otra parte, el sujeto
histérico, las clases populares, son también violentamente repri-
midas, desmovilizadas. La conciencia de clase, aunque creciente
en algunas partes (como en Argentina o Chile), no aflora en otras.

El contra-discurso de los regimenes, de las clases dominantes
como formaciones ideoldgicas que poseen todos los medios de
comunicacion, y la filosofia cientificista de origen norteamerica-
no u ontoldgico europeo, dominan los aparatos ideoldgicos del
Estado (principalmente las universidades).

Por ello, es necesario saber respetar y apreciar las formulacio-
nes discursivas filos6ficas miméticas, tacticamente ambigiias,
que todavia dicen su palabra en el inexistente espacio politico
para la filosofia de la liberacion. Es muy facil desde afuera, sin
haber arriesgado la vida, sin ser objeto de atentados y torturas,
decir: "Es una filosofia populista". Sin embargo, dicho pensar
cumple una funcién concreta, alienta un proceso, aclara algu-
nas situaciones, sigue al menos al pueblo en su opresion.

El peligro de la filosofia en este horizonte es el reformis-
mo, el desarrollismo, el tercerismo. Y bien, valorando lo que van
haciendo es necesario ayudar el proceso de los discursos filoso-
ficos criticos mostrando, teniendo en cuenta su realidad, sus te-
mas mas importantes, sus métodos posibles.



76

Si el anti-discurso mas importante es politicamente el de la
Seguridad Nacional, economicamente del desarrollismo depen-
diente de las trasnacionales, ideologica y filos6ficamente el cien-
tificismo abstracto o el academicismo vacio, en fin, teniendo
en cuenta sus problemas se los puede invitar a la unidad en la
opcion estratégica admitiendo el pluralismo tactico en tiempos
de tremenda represion. Ellos esperan de nosotros esta solidaridad.

3.2.2. Discursos filosoficos en libertad relativa

En los paises donde hay libertad relativa la filosofia tiene un
espacio suficiente para su desarrollo. Tiene todos los medios a
su disposicion (libros, bibliotecas, revistas, seminarios...). Sin
embargo, tiene enormes riesgos inherentes a su propia situacion
equivoca. Mientras se sitie en el solo nivel filosofico abstracto,
puede ser todo lo radical que quiera, publicar cuantos libros
desee, y en tanto no signifique una real expresion del sujeto
histérico (b), de su formacion ideologica de protesta (d), ni sirva
real y coyunturalmenie a su proyecto (g). Frecuentemente los
grupos filosoficos confunden la lucha por la liberacion popular
(en la linea b — d — g), con las luchas intra-académicas de di-
versos grupos teoricos por intereses mesquinos (en el nivel ¢ — e).

De esta manera, aunque hay libertad relativa, no se logra estar
organicamente unido al proceso real de liberacion de las clases
oprimidas, ni se tiene, por ello mismo, clara nocion de cuales son
los temas que la conciencia de clase actual y posible exige que
sean pensados. La articulacion real con las luchas reales de las
clases oprimidas es el punto original de arranque de las filosofias
de la liberacion, que son de liberacion no por sus categorias sino
fundamentalmente por su opcioén y por la unidad de la praxis
del fil6sofo con el sujeto historico real, con sus intereses, con
su conciencia.

Es en estos paises con libertad relativa donde debe realizarse
la alianza de las filosofias de liberacion, desde un marco historico
nacional bien analizado y desde un marco tedrico adecuado.

La revolucion futura (politica, econdmica, ideologica y tec-
noldgica) es necesario irla preparando en las coyunturas del pen-
sar cotidiano. Como Sécrates, "tabanos de Atenas".



77

3.3. Discurso de la filosofia de la liberacion en el proceso so-
cialista

En Cuba, en cambio, la situacion de la filosofia es distinta.
La orgénica articulacion al sujeto histdrico es mas facil; la con-
ciencia nacional popular es real. Sin embargo el pensar filos6fico
no pensard ya los problemas de nuestra América latina depen-
diente, su proyecto es distinto, su situacion ante la revolucion
diversa, su anti-discurso es otro.

El tema central a ser pensado dentro de la situacion del creci-
miento presente de una revolucion que sitia en el pasado su rup-
tura, no es tanto la cuestion politica o econdmica, sino princi-
palmente la ideologica —para permitir participar mas activamen-
te en el proceso—, y, en definitiva, el nivel tecnologico-poiético.
El aumento de la productividad, el desarrollo de las fuerzas pro-
ductivas, estd necesitando de una filosofia de la produccion que
yo llamaria "filosofia de la poiesis". En este nivel, de nuevo,
las naciones con libertad relativa tienen la responsabilidad de ana-
lizar estos temas para profundizar el proceso socialista comen-
zado.

La filosofia de la liberacion abre asi un capitulo mayor desde
la exigencia coyuntural de pensar un tema necesario para aclarar
la conciencia del pueblo y fundar los criterios politicos en el de-
sarrollo y la adaptacion de los logros de la revolucion cientifico-
tecnologica. En efecto, la tecnologia no es universal ya que res-
ponde a necesidades y requerimientos determinados por el grado
de evolucion de una formacion social, por la cultura de un pueblo
y por el proyecto politico de un pais. La filosofia sabra desen-
mascarar las estructuras del tecnologismo —ideologia del desarro-
llismo pero igualmente tentacion de algunos socialismos de la
periferia, que se abren a veces apresuradamente a la tecnologia
extranjera para poder con rapidez desarrollar el consumo, sin eva-
luar qué tipo de dependencia se crea con ello: pensamos en la
politica actual de China por ejemplo—.

Una teoria de la produccion tecnolégica'’, una reflexion sobre
el proceso del trabajo, el estatuto del producto, la definicion



78

de la necesidad (como capitulo central de una "econdmica libi-
dinal" como sugeria un pensador), en fin, tantos temas exigidos
por una poiética de la liberacion serdn las cuestiones que deben
ser pensadas para apoyar estratégica y tedricamente el proceso

de liberacion cubano".

Con esto hemos querido sugerir la necesidad de aceptar las
diferencias del filosofar latinoamericano, tanto por su situacion
nacional, por el momento del desarrollo de su formacion social,
por las categorias o marco teérico que se use, aunando los esfuer-
zos desde un mismo objetivo estratégico que surge de una Unica
opcion: la de trabajar para que la revolucion futura o la ya cum-
plida signifique a nuestras naciones y a sus clases oprimidas la li-
beracion del sistema capitalista que en esta etapa de nuestra his-
toria (la que se iniciara a comienzos del siglo XIX cuando pasa-
mos de manos del mundo hispéanico al del mundo anglosajon)
define nuestra negacion. La filosofia de la liberacion, como con-
junto de posturas tedricas que optan practicamente por una mis-
ma estrategia, debe pensar la negacion de esta negacion, el pasa-
je aun nuevo orden, es decir, debe pensar igualmente la afirma-
cion de la positividad latinoamericana, el crecimiento de nuestra
exterioridad.



79

NOTAS

'28b.

*Obras escogidas, BAE, Madrid, t. V, 1958, p. 540.

I; K. Marx. Fruehe Schriften, ed. H.J. Lieber -P. Furth, Wiss. Buch-
gesell, Darmstadt, 1971, t. 11, p. 818.

*La nocién de poiesis la tomamos, claro que con otro sentido, de Aris-
toteles, cuando dice que "la praxis y la poiesis son distintas" (mpa&ig
Kamomonoig £te pov) (Et. Nic. VI, 4, 1140 a 17). Por su parte Marx
es muy preciso en este tema, por lo que se nos permitird una larga nota
explicativa. La tesis es la siguiente: "El trabajo 1til es la condicion de la
existencia (Existenzbedingung) del hombre, condicion independiente
(unabhaengige) de todas las formas de sociedad, necesidad perenne y na-
tural, sin la cual se mediria el intercambio material del hombre con la
naturaleza" (Das Kapital, 1, 1; ed. Ulistein, Frankfurt, t. 1, 1971, p. 24).
En primer lugar debemos distinguir entre modos de produccion y formas
de trabajo: "La agricultura es una forma de trabajo (Formen der Arbeit)"
(Zur Kritik der politischen Oekonomie, Ed. Dietz, Berlin, 1971, p. 251).
La forma de trabajo puede ser técnica o artesanal, tecnologica o moder-
na; en este ultimo caso su forma es de una cierta indiferenciacion, como un
"trabajo universal, porque los civilizados se dedican ellos mismos a to-
do trabajo. Es decir, me refiero a esta indiferencia hacia un trabajo deter-
minado" (/bid., p. 252). Por otra parte, "la division del trabajo es pura-
mente tecnologico" (Das Kapital 1, 13; p. 378), porque se distribuyen
diversos trabajos a partir de las exigencias de las formas de trabajo que de-
fine el proceso mismo del trabajo, llegandose asi a la "division social del
trabajo" (/bid., 1; p. 24). De otra manera, "la produccion de valores de



80

uso o bienes no cambia su naturaleza universal (allgemeine Natur), por
el hecho que se efectlie para el capitalista y bajo su control" (/bid., 5;
p. 148). Es decir, "la tecnologia (die Technologie) nos descubre la rela-
cion activa del hombre con la naturaleza, el inmediato proceso de pro-
duccion (unmittelbaren Produktionsprozess) de su vida" (/bid., 13; nota
88, p. 331). La tecnologia es para Marx una forma de trabajo determina-
da por un proceso de produccion, actividad inmediata, material entre el
hombre y la naturaleza. Por ello "el trabajo util" es la "condicion de la
existencia de la vida humana independientemente de todas las formas
de sociedad" (cit. supra), ya que una cosa es "el proceso del trabajo (Ar-
beitsprozess) y otra la forma social determinada" (/bid., 5; p. 154). La
poiética o filosofia de la produccion responderia a esta consigna: "Empe-
cemos estudiando el proceso del trabajo en abstracto, independientemente
de sus formas historicas" (/bid., 14; p. 458). Por otra parte, la instancia
poiética-tecnoldgica se distingue claramente de la econdémica, cuando se
nos dice que la mercancia tiene dos caras: la del valor de uso y la del valor
de cambio" (1; p. 23). De otra manera: "La mercancia es la unidad del
valor de uso y del valor [de cambio], su proceso de produccion tiene dos
aspectos: un proceso de produccion y un proceso de constitucion de valor
(Wertbildungsprozess)" (5; p. 156). O de otra manera: "Como unidad de
proceso de trabajo y de proceso de constitucion de valor, el proceso de
produccion es proceso de produccion de mercancia” (p. 166). En el siste-
ma capitalista, por su parte, "en la produccién de mercancias los valores
de uso se producen pura y simplemente porque son y en cuanto son el
substracto material (materielles Substrat), el portador del valor de cambio"
(p. 156). De otra manera, el proceso tecnologico del trabajo es el substrac-
to material o el portador econdmico de constitucion de valor de cambio
o proceso de valoracion (Verwertungsprozess; p. 166) en el proceso de pro-
duccién capitalista. La instancia tecnologica es el soporte material de la
instancia econdmica, como hemos podido ver. Todavia nos explica: "La
constitucion histdrica de los 6rganos productivos [tecnologicos] del hom-
bre social son la base material de la organizacion social" (13; nota 88,
p. 331). La instancia tecnoldgica o poiética se juega en el nivel del valor
de uso, del trabajo como work, relacion primera y directa con la naturale-
za, como proceso de trabajo, logica universal y perenne, condicion mate-
rial (y en ella reside por ultimo el materialismo) de toda otra instancia;
ya que la econdmica es un nivel reflejo, segundo, el del valor de cambio,
cantidad establecida por un proceso de constitucion de valor (value) y
como fruto del labour. Claro que no caeremos en un ingenuo tecnologis-
mo, ya que "el error del materialismo abstracto cientifico-natural consiste
en dejar de lado el proceso historico” (5; nota 88, p. 331). Sobre la ins-
tancia poiética-tecnoldgica estamos escribiendo una obra que denomina-
remos Filosofia de la poiesis.

Das Kapital 1, 1; p. 23.

SFuera de la fantasmagorica materia eterna, en movimiento retornante
sobre si misma, infinita (concepcion materialmente panteista de algunos



81

burgueses del siglo XVIII como Holbach) que Engels expone en su obra
Dialektik der Natur (sin real fundamentacion cientifica), la materia tiene
para Marx diversos sentidos. Materia es lo sensible u objeto de los senti-
dos (/bid., 13; p. 383); o lo que se objetiva o materializa (1; p. 20); o el
instrumento de produccion (13; nota 88, p. 331); pero en su sentido fuer-
te es con lo que se trabaja: "La actividad humana hace cambiar la forma
de la materia natural (Naturstoffe) para servirse de ella" (1; p. 51; pero
también como el substracto o el portador del valor de cambio. La mate-
ria es un concepto poictico (no es ni practico ni ontologico). Lo tecnolo-
gico o "el valor de uso son el contenido material (denstofflichen Inbalt)
de la riqueza" (p. 18).

"Por su parte el trabajo es, igualmente, un concepto poiético, no es
practico ni econdémico, en cuanto tal o abstractamente, sino solo en posi-
cion segunda o concreta. El trabajo es "una determinada actividad produc-
tiva encaminada a un fin (eine bestimmte zweckmaessig produktive Taetig-
keit) o un determinado trabajo util" (1; p. 24)."Al final del proceso del
trabajo brota un resultado, que antes de comenzar el proceso se daba solo
en la representacion del trabajador; es decir, tenia una objetualidad ideal
(ideell vorhanden). El obrero no se limita a cambiar la forma de la mate-
ria que le brinda la naturaleza, sino que, al mismo tiempo, realiza su fin"
(5; pp. 148-149). Marx conoce bien las lenguas, por ello reservo la raiz
germana para el condicionante materia y la raiz latina (usual en el inglés)
para el nivel segundo, el econémico: "El trabajo que crea valor de uso y se
determina cualitativamente lo denominan (los ingleses) work, para distin-
guirlo del trabajo que crea valor (de cambio) y se mide cuantitativamente,
denominado labour" (nota 16, p. 29).

¥La diferencia entre una filosofia de la poiesis y de la praxis se funda en
la diferencia del valor de uso y el de cambio; confundir ambos niveles
es caer en demasiadas ambigiiedades. La instancia poiético-tecnologica se
situa al nivel de la produccion del valor de uso: "El proceso de trabajo,
fijandonos solamente en sus momentos simples y abstractos es la activi-
dad encaminada a la produccion de valor de uso (Gebrauchwert)" (5, p.
148). Y agrega: "entre los autores ingleses del siglo XVII es corriente
encontrarse todavia con dos términos distintos para designar el valor de
uso, worth, y el valor de cambio (Tauschwert), value, como corresponde
al espiritu de la lengua que gusta expresar la cuestion directa [lo poiéti-
co] con un término germano y la cuestion refleja [lo practico-econdomico]
con un término latino" (1; nota 4, p. 18). Podemos ver entonces que el
nivel poiético tiene que ver con work, worth, Stoff; mientras que el nivel
practico-econdmico con labour, value, Materie.

*Muestra Anibal Ponce en sus trabajos que el primer levantamiento
nacional burgués fue el de los comuneros que defendian los fueros de las
ciudades espafolas. El fracaso de la burguesia espanola en Valladar en
1521 significé la imposibilidad de acumular en Espana (y en nuestra Amé-
rica latina) el capital extraido de Amerindia. La destruccion de la burgue-



82

sia espafiola es quiza el origen de que hayamos nacido después demasiado
tarde para el capitalismo.

"%V éase Radovan Richta, La civilizacién en la encrucijada, Siglo XXI,
México, 1971.

"véase Samir Amin, El desarrollo desigual. Ensayo sobre las formacio-
nes sociales del capitalismo periférico, Fontanella, Barcelona, 1974, pp.
311-389.

21bid., p. 301.

BLa economia latinoamericana desde la conquista ibérica hasta la revo-
lucion cubana, Ed. Universitaria, Santiago de Chile, 1969, p. 9.

"*En esto coincide el pensamiento griego y medieval con el propio Marx
cuando escribe acerca del "Método de la Economia Politica": "El todo,
tal como aparece en la mente como todo del pensamiento, es un producto
de la mente que piensa y que se apropia del mundo del unico modo posi-
ble [... |" (Zur Kritik der Politischen Oekonomie, p. 248). "El método que
consiste en elevarse de lo abstracto a lo concreto es para el pensamiento
el modo de apropiarse (anzueignen) lo concreto, de reproducirlo (repro-
duzieren) como concreto espiritual” (/bid.). "[ ...] el sujeto es algo dado
tanto en la realidad como en la cabeza (in der Wirklichkeit, so im Kopf)
[...]" (p. 254).

"Eormation sociale, pratique diseursive et idéologie"; cap. IV de
Histoire et linguistique, Paris, 1976, pp. 79-121.

1%V éase Golbery do Cauto e Silva, Geopolitica do Brasil, Olympio
Editoria, Rio, 1967, pp. 24-27.

""Una tal teoria significa fijar "las determinaciones (Bestimmungen)
que valen para la produccion en general" (Zur Kritik... p. 229). Las notas,
momentos o determinaciones de la unidad esencial de la produccion en
cuanto tal es lo que describe una filosofia de la poiesis, pero no solo, por-
que es necesario en realidad distinguir cuatro niveles: a) El de las determi-
naciones universales de la produccion (der allgemeinen Bestimmungen der
Produktion); el del estadio social dado; c) el de la forma especifica de




83

produccion; d) y por tltimo en una totalidad de produccion (7Totalilaet
der Produktion) (Véase Ibid, p. 230).

Resumiendo, podemos decir que la esencia de la produccion en cuanto tal
(A) esta constituida por diversas determinaciones (1, 2, 3...), que se dan
en diversos estadios sociales (B, B', B"...), que por su parte pueden ser es-
tudiados en una forma especifica de produccion (aB, aB', aB"... 6 aB, bB,
¢B...), dentro de la totalidad de la produccion (en B a, b, c...), determina-
da por "condiciones particulares" (CP, CP', CP"...). De esta manera podria
constituirse una teoria general de la produccion (A) estudiando al mismo
tiempo su historia diacrénica (B, B', B"...), en concreto. Este tema lo
abordaremos con detenimiento en el capitulo 3 de nuestra Filosofia de

la poiesis en elaboracion.



5.

RESPONDIENDO ALGUNAS PREGUNTAS Y OBJECIONES SOBRE
FILOSOFIA DE LA LIBERACION*

* México, septiembre de 1982



87

Mi amigo Zdenék Korim (Paris) tuvo hace tiempo la gentileza
de enviarme desde Francia algunas preguntas para una obra que
prepara sobre nuestro pensamiento latinoamericano. El maestro
Romano Garcia de Caceres (Espafia) hizo lo mismo para la revis-
ta Indice. Por su parte Otaviano Pereira escribié un comentario
al trabajo de Leonardo von Acker ("Uma filosofia da libertacao",
en Revista brasileira de filosofia, Sdo Paulo, 114 (1978) 11-123;
115 (1978) 247-269) titulado "Filosofia da libertacao: critica

do discurso" (Reflexdo, Campinas, 18 (1980) 122-128). Querria
dialogar con los tres, aclarando posiciones.

1. (;FILOSOFIA LATINOAMERICANA O FILOSOFIA DE LA LIBERACION?

(Si debiera definirse como filosofo, qué adjetivo escogeria
para caracterizar su pensamiento: argentino, latinoamerica-
no, occidental o ninguno de éstos?

Si debiera necesariamente elegir alguno de los tres adjetivos,
escogeria el de "latinoamericano", pero cada vez pienso mas en el
sentido de que esta filosofia es valida para todo el mundo periféri-
co (mal llamado "Tercer Mundo"), tal como lo conversdbamos



88

hace poco en Bogota con Mourad Wahba del Cairo. Pero es mas,
se trata de una filosofia que piensa desde el oprimido, también
en los paises centrales (tales como las minorias negras en USA,
o la mujer en el mundo entero). Creo por ello que ninguno de

los tres primeros adjetivos me cabria; prefiero denominarme un
filésofo de la liberacion, de los oprimidos como paises, como
sexo, como ideologia, etc. Opino que la significacion del discur-
so es mundial (no universal, ya que la pretendida universalidad
hegeliana no es sino la particularidad europea elevada a la iden-
tidad dominadora).

2. FILOSOFIA DE LA LIBERACION Y PRAXIS POPULAR LATINOAMERICANA

JEl origen de la filosofia de la liberacion es solo una "an-
tropofagia" de los modelos filosoficos del centro, un pruri-
to de sofisticacion del lenguaje, o un intento de originali-
dad?

Es verdad que una filosofia de la liberacion no puede constuir-
se sin una simultanea "destruccion" de los discursos filosoficos
dominadores; es verdad por otra parte que es inevitable tener que
usar frecuentemente palabras nuevas para nuevas realidades; es
verdad que si se piensa una realidad nueva el discurso no puede
ser imitativo sino original. Pero estas tres consideraciones son
secundarias y tocan aspectos accidentales del discurso filosofico
de liberacion. Muy por el contrario, el origen de la filosofia de
la liberacion es la realidad misma latinoamericana, la realidad
de la opresion, la realidad de la praxis como actualidad del hom-
bre en su mundo estructurado practico-productivamente —tal
como vengo exponiéndolo en mi Filosofia de la produccion).
Dicho punto de partida, sin embargo, no es cualquier praxis.
Puede haber praxis de dominacion y praxis de dominado. Praxis
pasiva del oprimido y praxis liberadora del dominado. Puede ha-
ber, abstractamente, praxis de clase, o, concretamente, praxis
popular (categoria central que no puede confundirse con la abs-
traccion de los dogmaticos ni con la ambigiiedad de los populis-



89

tas). La praxis popular latinoamericana liberadora, revoluciona-
ria, es de la realidad lo mas real y el punto de arranque focal de
una filosofia de la liberacidon entre nosotros. Bien nos lo decia el
amigo Augusto Salazar Bondy —desaparecido infelizmente en su
juventud intelectual en 1974—.

No es que la filosofia (como teoria abstracta althusseriana)
se relacione extrinsecamente al nivel practico (como ideologia
no cientifica), sino, por el contrario, la produccion tedrica (y
no la prdctica tedrica: contradiccion en los términos) emerge, es
constituida intrinsecamente, coadyuva, retroalimenta a la praxis
concreta. La filosofia de la liberacion nacid en coyuntura de lu-
chas populares que nos exigieron "aclaraciones" tedricas; acom-
paid practicamente los procesos populares (expusimos nues-
tros temas de manera concreta a barriadas, organizaciones juveni-
les, partidos, mitines, indigenas, etc.); fuimos exigidos a descu-
brir nuevos temas y a internarnos en lo desconocido. Por ello
caimos en errores (en parte rectificados posteriormente al ver la
equivocidad de categorias que pudieron fundar praxis contra-
dictorias: pero fue la contradiccion de las praxis 1a que nos mos-
tro la equivocidad de las categorias y no los libros ni los filoso-
fos), y por ello hemos podido corregirlos. Las filosofias idealis-
tas, irreales, neutras no caen en errores; solo imitan la verdad
prestada; son irrelevantes, no pueden rectificarse (y aunque ha-
blen de "falseabilidad" popperiana no pueden ser falseadas).

Una filosofia de la liberacion parte de la praxis en situacion
concreta. En la praxis de liberacion politica (como en los 70s
en el Cono Sur o como hoy en Centroamérica, en especial en Ni-
caragua triunfante o El Salvador revolucionario) los problemas
son distintos que en la praxis de la liberacion de la mujer (opre-
sion machista que en el Tercer Mundo es sobredeterminada por
la dominacion de clase y de nacion periférica). Hay por ello capi-
tulos diversos.

En este sentido una filosofia desinteresada es imposible, y los
que se creen desinteresados estan justificando con su pensamien-
to al sistema dominador, sea politico, machista, pedagdgico o
fetichista.



90

3. DISCURSO FILOSOFICO Y LENGUAJE POPULAR

;No permanece la Filosofia de la liberacion en la prision
de un lenguaje inauténtico, incomprensible para el pue-

blo mismo? ;No habria que liberarla a ella misma de la pa-
labreria de la filosofia académica?

La Filosofia de la liberaciéon pretende ser filosofia; filosofia
técnica, precisa, cientifica (si ésto incluye igualmente la dialéc-
tica y la sabiduria). Por ello no puede evadirse de un lenguaje
que como tal no puede ser entendido no solo por el pueblo opri-
mido mismo, sino que ni siquiera puede ser precisamente interpre-
tado por el no iniciado en el pensar filosofico estricto.

Se trata entonces de una "politica del lenguaje". Es necesario
COmo en una catarata por etapas expresar un pensar preciso en un
nivel técnico y abstracto; para pasar después a otros niveles del
lenguaje, siempre precisos, pero mas concretos. Tenemos larga
experiencia personal de expresar los grandes temas de la Filoso-
fia de la liberacion al nivel popular, sindical, juvenil, radial, te-
levisivo. Atin hemos podido expresar nuestro pensar ante grupos
de indigenas mayas en Chiapas, y la comprension es cabal. En
este ultimo caso, para hacer comprender la existencia de un siste-
ma como totalidad dentro del que nos encontramos pero del que
solo detectamos algunos aspectos mas cercanos a la vida cotidia-
na, se uso ante los indigenas el caso de Jonas: estando en el es-
tomago (el nivel ontico cotidiano) no podia saber que se encon-
traba en una ballena (la totalidad del sistema que lo oprimia).

Se trataba asi de pasar (momento dialéctico) de la totalidad

del estdbmago donde estdbamos, a la totalidad de la ballena

(la formacion social de toda la nacion y aun del capitalismo
mundial). No se puede pretender un lenguaje omniexplicativo,
porque se caeria en una utopica posicion de un inmediatismo al
fin ambigiio. Sin embargo, la expresion popular no debe dejar de
ser precisa, pero puede serlo, al mismo tiempo que pedagdgica

e interpretable, en la medida que haya sido filos6ficamente pre-
cisada antes. Esta es la funcion de clarificacion estratégica que



91

cumple la filosofia en los procesos concretos e historicos de li-
beracion.

En este sentido estoy de acuerdo que la filosofia debe liberar-
se del ropaje innecesario de la filosofia académica, y como escri-
bia Raimundo Panikkar ("A Philosophy of liberation", en Cross
Currents, XXX, 4 (1980-1981), p. 455): "la primera tarea de la
Filosofia de la liberacion es liberarse ella misma". Lo unico
es que la filosofia no se libera del academicismo, de la autentici-
dad proponiéndose esta liberacioén secundaria como finalidad,
sino luchando para servir concretamente a un pueblo a liberarse.
Es en la cotidianidad de la lucha, en el "codo a codo", que el
filésofo —sin advertirlo siquiera y sin habérselo propuesto— se
va liberando de los modos dominadores del filosofar.

La filosofia adquiere un pathos mas proprético, exhortativo;
es una palabra también dirigida a la conversion, al compromiso,
a la praxis de liberacion misma. Es que la Filosofia de la libera-
cion es imposible si no se da el paso practico de entregar la vida
por el otro, por el oprimido, por el pueblo. Desde este compro-
miso se abre un nuevo horizonte de objetualidad (nuevos obje-
tos pueden ser pensados de nueva forma para nuevos fines).

4. FILOSOFIA Y APARATOS ANTIHEGEMONICOS

Procedes de Argentina pero trabajas en México, ;jcudl fue
la causa del transplante, en qué sentido pudo esto modifi-
car tu vida y tu trabajo? —me pregunta Garcia—

Pareciera que la filosofia tiene alguna relacion con el exilio,
la persecusion y la céarcel. No en vano Aristoteles abandono pri-
mero la Academia camino hacia Assos —expulsado por el aris-
tocrata Espeusipo, siendo el mismo un provinciano sin influen-
cias—, para posteriormente por el nacionalismo de Demdstenes
morir exiliado en Eubea. Hubo fildsofos esclavos en el Imperio
romano como signo de la dominacidén que pesaba sobre su patria
de origen. Boecio escribio su famosa obra en la carcel. Fichte



92

primero y después Hegel fueron expulsados de Jena por sus po-
siciones politicas favorables a la revolucion francesa. Tantos
posthegelianos, comenzando por Marx, nunca pudieron ser pro-
fesores y atin abandonaron su patria por articular su pensamiento
con la clase emergente pero todavia dominada. El mismo Husserl
fue expulsado de Freiburg por los nazis, por lo que exclamaba

en su Die Krisis des europaeischen Menschentums en 1935:

"Las naciones europeas estan enfermas, Europa misma, segun se
dice, est4 en una crisis". Algo antes, en la persecusion del fascis-
mo, ultima carta del capitalismo nacional europeo, Gramsci
habia comenzado en 1929 su primer Quaderno: "Esperienze
della vita in carcere" escribia. Por ello, el 2 de octubre de 1973
por la noche, cuando explotd una bomba, un atentado, en mi casa
de Mendoza, no pude sustraerme a la reflexion que toda filosofia
critica debe ser perseguida, mas cuando pretende —como preten-
diamos— organizar un aparato hegemonico ideoldgico-filoséfico
como era la Facultad de Filosofia en mi ciudad natal. La perse-
cusion, la muerte de algunos —como Mauricio Lopez mi maestro
en introduccidn a la filosofia—, era el efecto de la praxis de do-
minacioén que no permite aparatos antihegernénicos (que pueden
tornarse hegemonicos). La destruccion fisica es necesaria por par-
te de la dominacion.

En el exilio, la primera experiencia, es el descubrimiento del
"nivel" nacional del discurso filoso6fico. En América latina, ca-
da pais, tiene un discurso propio; autores en los que se inspiran y
critican, una historia distinta, una lucha particular. Muchos afios
necesité en México para tomar el "pulso" al discurso filosofico
del pais hermano. Pero ésto, siendo en si gran dificultad, es
enorme riqueza. Es una nueva etapa en mi vida, en mi pensa-
miento. El pensar se hizo mas latinoamericano; alcanzd los limi-
tes mismos del Tercer Mundo; crece, se modifica, se hace mas
realista en la "punta del proceso historico" —incluye igualmente
la realidad cubana, nicaragiiense, centroamericana—. Tenemos
conciencia que todavia, como Aristoteles —valga s6lo la compa-
racion sin medir las diferencias y grandeza—, no hemos regresa-
do a Atenas. Vamos tomando conciencia de la "helenicidad",
es decir, de la latinoamericanidad oprimida y en liberacion.



93

5. FILOSOFIA DE LA LIBERACION Y MARX

¢ Pretende la Filosofia de la Liberacion ser una alternativa
al pensamiento de Marx?

En su origen argentino, y por influencias del populismo pe-
ronista, la cuestion de Marx fue mal planteada por la generacion
de filosofos de la liberacion. Esto nos validé merecidas criticas.
Algunos, que terminaron por volcarse a la derecha y otros a per-
manecer en el populisno, colocaban a la Filosofia de la Libera-
cién como alternativa al pensamiento de Marx. Debo confesar
que lo conociamos mal; no la habiamos trabajado como a otros
pensadores —exceptuando quiza Osvaldo Ardiles que habia pro-
fundizado la Escuela de Frankfurt—. Al comenzar en México la
lectura atenta de Marx, en sus textos originales en aleman, tanto
en el MEW como en el MEGA (cuando era necesario, y tal fue el
caso de los Cuadernos de Paris, o ain los anteriores de Kreuznach
u otros), en especial los Grundrisse y los recientes Manuscritos
del 61-63, comenzd a revelarseme un pensamiento fino, preciso,
deslumbrante. Todo lo contrario de un materialismo objetivista,
economicista. Marx levanta siempre al sujeto, al "hombre que
trabaja", al "trabajo vivo" ante sus obras, sus productos, ante la
acumulacién de su vida en el capital. No se trata de un humanis-
mo a lo Calves, ni tampoco la simplificacion de Althusser. Se
trata de un Marx que levanta a la persona —Person es usada des-
de los Manuscritos del 44 hasta El Capital— como lo que mide
el valor de todo producto. La relacién persona-persona o relacion
practica, ética, se encuentra a la base de toda su reflexion econo-
mica. Su materialismo no es cosmoldgico u ontoldégico —como
en el dogmatismo a lo Konstantinov— sino productivo: e/ sujeto
de trabajo constituye a la naturaleza como materia. La "mate-
ria" es un momento constituido por el sujeto productor.

He podido, igualmente, descubrir en Marx algunas de las in-
tuiciones fundamentales de la filosofia de la liberacion. Tales
como el concepto o categoria de "exterioridad". En los Manus-
critos del 44 escribia: "La Economia Politica no conoce al tra-
bajador que no trabaja, al hombre de trabajo, en la medida en



94

que se encuentra fuera (ausser) de esta relacion laboral... Son fan-
tasmas que quedan fuera de su reino... (Por ello) el hombre de
trabajo puede diariamente precipitarse de su plena nada en la na-
da absoluta, en su inexistencia social que es su real inexistencia"
(MEW, EB I, 523-525).

Sin embargo, la filosofia de la liberacion no soélo incluye un
discurso sobre la politica y la economia politica, sino igualmen-
te sobre la erdtica (y aqui Freud nos aporta un mundo catego-
rial insustituible, dentro de cuyo ambito Marx nada puede agre-
gar), la pedagogica, la cuestion del absoluto, el metalenguaje
de la 16gica, etc. —La filosofia de la liberacion es un discurso
critico articulado a la praxis de liberacion. En ciertos casos,
ciertos marxismos dogmadticos se articulan a praxis burocrati-
cas de estabilizacion y deja de ser, facticamente, filosofia de li-
beracion —hasta puede constituirse en filosofia de la domina-
cion—.

6. MOMENTO ANALECTICO DEL METODO DIALECTICO

¢ Qué actualidad sigue teniendo la cuestion del método
analéctico —me pregunta Z. Koufim—? "La filosofia de
la liberacion de E. Dussel no deja de ser una ideologia
acritica, basada en presupuestos y postulados ocultos"
—nos acusaba L. van Acker en art. cit., p. 260—.

Desearia indicar la génesis de la cuestion de la analéctica.
Cuando en 1970 advertimos la importancia de la filosofia de la
liberacion, desde las posiciones —por ejemplo— de la Escuela
de Frankfurt, descubrimos bien pronto que nos separaba un abis-
mo de las problematicas mas radicales del pensamiento critico o
radical europeo y norteamericano. Poco a poco pudimos ver que
se trataba de una cuestion metafisica de fondo que redefinia
totalmente el "punto de partida". El marxismo ortodoxo, la mis-
ma Escuela de Frankfurt, Ernst Bloch, y hasta el Sartre de la
Critica de la razon dialéctica, usaban un método dialéctico, pero
una dialéctica negativa, ontoldgica, al fin afirmaban al sistema,
aunque fuera en su potencialidad futura, utopica, la mismidad



95

como en potencia en relacion a la que estaba ya dado en acto.
"Lo mismo" (6 auto, que tanto habiamos trabajado en nuestra
Etica) venia a subrepticiamente imponerse de nuevo en nombre
de la critica, la revolucion, etc. —.

La ontologia, el /ogos sobre el ser, el pensar de la totalidad,
la filosofia que comprende al sistema en su fundamento, en su
identidad, en el origen de la diferencia, dicha ontologia puede
moverse al fin de lo mismo hacia lo mismo, y, en casos mas cri-
ticos, por negacion de la negacion. Pero lo negado en el sistema
es negado desde el mismo fundamento del sistema. Y por ello
la mera negacién de la negado no puede aportar novedad real.
Los sandinistas no arriesgaban su vida en Nicaragua para negar
la que el somocismo —capitalismo dependiente nicaragiiense—
habia oprimido. Se levantaban revolucionariamente, ante todo y
principalmente, para afirmar al hombre nicaragiiense, al pueblo
historico de esa nacion centroamericana, que tenia y tiene de-
masiadas practicas, valores, recuerdos, vida... fuera (ausser), mas
alla (en griego: ano, ana-) del orden somocistas. Como indicaba
Marx en los Manuscritos del 44, “fuera” del sistema, fuera del
fundamento del ser, "mas alla" de la identidad, existia la actua-
lidad de una vida nicaragiiense no incluida porque despreciada,
nada para el somocismo, para el capitalismo. Un trabajador que
no trabajaba, mas all4 de la actualidad del asalariado, es nada
para la valorizacién del capital. Y bien, mds alla del horizonte
del sistema la realidad se afirma, bulle, se alegra, experimenta,
recuerda, hace historia que irrumpira un dia en las historias con-
tadas.

La negacion de la negacion, la negacion de la opresion somo-
cista es posible desde la afirmacion de la exterioridad vivida,
real, concreta. No como exterioridad sofiada por una fantasia
ala Eros y civilizacion marcusiana. Exterioridad real en la praxis
cotidiana de un pueblo que no ha sido incluido en el sistema por
despreciado, ignorado, nada. La nada como la libertad del Otro
(dmbito de incondicionalidad para el sistema); nada para el Ser
y el Fundamento del sistema como realidad del Otro. Es decir,



96

la Realidad mas alla del Ser indica la cuestion del momento
analéctico del método dialectico.

Recuerdo la ardua discusion de 1978 en Tegucigalpa; entre
los que participaban estaban Franz Hinkelammert (su "trascen-
dentalidad interna" es mi "exterioridad" analéctica), Nufiez Te-
norio, Luis E. Orozco, Alberto Parisi, etc.— Alli pudo verse que
la dialéctica puramente negativa, que tiene por ultimo horizon-
te la totalidad (como realidad y categoria) y por ello la negacion
de la negacion como motor dialéctico al fin caia en tautologia.
Por el contrario, si el motor del proceso dialéctico (que es un pa-
sar de una totalidad dada a otra totalidad que la comprende,
fundamenta y explica) es la afirmacion de la exterioridad, pue-
de negarse la negacion desde dicha afirmacion. El asalariado
no se rebela contra el régimen capitalista por el solo hecho de
tomar conciencia que su trabajo valoriza el capital; el pueblo
nicaragiiense no se levanta contra Somoza s6lo porque tenga
conciencia de la opresion que sufre. Si toma conciencia que su
trabajo se acumula como capital es porque antes tiene experien-
cia de un trabajo que puede consumir para aumentar su vida pro-
pia. Desde la afirmacion de su vida reproducida por un trabajo
que produce para el consumo del sujeto de trabajo es que el tra-
bajador alienado puede tomar conciencia de su estado de negati-
vidad y negarla por lo tanto. Es porque el pueblo nicaragiiense
tenia espacios de libertad, dignidad, historia de sus relatos de li-
beracion, musica, lengua, economia de autosubsistencia, etc. —no
hechos de conciencia sino hechos productivos, econdémicos, poli-
ticos esencialmente—, es porque en dicha exterioridad se habia
experimentado como libre que podia descubrir la relacion practi-
ca con el somocismo como opresion. La revolucion sandinista
no es solo negacion de lo que el capitalismo dependiente habia
negado en ellos; es ante todo afirmacion de la exterioridad ni-
caragiiense, su especificidad historica, su originalidad —que el
pueblo portaba como sujeto histdrico de una formacién social
que transita por sucesivas posiciones econdomico-politicas—,
el proceso revolucionario, la praxis de liberacion con la que se
articula una filosofia critica concreta es posible.



97

En la primera edicion de nuestra Filosofia de la liberacion
—Edicol, México, 1977— habiamos hablado todavia, al igual que
en la Etica, de un "método" analéctico. Se queria subrayar el
hecho de que el método comienza por la afirmacion de la exterio-
ridad, del mas alla del Ser del sistema, del Otro, del pobre, del
oprimido. El escuchar su voz —"ante la cual hay que saber guar-
dar silencio", cuestion que no puede tratar Wittgenstein— era el
arranque inicial, meta-fisico (aqui "meta" en griego, significa
mds alla: més-alla-de-la-ontologia o del horizonte ontoldgico
del Ser del sistema vigente).

En la segunda edicion (USTA, Bogota, 1980) cambiamos la
palabra "método" analéctico por "momento" analéctico. Ahora,
con mayor precision pero sin variar el fondo, la afirmacién de la
exterioridad es un momento, el primero y originario, de una dia-
léctica no negativa s6lo, sino positiva. El método dialéctico afir-
ma primero la exterioridad, desde ella niega la negacion, y em-
prende hacia el pasaje de la totalidad dada a la totalidad futura.
Pero la totalidad futura ahora es nueva; era imposible para la
antigua totalidad. El Otro, la exterioridad, vino a fecundar ana-
logicamente a la totalidad opresora y constituyd una nueva
totalidad (utopia imposible para la antigua totalidad) con mo-
mentos nunca incluidos en el antiguo sistema (analécticos) y
con otros incluidos en ¢l. En algo "semejante" (la continuidad
con el pasado) en algo "distinto" (lo nuevo analéctico) el nuevo
sistema historico no es univoco ni equivoco: el totalitarismo de
la mismidad ha sido superado.

De la misma manera, cuestiones como revelacion, epifania,
alteridad, y otras palabras que estan llenas de sentido primario
no-filoséfico llevan a muchos a hacerme la acusacion que en ver-
dad estoy camuflando tras un lenguaje aparentemente filosofico
opciones ideoldgicas previas. Debo indicar que tengo conciencia
que la cuestion de la exterioridad, del mas alld de la realidad con
respecto al ser, la alteridad de la metafisica con respecto a la on-
tologia, la implantacion ética de la ontologia, etc., parecieran
traidas de un mundo ideoldgico no-filosofico. Sin embargo, lo
que acontece es que muchos criticos no han estudiado el pensa-



98

miento de pensadores tales como Rosenzweig, Blondel, Buber,
Zubiri, Levinas, etc., dentro de cuya corriente podrian enten-

der lo que yo planteo. Claro que lo que ellos indicaban en el
"centro" nosotros lo mundializamos desde la "periferia", y lo

que a veces en ellos eran casi inocentes distinciones devienen
brutales juicios en nuestra pluma. Pero no tenemos culpa que nos
haya tocado vivir un espacio geopolitico reprimido hasta el ge-
nocidio como en Guatemala hoy en 1982, o situaciones de

tanta injusticia como la que sufre Latinoamérica a fines del si-
glo XX. La imputacion de ocultamiento ideoldgico de muchos
momentos de nuestro discurso habria que tratarlo uno por uno,
pero, y de todas maneras, es demasiado sabido que todo discur-
so filosofico, porque no es "puro" absolutamente, tiene siempre
una contaminacion ideoldgica. Claro es que, frecuentemente,

los que hacen esa imputacion a otros no miran la "viga en su pro-
pio ojo".



6.

FILOSOFIA, APARATOS HEGEMONICOS Y
EXILIO*

“La realizzazione di un dpparato egemonico, in quanto
crea un nuevo terreno ideologico, determina una riforma
delle coscienze e dei metodi di conoscenza, e un fatto di
conoscenza, un fatto filosofico” (Gramsci, Q 10, II, § 12).

* Ponencia presentada en el Iller. Coloquio Nacional de Filosofia en Pue-
bla (México), el 6 de diciembre de 1979).



101

Pareciera que la filosofia tiene alguna relacion con el exilio, la
persecusion y la carcel. No en vano Aristoteles abandond primero
la Academia camino hacia Assos y posteriormente, ante el nacio-
nalismo de Demostenes, murio exiliado en Eubea; hubo fildso-
fos esclavos en el Imperio romano como signo de la dominacion
que pesaba sobre su patria de origen; Boecio escribio su famosa
obra en la carcel; Fichte primero y después Hegel fueron expulsa-
dos de Jena por sus posiciones politicas favorables a la revolucion
francesa; tantos poshegelianos, comenzando por Marx, nunca pu-
dieron ser profesores y aun abandonaron su patria por articular

su pensamiento con la clase emergente pero todavia dominada; el
mismo Husserl fue expulsado de Freiburg por los nazis por su
procedencia judia, lo que le lleva a exclamar: "Las naciones
europeas estan enfermas, Europa misma, segun se dice, esta en
una crisis"'. Algo antes, y ante el fenomeno del fascismo, ultima
carta del capitalismo nacional europeo (tanto en Italia como en
Alemania), Gramsci habia comenzado el 8 de febrero de 1929

su primer Quaderno, en donde uno de sus principales argumen-
tos habria de ser: "Esperienze della vita in carcere"”.

No podemos dejar de relacionar estos hechos con el exilio
que viven tantos fildésofos latinoamericanos, expulsados de sus



102

catedras, paises, secuestrados y hasta asesinados por los gobier-
nos autoritarios del capitalismo dependiente posterior a 1964,
que comenzando por el Brasil llegaron a cubrir con su lugubre
manto la mayor parte de nuestro continente hasta marzo de 1976
en Argentina. La actual coyuntura de 1979, que tiene presagios
de "apertura" social-demdcrata, no debe hacernos olvidar la eta-
pa vivida —y que muchos seguiran sufriendo por mucho tiempo—,
ni dejar de "pensarla" filos6ficamente como uno de los mo-
mentos cumbres de la historia de la filosofia latinoamericana.
En 1924, Gramsci realizaba la autocritica de su etapa anterior
en sus trabajos de cércel, y debia reconocer que "fuimos un as-
pecto de la disolucion general de la sociedad italiana, convertida
en horno incandescente donde todas las tradiciones, todas las
formaciones historicas, todas las ideas prevalecientes se fundian
a veces sin residuos".

1. FILOSOFiA, IDEOLOGIA POLITICA Y APARATOS HEGEMONICOS®

Desde su origen la filosofia se articul6 a los intereses practicos
de las clases en su horizonte social concreto. Si se lee el famoso
texto de Aristoteles sobre la esclavitud se tiene un ejemplo claro
y completo:

"El que siendo hombre no es por naturaleza (fysei) de si
mismo sino de otro, éste es esclavo por naturaleza [...]

La cuestion que hemos de examinar ahora es [...] de si para
algunos puede ser mejor y justa la esclavitud, o si por el
contrario toda esclavitud es contraria (para) a la naturaleza"
(Pol. 1,1, 1254 a 14-20).

No importan los argumentos. Lo que importa es la conclusion.
El filésofo, que inventara la ciencia logica, usa todo su método y
su conocimiento filoséfico para confirmar una practica de clase
(1a clase aristocratico-esclavista ateniense). Su filosofia es perfec-
tamente organica con la formacion ideoldgica de la clase a la que
su pensar representa, y, por ello, aunque filosofica su argumenta-
cion no deja de tener graves contaminaciones ideologicas —por
otra parte inevitables—.



103

Filosofia (aristotélica) e ideologia politica (de la aristocracia
esclavista) defienden y sirven a los mismos intereses de la clase
dominante.

Por otra parte, la Academia primero y el Liceo después, son
aparatos de hegemonia® de dicha clase, donde se formaban los
que ejercian el poder en Atenas. Aparatos de hegemonia de las
clases dominantes en cuyo centro se encontraba la filosofia.

De la misma manera un Hegel, al inicio de su filosofia practi-
ca, cuando se pregunta y responde por la determinacion primera
de la "voluntad libre" (o facultad activa indeterminada en abso-
luto), no tendré duda en explicar:

"La propiedad (Eigentum) tiene sus determinaciones pro-
ximas en las relaciones de la voluntad con la cosa: esta re-
lacion es la toma de posesion (Besitznahme) inmediata en
tanto que la voluntad en la cosa tiene su existencia (Dasein)
positiva" (Filosofia del Derecho, § 53).

No es aqui el lugar de explicar el texto, pero debe recordarse
que siendo la propiedad la determinacion originaria de la volun-
tad, de ella se deriva la totalidad de la existencia practica (ética,
politica, etc.) del hombre. Hegel, de todas maneras, expone una
filosofia practica capitalista, en el sentido de que elige —por una
logica pretendidamente natural como Aristoteles, pero efectiva-
mente epocal— como determinacion fundante de toda otra de-
terminacion a la propiedad, fundamento del edificio ideologico
de la clase burguesa europea de su tiempo.

Su filosofia se articulaba perfectamente a la formacion ideolo-
gica del naciente capitalismo aleman, y sus clases en Heidelberg
o Berlin, era un momento central del aparato de hegemonia que
la clase triunfante organizaba. Es evidente que los poshegelianos,
como Marx, fueron excluidos de estos aparatos hegemonicos
de la burguesia, ya que si debian crear el consenso en torno al
capitalismo, mal podian aceptar una critica interna autodestruc-
tiva.

No es extrafio que el hegelianismo de derecha primero y el re-
nacimiento neokantiano hayan tenido hegemonia en la filosofia
posterior.



104

De la misma manera, y para tomar un ejemplo latinaomerica-
no, se habia constituido desde 1966, en Argentina, un férreo
sistema hegemonico, ideoldgico (y en su centro filoséfico), en
donde el capitalismo dependiente se expresaba. Sin embargo,
bajo el gobierno del General Ongania, surgié un movimiento
contrahegemonico articulado a las luchas populares, que se did
en denominar "filosofia de la liberacion'". Este proceso duré
hasta 1973, momento en que triunf6 politicamente en las eleccio-
nes formales el grupo popular, y con él el proyecto de una bur-
guesia nacional —que rapidamente mostraria su imposibilidad
y su debilidad—.

Es interesante indicar que desde 1930 a 1945 (la llamada dé-
cada infame), Francisco Romero y otros neokantianos en una li-
nea aproximadamente fenomenoldgica habian tenido la hege-
monia filoséfica, ya que al abstractismo de sus consideraciones
se unia la articulacién a los intereses de la oligarquia ganadera
(todo ésto no de manera inmediata o mecénica sino respetando
la "autonomia relativa" del proceso filos6fico mismo). Este mis-
mo grupo retorna al dominio de la hegemonia filosofica desde
1955 a 1973. Pero su extrema debilidad tedrica, propia de un
liberalismo politico sin consistencia, debid dejar lugar a otras po-
siciones abstractas parecidas (como el tomismo ortodoxo, filoso-
fia de derecha hegeliana, movimientos logicos aparentemente
neutrales en lo politico, en fin, cientificismos de distintos tipos).

Las luchas populares se expresaron filos6ficamente en el 11
Congreso argentino de filosofia de Cordoba (1971), y el movi-
miento de "filosofia de la liberacion" se implantd, de una u otra
manera, en muchas universidades del pais (en especial en las
mas nuevas y de provincia, tales como Rio Cuarto, Neuquén,
Comahue, Salta, y teniendo como eje mas antiguo y constituido
a la Facultad de Filosofia de la Universidad Nacional de Cuyo,
en Mendoza). Hasta el afio 1973, el grupo de "filosofia de la libe-
racion" comenzaba a preparar sus fundamentos y a desarrollar
lentamente sus hipotesis principales. Contra-hegemoénico, y con
cierta viabilidad —ya que muchas de sus tesis eran heideggerianas
con el ropaje de la Escuela de Frankfurt, lo que le permitia mi-



105

metizarse ante la persecucion de la dictadura militar de Lanusse—,
la "filosofia de la liberacién" fue creando vinculos generaciona-
les en discretas reuniones nacionales con jovenes filosofos de todo
el pais.

Cuando se produjo la llegada al poder de Héctor Campora, el
movimiento pudo pasar de una posicion defensiva a una posicion
ofensiva. Se trataba de organizar, justamente, los "aparatos he-
gemonicos filoséficos" articulados al movimiento popular triun-
fante. Se "protagonizo el ciclo critico mas potente en América
del Sur —que abarc6 desde 1969 hasta su desintegracion en
1976—, y cuyas bases tienden a ser hoy sistematicamente desarti-
culadas"®. Este fue, exactamente, el ciclo de la vigencia de la
"filosofia de la liberacion" en Argentina. Desde un periodo pre-
paratorio (1969-1972) a un periodo de lucha por la constitucion
de aparatos hegemonicos (1973-1974), vislumbrandose ya en
1974 la imposibilidad de alcanzar una clara hegemonia, para vivir
duramente la derrota y el exilio desde comienzo de 1975 hasta
marzo de 1976 —cuando se da el golpe definitivo del General
Videla—.

En esta lucha de 1973-1976’, creemos que el intento mas
logrado de articulacion de un aparato filoséfico consecuente
con el "pais popular" que se bosquejaba, fue el nuevo plan de
Estudios de la carrera de filosofia de la nombrada Universidad
Nacional de Cuyo®.

En los "Objetivos de la carrera de filosofia" se decia entre
otros: "Analizar los principales problemas, corrientes y siste-
mas filoséficos en relacion con los procesos socio-culturales,
politicos y econdmicos". Méas adelante se concluia: "Contribuir
al proceso de liberacion del pueblo argentino y latinoamericano
mediante: a) el andlisis de los supuestos de la conciencia nacional
y de la cultura nacional y popular [...] b) la formacién de un pen-
samiento argentino y latinoamericano con espiritu de justicia so-
cial y vocacion de servicio, que eduque para la responsabilidad
en la decision colectiva y que muestre la eticidad de toda eleccion
politica (econdmica, legal, social, educativa, etc.) que se adopte

en el proceso de liberacion"®.



106

La carrera de filosofia se dividia en tres ciclos: Ciclo intro-
ductorio (A), ciclo basico de formacion profesional especifica
v formacion docente (B), y ciclo de orientacion (C). En el ciclo
C habia las siguientes orientaciones o especializaciones: Logica
y Filosofia de la Ciencia, Filosofia Argentina y Latinoamericana,
Historia de la Filosofia, Etica y Filosofia Politica y Filosofia
de la Comunicacion, de un afio de duracién’.

Entre los objetivos del ciclo A se enunciaba: "Profundizar en
el conocimiento y la comprension de la realidad argentina y su
insercion en el contexto latinoamericano. Interpretar los proble-
mas fundamentales que el proceso de liberacion plantea a las
distintas ramas de las disciplinas humanisticas". En este ciclo
introductorio dictabamos entre otras disciplinas: "Realidad
Argentina" y "Ciencias humanas, sentido y problematica ac-
tual". En filosofia se dictaban en el primer afo tres cursos: "Filo-
sofia: Iniciacion al pensar filos6fico como saber critico-liberador.

Filosofia moral: Iniciacion al pensar filoso6fico como reflexion
sobre la praxis y la vida cultural. Filosofia politica. Filosofia
argentina: Iniciacion a los grandes problemas del pensar filoso-
fico en Argentina y reflexion sobre la formacion de la concien-
cia nacional"".

Es evidente que estos como los siguientes contenidos pueden
parecer populistas. Sin embargo, el "pais popular" daba a esos
cursos una claridad y pasion que dificilmente haya alcanzado
la filosofia en nuestro continente, momentos tan entusiastas y
febriles. Era para sus protagonistas, como equipo y generacion,
la primera vez que el filosofar era un acto realista, articulado a
las clases oprimidas y a la nacion historica. Se tenia la experien-
cia de pisar novedosamente la tierra. La filosofia habia descendi-
do del cielo del idealismo y comenzaba una ruta inédita, con
un aparato a-propiado, con un cuerpo de profesores en su mayo-
ria y hegemonicamente comprometido.

El ciclo B o de especializacion filosofica (tres afios), enuncia-
ba entre los objetivos: "Analizar criticamente dichos conoci-
mientos en relacion a la problematica historica, politica y social,



107

economica y cultural de la que han surgido, en particular desde
una perspectiva argentina y latinoamericana"'>

En el sector de formacion docente, se terminaba por decir, que
era necesario "capacitarse para actuar como agentes revitaliza-
dores de los que forman parte de la cultura popular [ ...]"".

El "Area de filosofia" de este ciclo B, enunciaba entre otros
objetivos: "Comprension de la tarea y responsabilidad del filo-
sofo en los procesos de cambio"'*.

El "Area de filosofia moral y del arte" tenia por objetivos:

"1. Comprension de la praxis socio-historica en relacion
con las estructuras sociales, econémicas y culturales.

2. Comprensioén de la filosofia como instrumento de libe-
racion respecto a las formas de dependencia cultural.

3. Comprension de la educacion, de la filosofia y del arte
como instrumentos que aceleran, profundizan y consoli-
dan el proceso de constitucion de una cultura popular
autéonoma [...]"".

El "Area de historia de la filosofia" indicaba que era su fina-
lidad la "comprension de la filosofia en su desarrollo temporal
en relacion con los procesos historicos en que han surgido los
problemas, corrientes y sistemas filosoéficos [...] Comprension
de la naturaleza situacional de la filosofia dentro del contexto

latinoamericano"'®.

El "Area de logica y epistemologia", después de indicar sus
objetivos propios, también aclara: "Comprension de los supues-
tos ideologicos de las ciencias y de la problematica cientifica
en el proceso de liberacion", es el objetivo 3.".

En el ciclo C, por ejemplo, en la orientacion "Filosofia Argen-
tina y Latinoamericana" se seguian los siguientes cursos: Filoso-
fias del derecho argentino, Filosofias de la historia argentina y
latinoamericana, Historia de la filosofia latinoamericana, His-
toria de las ideas politicas en Latinoamérica, y prueba de madurez
en idioma portugués, con una memoria de licenciatura. En la
orientacion "Etica y Filosofia Politica" eran los siguientes cur-



108

sos: Filosofia politica y del derecho, Etica o Filosofia de la reli-
gion, Filosofia politica argentina y latinoamericana, Historia

de las ideas politicas latinoamericanas, Historia y teoria del mo-
vimiento obrero y los partidos politicos argentinos, Economia
politica, idioma moderno y memoria de licenciatura'®.

Todo ésto era innovado con mas de 20 seminarios en los cinco
afios, con novedades en las correlatividades, en la manera de im-
partir los cursos, seminarios, discusiones, en todos los niveles
de la carrera. Los alumnos recibian tres titulos: licenciados en
Filosofia, profesores en Filosofia, y ademads el de la especialidad
u orientacion del ultimo afio. De esta manera se los capacitaba
para integrarse mejor en actividades no s6lo docentes, sino igual-
mente culturales (en los municipios y Estados) o medios de co-
municacion (radio, television, diarios, etc.) o como agentes de
cultura popular, etc., todo desde una orientacion de una "filo-
sofia de la liberacion".

El "aparato hegemonico filosofico" articulado al proceso
historico del "pais popular" habia sido formulado, aprobado y
comenzaba firme y eficazmente su camino. Aumentaron en
300% las inscripciones para la carrera de filosofia y su influen-
cia se irradio por todo el pais, y atin fuera de sus fronteras. El
Plan de Estudios tenia una intencién estrictamente filosofica
(de alto nivel, ya que la mayoria de los profesores, 32 en total,
tenian grado de Doctor, logrados en Alemania, Francia, y en
América Latina), pero igualmente politica: la filosofia era defini-
da como una teoria-instrumento de la liberacion popular. Era la
primera vez que acontecia €sto en Argentina. En ningin Plan de
Estudios anterior habia tan claro un objetivo de liberacion na-
cional. ;Populismo? Al menos eso; en otros casos es academicis-
mo, idealismo, abstractismo o universalismo imitativo, decadente.

Se trataba de una "formacion ideologico-filosofica", con sus
agentes, instituciones, practicas (revistas, libros, movimiento de
conferencias, etc.), y un campo ideoldgico-filosofico delimitado
dentro del horizonte real y concreto abierto por las luchas popu-
lares. Se habia cumplido lo que Gramsci llama un "aparato he-
gemonico filoséfico": "La difusion de una filosofia, de una con-



109

crecion general de la vida adecuada para llevar adelante la lucha
contra las ideologias dominantes [del pais burgués, agregamos
nosotros], y la creacion de un aparato escolar especializado""’
El nuestro era un aparato que se oponia a los aparatos com-
prometidos —indirecta e inconscientemente— con la oligarquia
agraria y a sus fines: "consolidar y ampliar su propia condicién
de clase dominante y prevenir los comienzos de una posible re-
belién de las clases dominadas"*’. Nuestro Departamento de
Filosofia, exactamente, era un aparato de rebelion filosofica
articulado a la rebelion popular que tenia como enemigo princi-
pal, en su nivel especifico, a la filosofia neokantiana, heidegge-
riana, hegeliana de derecha, tomista ortodoxa, de logica y filo-
sofia del lenguaje sin conciencia politica, etc., cuya tonica gene-
ral era la pretendida "universalidad" que ocultaba su inscripcion
concreta como el centro de la ideologia politica dominante bur-
guesa.

2. DERROTA DEL "PAIS POPULAR", EXILIO Y AUTOCRITICA

Es derrotado quien alguna vez ha triunfado; parte al exilio el
que al menos ha sido real y peligroso; puede autocriticarse el
que ha pensado. Todas estas negatividades son s6lo un momento
de la historia, consecuente de un momento positivo y, con toda
posibilidad, augurio de la liberacién irreversible, al menos en
esta época.

El apoyo politico del "aparato hegemonico filosofico" de la
"filosofia de la liberacion" fue siempre sumamente débil desde
un punto de vista politico. Ya el 20 de junio de 1973, con el
asesinato en masa de la juventud en Ezeiza, comenzaba la crisis
y la inviabilidad coyuntural del proyecto populista que traia
en mente Peron. El "pais popular" traicionado por la burocra-
cia populista entraba en crisis casi en el momento que llegaba
al poder. El 2 de octubre de ese aio fui objeto de un atentado
de bomba relacionado a la constitucion del aparato universita-
rio-filosofico articulado a los agentes populares mas activos. La
"derecha" peronista impedia nuestra labor. Aunque en crisis,



110

los "actores sociales" luchaban denodadamente por el "pais po-
pular".

Nos dice Portantiero que esos agentes contrahegemonicos
y revolucionarios eran: "La clase obrera industrial, la juventud
peronista, parte de los intelectuales generados internamente por
la modernizacion desarrollista y externamente por la Revolucion
cubana, la crisis de los socialismos y la revuelta cristiana"*'.
La coyuntura cayo en un caos de hegemonia en el "lopezrregis-
mo" del gobierno "isabelino". Esta espantosa crisis de poder nos
di6 un cierto espacio para lanzar nuestro aparato filoséfico y
cosechar promisorios primeros frutos. Pero muy pronto el "pais
burgués" venci6 al "pais popular”. A fines de 1974 la situacion
se tornaba insostenible. En marzo de 1975, 18 colegas (de los 32)
y poco después el 40% de los alumnos (sic) eran expulsados de
nuestro Departamento de Filosofia. Lo mismo acontecid, meses
antes o meses después, en fodas las universidades del pais; una
mas y otras menos. Por supuesto, esto termin6 de cumplirse
desde marzo de 1976 con la instalacion de la dictadura militar.

La imposicion de los nuevos aparatos de hegemonia, también
filosoficos, fue inmediata. Todo el movimiento filoséfico gene-
rado en la etapa 1969-1974 fue violentamente lanzado al exilio.
Algunos alumnos encontraron la muerte (como mi alumna de
filosofia Susana Bermejillo, una de tantas), lo mismo que los
profesores (como el profesor de filosofia Mauricio Lopez, ex-
maestro de Introduccion a la Filosofia). Otros pasaron afios en
prisién, y todavia permanecen en ella, otros fueron torturados,

y los mas debieron emigrar al Brasil, Venezuela, Ecuador, México,
Canada, Espafia, Bélgica, Francia (nombro los paises donde hoy
hay maestros de filosofia del s6lo Departamento de Filosofia

de Mendoza), etc.

La expulsién de los intelectuales era una de las condiciones
para la recomposicion de la Sociedad Civil bajo el gobierno de
la dictadura, bajo la hegemonia de la oligarquia agraria, y en el
nuevo modelo del "pais burgués" que se cifra todo en el proyec-
to de exportaciones competitivas en el mercado mundial: la ven-
ta de trigo y carne vacuna. El "pais agrario" vence al pais obrero.



111

Los profesores de filosofia que permanecieron en sus puestos,
como la clase media, aceptaron sin disgusto la restauracion del
"Orden" y la destruccidn de los Gltimos grupos emergentes de
la crisis popular comenzaba en 1969 (desde el Cordobazo).

Se abre asi una nueva etapa filosofica para los actores de la
"filosofia de la liberacion". Para Gramsci, la "filosofia de la
praxis" crecid en la cdrcel (otra manera de exilio). "El intelec-
tual y el militante, el filésofo y el politico desafian el orden fas-
cista que queria impedir que su cerebro funcionara. Alli (en la
carcel), ¢l (Gramsci) reelabora los elementos tedricos y practi-
cos de una nueva estrategia, para hacer de la politica una ciencia
total"*. A nuestros alumnos del primer semestre les ensefiaba
en Mendoza, en el curso Filosofia Moral I, que la politica, la filo-
sofia politica era la prima philosophia. "Nosotros trabajamos [en
el exilio, agregamos] para que el proletariado sea la clase dirigen-
te de una sociedad italiana [léase: latinoamericana] renovada",
decia Gramsci® .

En el proceso mismo de la liberacion popular, la filosofia
actua como instrumento estratégico del mismo proceso. En el
exilio, la filosofia auxilia estratégicamente la lenta toma de
conciencia del pueblo oprimido que no deja de luchar contra
la opresion de un modelo bien constituido desde un punto de
vista econdmico y politico, pero falto de estructuracion ideo-
logica y de arquitectonia social. El modelo dictatorial no puede
crear el consenso y su hegemonia es precaria, provisoria, inesta-
ble, insegura. Por ello mismo, como consecuencia de su falta de
consenso, su represion contra los intelectuales (en el nivel obrero
o medio) es despiadada. Quiere cortar de raiz, lo cual es imposi-
ble porque sus causas son historicas, objetivas y creadas por la
misma contradiccion del modelo impuesto, toda posible insur-
gencia.

La funcidn estratégica de la filosofia en el exilio tiene en
primer lugar un caracter de autocritica, después una exigencia
de perfilar mejor sus categorias de interpretacion, para por ul-
timo formular positivamente las articulaciones de un proyecto
de liberacion latinoamericano, a fin de no sélo incluir a su pais



112

de origen (desde donde se sali6 para el exilio) sino también el
pais hermano donde se habita. El comun destino latinoamerica-
no nos permite, cuando seguimos pensando filos6ficamente

en América latina, formular una estrategia comun, articulamos,
en la medida de lo posible (de "posibilidad" politica), tactica-
mente en la realidad donde nos toca vivir, para reformular y me-
jor perfilar una "filosofia de la praxis" en situacion de periferia
subdesarrollada, es decir, una "filosofia de la liberacion".

El exilio, que se produjo por el "espacio politico" cero en los
paises de América del Sur**, debe comenzar para una critica
a los equivocos del populismo, sin descartar sus puntos positi-
vos, en especial en aquello de la prioridad de lo popular y nacio-
nal en la coyuntura de liberacion actual®. Su acierto fue, entre
otros, el haberse evadido del abstractismo universalista del pensa-
miento de izquierda latinoamericano —al menos de su mayoria—,
y el haber alcanzado una articulacion real con los movimientos
de las clases oprimidas (de alli su "peligrosidad" real y politica
para el gobierno fascista).

Sin lugar a dudas es en el nivel de la filosofia politica en el
que hay que trabajar mas concretamente. La prioridad de la ins-
tancia politica sobre la econdmica y la ideoldgica es evidente.
Sin embargo, y al mismo tiempo, la "filosofia de la liberacion",
como "filosofia de la praxis" en coyuntura prerevolucionaria en
paises subdesarrollados, no debe dejar tampoco de abarcar
los temas mas acuciantes en la lucha ideologica: la critica del neo-
fascismo dependiente de Seguridad Nacional, del capitalismo en
su nueva etapa basado en sus "ntcleos" trasnacionales de expan-
sion, de las filosofias aparentemente "neutrales" que castran la
capacidad dialéctica de la critica al imperialismo, a la domina-
cion de las clases opresoras, y la elaboracion de una teoria de la
religion de liberacion que permita articular a los grupos revolucio-
narios (como en Nicaragua) a la conciencia de la inmensa mayoria
del pueblo que se encuentra todavia en esa situacion.

El exilio, tanto como experiencia personal de crisis, separacion
o lejania de la coyuntura originante, como pensar autocritico,
como experiencia generacional e historica, no deja de ser un mo-



113

mento de importante maduracion para la reflexion filosofica
latinoamericana. Como experiencia continental, ademas, signifi-
ca una ampliacion de los horizontes y la constitucion del intelec-
tual "latinoamericano" que ha vencido el estrecho margen provin-
ciano de su discurso filosofico nacional. Todo ésto no sin dolor,
incomprension, frustraciones y, por desgracia en algunos casos,
aniquilaciéon mental o fisica de los mismos filosofos —a veces ante
la mirada indiferente de los que se dicen frecuentemente también
revolucionarios—.

El "ser-extranjero" ha sido causado por la derrota de un pue-
blo, de un proyecto; por la desarticulacion de aparatos hegemoni-
cos filosoficos. Contemplar desde la lejania la reconstitucion de
aparatos hegemonicos filoso6ficos de dominacién ideoldgica no
puede dejar al exiliado indiferente. Debe responsabilizarlo de em-
prender con mas ardor un discurso filoséfico mas profundo, claro,
inequivoco, donde abra la posibilidad de la futura sociedad pos-

capitalista, donde la filosofia sepa pensar la realidad de un pue-
blo liberado.

3. A MANERA DE CONCLUSION

De hecho, concretamente, la filosofia nunca ha dejado de estar
articulada a una ideologia politica, a una formacién ideoldgica
de clase. Por otra parte, por la necesidad misma de su reproduc-
cion, de su discipulado, siempre ha constituido aparatos filosofi-
cos hegemonicos o contrahegemoénicos. Hegemonicos, si se en-
cuentra articulada a las clases dominantes (que puede ser escla-
vista y aristocratica como en Atenas, feudal como en el Paris
del siglo XIII, burguesa en la Jena del siglo XIX, u obrero-campe-
sina en Cuba u otros paises socialistas); o contrahegemonicos, si
se articula con clases superadas (reaccionarias) o emergentes
(revolucionarias). Filosofia, ideologia politica y aparatos hegemo-
nicos o contrahegemonicos filoséficos son tres momentos indivi-
sibles de la historia de la filosofia. Filosofia con autonomia pro-
pia, pero siempre autonomia "relativa a" la ideologia politica
y a la viabilidad o no de sus aparatos propios.



114

El exilio, por su parte y como experiencia siempre presente
en toda la historia de la filosofia, es el momento en que un grupo
de filosofos con pensamiento contrahegemonico (sea porque
no habian sido hegemonicos todavia, como Marx, o porque lo
han dejado de ser, como la "filosofia de la liberacion" en Argen-
tina) es reprimido, perseguido (a muerte) por los aparatos poli-
ticos del Estado que implanta una nueva hegemonia, y en su cen-
tro una nueva hegemonia filosofica. Es evidente que los filoso-
fos y los aparatos del poder, reaccionarios y contrarevoluciona-
rios, se declaran inocentes de toda complicidad con el Estado
represor, en el caso del ejemplo estudiado: Estado neofacista
dependiente, cruel asesino de todo un pueblo. Su culpabilidad
no es menor por ello.

Hace afios, en el II Congreso Argentino de Filosofia en Cor-
doba, escribiamos acerca de esos colegas, que en ese momento
quedaban ya como marginales al proceso ascendente del pue-
blo, pero que hoy ocupan placidamente las catedras de los muer-
tos, presos, torturados o exiliados —como el Heidegger que
ocupd la catedra de Husserl en Freiburg—: "El sofista que ense-
fla para ganar su vida conociendo las artimafas de la retorica
queda sefialado, no s6lo como marginal a la historia, sino como
culpable. Es que la existencia humana, mas en la tremenda ta-
rea del magisterio jamas puede lavarse sus manos 'y declararse
inocente de nada. Siempre lo ético nos envuelve y nos juzga, nos
recrimina, nos acusa: seran nuestros alumnos, sera nuestra épo-
ca, sera el futuro, serd la indiferencia, pero... de algin modo esa
critica dejara oir su voz"*.



115

NOTAS

"Die Krisis des europiischen Menschentums und die Philosophie",
en Die Krisis der europdischen Wissenschaften, Husserliana VI, Nijhoff,
Haag, 1962, p. 315, Conferencia sostenida el 7 de mayo de 1935.

2Q 1, comienzo, 8.

*Véanse mis ponencias en el I Coloquio Nacional de Filosofia de More-
lia ("La filosofia de la liberacidon en Argentina”, en La filosofia actual
en América Latina, Grijalvo, México, 1976, pp. 55-63), y en el II Colo-
quio Nacional de Filosofia de Monterrey ("La filosofia de la liberacion
y revolucidon en América Latina", en La filosofia y las revoluciones socia-
les, Grijalvo, México, 1978, pp. 9-241, de las cuales esta ponencia es conti-
nuacion, ambas incluidas en este volumen.

*Cfr. Christine Guci-Glucksmann, Gramsci y el Estado, Siglo XXI,
Meéxico, 1978, pp. 462 ss.

>Véase la primera ponencia citada en nota 3, arriba, pp. 58-63.

SJuan Carlos Portatiero, "De la crisis del pais popular a la reorganiza-
cion del pais burgués", en Marcha 2 (1979), p. 14.

"Véase ascar Landi, "Argentina 1973-1976", en Revista mexicana
de sociologia, 1 (1979), pp. 89-127.

8Cfr. "Documentos 1, 2, 3. Reforma del Plan de Estudios de la Carrera
de Filosofia", en Revista de Filosofia latinoamericana (8. Aires), 1 (1975),
pp. 137-162.

°Ibid., p.141.

P1bid., p. 142.



116

"Ibid., p. 145.

2Ibid., p.143.

Ibid.

"“Ibid., p. 146. Comprendia Antropologia filosofica, Metafisica, Filo-
sofia de la Historia, Critica, Gnoseologia, Metodologia de la Filosofia.

BIbid., p. 146. Cursos de Etica, Filosofia politica, Filosofia social, Filo-
sofia del arte y de la cultura, Filosofia de la economia.

“1bid.

YIbid., p. 147.

"®Ibid., pp. 152-153. Para una informacién completa de este Plan de Es-
tudios: E. Dussel,Apartado 11-671, México 11 D.F.

PCfr. Buci-Glucksmann, op. cit., p. 473. Cfr. Gramsci, Quaderni 1" §
46: "[...] un programa scolastico che interessi e dia una attivita propia nel
loro campo tecnico a quella frazione degli intellectuali che ¢ la piti omo-
genea".

2 Anibal Ponce, Educacion y lucha de clase, Ed. Cultura Popular, Méxi-
co, 1976, p. 36.

2 4rt. cit., p. 16.

*Buci-Glucksmann,op. cit., p. 484.

¥ La costruzione del partido, Turin, Einaudi, 1971, p. 353.

*Cfr. mi ponencia "Filosofia de la liberacion y revolucion en América
latina", ed. cit., pp. 41-53.

#Cfr. mi articulo "El estatuto del discurso ideologico populista", en
Ideas y Valores (Bogotd), 50 (1977), pp. 35-69.

*"Metafisica del sujeto y liberacion, en mi obra América Latina. Depen-
dencia y liberacion, Garcia Cambeiro, B. Aires, 1973, p. 88, ponencia pre-
sentada en 1971.



7.

/PUEDE LEGITIMARSE "UNA" ETICA ANTE LA
"PLURALIDAD" HISTORICA DE LAS MORALES? *

*Ponencia al I Congreso Nacional de Filosofia, en Guanajuato (México).
en diciembre de 1981.



119

A los fines de esta ponencia, y sin pretension alguna de tipo
epistemologico o teorico, distinguiremos para mejor expresarnos
ética de moral. Por ética denominamos el nivel de las exigencias
practicas validas para todo hombre en toda situacion historica.

Si la historia mundial como totalidad es una, una es la ética. Por
moral entendemos, en cambio, el nivel concreto que queda deli-
mitado dentro de un sistema histdrico (azteca, inca, egipcio, chi-
no, griego, feudal, capitalista europeo, etc.). Como existe una
pluralidad de totalidades histdrico concretas, y atin €pocas
diversas, es un hecho historico y sociologico que existen muchas
morales. Ante el hecho de la pluralidad de morales la cuestion

es ver como, y si es posible, legitimar una ética valida para toda
la historia mundial como la omnitudo realitatis de la existencia
humana en concreto.

1. EL INTENTO DE HEGEL (1770-1831)". El filosofo de Tiibingen
nace un siglo después del triunfo de la burguesia inglesa, y

en su juventud contempla la toma del poder por parte de la
burguesia en Francia. Su vida es contemporanea a la expansion

del capitalismo industrial. Su trabajo tedrico se encamind, con o

sin conciencia a legitimar una ética articulada o explicativa de



120

la moral de la burguesia. Para ello eché mano de lo mejor de una
larga tradicion tedrica, que no es aqui el lugar de recordar, sino
solo de recoger sus frutos, sus efectos especulativos.

Como para Kant ("la raiz del mal [die Wurzel des Bésen]")?
o para Schelling ("de ahi la necesidad universal del pecado y
de la muerte como negacion real de la particularidad [ Eigenheif]")’,
para Hegel igualmente el bien es el que "la particularidad (Beson-
derheit) no sea mantenida como esencial ante lo universal"*. De
otra manera, el mal es la determinacion, la finitizacion, el afir-
marse como parte sin querer volcarse en lo universal: "La inme-
diatez finita del sujeto singular (einzelnen)... se determina pri-
meramente como lo nulo (Nichtige) y malo (Bose) y, seguida-
mente... (se lanza) en el movimiento que consiste en deshacerse
(entdussern) de su determinacion natural inmediata... para unir-
se consigo mismo en el dolor de la negatividad y de tal suerte co-
nocerse como reunido a la esencia"’. El que alguien consista y
persista como distinto, como diferente, como determinado y
no se disuelva en "lo Mismo", en el Todo, en el Absoluto del ser
—acto que se asemeja al nirvana hindu o a la gnosis— es el mal.

En la historia mundial la unidad de la ética y la pluralidad
de las morales es pensada por Hegel a partir de esta ontologia
de la Totalidad. En efecto, la pluralidad de morales debe situar-
se en el nivel concreto de la universalidad de las "costumbres"
(Sittlichkeit) de cada pueblo. El individuo, como particularidad
se encuentra asi asumido y negado (aufgehoben) en su patria,
pero, por su parte, "las ideas concretas, los espiritus de los pue-
blos (Volkergeister) tienen su verdad y su determinacion en la
Idea concreta que siendo la Universalidad concreta es el Espi-
ritu del mundo (Weltgeist)"®. Es bueno no olvidar que dicho
"Espiritu" es el Espiritu Santo de su Filosofia de la religion.

Y bien, ;cudl es la relacion entre las morales particulares de
los pueblos historicos y la ética universal de la historia mundial?

"Porque la historia es la configuracion del Espiritu en

.. 7 .
forma de acontecimiento..."’, "el pueblo que recibe un

tal elemento como principio natural... es el pueblo domi-



121

nante (herrschende) en esa época de la historia mundial...
Contra el derecho absoluto (absolutes Recht) que él tiene
por ser el portador actual del grado de desarrollo del Espi-
ritu mundial, el espiritu de los otros pueblos no tienen de-
recho alguno (rechtlos)".

De manera que la resolucion de la particularidad de las morales
de los diversos pueblos alcanza el nivel de una ética universal
en la fetichizacion de la moral del pueblo dominador del mundo
en cada época historica. De otra manera; la ética universal no es
un nivel abstracto que tiene validez en todos los pueblos y cultu-
ras, sino que es la moral particular de un pueblo que por el hecho
de ser el "portador" (7Trdger, dice el texto) del Espiritu —y es el
portador del Espiritu porque es el dominador del mundo en su
¢época: la dominacién como manifestacion de divinidad— asume
en su particularidad la universalidad concreta de la Historia mun-
dial como totalidad. Y si recordamos que dicho pueblo es el por-
tador del Espiritu para que Dios se reconozca a si mismo y llegue
a la plena realizacion de su Retorno, puede entenderse entonces
que la ética universal, la fetichizacion de la moral del pueblo
dominador, es la religion del Estado’. La moral de los otros
pueblos, "como barbaros"'’, se ubican "en torno al trono (del
pueblo dominador del mundo) como agentes de su realizacion,

: 11
como testigos y como ornamento de su esplendor" .

iMejor filosofia de la dominacidn pocas veces ha sido expre-
sada por la humanidad!

2. ALGUN INTENTO POSHEGELIANO. Gracias al viejo Schelling'?, a la
critica de la fetichizacion de la Cristiandad por parte de
Kierkegaard", y el recuerdo cristolégico de la sensibilidad del
teodlogo luterano FeuerbachM, y muchos otros, hubo toda
una generacion contraria a la filosofia idealista de la Identidad.
Entre ellos encontramos a Karl Marx (1818-1883). Puede decir-
se que la totalidad de la obra del pensador de Trier es ética.
En realidad desde sus escritos de 1844 hasta su muerte trat6 un
solo tema: "jNo robaras!" Si de algo se le puede criticar es que



122

esta exigencia le obsesiono hasta transformarse en el leiv motiv
de su existencia practica y teorica.

El tema de la moral de un sistema dado y las exigencias de
una ¢ética universal son el fondo de sus andlisis —que pasa fre-
cuentemente desapercibido a marxistas y antimarxistas—.

El analiza un sistema dado, una totalidad concreta, y en ella
una moral histérica: la del capitalismo. En efecto, el sistema
como totalidad o la economia politica como su expresion teori-
ca se comporta como un horizonte que niega, desprecia, no des-
cubre, no valora la exterioridad, la alteridad, el otro:

"La economia politica no conoce al trabajador desem-
pleado, al hombre de trabajo, en la medida en que se en-
cuentra fuera (ausser) de esta relacion de asalariado... Son
figuras que no existen para ella, sino solamente para otros
ojos; para los ojos... del alguacil de pobres; son fantasmas

. 1
que quedan fuera de su reino"”.

En el 4mbito de la exterioridad del sistema y la moral capitalis-
ta se situa el sujeto y las exigencias de una ética universal. El pro-
pietario o el asalariado son partes de la moral capitalista, pero
el hombre, "como hombre" y no sélo "como ‘[rabajador”16
mas alla del sistema. El hombre, que ademads trabaja, para la mo-
ral capitalista es en realidad nada:

"La existencia abstracta del hombre como un puro hombre
de trabajo... puede diariamente precipitarse de su plena na-

da en la nada absoluta, en su inexistencia social que es su

. . . nl7
real inexistencia"" ’.

De otra manera, y entiéndase esta nada para la moral del sis-
tema como la realidad de la exterioridadlg, el hombre, no como
el asalariado que entra en un contrato, sino como un sujeto libre
que puede también ser sujeto de otros sistemas porque su ser
real y concreto (y éste es el sujeto de la ética universal) no se
agota en la relacion abstracta de ser "asalariado"; el hombre
tiene exigencias absolutas (éticas) por sobre las exigencias abs-
tractas (morales) del capitalismo. La exigencia moral del capita-
lismo se enuncia: "No robes la propiedad privada"; "trabaja la



123

boriosamente para alcanzar la riqueza". Pero inmediatamente

se contradice, porque debe apropiarse uno (el propietario del
capital) de la propiedad privada del otro (su trabajo, al menos

de una buena parte no pagada). Y entonces la moral y la econo-
mia politica se escinden, y "el hecho de que cada esfera me mi-
da con una medida distinta y opuesta a las demads, con una medi-
da la moral, con otra distinta la economia politica, se basa en la
esencia de la enajenacion del hombre"". La moral no juzga ya
las estructuras, se toma "arbitraria, ocasional, trivial, acientifi-
ca"*’. Sélo rige en ambas, exigencias individuales bien predefi-
nidas (sexuales, cumplimientos de las leyes legisladas, etc.). De-
jan de haber criterios éticos absolutos que valieran tanto para la
moral abstracta como para la economia politica. Seria funcion
de una ética universal el poder juzgar a la misma economia poli-
tica desde criterios humanos absolutos. Por esto, “la relacion de
la economia politica con la moral... cuando no es una aparien-
cia engafiosa, cuando se la considera como esencial, no puede
ser sino la relacion de las leyes econdmicas con la moral... La eco-
nomia politica se limita a expresar a su manera las leyes mora-
les™?!. Marx, entonces, no s6lo no niega una ética universal,

sino que critica la hipocresia de escindir una moral abstracta y
restringida que se oponga a una economia politica inmoral en
sus principios y en sus conclusiones.

(Qué criterio absoluto tiene el pensador del siglo XIX para
juzgar la eticidad o no-eticidad de un acto? Es el siguiente —y
si tratamos la cuestion en una obra de juventud es por el redu-
cido espacio de esta ponencia, pero seria facil mostrar la mis-
mo en las obras del 1857 o0 1863—:

"El trabajo, la actividad vital subraya el autor—, la vida
productiva misma, aparece ante el hombre como un medio
para la satisfaccion de necesidad... La vida productiva es
vida genérica. Es la vida que crea vida. En la forma de la
actividad vital reside el caracter de la especie,... la activi-
dad libre, conciente, el caracter de la vida del hombre...

El hombre hace de su actividad vital misma objeto de su
voluntad y de su conciencia. Tiene actividad vital concien-



124

te... Solo por ello es su actividad libre. El trabajo enajena-

. . .y 22
do invierte la relacion ".

El bien es la plena realizacion de la vida humana (... sentir,
pensar, observar, percibir, desear, actuar, amar... La apropiacion
de la realidad humana, su comportamiento hacia el objeto, es la
afirmacion de la realidad humana")*, principio absoluto de la
¢ética universal. Es en nombre de tal principio que se juzga como
malo el fundamento mismo del sistema capitalista y de la moral
burguesa:

"La economia politica, pese a su mundana placentera apa-
riencia, es verdadera ciencia moral, la mas moral de las cien-

Ciasn24

Por qué? :

Porque "respecto del trabajador, que mediante el trabajo
se apropia de la naturaleza, la apropiacidon aparece como
objetivacion, la actividad propia como actividad para otro

y de otro, la vitalidad como holocausto de la vida, la pro-

duccién del objeto en favor de un poder extrafio">.

De otra manera. El trabajo, actividad sensible y espiritual
del hombre®, se objetiva en el producto y se recupera en el con-
sumo o satisfaccion de la necesidad”’, la felicidad®. Repitiendo:
en el producto se "objetiva la vida". Todo producto es para si
o para otro. El "para otro" es una exigencia de la sociedad y
del desarrollo humano. Esto es bueno: yo produzco para ¢l y él
para mi. Pero si no hubiera retorno, si produjera "para €1" pero
no ¢l para mi, entonces habria una "pérdida":

"La objetivacion como pérdida del objeto y servidumbre...
La vida que ha prestado al objeto se le enfrenta como cosa
extrafia y hostil"®’.

La acumulacion de esa "pérdida de vida", ese "holocausto" a
un nuevo "dios" es la muerte sumada del trabajador, ya que los

productos elaborados no consumidos son falencia de vida. Ese
"dios", suma de tantas muertes, es el "capital muerto™"; es el

31 . . .
"Mammon muerto"”’; el fetiche en quien se deposita como



125

"ganancia"” la sangre de todos los trabajadores: la bestia del
Apocalipsis™.

Vemos, entonces, que se elabora implicitamente una ética uni-
versal desde la critica a una moral histdrica y concreta. Lo que
para Hegel era la bondad (el dominio del Estado imperial), aqui
se transforma en maldad: el fetiche al que se inmola la sangre
del asalariado.

3. EL CRITERIO ABSOLUTO Y CONCRETO DE LA ETICA. Ante el descubri-
miento y experiencia de Europa de otros mundos (las culturas
orientales, asidticas, latinoamericanas, etc.), de otras morales
vigentes, normas, valores, virtudes o ethos de otros pueblos, de
otras clases, se intentd de diversas maneras fundamentar la uni-
versalidad de la ética. Sea por el "eterno retorno de lo Mismo"
nietzscheano®*, sea para la validez intemporal y mundial de los
valores aunque cambiaran sus jerarquias, cuyo mejor ejemplo
fue la axiologia fenomenolégica scheleriana’, sea por la pues-

ta en cuestion desde la filosofia del lenguaje®, sea por la cri-

tica ontologica heideggeriana’’, etc. Sin embargo, una a una
podria irse indicando sus limites. En general todas ellas fueron
un retorno a un momento kantiano, neokantiano, predialécti-

co; positivismos, neopositivismos. Indiquemos sélo algunos as-
pectos® de la respuesta a la pregunta: ;Cual es el criterio absolu-
to de fundamentacion de una ética valida en foda situacion

moral dada?

El ultimo fundamento de la eticidad (y no se confunda con la
moralidad del mismo) no pareciera que pueda ser la ley. La ley
como norma legislada es una exigencia del bien ( el bonum, télos
o "proyecto"). Sin embargo, la ley moral de un sistema dado (po-
sitiva o de las "costumbres") puede ser injusta. Por ello no pue-
de avanzarse como un criterio absoluto. Aun la ley "natural"
como expresion de la "naturaleza" humana debe ser profunda-
mente repensada. Xavier Zubiri, filosofo espafiol®’, muestra
como la esencia humana puede ser conocida por sus efectos;
pero éstos se actualizaran plenamente solo al fin de la historia,



126

por lo que, en realidad, la esencia humana es dialéctica y pro-
gresivamente conocida pero nunca del todo. Lo mismo la ley
"natural". La ley solo puede ser principio de moralidad intra-
sistémica, pero no criterio absoluto.

De la misma manera el valor™. La sustantivacion del valor
en las escuelas axioldgicas no es mas que la fetichizacion de la
mediacion. El valor no es sino el caracter tenido (y no sido) por
la mediacién en tanto mediacion; es decir, que una posibilidad
vale en cuanto es "medio" actual o posible para el fin. Por ello
no puede ser un criterio absoluto sino un momento fundado.

Fetichizar los valores es ocultar el fundamento, el proyecto,
el ser del sistema. Los axidlogos, subrepticiamente, imponen una
vez mas el proyecto europeo del hombre a través de mediaciones
pretendidamente eternas, validas para todo lugar.

Lo mismo puede decirse sobre la virtud, especialmente después
de la critica de Nietzsche*'. El vicio de la avaricia medieval se
transformo posteriormente en la virfud del ahorro. Para el ethos
de la nobleza medieval acumular capital era pecado y vicio; para
el hombre burgués, para la moral capitalista, la virtud del ahorro
se ensefa a los nifios desde su primera infancia. Es un verdadero
ascetismo que rinde culto al Capital. ;Cual es el criterio que me
permite discernir en un habitus que sea vicio o virtud?

De la misma manera el mismo bonum, télos, "proyecto" (el
Entwurf heideggeriano que se identifica con el Sein y el "poder-
ser"), queda puesto en cuestion cuando se lo sittia como funda-
mento de un sistema historico dado: (Es el télos o finis del or-
den medieval el mismo que el del orden capitalista? ;Es que co-
nozco por su contenido un fin humano perfecto que pueda juzgar
la finitud, maldad, determinacion de los proyectos de dichas mo-
rales? Si tengo un criterio superior para juzgar el proyecto o télos
histérico, éste dejo de ser el ultimo fundamento de discernimien-
to ético.

En efecto, Emmanuel Levinas mostrd bien* que la Totalidad,
el orden o sistema establecido y vigente de "lo Mismo", no pue-
de encontrar en si sino el fundamento de la moral (la moral grie-



127

ga, azteca, medieval, capitalista), pero no el punto de partida

de una ética valida para toda situacion humana —y que por ello
contiene el criterio absoluto—. Correctamente muestra el ambito
de la exterioridad del Otro como el desde-donde se origina una
ética absoluta, transontologica, metafisica® .

Sin embargo, Levinas no puede elaborar una ética politica,
porque al caer ésta en la ambigiiedad de una nueva totalizacion,
la ética dejaria lugar a una nueva moral de la guerra y la opresion.
En parte, gracias a la Escuela de Frankfurt**, pero mucho mas
desde la lucha de liberacion del pueblo latinoamericano, nos vi-
mos necesitados de elaborar un discurso no s6lo de puesta en
cuestion de las totalidades morales historicas, sino de la construc-
cion de "nuevas" totalidades utopicas, analogicas y al servicio
del pueblo liberado®.

En todos estos casos el criterio o imperativo absoluto, y sin
embargo concreto, de una ética valida para toda situacion humana
—y que puede juzgar todo sistema historico y determinado de
moral—, podria enunciarse asi: "jLiberémonos! clama el pobre u
oprimido".

"Opera el bien, evita el mal" —formulacién medieval— era
absolutamente abstracta: s6lo permitia justificar un sistema
moral (desde la nocidn de "bien" del mismo sistema). Era un
principio moral pero no ético. El bien del sistema es el bien del
opresor; luego el opresor puede ser moralmente bueno y ética-
mente perverso. Puede ser un perfecto y "buen" capitalista en
moral burguesa, y ser un hombre injusto al pagar a su obrero un
salario insuficiente (segun exigencias éticas), aunque legal.

Por el contrario, el principio que se enuncia: "jLiberémonos!
clama el pobre", es el criterio racional critico por excelencia 'y
el tnico que puede al mismo tiempo incluir el sistema moral y
mostrar en su misma formulacion la trascendencia interior o la
exterioridad ética del sistema futuro, utdpico en su positividad
y realismo. El oprimido incluye en su concepto: 1) una totalidad
como sistema moral vigente; 2) un opresor que es sujeto del acto
perverso; 3) al sujeto colectivo ("Oprimidos") hombres justos



128

—al menos en dicha relacion— injustamente tratados. "Liberar"
significa: 4) tener en cuenta los mecanismos de la totalidad mo-
ral establecida; 5) el deber ético de desarticular dichos mecanis-
mos; 6) la necesidad de construir el camino de salida del sistema
y la postrer obligacion de construir un nuevo sistema (todavia-
sin-lugar: utopico) donde el oprimido de ayer sea el ciudadano en
la moral justa del hoy.

Esta exigencia es ética. Es ética porque es trans-moral, trans-
sistémica, desde la exterioridad del Otro, del pobre, del oprimi-
do. Desde el Otro (momento analéctico del proceso historico dia-
1éctico), desde su afirmacion, se puede proceder a la negacion
de su negacion en el sistema.

";Liberémonos! clama el pobre" tiene ademds un contenido
sensible, carnal, material. Se trata de dar de comer al hambrien-
to, de vestir al desnudo, de habitar al extranjero. Las tres necesi-
dades primarias de las que nos habla Engels. Es exigencia produc-
tiva (dar un producto para el consumo: pan), practica (con
respecto al otro), econdomica (en cuanto a las estructuras histori-
cas de los sistemas de opresion que hay que negar, y las utdpicas
que hay que construir). Es un criterio que asume la totalidad
de la materialidad de la carne (sarx, basar), y la dialéctica oposi-
cion y superacion de los plurales sistemas morales desde las exi-
gencias de una ética trascendental, absoluta y sin embargo con-
creta: jTodo sistema histdrico tiene oprimidos! porque va ligado,
inevitablemente, a la realidad de la libertad humana™®.

4. HACIA UNA ETICA TRASCENDENTAL Y CRITICA. Los sistemas morales
historicos se "cierran", inevitablemente, en su momento de-

cadente (en el momento que Spengler llamaria de la "civiliza-

cion"), cuando el pathos creador de los fundadores (los Jeanne

d'Arc o Washington) dejan su lugar a los imperios (a los Cesar,

y a los que propugnan enviar mas y mas armas al Salvador), a

la represion y la muerte de los "circos". Es la Totalidad totali-

zada de "lo Mismo". En esos momentos, y el presente es uno de

ellos, tener un criterio absoluto trans-sistematico, trans-moral,

mas alla del ser, del bien, de la ley, del valor, de la virtud del



129

sistema no-ético en su totalidad es esencial. No s6lo —y es lo se-
cundario— como explicacion tedrica, sino como justificacion
practica de la legitimidad ética del acto liberador de los héroes
tenidos por el sistema como in-morales, torturados en las prisio-
nes y asesinados.

Una ética que clarifique el criterio absoluto contra las mora-
les no-¢éticas se hace asi una necesidad estratégica de la misma
politica liberadora. Justifica tedricamente la dignidad suprema
del gesto de los martires y héroes y muestra, destruyendo la
"buena-conciencia", la perversidad fetichista de las morales vi-
gentes, triunfantes, de los sistemas dominadores.

Para poder perdonar, como el Comandante Borge, a su propio
torturador, es necesario tener muy claro que dicho torturador
es "bueno" con respecto a las exigencias de "su" moral somocis-
ta, y que por ello no podia descubrir (la ceguera propia de la
conciencia moral ideoldgica del dominador) las exigencias absolu-
tas, pero siempre concretas, de una ética utdpica de liberacion,
en virtud de cuyo criterio absoluto podria afrontar la muerte
aun en paz. Sabia que su muerte, de bandido e inmoral para
la moral vigente, es praxis de legalidad con respecto a la moral
futura de un sistema mas justo. Aun la legalidad de un sistema
moral historico futuro podria ser juzgado desde el criterio absolu-
to de la ética: "jLiberémonos! clama el pobre, el oprimido".
Aun ese sistema moral futuro, por ser historico, puede y debe
ser juzgado desde la trascendentalidad radical del otro, del pobre,
del oprimido. La trascendentalidad de la ética se sita asi en un
nivel absoluto: puede juzgar también todo futuro histdrico. Lo
mismo los conceptos de "liberacion" y "oprimidos", que inclu-
yen la dimension de trascendentalidad y exterioridad. En conclu-
sion: La vida negada del pueblo, de los pobres juzga siempre a la
muerte como maldad.



130

NOTAS

'Es sabido que la ética de Hegel es su obra Grundlinien der Philosophie
des Rechts (1821 ), y los paragrafos 483 al 552 de la Enzyklopaedie (1817).
En este sentido véase Karl Heinz Ilting, G.W.F. Hegel, Vorlesungen iiber
Rechtsphilosophie 1818-1831, Fromman-Holzbourg, Muenchen, t. I-,
1973-; Franz Rosenzweig, Hegel und der Staat, Oldenberg, Muenchen,
1920; Georg Lukacs, Der Junge Hegel, Autbau, Berlin, 1954; Eric Weil,
Hegel et I'Etat, Vrin, Paris, 1950; etc.- Sobre el tema se ocupa Hegel des-
de sus primeros escritos, en especial desde su System der Sittlichkeit
(1802). Por comodidad citaremos de la Werke, Theorie Werkausgabe,
Suhrkamp, Frankfurt, t. [-XX, 1969-1971.

*Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft (1973),

B 39, A 36, nota 1: cfr. B 32, A 29ss.

3Ueber das Wessen der menschlichen Freiheit, en SW- t. VII, p- 382. Son
los temas griegos y neoplatonicos, budistas y del Rig-Veda, pasando por
Bruno y Boehme.

*Rechtsphilosophie, § 129 (t. 7, p. 262).

>Enzyklopaedie, § 570 (t. 10, p. 376). Es nuevamente el gran tema
indoeuropeo, y por ello Hegel se refiere a Krischna (p. 383), a los misti-
cos iranicos, a Djalal-Ud-Rumi: "He visto en todo lugar el Uno" (p. 387),
al Bhagavad-Gita.

SRechtsphilosophie, § 352 (p. 508).

"Ibid., § 346 (p. 505).

8Ibid., § 347 (pp. 505-506).



131

*"a religién y el fundamento del Estado son una y la misma cosa, son
idéntidas en y para si" (Philosophie der Religion, 1, C, 111 (t. 16, p. 236).

Rechtsphilosophie, § 351 (p.508).

"Ibid., §352 (p. 508).

Especialmente sus lecciones de Berlin de 1841, y sus obras Philosophie
der Mythologie (comenzada desde 1820), y la Philosophie der Offenbarung
(comenzada en 1827).

BCtr. Post-scriptum, Gallimard, Paris, 1941; Cfr. Karl Loewith, Von
Hegel zu Nietzsche, Kohlhammer, Stuttgart, 1964.

"Cabe recordarse Grundsaetze der Philosophie der Zukunft (1843),
Klostermann, Frankfurt, 1967, en su famoso 62: "La verdadera dialéc-
tica no es el monologo del solitario pensamiento consigo mismo, sino el
didlogo entre yoy tu" (p. 111).

“Manuscritos del 44, en Karl Marx Fruehe Schriften, Wissen. Buchgesell.,
Darmstadt, t. I, 1962, p. 576: "Gespenster ausserhalb ihres Reiches".

'Ibid.: "Tan pronto pues, como el Capital se le ocurre, deja de existir
el trabajador, deja de existir para si; no tiene ningun trabajo, por tanto,
ningun salario, y dado que ¢l no tiene existencia como hombre (als Mensch)
sino como trabajador, puede hacerse sepultar, dejarse morir de hambre".

YIbid., p. 578.

""Recuérdese que "nada" indica exactamente el "mas alla" del sistema.

PIbid., p.614.

Ibid., p. 615.

*Ubid., pp. 614-615.

2Ibid., p. 567.

B Ibid., p. 598.

*Ibid., p. 612.

2Ibid., pp. 574-575.

*Marx esta muy lejos de un materialismo vulgar o cosmolégico, cuando
dice; "el trabajador no desarrolla una libre energia fisica y espiritual
(geistige), sino que mortifica su cuerpo y arruina su espiritu (Geist)"

(Ibid., p. 564).

*"Después del alimento, las dos mayores necesidades del hombre son el
vestido, la vivienda" (/bid., p. 548).

*"No es feliz una sociedad donde la mayoria sufre... y la finalidad
de la Economia Politica es la infelicidad de la sociedad" (/bid., pp. 515.
516).



132

*Ibid., p. 561.

*Ibid., p. 512: "...tote Kapital".

*'bid.: “...toten Mammons”

“Ibid.

»Uno de los temas preferidos en Das Kapital es 1a metafora del Apoca-
lipsis de que "el pueblo elegido llevaba escrito en la frente que era propie-
dad de Jehova; la division del trabajo estampa en la frente del obrero ma-
nufacturero la marca de su propietario: el Capital". Cfr. Franz Hinke-
lammert, Las armas ideoldgicas de la muerte, DEIL, San José, Costa Rica,
1977, pp. 26 ss.

*Nietzsche, que fue un implacable critico moral, terminé por hacer la
apologia del ethos guerrero y dominador del primitivo germano invasor
de Europa.

3Ctr. Der Formalismus in der Ethik, en Gesammelte Werke, Francke,
Berna, t. 11, 1954.

CHr. George Moore, Principia Ethica, Cambridge Univ. Press, 1903.
Habria que pensar en los trabajos éticos de Ayer, Wittgenstein, etc.

*"Heidegger propone una auténtica "ética ontologica" contra el idealis-
mo subjetivista del Jean Paul Sartre de "Carta sobre el Humanismo", en
donde igualmente critica a la ética axiologica.

3Todo esto véase en mi obra Para una ética de la liberacion, Siglo XXI,
B. Aires, T. I-11, 1973, T. 111, Edicol, México, 1977, t. IV-V, USTA, Bogo-
ta, 1979-1980.

YCfr. Sobre la esencia, Sociedad de Estudios, Madrid, 1963.

*Cfr. mi ética indicada en nota 38, t. I, cap. 2, 7, pp. 70 ss. El "valor"
no puede ser el fundamento, sino un momento fundado.

*'En especial en sus obras Zur Genealogie der Moral, y en Jenseits von
Gut und Boese (Cfr. mi Etica nombrada arriba, t. II, pp. 82 ss.).

Cfr. Totalité et Infini, Nijhoff, 1a Haye, 1974.

“Hemos explicado esta cuestion resumidamente en Filosofia de la Li-
beracion, USTA, Bogota, 1980, pp. 5458.

#Cfr. H. Marcuse, One-Dimensional Man, Beacon Press, Boston, 1964,
cuya obra influencié en mayor medida a la filosofia critica que otros tra-
bajos de Adorno, Habermas, etc.

“Tema del t. IV de la Etica indicada en nota 38.

*Este es el tema que intentaron abordar autores tales como Blondel,
Bergson, Buber, Rosenzweig, Levinas, etc., en diferentes vertientes.



8.

SOCIEDAD Y BIEN SOCIAL*
(DE LA RE-SISTENCIA A LA E-MERGENCIA)

*Ponencia presentada el 19 de julio de 1982 en Bogota en el congreso
de la Sociedad Internacional de Metafisica.



135
1. EL BIEN

1.1. El "valor" puede ser considerado como fin, y en ese caso

es el "bien", el proyecto, el interés, o, por el contrario, puede ser
un momento de la mediacion (valor tiene una mediacion en tanto
es mediacion de un fin), y en este caso el valor estd fundado en
el bien.

1.2. Todo proyecto, bien o ser es, en concreto y por ultimo,
como ya lo mostraba Platon en su Republica, bien politico,
social, el politikon agathon de Aristoteles.

1.3. La cuestion entonces es la del bien social. Por bien (agathon,
bonum, good) se entiende el fin (télos, finis, Zweck) que de algu-
na manera se identifica con el ser (esse, Sein), fundamento
(Grund) o raz6n tltima de la praxis, de la accion.

1.4. En una caracterizacion fenomenolodgica o existencial seria
el proyecto (Entwurf) o en terminologia habermasiana, con di-
ferencias, interés (Interese). Es aquello a lo que "se tiende", lo
que "se apetece" (en el orden practico del apetito, de la intentio,
de la Sorge) en cuanto se tiende a la plena realizacion del indivi-
duo, de la comunidad.



136
2. CONTRADICCION ENTRE BIENES

2.1. En América latina la cuestion pertinente no es la del bien

que funda un orden social. La cuestion es la de un proyecto
vigente que se distingue de un proyecto utdpico. El primero es
ontologico ( el ser), el segundo metafisico (mdas alla del ser vigen-
te, jenseit, beyond, au dela del horizonte del sistema).

2.2. El "bien social" vigente, actual, de un orden capitalista
dependiente es el proyecto de la totalidad actual, del sistema
que controla el espacio, el poder, los bienes, las instituciones
juridicas de la justicia.

2.3. Pero dicho bien es el de una "parte", de una clase domi-
nante que tiene las mediaciones para cumplir sus intereses, su
bien. Desde las clases hispano-lusitanas que conquistaron Améri-
ca latina, pasando por los liberales y conservadores del siglo XIX,
hasta las burguesias nacionales dependientes o las gerencias
transnacionales, unos imponen su "bien" sobre los otros, sobre
otras clases, etnias, razas: el pueblo oprimido. El bien fundamen-
tal, el ser del "todo" lo es en verdad de una "parte" dominante,
hegemonica.

2.4. Los oprimidos en la totalidad ontologica fundada en el ser
vigente son negados (primer momento, porque su existencia
no es solo negaciodn), alienados, reprimidos.

3. UTOPIA METAFISICA DE LOS OPRIMIDOS

3.1. Pero los oprimidos no son pura negatividad alienada. Son
también exterioridad metafisica actual o transcendentalidad
interna en la totalidad vigente del ser (del capitalismo mundial y
aqui dependiente).

3.2. El oprimido (la nacidn periférica, las clases, etnias, razas,
el pueblo oprimido) posee una dimension positiva que es el es-
pacio de su vida real, actual y posible. Son practicas no "inclui-



137

das" en la totalidad vigente y despreciadas como nada por el ser
fundamental.

3.3. El fundamento, el interés, el ser futuro, el "bien social" de

la praxis de subsistencia del oprimido, de sobrevivencia en la re-
presion, de estar-siendo en la re-sistencia es un proyecto de libe-
racion utdpico. Utdpico (lo que no tiene lugar en la totalidad:
ouk topos), anarquico (lo que estd mas alla —ana— del funda-
mento, del ser), proyecto (lo lanzado —yecto— delante —pro—)
o bien futuro social, alterativo. Cuestiones que hemos tratado
pacientemente en Para una ética de la liberacion latinoamerica-
na.

3.4. La esperanza de un tal proyecto funda la resistencia desde
un dmbito irreprimible por el sistema en cuanto nunca incluido,
siempre exterior. La esperanza de un nuevo orden de justicia
permite /a fiesta alin en la esclavitud, en la opresion, en la repre-
sion.

4. DE LA RE-SISTENCIA A LA E-MERGENCIA

4.1. Hay ciertas situaciones historicas en las que el oprimido
puede negar la negacion que pesa sobre ¢l desde la afirmacion
analéctica de su exterioridad —como lo hemos expuesto en
Filosofia de la liberacion—. En ciertas ocasiones histdricas el pue-
blo oprimido que re-siste puede lanzarse actualmente al bien

social futuro para hacerlo presente.

4.2. El bien social actual (de los dominadores) se opone asi mo-
ralmente al bien social futuro de liberacién —tal es el caso en este
julio de 1982 en El Salvador—.

4.3. La oposicion entre los dos bienes sociales es la cuestion per-
tinente hoy en América Latina. La moral, la ley, el ethos, la vir-
tud fundados en el bien vigente se tornan inmorales, ilegales,
vicios para el segundo. Y aquellos que actualizan una practica
de liberacion se tornan inmorales para la moralidad vigente, ile-



138

gales para la ley promulgada, subversivos... del orden y los valores
establecidos. jEsta es la cuestion!

4.4. En las épocas de "pasaje" (del Uebergang) de e-mergencia
(si mergere es "echar a fondo", ex-mergere es salir, liberarse),

de urgencia y de presencia ("lo que aparece" saliendo a la luz

del mundo desde el mas alld), pero de presencia como ex-posi-
cion, de exposicion como aparicion abrupta e inesperada, peli-
grosa, como cuando emerge en el horizonte lo no querido, lo re-
chazado, lo ocultado, lo incomodo. En épocas de e-mergencia,

de liberacion, la realidad allende el ser rompe el horizonte del sis-
tema, lo desgarra: es el otro, pero no ya como pro-vocacion
interpelacion, sino el otro e-mergente como el que destruye el
muro de la casa exigiendo a los que la habitan a que ahora obliga-
damente obedezcan en instalarse en la casa nueva, ampliada

que incluye hospitalariamente a los que estaban antes a la intem-
perie, entre los elementos, en la calle.

4.5. El pueblo que re-sistia (que estaba —sistere— obstinada-
mente en una existencia que se le negaba) en la opresion, en

la fiesta oculta, oscura y silenciosa, en la alegria contenida por

el llanto, subversiva, es ahora el que festeja en las calles de Mana-
gua el triunfo de la nueva epifania de la realidad —nunca perfec-
ta, siempre perfectible—. De la discresion contenida de la re-sis-
tencia en un Chile o Argentina en 1982 como negatividad siempre
parturienta de positividad, a la explosion expositiva y liberadora
de la e-mergencia del pueblo a la presencia de la historia en un
nuevo orden de justicia, a la vigencia del nuevo bien social. "No,
vedad ", no simple actualidad de lo que estaba en potencia —co-
mo diria Berdiaeff en su Metafisica escatologica—.

4.6. De la re-sistencia ante la opresion del ser, antiguo, a la
e-mergencia de un nuevo momento de la historia del ser; pero no
hay e-mergencia liberadora sin ruptura y destruccion, sin lucha

y reconstruccion innovadora. No porque el pueblo oprimido
quiera destruir por destruir, sino porque el bien antiguo, que se
fetichiza, absolutiza, eterniza, quiere perpetuarse para siempre

y es necesario mostrarle en la objetividad de la realidad que es fi-
nito, criatura, histérico.



139

5. ;POR QUE EL POBRE PORTA LA NUEVA EPIFANIA DEL SER O TIENDE CO-
MO SU PORTADOR AL NUEVO BIEN SOCIAL?

5.1. La "légica" del bien social establecido pretende identifi-
carse a la omnitudo realitatis, sin exterioridad; ontologia igual a
metafisica; ser igual a realidad. Si el ser o el bien social del sis-
tema vigente es la realitas misma no habria ya futuro, no habria
utopia, solo habria tdpica. Permaneceria el dolar en su pedestal
por la eternidad ("novum ordum saeculorum" como dice el bille-
te de una conocida moneda papel).

5.2. Los poderosos, los dominadores, los opresores son los que
controlan, los que usufructian el bien social vigente; ellos son los
que lo fetichizan, los que desean que nunca cambie. "jTodo pasa-
do fue mejor!" para ellos. No se puede esperar entonces que la his-
toria avance desde y con ellos. Ellos, los ricos, tienden a desfon-
dar todo nuevo fundamento.

5.3. Por el contrario, los que sufren, los oprimidos, los que —co-
mo decia Herman Cohen en su Metaphysik und Religion— siendo
"pobres manifiestan en sus heridas la patologia del Estado", es
decir, del ser de la ontologia. Los pobres no pueden afirmar el
bien social siendo que es el origen de su mal.

5.4. Los pobres perciben en su piel lacerada, en su mucosa ham-
brienta del estdémago la no-verdad del ser del sistema, la no bon-
dad del bien social vigente. Es por ello que no hay que desespe-
rar su hambre los vacuna de la propaganda de los productos que
solo se producen para valorizar el capital, y la "razén instrumen-
tal" se les aparece como la que fabrica las picanas eléctricas que
tortura su corporalidad sensible y las armas que los asesinan en
Guatemala. La exterioridad de la riqueza del sistema es inteli-
gencia antiideoldgica, es sabiduria popular ante la ciencia del
capitalismo, contradictorio en cuanto dependiente.

5.5. Es por ello que el pobre, el oprimido, el pueblo porta la
epifania del nuevo ser, del nuevo bien, del nuevo hombre, en



140

su mundo meta-fisico, més all4 del bien social actual. Es por ello,
que por los oprimidos progresa la historia, que avanza, que se
instauran los nuevos bienes e-mergentes.

6. ESTATUTO ECONOMICO DEL BIEN SOCIAL

6.1. Si por economia se entiende la relacion practica entre los
hombres a través del producto del trabajo —justitiam ad alterum
est escribia Tomas de Aquino—, es esencialmente ética, litargi-
ca. La corporalidad, o mejor la carnalidad unitaria crea objetos,
simbolos, pro-ductos a disposicion del otro: ofrece al otro el
fruto de su creacion productiva (habodah en hebreo, diakonia
en griego, trabajo, culto, sacrificio). La subjetividad creadora
culturiza el cosmos y lo hace historia para el hombre.

6.2. Produccion es asi carnalidad (no cogito de un alma desma-
terializada previamente) unitaria hecha realidad en el nosotros
servicial. Produccion de la vida necesitada (muerte potencial)
para ser vida resucitada en el goce, la satisfaccion, la fiesta, la
alegria del consumo: aniquilacion de la objetivacion humana
como subjetividad humana renacida. Si el producto fue la objeti-
vacion del sujeto, la fiesta del consumo es subjetivacion del obje-
to: ciclo de la alegria de la vida.

6.3. Si la fiesta del consumo no corona la objetivacion espiri-
tual en la creacion del producto, del pan por el trabajo —"pan

y trabajo" gritan los obreros argentinos—, porque otro le arreba-
ta el fruto de su ser, entonces el ciclo de la muerte se instaura...
justificado en el bien social vigente.

6.4. "Tuve hambre" es el criterio absoluto meta-fisico y ético
que juzga el mal social como perverso. El "hambre" del no-con-
sumo es la presencia misma del mal.

6.5."Y me dieron de comer", es el criterio absoluto de la bon-
dad moral, como Feuerbach comenz¢ a vislumbrarlo adecuada-
mente.



141

6.6. La descarnalizacion, descorporalizacion, desmaterializa-
cion o deseconomizacion del hombre es el paso previo a su in-
molacion al Fetiche, al {dolo, al bien social vigente, al ser, al fun-
damento, a la Identidad.

6.7. El nuevo bien social, el bien social utdpico, el interés de los
oprimidos, el proyecto de liberacion del pueblo se constituye en
el nivel de la materialidad del trabajo como servicio liberador.

6.8. No es ya una inteligencia instrumental o mediacion del capi-
tal, del profit; es una inteligencia técnica que sabe producir el
pan para el hambriento, del otro, en la exterioridad. No es ya la
Escuela de Frankfurt sino una filosofia naciente, emergente, una
filosofia de la liberacion, una metafisica intrinsecamente ética de
las naciones oprimidas, de las clases oprimidas, de las etnias dis-
criminadas, de la mujer en el "machismo", del pueblo resisten-
te-emergente.

6.9. En otras €pocas, hace un decenio, hablabamos en Argentina
de una filosofia que era escucha de la voz del otro, después di-
jimos que debia comprometerse militantemente, ahora debe-
mos indicar que el filésofo es ya portador en la e-mergencia
liberadora de un pueblo que de todas maneras permite y espera
siempre un servicio de claridad. El filésofo es servidor de clari-
dad, de saber estratégico, para la e-mergencia de un bien social
futuro donde nuestros pueblos, hoy oprimidos y re-sistentes, vi-
van (no mueran) una cotidianidad en la alegria del consumo
festivo y cultico al bien social mas justo.

PS. Esta humilde ponencia la dedico en honor de mi profesor

y colega, el filosofo Mauricio Lopez, y mi alumna de filosofia
Susana Bermejillo, secuestrados y asesinados en 1976 en mi pa-
tria, Argentina, por pensar criticamente en filosofia.



9.

DERECHOS BASICOS, CAPITALISMO Y
LIBERACION*

*Ponencia presentada en el Congreso Panamericano de Filosofia, octubre
de 1981, en Tallahassee (Florida).



145

América Latina se encuentra en una situacion histérica de contra-
dicciones crecientes. Dependencia econdmica, politica y cultural
de Estados Unidos; desarrollo inorganico que aumenta las despro-
porciones internas entre ricos y pobres debido a una injusta dis-
tribucion de la riqueza; estallido de brotes violentos y hasta revo-
lucionario por parte de pueblos oprimidos. Junto a ello las po-
tencias dominantes (especialmente Estados Unidos) aumentan

su ayuda militar a gobiernos que reprimen a sus pueblos (como en
El Salvador, Guatemala u Honduras). La cuestion del derecho
deja de ser una preocupacion tedrica y se torna una preocupacion
practica, historica, politica. Tienen los oprimidos, pobres, repri-
midas derecho a la rebelion? Tienen los opresores derecho a de-
fender la estructura vigente que produce la dominacién sobre cla-
ses empobrecidas y sobre el pueblo en general? Tienen los gobier-
nos de Seguridad Nacional derecho a defender valores "eternos"
hasta el punto de eliminar los cuerpos, torturar hasta la muerte

del apresado, y todo por el derecho garantizado por la ley, o por
el ejercicio puro del poder apoyado en la fuerza?

Pienso que esta cuestion se encuentra hoy en el fundamento
de nuestra edad historica, pero no solo de América Latina sino



146

igualmente de Estados Unidos. Es un problema de filosofia ame-
ricana, del Norte y del Sur. Unos sufren el derecho injusto de

los poderosos (hay acaso derecho injusto?); otros en cambio
parecieran no tener derecho para vivir, comer, erigir su perso-

na como una instancia absoluta que debe ser respetada como
ante aquello delante de lo cual ningln sistema, valor u "orden"
—por mas justo, religioso o divino que se pretenda— puede me-
diatizarlo. El filosofo de la liberacion pareciera no tener otra
mision historica sino dar la justificacion teorica radical de la
praxis por la que los oprimidos, los pueblos reprimidos injusta-
mente se lanzan a destruir el orden que los aniquila inmoral-
mente contra todo derecho real. Una tal filosofia critica ven-

dria a mostrar el derecho absoluto a su liberacion. Para ella

es necesario destruir igualmente falsas estructuras teoricas que
justifican el derecho de la pura fuerza irracional y desarrollar

un discurso positivo que devuelva a los revolucionarios el ulti-
mo sentido de la dignidad de sus gestos heroicos. En verdad ellos
no esperan de los filosofos ni de sus razones para entregar su vida
por la causa —ya que les basta el apoyo, la alegria y la esperanza
del pueblo oprimido—, pero, de todas maneras y al menos, cum-
plimos con una mision negativa: destruir los falsos argumentos
en su contra y abrir una brecha en el muro teodrico del sistema
por donde los héroes puedan transitar con mayor claridad estra-
tégica.

1. ({QUE ES DERECHO?

El sujeto de la accion, de la praxis, actiia siempre en vista de un
proyecto (finis, télos, interés). Todo proyecto tiene ciertas exi-
gencias de su realizacion. Obliga entonces a realizar ciertas media-
ciones. Las mediaciones o posibilidades exigidas para la efectua-
cion del proyecto son aquellas debidas o fundadas en el mismo
proyecto. Por ello el sujeto tiene derecho a realizar las mediacio-
nes exigidas o normadas para el cumplimiento del proyecto. Se
establece asi un "circulo practico-moral".



147

ley o norma -—\
Sujeto l

de la praxis = exigencias 0 — —= Proyecto
mediaciones intereses
necesarias /
derecho_/ \deber

El derecho es la referencia de la mediacion necesaria para el
cumplimiento del proyecto con respecto al sujeto. Es la referen-
cia subjetiva de la mediacion exigida, asi como el deber es la re-
ferencia objetiva (hacia el proyecto) del sujeto con respecto a
la mediacion.

El estatuto del proyecto funda el estatuto del derecho. Si es un
proyecto producto de una negociacion o alianza, sera también
un derecho por negociacion o alianza. Si es un proyecto estable-
cido por las costumbres (Sittlichkeit diria Hegel, y ethos los grie-
gas), "segunda naturaleza" historica (como el ethos feudal del
medioevo o el capitalista en el presente), el derecho en ¢l fun-
dado tiende a ser considerado "por naturaleza". Es decir, el pro-
yecto cultural de un sistema historico pretende frecuentemente
ser el del hombre absolutamente. Asi como Aristoteles pretendia
que el esclavo era esclavo "por naturaleza" en la sociedad es-
clavista helénica, o Rosseau pensaba que el contrato pedagogi-
co del preceptor con el discipulo era "par nature"* y no solo
exigencia de una pedagogia burguesa.

Quedara por plantearse la cuestion siempre actual de un pro-
yecto humano que corresponda a las exigencias de la especie hu-
mana en cuanto humana, y por ello un derecho humano en cuan-
to tal. La tradicional cuestion del derecho natural no deja de te-
ner importancia, pero debe ser planteado desde la cuestion re-
novada de una dialéctica histérica de los proyectos que son los que
de hecho fundan los derechos.



148
2. DERECHOS VIGENTES Y DERECHOS UTOPICOS

No todo proyecto —y por ello los derechos que se fundan en él—
tiene poder sobre las mediaciones que lo realizan. El "poder"

—vy nos estamos refiriendo al "poder" practico o politico— no

es solo la capacidad o momento subjetivo ético (como el derecho)
sino que son la posesion efectiva de las mediaciones que hacen
objetivamente posible la realizacion del proyecto. Cuando un pue-
blo, por ejemplo, posee efectivamente una fuerza armada sufi-
ciente para proteger su territorio y realizar las mediaciones nece-
sarias exigidas por su proyecto o por los intereses de sus miem-
bros, podemos decir que tienen poder. El poder es la mediacion
de las mediaciones que las posibilita en cuanto tales. El poder

es la capacidad objetiva para cumplir con los propios intereses.
No es entonces la mismo derecho que poder. Un grupo social,
una clase, un pueblo, una nacién pueden tener derecho a algo y
no poder para efectuar lo que tienen derecho.

Por ello llamamos derecho "vigente" o efectivo a aquella capaci-
dad subjetiva que tiene un sujeto (o varios) sobre las mediaciones
obligadas y necesarias para un proyecto, pero que, al mismo tiem-
po, tienen un poder objetivo para realizarlo. De esta manera,
era derecho vigente el del Sefior feudal sobre su feudo (ius do-
minativus). Si este derecho tiene ademas el respaldo de una ley
promulgada podria denominarselo con la tradicién derecho
"positivo". La relacion del derecho a una ley no es constitutivo,
ya que la ley no es sino una norma que obliga positivamente
una mediacion necesaria para el proyecto. Si no hay ley la obliga-
toriedad de la mediacion es moral; si hay ley es legal; pero la obli-
gacion no le viene por la ley sino por la exigitividad fundada
en el proyecto —es ser de la accion o su fundamento Gltimo—.
De esta manera podemos hablar del derecho vigente en México o
en Estado Unidos; derechos vigentes en la sociedad colonial
brasilefia, en la China tributaria, en el capitalismo o en Polonia
socialista. El cuerpo de derecho vigente no es sino la estructura
de la capacidad subjetiva que tiene la persona con respecto a
las mediaciones exigidas por el proyecto historico, concreto,
actual, de su clase, grupo, nacion, formacién social.



149

Decir que existe un cuerpo de derechos vigentes, es lo mismo
que indicar que son los derechos del grupo en el poder. El poder
dominante impone su derecho como el derecho de la totalidad
social. Por ello, todo derecho vigente encubre, de manera mas
oculta al comienzo de la historia de su vigencia y mas claramen-
te en el momento decadente cuando la ley y el derecho vigente
no actia por hegemonia ideoldgica sino por la dura presencia
de la coaccion objetiva (de los cuerpos policiales, de los ejérci-
tos dominadores, por la represion), el derecho de los grupos
dominados. El derecho vigente y el derecho de los oprimidos es
la permanente contradiccion objetiva en la historia de la humani-
dad. Ante el derecho vigente del Sefior feudal emerge lentamen-
te el derecho del oprimido siervo-liberado, el burgués de las ciu-
dades. Ante el derecho vigente de las Leyes de Indias hispanicas
emerge el derecho de los criollos latinoamericanos dominados.
Ante el derecho de la burguesia en el poder surgen los derechos
de los trabajadores, no s6lo como sujetos de salario sino como
sujetos libres de trabajo.

Ante el derecho vigente del dominador el derecho del opri-
mido es un derecho utopico, ya que se funda en un proyecto que
todavia "no tiene lugar" (outk topos: sin lugar, utdpico). El dere-
cho utopico futuro se funda en el derecho que tiene todo hom-
bre de ser libre, de ser sefor de si mismo. En este caso el de-
recho natural no seria sino el limite dialéctico siempre futuro,
criterio absoluto de todo derecho, identidad de la capacidad so-
bre la mediacion exigida por un proyecto absoluto, que no in-
cluyera ninguna dominacioén del hombre sobre el hombre, de
clase sobre clase, de nacién sobre nacion. Este limite utdpico
funda la posibilidad y humanidad de la utopia del dominado
En ese proyecto utopico, igualmente, se funda el derecho del
oprimido, aunque se oponga a los dictados del derecho vigente.

3. LIBERTAD DE ELEGIR

El pobre de la Edad Media, el oprimido en las ciudades por el
Sefior feudal, comenzo a construir un nuevo mundo a partir



150

de su propio trabajo: el maestro ayudado por el aprendiz y pro-
tegido por las corporaciones. Poco a poco su ego, su Yo cons-
tituyente fundo el mundo burgués (el "burgalés" de las ciuda-
des). Ese Yo fundacional alcanza con el ego cogito cartesiano
su expresion ontologica. En Hegel adquiere toda su potencia
practica como "voluntad libre", como facultad efectora:

"El espiritu (Geis?) en la inmediatez de su libertad (Frei-
heit) que es libertad para él mismo, es un singular, pero que
tiene de su singularidad (Einzelheit) un saber en tanto
querer absolutamente libre"’.

Sin entrar a un comentario técnico nos basta con indicar que
aqui el Yo como sujeto de accion es el fundamento tltimo
del derecho. Por la posesion de algo (Besitz) la voluntad deter-
minada tiene ahora realidad. La propiedad (Eigentum)” es asi
el primer derecho y lo que hace concreta a la libertad indetermi-
nada. El hombre burgués origina su discurso desde el uso primi-
genio de la libertad sobre un bien. De otra manera expresa lo mis-
mo Milton Freidman:

"Una parte esencial de la libertad econdmica consiste en
la facultad de escoger la manera en qué vamos a utilizar
nuestros ingresos: qué parte vamos a destinar para nues-
tros gastos y qué articulos vamos a comprar"s.

Esto supone que el sujeto, en primer lugar, es libre; en segun-
do lugar, tiene ingresos; y, en tercer lugar, tiene algo que elegir.
El suponer que estas tres condiciones o derechos originarios del
capitalismo son universales, significa ya un cierto ocultamiento
de la realidad.

El sujeto es libre cuando tiene poder. Es decir, cuando, gra-
cias a la posicion que ocupa en la estructura social, tiene capaci-
dad objetiva para ejecutar las mediaciones para su proyecto. Pe-
ro esta posicion la posee solo la clase dominante (en la sociedad
capitalista la clase burguesa posesora del capital). Ademas, tiene
ingresos suficientes para ejercer la libertad aquella parte de la
sociedad (o aquella sociedad como totalidad: por ser una na-
cion central en la geopolitica mundial del capitalismo) que de



151

alguna manera ha heredado el capital, puesto que hace ya muchos
siglos quedo atras la situacion originaria de tener que amasar la
primera acumulacion con el propio trabajo, o el de los aprendi-
ces, o de los trabajadores libres del campo, o de la extraccion

de riquezas de las colonias. En tercer lugar, por el desarrollo tam-
bién antiguo (al menos de dos siglos) de la revolucion industrial,
se tienen suficientes productos para elegir.

De esta manera, los derechos fundamentales del hombre bur-
gués (ser libre para comprar en libertad) valen para los estre-
chos limites de los paises centrales del capitalismo, y en su sen-
tido real y universal, para la clase burguesa dominante en estos
paises.

Claro que la propiedad privada, por ejemplo, se la eleva co-
mo derecho humano natural, y, ademas, el derecho a la herencia
del capital que con propiedad privada tienen los progenitores.
De esta manera la estructura de la propiedad, de bienes y poder,
queda garantizada por el derecho fetichizado, ya que el mero
derecho de costumbre o positivo viene a ser elevado al rango de
humano, natural, y frecuentemente hasta divino. Quien se levan-
ta contra los derechos vigentes no es solo juzgado de subversivo
o rebelde, sino hasta de ateo e inmoral.

En nombre del derecho absoluto del capital, los alumnos de
Friedman han instaurado economias "ortodoxas" en Chile, Ar-
gentina y otros paises latinoamericanos. Detras de la represion

militar, no hay solo una economia, hay igualmente una filosofia
del derecho.

4. DERECHO A VIVIR

En los paises periféricos, neocoloniales, y en las clases domina-
das, ni se es realmente libre, ni se tienen ingresos suficientes, ni
se poseen productos para poder elegirlos. Los clasicos hablaban
de una doble estructura de la libertad: libertad de eleccion (ele-
gir o no elegir) y de determinacion (elegir ésto o aquello). El su-
jeto perteneciente a una nacion explotada sistematicamente,



152

0 a una clase oprimida, no tiene rea/mente (es decir, cumplien-
do las condiciones objetivas del poder) ni la libertad de elec-
cion ni la de determinacion.

No es libre porque es oprimido; no tiene ingresos porque es
pobre, miserable; no tiene bienes que elegir porque pertenece a
paises subdesarrollados en la produccion de artefactos o a clases
a las cuales no se las sirve con productos suficientes.

Ante el "derecho absoluto del capital” (propiedad privada)®
se levanta otro derecho: el "derecho a la vida". Este derecho a
la vida humana, no es solo el absoluto de un momento de la his-
toria (por ejemplo el del hombre burgués), sino el derecho abso-
luto del hombre en cuanto tal. Es derecho a la vida humana (y
no solo a la mera vida vegetativa) es la condicion de posibilidad
de todo otro derecho. Nos dice un filosofo pos-hegeliano:

"El trabajo, la actividad vital, 1a vida productiva misma,
aparece ante el hombre como un medio para la satisfac-
cion de necesidades... La vida productiva es vida genéri-
ca. Es la vida que crea vida. En la forma de actividad
vital reside el caracter de la especie..., la actividad libre,
conciente, el caracter de la vida del hombre... El hombre
hace de su actividad vita/ misma objeto de su voluntad

y de su conciencia. Tiene actividad vital conciente... Solo
por ello es su actividad libre. El trabajo enajenado invierte
la relacién"”.

En un momento histérico en el que el derecho vigente destru-
ye sin preguntarse por ningun principio moral o ético, en nom-
bre de la razon de Estado o de la razon absoluta del capital, a
pueblos enteros, a naciones, a clases. Cuando se tortura hasta
el sadismo mas cruel, cientifico, psicologico y tecnologico (con
instrumentos eléctricos, electronicos). Cuando la "inteligencia"
de los Servicios de Inteligencia usan la computacion para regis-
trar los minimos movimientos de los miembros de la sociedad
que resisten, que se levantan, que protestan contra la libertad
de unos pocos y la muerte de las inmensas mayorias, es ya tiem-
po de preguntarse €ticamente por un principio mas alto, mas
humano y mas radical que el de la propiedad privada.



153

La vida, la simple vida producto de millones de afios de la evo-
lucion, que alcanzo por fin la vida humana, es la condicion de
posibilidad de la existencia humana y de todo derecho. Es un
momento en el que solo se habla de aumentar los instrumentos
de muerte (los armamentos) para salvar y proteger al capitalis-
mo, es necesario que la filosofia recuerde principios que trascien-
den los sistemas historicos finitos, antihumanos, destructores.

La sociedad futura, la que sobrevendra y sobrevivira a la
nuestra, se apoya sobre el derecho a la vida de los oprimidos,
principio que mide todo otro principio ético.

5. DERECHO AL TRABAJO, AL COMER, A EDUCARSE, A DESARROLLARSE...

[ntimamente ligado al derecho a la vida, a la vida personal, a
la vida de la clase y de la nacidon oprimida, que juzga inmedia-
tamente la guerra de opresion la represion injusta policial, la
tortura, los sistemas que condenan al hambre, la enfermedad
y la miseria a tres cuartas partes de la humanidad, que las juz-
ga como éticamente perversos, intimamente ligado a este dere-
cho se encuentra el primer derecho activo (ya no metafisico co-
mo la vida misma): el derecho al trabajo.

El trabajo o la actividad creadora de vida, de progreso de la
vida humana, productora de las civilizaciones y culturas, es la
objetivacion del sujeto en un producto para la negacion de la
necesidad por el uso, el consumo, la satisfaccion (el goce, la
felicidad humana). El que vive puede trabajar. El que trabaja
para si, para los suyos, para su clase, para su nacion (y no para
los otros sin retorno, sin alienacion del producto de su trabajo,
sin propiedad sobre su obra) es un hombre realizado, cumplido,
éticamente reasumido en su mismidad. Por ello el derecho a
trabajar (y un sistema que condena al hombre al desempleo es
un sistema éticamente malo, perverso) esta ligado al derecho al
fruto del trabajo, a la posesion del producto del esfuerzo. Este
derecho al producto del propio trabajo es absoluto, y no la
propiedad privada abstracta (que puede incluir la propiedad ex-



154

cluyente del fruto del trabajo del otro por un intercambio desi-
gual, injusto, éticamente perverso).

El derecho al producto del trabajo funda la posibilidad efec-
tiva del derecho del viviente, de la vida, al comer, vestir, habi-
tar. Antes que la "libertad de elegir" hay que tener algo para ele-
gir. Y antes que ser libre para elegir hay que simplemente ser:
es decir, estar vivo todavia. Y antes que elegir la manera de usar
nuestros ingresos hay que tener ingresos. Pero se puede tener in-
gresos si el fruto del trabajo vuelve al viviente humano que tra-
baja y si no se aliena en otras manos que las manos que producen
el producto. Milton Friedman supone demasiadas cosas inexisten-
tes para la mayoria. Que le pregunte a los trescientos mil habi-
tantes de New Delhi que duermen en las calles sin salario, ni casa,
ni vestido de qué manera utilizan sus ingresos. En verdad seria
una pregunta macabra, de mal gusto, hipdcrita.

Es entonces en nombre del derecho absoluto de la vida huma-
na, del derecho al trabajo, al poseer el fruto del trabajo, al dere-
cho al comer, vestir , habitar; del derecho a educarse en la cultura
de su propia familia, de su clase, de su pueblo, de su nacion; de
desarrollar técnicamente su propia civilizacion; del derecho de
constituir las estructuras practicas de poder, del Estado propio
y libre, es entonces en nombre de todos estos derechos (dere-
chos utopicos en la mayoria de la humanidad) que muchos
hombres se levantan hoy contra el derecho vigente. El derecho
vigente los enfrenta como hombres sin derecho alguno (Rechtlos
les llamaria Hegel), como criminales, subversivos, malhechores,
inmorales, ateos... Los mejores juristas del sistema los juzgan
culpables en los tribunales, los filosofos los meditan como propa-
gadores del mal supremo: la utopia que todo lo destruye (como
para Popper), los militares y los policias los persiguen con concien-
cia moral tranquila en nombre de la ley y de los principios vigen-
tes, y hasta ciertas religiones los declaran (como a los primitivos
cristianos) "ateos de los dioses romanos". Esos rebeldes, esos
héroes, tratados en El Salvador o Guatemala, en Argentina o
Uruguay, en Haiti o en Chile como escoria de la humanidad son,
pese al sistema que le pesare, el inc6lume fundamento de la éti-



155

ca, aunque diga lo contrario el General Haig o el presidente
Reagan.

6. LA LIBERACION COMO FUNDAMENTO DEL DERECHO®

Para el hombre que se encuentra en el pasaje dialéctico desde el
sistema vigente al sistema futuro mas justo, el que es sujeto de
una praxis de liberacién que no puede ser sino desestructuracion
del orden dado para constituir un orden, ahora utdpico, mafiana
vigente y quizé pasado mafana criticable, su acto mismo, no re-
glado por ninguna ley promulgada, por ningtn valor establecido,
por ninguna virtud aceptada, por ninglin proyecto tenido y sos-
tenido por ningun poder de Estado, su praxis misma es la regla
viviente de toda eticidad y derecho. El acto mismo liberador de
Washington, de Juana de Arco, de Simoén Bolivar, como acto
supremo de la vida humana, como expresion vital del hombre, es
la que funda el nuevo derecho. Por ser nuevo ni tiene tribunales
que lo apoyen, ni ejércitos que lo hagan cumplir, ni estado que lo
estructure, ni virtudes que lo declaren moral, ni valores que lo
eternicen, ni aplausos, ni laureles. Esa praxis de liberacion vive
en la donacion de su sangre, en la donacidn de su propia vida para
instaurar el derecho a la vida de las mayorias. La liberacion es el
acto que funda todo derecho simplemente porque es la accion
que funda la nueva sociedad, el nuevo sistema, el nuevo orden
moral, el nuevo proyecto historico. Es posible que futuros burod-
cratas se instalen sobre las nuevas estructuras, pero, de todas ma-
neras, si son morales es porque fueron fundadas por el acto ético
por excelencia de la liberacion.

El acto liberador, la praxis de liberacion no "consiste en la
facultad de escoger la manera en que vamos a utilizar nuestros
ingresos", sino, como pensaba Sandino, es la facultad de escoger
la manera como vamos a utilizar nuestra vida para dar vida a los
que viven en la muerte. Muerte es no ser libres (porque oprimi-
dos), no poder elegir nada por ser miserables, morir de hambre,
de frio, de analfabetismo...



156

La praxis de liberacion no se hace en virtud de un derecho da-
do. La praxis de liberacion obra en nombre del derecho a la vida,
es un derecho absoluto: es el derecho que instaura todos los
derechos restantes, es el derecho basico por excelencia.

En efecto, se denominan como derechos basicos aquellos so-
bre los cuales se fundan los restantes. Son el basamento ontold-
gico de todo derecho.

Para concluir podemos decir que los derechos bésicos, no del
orden capitalista vigente en nuestra América (en su mayoria,
sea como centro o periferia) sino del derecho utdpico o futuro,
son los derechos a la vida, a la liberacion de la vida de la muerte,
el derecho de la vida al trabajo como actividad reproductora de
la vida; derecho al consumo de los bienes necesarios, de los bienes
materiales y culturales, a las libertades politicas. Entre los dere-
chos de la vida humana esta el derecho a la integridad del propio
cuerpo, dignidad absoluta, y por ello rechazo total, como acto
inmoral por excelencia, de la tortura, de la represion, del asesina-
to, de la persecucion de las personas.



157

NOTAS

'Pol.1,1,1252 a 35.

*Emile, 1 (Garnier, Paris, 1964, p. 7).

3Enzyklopaedie, § 488.

*Ibid., §§ 489-490.

>Free to choose (ed. castellana Libertad de elegir, Grijalbo, Barcelona,
1980, p. 98).

SEl inventor de la bomba de neutrones. Samuel T. Cohen, expresaba
a la revista alemana Der Spiegel: "La gente afectada (por la bomba de
neutrones) son soldados enemigos y es perfectamente licito proteger
la propiedad privada" (£! Dia (México), 13 de septiembre (1981), p. 11.
Se trata ya de un limite del pensamiento: se destruye el sujeto de la pro-
piedad (el hombre), pero se conserva la propiedad privada sin sujeto. Es
el fetichismo de la propiedad, propiedad sustantiva y absoluta sin propie-
tario.

K. Marx. en Manuscritos del 44, ed. K. Marx fruehe Schriften, W. B.
Gesellschaft, Darmstadt, t. I, 1962, p. 567.

$Véase mi obra F ilosofia ética latinoamericana, Edicol, México, t. I-11,

1977.



10.

SOBRE LA JUVENTUD DE MARX (1835-1844)
A PROPOSITO DE UNA TRADUCCION RECIENTE *

*Publicada en la revista Dialéctica (Puebla) 1982,



161

La edicion de la obra de Marx Escritos de Juventud, traduccion

al castellano de Wenceslao Roces en el Fondo de Cultura Econdé-
mica, de México, marzo de 1982, como tomo I de las Obras
Fundamentales de Carlos Marx-Federico Engels (al que le seguira
en breve la obra de juventud de Engels, ya en prensa), viene a
llenar un vacio sentido. Es por ello que no quisiéramos simple-
mente escribir una resefia a la traduccion, sino relanzar en cierta
medida la cuestion del joven Marx.

La hipotesis que querriamos probar es que el periodo primero
de la juventud de Marx abarca desde 1835 al 11 de octubre de
1843, cuando llega a Paris. Es con la articulacion objetiva de la
praxis de Marx con la clase obrera industrial en Paris que se
produce en aquel intelectual radical pequefio burgués aleman
una ruptura prdctica, la que antecede y funda, abriéndole un
horizonte de objetividad tedrica, lo que pudiera llamarse un
nuevo momento de su discurso explicativo, tedrico.

Este segundo momento (desde octubre de 1843 hasta 1850)
serd una larga etapa transitoria o de sucesivas correcciones, que
culminara con el abandono de las posiciones ricardianas y sera
el comienzo del descubrimiento del concepto de plusvalor.



162

Debe comprenderse que tanto la Ideologia alemana, la Mise-
ria de la filosofia y el mismo Manifiesto del 48 son obras de
transicion, desde un punto de vista estrictamente teorico. La
etapa comenzada en el 1850 culmina con la primera obra pro-
piamente "marxista" de Marx, del "Marx definitivo" o realiza-
do: el Grundrisse de 1857-1859, cuestion que no abordaremos
para nada en este trabajo. S6lo queremos indicar que la tercera
gran etapa sera desde 1859 a 1867 (del fin del Grundrisse hasta
la edicion del primer libro de El Capital). La cuarta etapa (1867-
1883) sera por su parte un largo y complejo momento de lucha
politica, pero no ya de creatividad tedrica fundamental; mas
bién hay desarrollos de diversos momentos pero sobre una mis-
ma estructura esencial. Volvamos entonces a delimitar la primera
etapa (1835-1843) para llegar a indicar exactamente las razones
de la conversion al proletariado y al uso de un nuevo instrumen-
tal interpretativo (la economia politica), sin jamas dejar (y €sto
contra Althusser) el discurso filosofico preciso, explicito, crea-
tivo, original.

Para mejor describir el pasaje de una fase a otra, de una etapa
primera a la segunda, nos haremos algunas preguntas en diversos
niveles. Nos preguntaremos, con respecto a Marx mismo, por la
evolucion del sujeto tedrico mismo de Marx (que de estudiante
o filosofo pasa después a economista); o con respecto a los ins-
trumentos interpretativos con los que contaba (de kantiano a
hegeliano, etc.); o sobre los aparatos materiales en los que prac-
ticaba su actividad (del colegio o la universidad, a la prensa o
la accion militante).

Hay ademas un segundo tipo de preguntas, no ya sobre el suje-
to-Marx, sino sobre el objeto que consideraba en su pensar tedri-
co critico.

Asi podemos descubrir una cierta evolucion en la descripcion
del hombre mismo (de un ego cogito hegeliano, a un ego sensible
feuerbachiano, hasta llegar al "yo trabajo", etc.); con respecto
a la actividad que cumple dicho hombre: sea al pensar ético,
el pensar critico de la autoconciencia baueriana, o el trabajo
como actividad productiva. Podemos también preguntarnos por



163

el objeto de dicha actividad (la idea del idealismo, lo sensible,

o el producto material del trabajo objetivado). Por ultimo podria-
mos todavia preguntarnos por la subjetivacion del objeto produ-
cido por el hombre (sea el goce ético del deber cumplido, la idea
conocida, o el consumo material del producto en el goce de la
satisfaccion).

De esta manera nos preguntamos primero por el circulo cogni-
tivo de Marx como pensador. En segundo lugar, por el circulo
del objeto pensado por Marx: desde la manera de considerar al
hombre (la subjetividad pensada por Marx y no la subjetividad
misma de Marx) hasta la actividad de dicho hombre pensado, que
produce y consume.

1. PRIMERA ETAPA (1835-1843)

De las cuatro grandes etapas de la produccion tedrica (ya que
hablar de "practica" tedrica es una contradiccion en los tér-
minos) de Marx, la primera de ella tiene diversas fases.

1.1. Primera fase (1835)

Facil es comprender que el primer texto que conservamos de
Marx abre su produccion tedrica. Son sus examenes de bachillera-
to (de los cuales deben retenerse dos de ellos: el de estilo alemadn
y el de religion—¢éste ultimo eliminado en la edicion de Wenceslao
Roces.

El joven estudiante de 17 afios usa un instrumental interpreta-
tivo mas luterano (cristiano) que kantiano propiamente dicho.
El eudemonismo ("el hombre mas feliz es el que ha sabido hacer
felices a los mas"; OF, 1, 4; MEW, EBI, 594)1 no puede ser acep-
tado por un kantiano, mientras que su voluntarismo ético ("si
somos capaces de sacrificar la vida"; OF;, ibid.;, MEW, EBI, ibid)
de constituirse en uno de "los mas grandes hombres de que nos
habla la historia" (/bid.) nos refiere mas bien a la estricta con-
ciencia moral de su familia, de su padre, de su madre.



164

Tal como se comprendia a si mismo interpretaba al hombre,
su actividad como generosa entrega ética, y el producto de una
tal actividad era la "perfeccion" propia y de los semejantes.

Era un altruismo moral, religioso. La subjetivacioén de una tal ac-
tividad era la felicidad, pero no por un deber formal cumplido,
sino por haber hecho a muchos hombres felices.

1.2. Segunda fase (1835.1841)

En octubre de 1835 llega Marx a Bonn para comenzar la uni-
versidad; en octubre de 1836 se traslada a Berlin. En su carta del
10 de noviembre de 1837, donde se percibe la influencia de Gans
y Savigny, Marx se encuentra en la primera etapa hegeliana. En
dicha carta (OF, 5 ss.; MEW, EBI, 3 ss.) se manifiesta ya la serie-
dad de su estudio, pero igualmente las relaciones que tenia con
el Doktorklub, bajo el liderazgo de Bruno Bauer, donde se reu-
nian jovenes graduados en teologia y filosofia. Bruno Bauer
daba cursos de teologia desde 1834. La muerte de su padre, el
10 de mayo de 1838, lo "destet6" definitivamente de su vida
familiar y lo lanz6 mas libre y seguro a la lucha todavia sélo
como intelectual critico, como agitador de la autoconciencia
baueriana :

"En mi estudio, todo adoptaba la forma acientifica del
dogmatismo matematico, en que el espiritu ronda en torno
a la cosa, razonando aqui y alla, sin que la cosa (die Sache)
so encargue de desplegarse ella misma como algo rico y
vivo, sino presentandose de antemano como un obstaculo
para comprender la verdad" (/bid. 7; 5).

Marx pasa pronto del Hegel de la Filosofia del Derecho, a la
critica de Hegel desde la teologia. Cuando Bauer escribe en 1838
la Critica de la historia de la revelacion’ el joven Marx, impulsa-
do por su amigo, llega a escribir en el verano de 1840 un libro
contra el catdlico Hermes —pero para defender a la Iglesia. Habia
asi pasado a estudiar la Filosofia de la religion de Hegel (cuestio-
nes que atraeran su pensamiento hasta el fin de su vida, pero prin-
cipalmente hasta 1845, con la Ideologia alemana, punto final del
"arreglo de cuentas" con Bauer).



165

Se han conservado de esos anos, anteriores a su tesis doctoral,
cuadernos de notas, apuntes, donde manifiesta el joven critico
los estudios de aquellos afios’, en los que el licenciado en derecho
se ha dedicado del todo a la filosofia y teologia. Bajo el primado
de la "autoconciencia" se inclinara decididamente en su tesis
doctoral por Epicuro contra Democrito. En efecto, "en Epicuro
la atomistica, con todas sus contradicciones, como la ciencia de
la naturaleza de la autoconciencia (Selbstbewusstseins)... se lleva
adelante y hasta su término... que es su disolucion y su opuesto
conciente (bewusster) frente a lo general" (OF, 53-54; MEW,
EBI, 305). Epicuro no duda en afirmar la conciencia en "la atara-
xia de la autoconciencia" (/bid., 50; 301) aunque para ello haya
que negar los fenomenos. Es decir, la subjetividad, "la autocon-
ciencia singular-abstracta se postula como principio absoluto"
(Ibid., 53; 304).

Aunque parezca extrafio esta postura serd definitiva en Marx.
Es la subjetividad (ahora como autoconciencia y en su "época
definitiva" como trabajo vivo del trabajador) el principio absolu-
to (als absolutes Prinzip, dice el texto citado) del juicio del sen-
tido de la realidad. No es la objetividad material y bruta lo que
juzga, sino la subjetividad real, viva.

La pretension académica de Marx, guiado por Bauer, le lleva-
ron a trabajar seria e intensamente la filosofia moral del Impe-
rio romano (constancia de ello fueron sus "Cuadernos sobre la
filosofia epicurea, estoica y escéptica" —OF, 71 ss; MEW, EBI,
13 ss—). La traduccidn castellana de Roces evita las citas griegas
del texto de Marx, elimina otros y coloca sé6lo "algunas notas que
consideramos de interés" (OF, 73: ;para el interés de quién?,
del traductor o del lector o investigador?). Si alguien deseara
investigar los estudios de filosofia griega de Marx esta edicion
castellana seria inutil.

El hombre sigue siendo para Marx, todavia, un sujeto auto-
conciente que piensa. La critica es la accion por excelencia. La
idea es el producto de la actividad humana y la autoconciencia
la subjetivacion por excelencia del hombre.



166

Marx se articula, como pequeiio burgués, a grupos intelectua-
les cuya condicion de clase es en definitiva burguesa.

1.3. Tercera fase (1841-marzo de 1843)

Los Anales de Halle eran prohibidos en Prusia en junio de
1841. El1 24 de diciembre del mismo ano, Federico Guillermo IV
daba nuevas instrucciones a los censores. El 17 de marzo de 1843
Marx presentaba su renuncia a la Gaceta Renana (Of, 703; MEW,
I, 200). Estas fechas enmarcan una nueva fase de la vida de Marx.
Fracasado su intento de llegar a ser profesor universitario, lo mis-
mo que Bauer, es ahora el periodismo, la prensa, el aparato mate-
rial antihegemonico dentro del cual ejercera su funcion de critico
politico y antireligioso —contra la Cristiandad y no propiamente
contra el cristianismo—. Es una fase de grandes experiencias
politicas, en un nivel todavia abstracto pero ya real, que con-
cluira con el retiro de la vida activa antes de partir para el exilio
fuera de su patria.

Es exactamente en esta fase donde la traduccion de Roces vie-
ne a llenar un vacio sentido en la literatura marxista en lengua
castellana (OF, 147-316). Sus articulos en la Anekdota y en
la Gaceta Renana abren al lector hispanoamericano un mundo
nuevo. Debemos indicar que incomoda el hecho de que los ar-
ticulos, obras o cartas no hayan sido organizadas en orden crono-
logico. Molesta que una carta de Marx a Ruge de marzo de 1842
(OF, 671) venga mucho después que la escritura en marzo del
1843 (OF, 441), o que un "Cuaderno de Berlin" (1840-1841)
(OF, 539) venga después que los "Extractos del libro de James
Mill" de 1844 (OF, 522). El haber ordenado el material por re-
vistas o tipo de escritos rompe el orden historico que es el mas
importante para este material de la juventud de Marx. Pero vol-
vamos a nuestro tema.

En abril de 1841 Marx es doctor en filosofia. Parte de Berlin
pasando por Frankfurt hacia Tréveris. En julio lo tenemos en



167

Bonn. Es aqui donde lee por primera vez La esencia del cristianis-
mo de Feuerbach. Como la burguesia no tenia un partido que la
representara, permitia que los jovenes hegelianos asumieran sus
intereses en la critica politica sobre dos temas candentes: la li-
bertad de expresion y el Estado cristiano. Como intelectual or-
ganico de una burguesia débil Marx toma cualquier pretexto

para afilar su critica contra el sistema vigente.

La cuestion de la censura (tanto en la Anekdota —Of, 149—,
como en la Gaceta Renana —OF, 173), que se continuara en
"El editorial del nimero 179 de la Gaceta de Colonia" (OF,
220), 6 la critica a su antiguo maestro Savigny (OF, 237), o su
defensa de que "no puede perdonarnos (la Gaceta General de
Augsburgo) que presentemos el comunismo tal y como es, en su
sucia desnudez" (OF, 244; MEW, 1, 106), o el proyecto de ley
sobre el divorcio (OF, 289), son esos pretextos. Entre todos, sin
embargo, sobresalen los articulos sobre "La ley castigando los
robos de lena" (OF, 248). Aqui se lee;

"Si se entiende que toda transgresion contra la propiedad,
sin entrar a distinguir, eso un robo, ;no sera robo toda
propiedad privada?" (OF, 251; MEW, 1, 113). “Revindica-
mos para la pobreza el derecho consuetudinario (Gewohn-
heitsrecht), un derecho de costumbre que no es sélo local,
sino que es un derecho consuetudinario de los pobres de
todos los paises” (/bid., 253; 115).

Marx llega a escribir aqui una de sus lineas mas célebres:

"Una vez votado el articulo se impone la necesidad de que
una masa de hombres sin animo delictivo sean talados
(por!) del arbol verde de la ética y entregados como lefia
seca al infierno del crimen, la infamia y la miseria. De otra
parte, si dicho articulo es rechazado, existe la posibilidad
de que se maltrate a unos cuantos arboles jovenes, y huelga
decir que los idolos de madera triunfaran, inmolandose a
ellos los hombres" (/bid., 250; 112).

Marx critica a los que votan la ley contra los campesinos que
toman lefia de los bosques, diciéndoles:



168

"Este vil materialismo, este pecado que se comete contra

el espiritu santo de los pueblos y de la humanidad es con-
secuencia directa de la doctrina que la Gaceta prusiana del
Estado predica al legislador" (/bid., 283; 147).

Y termino recordando un hecho que Bartolomé de las Casas
cuenta en su Brevisimo relato de la destruccion de las Indias, de
aquel cacique nuestro —y que las ediciones criticas no han sabido
encontrar la referencia—:

"Los indigenas cubanos veian en el oro el fetiche (Fetisch)
de los espafioles. Celebraron una fiesta en su honor, le en-
tonaron canciones y después lo arrojaron al mar —en reali-
dad Bartolomé dice "al rio"—. Si hubieran asistido a es-
tas sesiones de la Dieta renana, aquellos salvajes habrian
visto en la le7ia el fetiche de los renanos" (1bid.).

Marx comienza ya a descubrir la importancia de la articulacién
entre el intelectual, el filésofo, y la realidad practica:

"Los fildsofos no brotan como los hongos de la tierra, sino
que son los frutos de su tiempo y de su pueblo, cuya savia
mas sutil, mas valiosa y mas invisible circula en las ideas
filosoficas. Es el mismo espiritu que construye los sistemas
filosoficos en el cerebro de los filosofos el que tiende los
ferrocarriles por las manos de los obreros. La filosofia

no se halla fuera del mundo, como el cerebro no se halla
fuera del hombre, por el hecho de no encontrarse en el
estomago; pero es cierto que la filosofia se halla con el
cerebro en el mundo antes de pisar con los pies en el suelo,
mientras que muchas otras esferas humanas radican con los
pies en la tierra y cosechan con las manos los frutos del
mundo, antes de intuir que también la cabeza es de este
mundo o que este mundo es el mundo de la cabeza. Toda
verdadera filosofia es la quintaesencia espiritual de su tiem-
po" ("El editorial del nimero 179..."; OF, 230; MEW,

1, 97).



169

En esta fase el periodista Marx, lector de Feuerbach, debe so-
portar las artimanas de la censura, hasta que al fin renuncia al
intento:

"Estaba ya harto de tanta hipocresia, de tanta necedad,
de tanto brutal autoritarismo, de tanto agacharse, adap-
tarse, doblar el espinazo, de tanto tener que cuidar y
escoger las palabras. Es como si el gobierno me hubiese
devuelto la libertad" (OF, 691; MEW, XXVII, 415).

En esta carta del 25 de enero del 43, Marx nos muestra su
caracter de eterno luchador por la libertad, contra las burocra-
cias, contra la censura del Estado cristiano, la Cristiandad pru-
siana. {Como se hubiera comportado aquel joven periodista de
25 afios en Polonia hoy, en 1982? y concluye:

"En Alemania ya no tengo nada que hacer. Aqui se adulte-
ra uno" (/bid.).

iRecuerdo cuando en mayo de 1975 debi abandonar Argen-
tina! Cémo resuenan de reales las palabras del perseguido pe-
riodista aleman del siglo XIX en nuestra Amérca latina censura-
da!

1.4. Cuarta fase (del 17 de marzo al 11 de octubre de 1843)

En estos meses de incertidumbre, parte hacia Holanda, vuelve
a Colonia, pasa por Tréveris y al fin se retira (como los profe-
tas partian al desierto antes de sus grandes proclamaciones)
en el silencio y la belleza, junto a su amada y joven esposa Jenny,
en Kreuznach. De alli partira directamente a Paris:

"Estaré en Paris para fines de mes" (OF, 457; MEW, 1,
343) le escribia a Ruge en septiembre de 1843. "Antes de
salir para Paris dentro de unos cuantos dias..." (OF, 682;
MEW, XXVII, 419) comunicaba a Feuerbach el 3 de octu-
bré.

Lo fundamental de esta fase se encuentra en la traduccion de
Roces en OF, 317-460. Es importante recordar que ante el fra-



170

caso en Alemania del periodismo, Marx, de inmediato, comien-
za a pensar en publicar algo en Paris (que seran los Anales fran-
co-alemanes). Su creatividad es inmensa. Es interesante recor-
dar que en su retiro en Kreuznach, ademas de su estudio sobre
"La Critica del derecho del Estado de Hegel" (de la Filosofia
del Derecho de Hegel; OF, 317), utiliza todo su tiempo res-
tante en lecturas sobre historia®. De todas maneras nos encon-
tramos todavia en la primera época de la vida de Marx; para ¢l
todavia "el comunismo es una abstraccion dogmatica" (OF,
458; MEW, 1, 344); y concluye una carta a Ruge:

"Nuestro lema debera ser, por tanto: la reforma de la
conciencia (Bewusstseins), no por medio de dogmas,
sino mediante el analisis de la conciencia mistica, oscura
ante si misma ya que se manifieste en forma religiosa o
en forma politica" (OF, 459-460; MEW, 1,346).

(No estaba acaso todavia sumido en una etapa conciencialis-
ta, idealista? ;No eran todavia sus temas centrales el religioso) y
politico? ;No era Hegel, aunque también Feuerbach, sus nece-
sarias referencias instrumentales del discurso tedrico?

Sin embargo, la transicion habia comenzado, ya que se pre-
guntaba si "el principio socialista en su totalidad no es, a su vez,
mas que un lado, que verso sobre la realidad de la verdadera esen-
cia humana" (/bid., 458; 344).

En estos meses de cambio profundo, el caracter valiente de
Marx no duda sino que se afirma con mayor claridad:

"Es verdad que el viejo mundo es del filisteo. Pero no de-
bemos tratar a éste como a un fantasma del que uno se
aparta lleno de miedo. Lejos de ello, debemos mirarle
fijamente a los ojos. Pues vale la pena estudiar bien a este
amo del mundo" (OF, 445; 338).

En esta carta a Ruge de mayo de 1843 estd descrita simboli-
camente el sentido de la teoria. El "amo del mundo" (Herr del
Welt) —el Principe de este mundo— no es, ni mucho menos, el
capitalismo. Por ahora s6lo es el Estado prusiano, el "viejo
mundo" "que lleva en su entrafia" al "nuevo mundo".



171
2. SEGUNDA ETAPA (1843-1849)

Pocas veces en la vida de un hombre puede descubrirse con tal
nitidez un momento tan fundamental. En la carta a su padre del
10 de noviembre de 1837 le habia escrito que "hay en la vida
momentos que son como hitos que senala(ra)n una época ya
transcurrida, pero que, al mismo tiempo, parecen apuntar decidi-
damente en una nueva direccion" (OF, 5; MEW, EBI, 3). Mucho
mas que aquel lejano primer contacto con Hegel fue el descubri-
miento de la clase obrera, del proletariado industrial en Paris.

En Paris dicho proletariado era numeroso, activo, con con-
ciencia revolucionaria y hasta organizativa. Alli conoci6 lideres
obreros como Leroux, Blanc, Félix Pyat. Pudo convivir con las
sociedades secretas, con celebraciones democraticas. La subjeti-
vidad concreta, historica de Marx, sujeto tedrico, se articulaba
por primera vez objetivamente, organicamente con la clase obre-
ra. Esta ruptura practica, como la hemos llamado, es el hecho
mayor, el inicio de la segunda etapa de su vida, o mejor, la segun-
da parte de su vida que terminara con su muerte en 1883 —ini-
cio, claro esta, de una segunda etapa por ahora de transicion, de
transformacion radical—. Esta segunda etapa, sin embargo, se
encuentra tensionada por el pasado —Ila critica de la religion y
de la politica— y por el presente abierto al futuro —Ila critica
econdmica—, siempre desde un marco teédrico y categorial filo-
sofico que nunca abandonara.

2.1. Primera fase (desde octubre de 1843)

En el exilio, gracias a la ruptura practica con la burguesia,
Marx se encontraba mas libre al no tener que realizar mas conce-
siones teoricas como en el tiempo de la Gacetana Renana.

En los meses entre octubre 43 a enero 44, y quiza ya con ante-
rioridad, Marx trabajo sobre los dos articulos que aparecerian
en los Anales franco-alemanes: "Sobre la cuestion judia" (OF,
461) y la "Introduccion" a la "Critica de la filosofia del Derecho
de Hegel" (/bid., 491). En estos trabajos se vislumbra ya el co-



172

mienzo de un cambio radical, donde su situacion de clase peque-
flo burguesa entra en crisis, descubriéndose lentamente una nue-
va posicion de clase.

La primera parte de "Sobre la cuestion judia" se mueve toda-
via dentro de un discurso de tipo hegeliano (por contenido an-
tihegeliano) y feuerbachiano (antibaueriano). En la segunda parte,
en cambio, irrumpe de pronto un tema nuevo:

"Fijémonos en el judio real que anda por el mundo; no co-
mo hace Bauer en el judio sabatico, sino en el judio de to-
dos los dias... ;Cual es el culto mundano que el judio prac-
tica? La usura. ;Cudl su Dios mundano? El dinero" (OF,
485; MEW, 1, 372). "La necesidad practica, el egoismo, es
el principio de la sociedad burguesa... El Dios de la necesi-
dad practica y del egoismo es el dinero... El dinero humilla
a todos los dioses del hombre y los convierte en una mer-
cancia... El dinero es la esencia del trabajo y de la existen-
cia (Daseins) del hombre, enajenado de éste (entfremdete
Wesen), esencia extrafia (fremde Wesen) que lo domina y
es adorada por é1" (Ibid., 487; 375).

Por primera vez un tema econémico explicito (el dinero) es
tratado dentro de un discurso ontologico-politico: "El judio
se tornara imposible una vez que la sociedad logre acabar con la
esencia empirica del judaismo... porque se habra superado el con-
flicto entre la existencia individual-sensible y la existencia genéri-
ea (Gattungsexistenz, en referencia a las categorias feuerbachia-
nas) del hombre" (/bid., 490; 377).

Pero, en la segunda de las obras nombradas, la cuestion cobra
todavia mayor claridad. El filésofo Marx cree ya poder definir la
funcioén politico-histdrica de la filosofia, ahora en referencia a
una clase social que no habia conocido en Alemania, porque "en
Alemania no hay ninguna clase especial que posea la consecuen-
cia, el rigor, el arrojo y la intransigencia necesarios para conver-
tirse en el representante negativo de toda la sociedad" (OF, 500;
MEW, 1, 389). En efecto:



173

"La emancipacion del aleman es la emancipacion del hom-
bre. La cabeza de esta emancipacion es la filosofia; su
corazon, el proletariado. La filosofia solo llegara a realizar-
se mediante la abolicion del proletariado, el cual no podra
abolirse sin la realizacion de la filosofia" (/bid., 502; 391).

(Como pudo realizarse este cambio en su discurso y la intro-
duccion de la nueva tematica?

En enero de 1844 recibia Marx en Paris dos articulos de
Engels enviados desde Inglaterra para los Anales. Uno de ellos,
"Esbozo de una critica de la economia politica", produjo en
Marx el comienzo de una ruptura teorica irreversible en su vida.
Desde octubre debia sentir cada vez de manera mas aguda la
desproporcion entre su discurso tedrico y sus instrumentos inter-
pretativos y la experiencia practica y la necesidad de explicacion
de la clase obrera en Paris. Por ello, al leer el articulo de Engels
tomo la pluma y comenz6 un nuevo "Cuaderno de apuntes"

o "Extractos", el de Paris. Es aqui donde la traduccion de Roces
traiciona el pensamiento de Marx. El apilar nombres de econo-
mista en orden alfabético (OF, 541-543) no solo impide compren-
der lo que Marx descubria, sino que oculta el proceso teérico que
emprendia. Aun el excelente trabajo de la traduccion de Bolivar
Echeverria’, al sélo traducir los comentarios de Marx en aleman,
eliminando las notas que iba tomando del francés (MEGA, 1,

1/2, 103), no nos permite reconstruir la intencion investigativa
de Marx. No es inutil copiar las "fichas" de Marx, ya que descu-
brimos cuales textos llamaban su atencion y sobre los cuales ird
progresivamente construyendo su discurso tedrico. Por ello es
esencial poder recoger, palabra por palabra (textos que Roces
simplemente elimina), aquel primer acceso de Marx a la econo-
mia politica:

"La propiedad privada... Separacion entre capital y trabajo.
Separacion entre capital y ganancia... Division entre traba-
jo y salario..."®

(No se encuentran ya, potencialmente planteadas de manera
frontal y primera las preguntas que mantendran en vilo la totali-
dad del discurso tedrico de Marx hasta el fin de su vida? ;No



174

es acaso la separacion (7Trennung) ocultante e ideologica de la
economia politica clasica del capitalismo entre el capital y el
trabajo como dos momentos independientes, sin unidad ni rela-
cion dialéctica, los fenomenos aparentemente contradictorios
que exigiran a Marx remontarse hasta la esencia, origen de la
diferencia ?

En enero de aquel 1844, a partir de la implantacion practi-
ca comenzada en octubre del afio anterior, Marx se zambulle
de lleno en una tematica radicalmente nueva. La ruptura tedrica
ha comenzado; terminara all4 por el 1849. Estamos en la época
de transicion, en su primera fase, pero de manera frontal y cla-
ra.

Sus obras posteriores de esta fase, los "Manuscritos economi-
co-filosoficos de 1844" (OF, 555), los "Extractos del libro de
James Mill Eléments d'économie politique" (Ibid., 522), el ar-
ticulo en Vorwaerts (/bid., 505), diversas cartas (/bid., 679),
etc., manifiestan todas ellas un cambio en diversos niveles. Que-
rriamos indicar algunos de ellos.

En cuanto a la subjetividad tedérica misma de Marx se produ-
ce el comienzo de un cambio profundo. No s6lo comienza a usar
nuevos instrumentos interpretativos (la economia politica), sino
que se articula de manera directa con la clase obrera. Deja de
ser un intelectual orgéanico de la burguesia y comienza a serlo
del proletariado. Pero, ademas, abandona la esperanza del apara-
to material de la prensa para iniciar el descubrimiento de la orga-
nizacién obrera.

Mas clara se manifiesta la estructura objetiva, tematica, del
pensamiento de Marx. El hombre deja ahora de ser un ego cogito,
un ego sensible, aun un nosotros popular abstracto, para comen-
zar a vislumbrarse una corporalidad sufriente, hambrienta —en
la linea de la sensibilidad feuerbachiana—. Hay una verdadera
ruptura antropoldgica, una nueva consideracion de la corpora-
lidad, de la carnalidad. El hombre no es un "yo pienso" (aunque
sea en la critica de la autoconciencia politica), sino un "yo pro-

nmn

duzco", "yo trabajo". El tema de la produccion (desde la primera
ficha de lectura de la primer obra de Say) (MEGA 1, 3, 437),



175

el trabajo, se manifiesta como central. En 374 ocasiones usa la
palabra trabajo, trabajador o derivados en los "Manuscritos de

1844". Es el pasaje del cogito al laboro; del "hombre-alma" de
Descartes al "hombre-corporalidad-productiva" de Marx.

Desde este punto de vista el objeto para Descartes era "lo
conocido", para Marx ahora es "lo producido". La objetivacion
del sujeto no es la idea sino el producto. La subjetivacion del ob-
jeto no es el conocimiento teodrico (cogitatum) sino el consumo
material (la satisfaccion, el goce).

Claro es que al mismo tiempo que en sus "Apuntes" comen-
zaba su revolucion teorica por el estudio de la economia politi-
ca de los clasicos del capitalismo, en el nivel de su produccion
teodrica —por lo menos hasta la Ideologia alemana, La Miseria
de la filosofia, etc., y ain mas con La Sagrada Familia— no po-
dra sino muy lentamente ir incorporando sus descubrimientos.
De todas maneras expondremos en el proximo futuro con mayor
claridad esta primera fase de la segunda época del pensamiento
de Marx en torno al concepto de produccion, concepto que nos
permitira transitar seguramente —mas que el de praxis que fue
elegido por Sanchez Vasquez o Bermudo— por el discurso marxis-
ta hasta el 1883.

Querria para terminar sugerir sélo dos cuestiones capitales en
esta fase, la del concepto de vida y de exterioridad:

"El trabajador s6lo existe como tal en cuanto existe para

si como capital, y s6lo existe como capital en cuanto exis-
te un capital para si. La existencia (Dasein) del capital es
su existencia, su vida (Leben), y determina el contenido

de su vida de un modo diferente para él. Por eso la econo-
mia politica (capitalista) ignora al trabajador desocupado,
al hombre de trabajo situado fuera (ausser) de la relacion
de trabajo. El picaro, el bribén, el mendigo, el trabajador
desocupado, hambriento, miserable y criminal son figuras
que no existen (nicht existieren) para ella, sino solamente
para otros ojos, los del médico, los del juez, los del enterra-
dor, el fiscal de pobres, etc., fantasmas que vagan fuera del



176

reino de la economia politica" (OF, 606; MEW, EBI, 523-
524).

Fuera, més alla, en la exterioridad de la toalidad del capita-
lismo, del reino del capital, de su discurso teérico o la economia
politica, hay fantasmas que vagan, que no existen para el sistema.
El hombre como tal, en su dignidad y valor intrinseco no es
nada para la economia politica. Esta solo considera "la existen-
cia abstracta del hombre como mero hombre de trabajo (4rbeits-
menschen), el cual puede, por consiguiente, precipitarse cada
dia desde su nada cumplida a la nada absoluta (das absolute
Nichts), a su inexistencia social (gesellschaftliches Nichtdasein),
y por tanto real" (/bid., 607; 524-525). El trabajador, que como
hombre no incluido en un contrato de salario —un indigena za-
poteca en las montafias de Oaxaca sin relacion con el capitalis-
mo, autonomo, viviendo en su etnia del autoconsumo autopro-
ductivo— es nada para el sistema (el otro metafisico de toda on-
tologia); al ser incorporado por el sistema como trabajador, asa-
lariado, explotado, se vuelca desde su exterioridad (nada real)
hacia la abstracta inexistencia de ser un ente (Dasein) fundado
en el ser del capitalismo (el fundamento: el Capital); es decir,
nada absoluta, existencia abstracta. ;Es esto marxismo? ;No es
¢sto una ontologia o mejor una critica metafisica a la ontologia
constituida del sistema? En fin, jsobre Marx estamos los filoso-
fos latinoamericanos muy lejos de haber aprendido ni las prime-
ras lecciones!



177

NOTAS

'El texto original dice: "Gluecklichsten... gluecklich". Citaremos OF:
Carlos Marx, Obras fundamentales, t. 1, Escritos de Juventud, traduccion
de W. Roces, FCE, México, 1982; MEW: Marx-Engels Werke, Dietz Verlag,
Berlin, t. I, 1977; EBI: Ergaenzungsband I, Ibid., 1977; MEGA: Marx/
Engels Gesamtausgabe, Dietz VerlB!, Berlin. Sobre la influencia del pensa-
miento de Johann Abraham Kuepper, de la comunidad luterana de Tréve-
ris, Cfr. Johannes Kadenbach, Das Religionsverstaendnis von Karl Marx,
Schoeningh, Muenchen, 1970, donde dice que "el protestantismo de Kuep-
per tiene dos elementos nucleares: Cristo y la moral" (p. 25).

*Kritik der Geschichte der Offenbarung, Berlin, t. I-I1,1838. Marx si-
guid un curso de Bauer sobre el profeta [saias en el semestre de verano de
1839.

3Cfr. MEGA (1929), 1, 112, pp. 104-118, donde se hallan los Extractos
de Berlin (1840-1841) y de Bonn (1842). Alli se encuentran ademas unos
"Esquemas de la filosofia de la naturaleza de Hegel" (pp. 99 ss.) no tradu-
cidos por Roces. Mientras que en el OF, 539, el "Cuaderno de Berlin"
tiene 14 lineas, en el MEGA citado ocupa 12 paginas y media (de un texto
apretado y con numerosas abreviaciones). Creemos que el texto del MEGA,
no traducido, es importante, porque nos advierte minuciosamente los tex-
tos que Marx habia extractado.

*Ademas de los estudios de Bonn (18421, entre cuyos trabajos cabe
destacarse la obra de Debrosses, Sobre el culto a los fetiches (Berlin, Lan-
ge, 1785), en p. 115 del MEGA citado, el "Cuaderno de Kreuznach"
(1843), pp. 118 ss. en Ibid., manifiesta que Marx se lanz6 al estudio
de la historia de Francia, Venecia, Polonia, Inglaterra, Alemania, Suecia,



178

Estados Unidos, Roma, con mas de 23 libros sobre el tema. A lo que habria
que agregar obras de Rousseau, Montesquieu, Chateaubriand, Ranke,
Hamilton y Maquiavero.

Cfr. C. Marx, Cuadernos de Paris. Era, México, 1974, bajo el cuidado
de Sanchez Vasquez y traduccion de Bolivar Echeverria, pp. 103 ss.

SIbid., pp. 103-104; MEGA. 1, 3, 437. Seria muy conveniente comparar
el articulo de Engels ("Esbozo de critica de la economia politica", traduc-
cion castellana en C. Marx-F. Engels, Escritos economicos varios. Grijalbo.
México, 1966, pp. 3 ss.; MEW. 1,499) con el apunte de media pagina de
Marx (MEGA. (1932), 1, 3, 437). Engels dice claramente: "Hemos visto
como el capital y el trabajo son originariamente idénticos" (MEW; 1, 511),
mientras que después se manifiestan como separados. Esta "separacion”
(Trennung) es advertida de inmediato por Marx y, en realidad, todo su tra-
bajo, al menos hasta 1850, sera el poder descubrir en donde se encuentra la
identidad entre capital y trabajo. La solucion la aportara la categoria de
plusvalor, ya que el trabajo es el fundamento del capital (como trabajo
acumulado) y del trabajo asalariado (como una de sus posibilidades con-
cretas de ejercicio). Toda la cuestion esta desde el primer momento plan-
teada.



10.3

ESCRITOS JUVENILES DE MARX (1835—1844)

No.|MESES LUGAR | TIPO DE TITULO O INDICACION EN ALEMAN EN
ESCRITO CASTELLAND
1835
1 | 10-16/V1ll| Tréveris | Exdmenes | Composicion de religion MEW, EBI, 598 Assmann, Ed. Si-
MEGA (1929) I, | gueme, Salaman-
1/2, 164-182 ca, 1974, p. 39
2 110-16/VIll{ Tréveris | Exdmenes | Composicién de aleman MEW EBI, 591 OF,1;1
1837
1.{10.X Berlin Carta Al Padre MEW,EBI, 317 |OF, 1,5
2 Poesias Versos MEGA, 1/2,358| - —
3 Poesias Escenasde Oulanos MEGAI, 1/2 —_—
5975
4 Poesias Capitulos de Escorpion y Félix MEGA, 1/2,
76-89 -
1838
1 [l Proyecto de | El conflicto con Ja lglesia en Colonia | MEGA (1975) I,
publicacion 1/2, 23133 -
1839
1 Recopila- | Cantos populares para Jenny MEGAI, 1/2,
cidn 9396 -




No/ MESES | LUGAR| TIPODE | TITULO O INDICACION EN ALEMAN EN
. ESCRITO CASTELLANO
2 Berlin Esquemas | Filosofia de la Naturaleza en Hegel | MEGA, 1/2,
99-103 - -
3 Berlin Apuntes Sobre epicireos, estoicos y escéoticos| MEW, EBI, 13-257| OF, 1,73
1840-1842
1 Berlin Apuntes Cuadernos de Berlin MEGA1I, 1/2,
107-13 0F,1,539(7)
2| Tesis Docto-| Diferencia de la fil. natural de Demd- |MEW, EBI, 257 OF,1, 15-11,
ral crito y Epicuro 366 varias ediciones
3 Poesias Cantos Salvajes MEGA I, 1/2,
147-48 -—
4 | 64V.41 | Berlin Carta A Bachmann: MEW,EBI, 374 |--—
5 |7.1v.41 | Berlin Carta A Woll MEW, EBI, 375
1842
1110/1 Articulo Consideraciones sobre la censura MEW, 1,3 OF, 1,149
2 L 10/u Articulo Lutero como arbitro entre Strauss y
. Feuerbach MEW, 1, 28 OF, 1,147
3100 Carta A Ruge MEW, 27, 395
4 |51 Carta A Ruge MEW, 27,397 -
5 (20,111 Carta A Ruge MEW, 27,399 OF, 1,671
6 |27V Carta A Ruge MEW, 27, 402 OF, 1,674
7 |519NV Articulo Debatesde la VI Dietarenana (art. 1,2) | MEW, 1, 28-68 OF,1,173




No/ MESES |LUGAR | TIPO DE TITULO O INDICACION EN ALEMAN EN
ESCRITO CASTELLANO
8| 18/v Articulo La cuestion de la centralizacion MEW, EBI, 379 --
91.9/viIl Carta A Ruge MEW, XXVII, 405| OF, 1,676

10 10-14/vil Articulo El articulo de fondo en el No. 179 de

la Gaceta de Colonia MEW, 1, 86-100 0F, 1,220
1| 9/vil Articulo Manifiesto filoséfico de la escuela
- histérica de derecho MEW, 1, 78-85 OF, 1,237
12| 25/Vill | Bonn Carta . A. Oppenheim MEW, 27, 409 OF, 1,685
13| 16/% Colonia | Articulo El comunismo y la Gaceta general MEW, 1, 105

de Ausburgo (EBI, 385) OF, 1,244
14 | 25/X-3/XI Articulo Debate sobre la VI Dieta renana MEW, 1, 108-140 | OF, 1, 248

{3er. art.} robo de la lefia)
15 | 8/X1 Articulo La “Oposicion Liberal” en Hannover | MEW, EBI, 387 OF,1, 284
16 | 15/X1 Articulo El proyecto de ley del divorcio

(Critica) MEW,EBI, 389 |——
17 | 16/XI Articulo Todavia una palabra sobre

Bruno Bauer MEW, EBI, 381 -
18 | 16/XI Articulo Ordenanza real sobre la prensa

cotidiana MEW, EBI, 392 - =
19 | 17/X1 Colonia | Carta A Ven Schaper MEW, EBI, 394 OF,1, 286
20 | 22/X1 Articulo Sobre los derechos protectores MEW, EBI, 398 -
21 | 30/X1 Articulo La Téctica polémica de la Gaceta de

Ausburgo MEW, EBI, 399 -
22 | 30/X1 Colonia | Carta A Ruge MEW, XXVII, 411 | OF, 1, 687
23 | 11-31/XH Articulo Sobre las asambleas corporativas en

Prusia (AAZ, Nr 335 y 336) MEW,EBI, 405 |-—-—
24 | 19/X11 Articulo Sobre el proyecto de la ley de divorcio |MEW, |, 148 OF, 1,289
25 - |Bonn Apuntes Cuadernos de Bonn MEGAI,1/2,

11418 OF, 1,540 (7)




- No.|MESES | LUGAR |TIPODE | TITULO O INDICACION EN ALEMAN EN 5
N ESCRITO g ' CASTELLANO
1} 418N Articulo | La prohibicion de la Gaceta general | -
) de Leipzig MEW, I, 154 OF, 1,296
-2 | 152011 Articulos | Justificante del correspondiente del
) I e Mosel i NEW, I, 172 -—
- 3[25 - Carta ARuge MEW, 27,414 OF, 1,690
Al Articulo Notas sobre la persecucién ordenada | -
I . B, por el ministeric . MEW, EBI, 420 -
5| 9-14/111 Articulo | Sobre las elecciones de diputados a ‘
R laDieta MEW, EBI, 426 0F, 1,292
6|12/ Articulo | La Gacetadel Rhin y del Mosel ‘
S E como gran inquisidor MEW, EBI, 431 OF, 1,314
71 13/10 Carta A Ruge - MEW, XXVI1, 416 | OF, |, 692
8| 14/ Articulo Ejercicios estilisticos del RM2Z MEW, EB!, 434 -
9|18/t | Articulo | Aclaraciones ¥ MEW, 1, 200: OF, 1,703
10 { VII-VHI | -Kreuznach| Apuntes | Cuaderno de Krsuznach MEGAI, 1/2,118 | OF, 1,540 (D
11} Verano | Kreuznach| Apuntes Critica del derecho piiblico de Hegel | MEW, |, 203-258 | OF, I, 317 varias
W 0 % o % | ediciones
12 | 3/X Kreuznach| Carta Feuerbach MEW, XXVil, 419 | OF, |, 682
13 241 Paris Carta A Frobel MEW, XXV11,422 | -~
- 14 | 11/XH | Paris Articulo | Aclaraciones pacificas MEW, EBI, 437 N
1650 ] - Carta . A Ruge | MEW, I, 337 OF, |, 441
16|V o . Carta - A Ruge MEW, 1, 338 OF, |, 44r
171X | Carta -~ | ARuge : MEW, |, 343 OF,1,4f/
18 | Paris  |Articulo | La cuestion judia (impreso 1844) | MEW, |, 347 OF, 1,481,
e , _ , varias diciones




No.| MESES LUGAR | TIPO DE TITULO O INDICACION EN ALEMAN EN
ESCRITO CASTELLANO
1844
1|u Paris Articulo Contribucién a la criticade lafilosofia| MEW, |, 378 OF, 1,491
del derecho hegeliana (Introduccion) varias ediciones
2 [ 14/iv Paris Carta Al AZ MEW, XXVII, 424| — —
3| 20Nv Paris Articulo Declaraciones sobre los “‘Anales Aligemeine Zei-
franco-alemanes’* tung, Ausburg
20/iv/44 -—
4 | Desde | | Paris Apuntes Cuadernos de Paris MEGA (1932) 1,
3, 435583 OF, 1,541
5 Paris Apuntes Sobre los elementos de E.P. de J.
Mil MEW, EBI, 443 | OF, 1,522
6 | IV/VHL | Paris Apuntes Manuscritos de Paris MEW, EBI, 465 | OF, 1, 555;
570 varias ediciones
7| 7-lV/VIL| Paris Articulo El Rey de Prusia y la Reforma Social | MEW, |, 392 OF, 1,505
8 | 11/VIll | Paris Carta A Feuerbach MEW, XXI11-425 | OF,!, 679
9 | 17/VIll | Paris Articulo El Estilo del gabinete de F.
Guiltermo 1V MEW, EBI, 438 -
10| X Paris Carta De Engels a Marx MEW, XXVII,5 | -—
1] 7/X Paris Carta A Julius Campe MEW, XXVII, 429| — -
12 | Otoiio Paris Carta A Bornstein MEW, XXVII, 430| — -
13 1 19/X1 Paris Carta A Bérnstein MEW, XXVIl,9 | --—




11.

EL FETICHISMO EN LOS
ESCRITOS DE JUVENTUD DE MARX*

* Nota publicada en el diario Uno mas Uno (México), junio (1982).



187

En el joven Marx se dejan ver temas que volveran a lo largo de to-
da su vida, hasta El Capital y aun posteriormente. Queremos re-
cordar uno de ellos, que se hace presente desde sus examenes de
bachillerato de 1835, en su carta a su padre de 1837, en su tesis
doctoral, en fin, en practicamente todos sus primeros trabajos,

y que rematara en el famoso paragrafo 4 del primer capitulo

del libro primero de El Capital sobre el "fetichismo de la mer-
cancia".

En efecto, es el tema de "sacrificar la vida" (OF, I, 3 y 4)',
de ofrendar lo mas valioso, la vida, a algo o alquien en un acto
de culto. Marx siempre se refirio en toda su vida a este ambito de
lo absoluto, como cuando escribe a su padre que "habia caido
el telon, mi santuario se habia desmoronado y era necesario en-
tronizar en los altares a nuevos dioses" (OF, 10)%, o aquello de
que "consumido por la rabia de tener que convertir en idolo
una concepcion que odiaba" (OF, 11).

De la misma manera recuerda en 1841 que "estos dioses no
los ha inventado Epicuro, sino que existian. Son los dioses
plésticos del arte griego. El romano Ciceron se burla con razén
de ellos" (OF, 34).



188

Marx, entonces, va lentamente configurando un concepto

que adquirira con el tiempo extrema precision. Los falsos dioses
son los idolos. Entre ellos reina de manera especial en la con-
ciencia del joven estudiante la figura de un dios extrafio, cono-
cido entre los semitas: ";Acaso no dominaba Moloch?" (OF,
69). Mas adelante nos dira: "Mammon muerto" (OF, 561; MEW
EBI, 473). Moloch y Mammon son dioses fenicios o semitas a
los que se sacrificaban victimas humanas: se sacrificaba la vida
del hombre. Esto esta claro en Marx: la vida es el valor supremo
e inmolar la vida a lo que sea es un acto idolatrico —como para
el pueblo judio, al que pertenecia Marx por origen y educa-
cion—. Por ello en €l es frecuente el insulto de: "filisteo", que
era el pueblo enemigo del israelita, pueblo de comerciantes, que
inmolan vidas humanas a los idolos.

De pronto comienza a usar su concepto preferido: "Es cier-
to que la provincia tiene el derecho de crearse —esta escribien-
do con respecto a la ley sobre el robo de /esia (y no leche como
sali6 por error tipografico en mi anterior Nota de Lectura) —
estos dioses, pero, una vez que los ha creado, debe olvidar como
el adorador de los fetiches (sic), que se trata de dioses salido
de sus manos" (OF, 187)’.

En este ano de 1842, en Bonn, Marx leera la obra de Debrosses
Sobre el culto de los dioses fetiches (Berlin, 1785), tal como
consta en su "Cuaderno de Bonn" (OF, 540). Desde ahora no
usard ya técnicamente palabras tales como dioses, idolos, etc.,
sino fetiches, fetichismo, fetichizacion :

"El fetichismo, lejos de elevar al hombre por sobre los ape-
titos, es, por el contrario, la religion de los apetitos de los
sentidos. La fantasia de los apetitos hace creer al adorador
del fetiche que una cosa inanimada abandonara su caracter
natural para acceder a sus apetitos. Por eso el tosco ape-
tito del fetichista destruye al fetiche cuando éste deja de ser
su mas sumiso servidor" (OF, 224).

El fetichismo se va configurando claramente para Marx como
un concepto cuyo contenido es el siguiente: cuando una parte,



189

un momento, una determinacioén de una estructura se arroga ser
la existencia real del todo, el fundamento, el fin ultimo, se cae
en el fetichismo, en la absolutizacion de la parte fetichizada.
Es por ello que el hombre (el absoluto en la historia, cuestion
que trataremos en otra Nota) puede ser sacrificado en el culto

a una parte, un momento, una determinacion absolutizada: por
ejemplo, la "propiedad privada" de la lefia:

"Existe la posibilidad de que se maltrate a unos cuantos
arboles jovenes, y huelga decir que los idolos de madera
triunfaran, inmolandose a ellos los hombres" (OF, 250).

Y, al fin, Marx se refiere a un texto de Bartolomé de las Casas
—que en ninguna edicion se indica su origen, porque pareciera
que los mismos editores no conocen aquel texto del famoso ca-
cique Hatuey— cuando dice:

"Los indigenas cubanos veian en el oro el fetiche de los
espafioles. Celebraron una fiesta en su honor, le entona-
ron canciones (areitos dice Bartolomé) y después lo arro-
jaron al mar (en realidad: al rio). Si hubieran asistido a
estas sesiones de la Dieta renana, aquellos salvajes habrian
visto en la lefia el fetiche de los renanos. Pero en otras se-
siones de la misma Dieta habrian aprendido que el fetichis-
mo lleva consigo el culto al animal y habrian arrojado al
mar a las liebres para salvar a los hombres" (OF, 283)".

La lefia y las liebres eran propiedad privada de los Sefiores.
Los pobres campesinos se morian de hambre. Pero la propiedad
privada de la lefia y las liebres era mas sagrada que los mismos
hombres. Como puede verse, para Marx, el hombre es el todo, el
fundamento, lo que mide todo valor. Para los miembros de la
Dieta la propiedad privada de algunos bienes era superior al hom-
bre: habian fetichizado, absolutizado, un momento, una parte,
una determinacion de la existencia humana como totalidad.

Estos temas, "adorador de los idolos" (OF, 499), "su vida se
revela como el sacrificio de su vida, como privacién de la reali-
dad de su vida" (OF, 527), etc., son muy frecuentes.



190

En 1843, comenzara a descubrir al "Senor de este mundo"
(OF, 445); en su carta a Ruge en mayo desde Colonia, pone un
nombre al "fantasma" al que "debemos mirarle fijamente a los
ojos". Ese idolo, fantasma, fetiche tendra ahora un nombre,
cobrara realidad :

"El dios de la necesidad practica y del egoismo es el Dine-
ro... El Dinero humilla a todos los dioses del hombre y 1os
convierte en una mercancia. El Dinero es el valor universal
de todas las cosas" (La cuestion judia; OF, 487).

Ese fetiche, ese dios, el Dinero, es una "esencia extrafia que lo
domina (al hombre) y que es adorada por ¢1" (OF, 487). El hom-
bre trabaja; su vida se objetiva en el producto; otro se apropia
de su producto, de su vida: dicho trabajo se acumula como
capital, "capital Muerto" (OF, 574). De pronto el Dinero trans-
formado en Capital es ahora experimentado como Moloch, dios
sanguinario que recibe victimas humanas, su sangre misma se acu-
mula como vida del fetiches. Para los fetichistas, "para Ricardo,
los hombres no son nada" (OF, 581), s6lo valen como producto-
res, pero el producto de sus manos "se enfrenta a ellos (¢él) co-
mo una potencia ajena" (OF, 602). ";Son los dioses?" (/bid.).
No; es el Capital:

"El carécter universal de su cualidad es la omnipotencia

de su ser..." (OF, 641). "El Dinero es la deidad visible"
(OF, 643). "El Dinero es la prostituta universal... La fuer-
za divina del dinero radica en su propia esencia, en cuanto
es la esencia genérica alienadora, enajenadora y enajenante
de los hombres" (/bid.).

Para Marx, como lo indicara explicitamente numerosas veces
en su obra, incluso en E/ Capital, el Dinero, el Capital es la Bes-
tia del Apocalipsis®, el Anticristo, cuestion que no podran enten-
der, escribiria Marx, "los tibios, los que no sienten frio ni calor"
(OF, 316). Marx era un tedrico del Siglo XIX; no era un jacobino
del siglo XVIII francés ni del siglo XX Latinoamericano. Nuestro
pueblo simple latinoamericano, nuestro pueblo centroamericano
inmolado al "dios solar" (In Gold we trust deberia decir y no In



191

God we trust), comprende perfectamente esta didlectica critica
antifetichista, en compatibilidad absoluta con aquellos que hace
siglos proclamaban: "Tienen 0jos y no ven, tienen oidos y no
oyen, tienen boca y no hablan; hechura de la mano de los hom-
bres".

NOTAS

'OF: C. Marx-F. Engels, Obras Fundamentales, t. 1, FCE, México, 1982,
traduccion de Wenceslao Roces.

*"Era el dios extranjero que venia a entronizarse en el altar junto a los
viejos idolos de Europa y que un buen dia los echaria a todos a rodar de
un empellon" (El Capital, 1, cap. XXIV, 6).

*Es una referencia al texto que dice: "Sus idolos no son més que oro y
plata, son obra de las manos de los hombres" (Salmo 113, 4). Con respecto
a la lena considérese : "Por eso mi pueblo consulta a la lefia y cree que un
madero le daré respusta, pués esta poseido de un espiritu de prostitucion"
(Oseas 4,12). El tema de la prostitucion sera aplicado por Marx al dinero.

*Brevisima relacién de la destruccion de las Indias, "De la isla de Cuba";
Obras escogidas, BAE, Madrid, t. V, 1958, 142.

>El dinero o el Capital como muerto o acumulacion fetichista de la vida
del trabajador es un tema central en E/ Capital; "El capital es trabajo
muerto que solo se reanima, a la manera del vampiro, al chupar trabajo
vivo, y que vive mas cuanto mas trabajo vivo chupa" (I, cap. VIII, 1).

"El capitalista transforma... trabajo pretérito, muerto... en un monstruo
animado..." (/bid., cap. V, 21.

®En EI Capital (Ibid., 1, cap. II; ed. Siglo XXI, México, 1979, t. 1, 1, p.
106) cita dicho libro: "Estos tienen un mismo proposito y se entregaran
a su poder y su autoridad a la Bestia". Al fin del capitulo escribe: "El enig-
ma que encierra el fetiche del dinero no es mas, pues, que el enigma, ahora
visible y deslumbrante, que encierra el fetiche de la mercancia" (Ibid., p.
113).



12.

LA RELIGION EN EL JOVEN MARX
(1835- 1849)

A Luis y Mariela Hita, mis sobrinos estudiantes de
sociologia en Bahia (Brasil).

"El ateismo (Atheismus), en cuanto a negacion de
la carencia de esencialidad, carece ya totalmente de
sentido, pues el ateismo es una negacion de dios
(1éase: fetiche) y afirma, mediante esta negacion, la
existencia del hombre; pero el socialismo, en cuan-
to socialismo, no necesita ya de tal mediacion; él
comienza con la conciencia sensible, teorica y prac-
tica, del hombre y la naturaleza como esencia"
(Manuscritos del 44, 111, X1; MEW, EB 1. p.).

* México, dia de la invasion de América. 12 de Octubre de 1982.



195

Estos cortos trece o catorce afios (desde su examen para el
bachillerato en 1835 hasta poco después de la redaccion del Mani-
fiesto y su exilio definitivo en Londres) son decisorios para la
cuestion que nos ocupa. Marx —no asi Engels que tomara posicio-
nes muy distintas a Marx— no tocard practicamente mas la cues-
tion de la religion después de esta época, y solo lo hara en la
vertiente de la critica religiosa de la economia a través de la doc-
trina del fetichismo, inica cuestion propiamente religiosa que

toca la esencia de su discurso econdmico-politico.

Como hipotesis avanzamos que Marx nunca constituy6 ni
expreso6 una teoria de la religion. Se ocupd en cambio de la reli-
gion o hizo critica religiosa de la politica y la economia, pero
siempre coyunturalmente. Es decir, en la polémica hay siempre
que describir adecudamente contra quien se polemiza. Si se pole-
miza contra un Estado cuyo fundamento es la religion se efectua-
rd una critica religiosa del Estado; si se polemiza contra el feti-
chismo de ciertos momentos de la economia politica se realizara
una critica religiosa de la economia; si se polemiza contra el idea-
lismo baueriano se fundamentard materialmente a la religion
como ideologia; si se polemiza contra los utopicos socialistas
cristianos se mostrara la importancia de una construccion cienti-



196

fica (econdmica en este caso) del socialismo. Es decir, seglin sea
su contrario Marx asumira una posicion tedrica opuesta. Si esta
posicion de Marx se la pretende elevar al grado de teoria comple-
ta expresada, se esta construyendo de una posicion unilateral
polémica una explicacién tedrica que Marx no pretendia ni expo-
nia.

Es decir, metodologicamente es muy importante descubrir lo
que Marx piensa en cada etapa sobre la cuestion de la religion, sin
pretender hacer de ello una teoria acabada, descubriendo al
mismo tiempo las "puertas abiertas" que va dejando con sus inter-
venciones coyunturales, polémicas, unilaterales. Esto es de la
mayor importancia para el presente latinoamericano.

1. EVOLUCION DE UNA POSICION SUBJETIVA: DE CREYENTE A CRITICO DE
LA RELIGION (1835-1841 )

A diferencia de Engels, hijo de un burgués industrial en sentido
estricto, Marx fue hijo de un pequeno burgués, burdcrata, de
familia profundamente judia —su abuelo y su tio paterno fueron
los rabi de la sinagoga de Trier, su ciudad natal—. Su padre debio
bautizarse luterano por razones de empleo, y su madre se bautizo
luterana, contra su voluntad, cuando Karl tenia ya seis afios. La
subjetividad profundamente religiosa de Marx fue conformada
dentro de la tradicion biblica'. Esto es ya un elemento definitivo.
El hecho de que en El Capital se hable del fetichismo (o idolatria)
de la mercancia y se mencione (hasta en latin, como en el capitu-
lo II del libro I) al Apocalipsis cuya "bestia" es el "capital", no
deja de indicar un momento constitutivo de su personalidad
subjetiva concreta. Ademas, de la conciencia aguda y estricta de
su padre debio heredar la exigencia del mandamiento: "jNo
robaras!", que gui6 su vida hasta su tumba, sus entrafias subjeti-
vas se revolvian cuando descubria que alguien robaba a otro lo
que merecia —desde los campesinos del Mosel con su lefia hasta el
proletariado industrial con su salario—. Esta exigencia ética de
justicia debido mamarla en su hogar donde el derecho (su padre era



197

abogado y el mismo Marx lleg6 hasta el grado de licenciatura) era
venerado con responsabilidad inquebrantable.

Todo esto se ve en su doble examen de bachillerato, tanto en
el de religion como en el de redaccion de lengua alemana. En am-
bos la ética y la religién van juntos —como buen luterano, pero al
mismo tiempo antikantiano, antiformalista—:

"Al hombre le ha trazado Dios un fin general: el de enno-
blecer a la humanidad y ennoblecerse a si mismo ...Nos
precipitamos afanosamente hacia metas que creemos nos
han sido trazadas por Dios ..." —decia en su examen de
aleman—~. "Por consiguiente —escribe el joven Marx el 17
de agosto de 1835 la unidn con Cristo nos otorga elevacion
interior, consuelo en el dolor, sosiego y un corazon que se
abre a todo lo humano, a todo lo noble, a todo lo grande. Y
esto no por orgullo, ni por apetito de fama sino sélo por
Cristo" —escribia en su examen de religién sobre "Funda-
mento, esencia, necesidad incondicional y efecto de la
unién de los creyentes con Cristo, segan Judn 15,1-14".

Lo importante a indicar es que, para el joven Marx, el bien
comun magnanimamente a alcanzar en bien de todos, de la huma-
nidad, va siempre unido al propio bien, a la propia perfeccion.

El sacrificio valiente de la vida propia en bien del otro es una
exigencia religiosa que descubrio en sus estudios. Por ello era anti-
kantiano ("la virtud no es ya un tétrico desgarron, como la presen-
ta la filosofia estoica, ni tampoco el engendro de una dura doctri-

4
na de deberes"” :

"Dirigimos nuestro corazén simultaneamente hacia nuestros
hermanos que ¢l une a nosotros y por quienes también se ha
sacrificado ...Al sacrificarnos unos por otros y ser virtuo-
sos" —expresaba en el examen de religion’. "La gran preo-
cupacion que debe guiarnos al elegir una profesion debe ser
la de servir al bien de la humanidad y a nuestra propia
perfeccion"®.

La conciencia subjetiva religiosa y ética del joven Marx, como
podemos ver, habia unido indisolublemente su vida con la vida



198

de las mayorias: "el hombre mas feliz es el que ha sabido hacer
mas feliz a los mas, y la misma religion nos ensefa que el ideal
al que todos aspiran es el de sacrificarse por la humanidad"’. Es
decir, para Marx religion y "sacrificar su vida por los mas" es 1o
mismo. El culto (sacrificio o inmolacidn) perfecto es para el joven
luterano el ofrendar la vida por los més; de aqui que "no se con-
tentara con goces egoistas, pequefios y mezquinos, sino que su
felicidad sera el patrimonio de millones de seres, sus hechos vivi-
ran calladamente, por toda una eternidad, y sus cenizas se veran
regadas por las ardientes lagrimas de todos los hombres nobles”
—escribia el muchacho de 17 afios®.

De estas cortas lineas podriamos ya indicar rasgos definitivos
en la obra de Marx: la vida se ofrece por los demas, o, por el con-
trario, la vida es arrebatada por otros, por los falsos dioses,
"idolos".

"Mi santuario se habia desmoronado —escribe a su padre en
1837— y era necesario entronizar en los altares a nuevos

. 9 . . .
dioses"". "Consumido por la rabia de tener que convertir

, ., - 10
en idolo una concepcion que odiaba"".

Su participacion en el "Club de los doctores" de Berlin, y 1a
posterior amistad intima con Bruno Bauer que sera profesor de
teologia en Bonn lo lleva a comenzar una critica de la religion.
Una "critica" no es lo mismo que una "teoria"; y una "critica"
en el sentido kantiano o hegeliano no es necesariamente una criti-
ca negativa, sino un poner a prueba su fundamento, su esencia, su
identidad. Es decir, Marx descubre a Hegel pero casi inmediata-
mente comienza su critica desde la filosofia de la religion, tal
como la entendia Bauer (que escribio en 1838 su conocida Criti-.
ca de la historia de la revelacion, y que Marx ley6 con devocion).
El cristianismo ha sido la religion en la cual el hombre alcanza su
"autoconciencia" —Bauer repetia una y otra vez su doctrina de la
Selbstbewusstsein— racional. Era un vaciamiento liberal de la fe
pero, al fin, una critica desde la afirmacion subjetiva religiosa —en
Bauer o en el Marx de esta época—. Su tesis doctoral no es toda-
via un negar la religion sino un mostrar que su realizacion histori-
ca se alcanza en la "autoconciencia" racional del hombre, y



199

Epicuro es su aparicion en la historia ("en Epicuro [... se hace
presente] la ciencia de la naturaleza de la autoconciencia")'".

Hasta aqui hay solo una critica hegeliana de la filosofia de la
religion de Hegel, baueriana, lo que posteriormente calificard de
idealista (ya que la "autoconciencia" es todavia un momento de
la conciencia misma).

2. CRITICA RELIGIOSA DE LA POLITICA Y LA CUESTION DEL FETICHISMO
(1842-0CTUBRE DE 1943)

Perseguido como su amigo y maestro Bauer; desilusionado de no
poder seguir la carrera de profesor universitario; leyendo apasio-
nadamente a Feuerbach, el joven Marx entra en el periodismo. Su
primer articulo en la Anekdota (de enero de 1842) es religioso
por el tema y el tipo mismo del discurso: "Lutero, arbitro entre
Strauss y Feuerbach"'?. En toda esta etapa permaneceré en esta
tematica, como decia en septiembre de 1843 a Ruge:

"Si queremos influir en las gentes de nuestro tiempo ...dos
hechos son innegables: de una parte, la religion, y, luego, la
politica, constituyen los temas que atraen el principal inte-

rés de la Alemania actual"®?.

[Por qué esto? Porque "la religion es el fundamento del Esta-
do""y es imposible una critica politica al Estado si no se ha
criticado previamente su fundamento (religioso). Se trata de la
critica a la Cristiandad, inaugurada desde la posicion de Schelling
por Kierkegaard (y tan actual en el pensamiento latinoamericano
a partir de Juan Luis Segundo en 1959)". Debe entenderse que
todo el pensamiento critico cristiano contemporaneo latinoameri-
cano realiza el mismo tipo de critica contra las Cristiandades
(colonial, neocristiandades populistas, o gobierno de "Seguridad
nacional" fundadas en pretendidos principios catdlicos como los
de Golbery, Videla, Pinochet, etc.). Esta critica religiosa contra
la politica de Marx no so6lo no es incompatible con una posicion
cristiana, sino que es idéntica a la critica antifetichista (antipoli-
tica) de los profetas de Israel, los cristianos primitivos y a través
de toda la historia hasta la posicion de los cristianos que se com-



200

prometen en el proceso de revolucion liberadora en toda Améri-
ca Latina, especialmente en América Central en 1982:

"El Estado verdaderamente religioso es el Estado teocra-
tico. Y el principe de este Estado tiene que ser, como en

el Estado teocratico judio, el Dios de la religion, el propio
Jehova ...todos ellos deben someterse a una Iglesia que sea
una Iglesia infalible, pero donde, como en el protestantis-
mo, no existe una cabeza soberana de la Iglesia, el poder

de la religion no es otra cosa que la religion del poder, el

culto de la voluntad del gobernante"'®.

Marx critica la identidad del Estado con la religion. El Esta-
do se ha tornado irracional por fundarse en la religion y la reli-
gi6n se ha vuelto irreligiosa, ya que la religion consiste en Prusia
en "el culto de vuestro poder absoluto y de vuestra sabiduria de
gobierno"'’. Marx toma aqui la posicion de un hombre religio-
so que critica a la Cristiandad como una contradiccion politica
y religiosa —y es obvio que Marx acepta una politica racional y
una religion tal como la comenzaba a definir Feuerbach (cues-
tion que debe ser estudiada apretadamente de nuevo en América
Latina hoy, de manera directa y en los textos) —.

En esta etapa Marx, pequeno burgués radical y demdcrata,
situado en un nivel politico (todavia para nada econémico),
repite que "vosotros queréis un Estado cristiano —subraya Marx—.
Si vuestro Estado es solo cristiano-luterano, se convertira para
los catdlicos en una Iglesia a la que éstos no pertenecen, que no
tendran mas remedio que repudiarla como herética y cuya mas

intima esencia se halla en contradiccion con ellos"'®,

Pero, muy pronto, un problema que ya puede rastrearse desde
sus examenes de bachillerato y su carta al padre de 1837, comien-
za a hacerse presente —y permanecera como la cuestion esencial
de la religion para Marx hasta su muerte—. Es la cuestion del feti-
chismo, que invierte la critica a la religion. En la etapa anterior
negaba o mostraba la contradiccion entre el Estado cristiano y el
cristianismo. Ahora, en cambio, muestra que en realidad el fun-
damento religioso del sistema no es cristiano sino pagano: idola-



201

trico, fetichista. Muestra la contradiccion de la religion de la
Cristiandad consigo misma.

En 1835 hablaba de "sacrificar la vida"; en 1837 de "los alta-
res a los nuevos dioses" o "tener que convertir en idolo ...". En su
tesis de 1841 se refiere a que "estos dioses no los ha inventado
Epicuro, sino que existian. Son los dioses plasticos del arte griego.
El romano Cicerén se burla con razén de ellos"".

En esta época detectamos ya la presencia del dios fenicio al que
se inmolaban vidas humanas: ";Acaso no dominaba Moloch?"*
se pregunta Marx. Moloch o Mammon son dioses semitas que
representaban para los judios el poder dominador, contra el que
maldice el fundador del cristianismo cuando dice que "no se
pueden tener dos sefiores".

En ese afio de 1842, en Bonn, Marx leera con detencion la
obra de Debrosses, Sobre el culto de los dioses fetiches (Berlin,
1785), tal como consta en su "Cuaderno de Bonn"*'. Dira bien
pronto:

"El fetichismo, lejos de elevar al hombre por sobre los ape-
titos, es, por el contrario, la religién de los apetitos de los

sentidos. La fantasia de los apetitos hace creer al adorador
del fetiche que una cosa inanimada abandonara su caracter
natural para acceder a sus apetitos. Por eso el tosco apetito
del fetichista destruye al fetiche cuando éste deja de ser su

més sumiso servidor"** .

En los articulos sobre la cuestion del robo de la lefia es cuando
aplica por primera vez, de manera sistematica, la problematica del
fetichismo, para criticar la dominacion y la propiedad privada de
los nuevos sefiores:

"Es cierto que la provincia tiene el derecho de crearse estos
dioses, pero una vez que los ha creado, debe olvidar, como
el adorador de los fetiches, que se trata de dioses salidos de
sus manos">.

Marx hace referencia al Salmo 113, 4, que habla de los feti-
ches, idolos, "tienen o0jos y no ven, oidos y no oyen, boca y no



202

hablan, hechos de las manos de los hombres" —con lo que los
profetas de Israel fulminaban a los baales de los pueblos idola-
tras—. Aqui Marx no s6lo no niega la religion sino que se inscribe
en la tradicidn explicita de los profetas sociales y politicos del
pueblo judio. La esencia del fetichismo consiste en que la vida
real de los hombres se sacrifique en culto a la vida ficticia del
idolo:

"Existe la posibilidad de que se maltrate a unos cuantos
arboles jovenes, y huelga decir que los idolos de madera
—referencia al Salmo— triunfaran, inmolandose a ellos los

hombres"*.

Y en esta serie de articulos Marx se refiere, creo que sin saber-
lo, a un relato de Bartolomé de las Casas:

"Los indigenas cubanos veian en el oro el fetiche de los
espafoles. Celebraron una fiesta en su honor, le entonaron
canciones (areitos dice Bartolomé en lengua caribefa) y des-
pués lo arrojaron al mar (en realidad: al rio). Si hubieran
asistido a estas sesiones de la dieta renana, aquellos salvajes
habrian visto en la lefa el fetiche de los renanos. Pero en
otras sesiones de la misma dieta habrian aprendido que el
fetichismo lleva consigo el culto al animal y habrian arroja-
do al mar a las liebres (que también se prohibian cazar) para

salvar a los hombres">.

Aqui Marx exclama, indignado: “Este vil materialismo, este pe-
cado —de la propiedad privada contra el derecho de los campesi-
nos que se comete contra el Espiritu Santo de los pueblos y de la
humanidad”*.

En toda esta etapa no puede considerarse, por parte de cristia-
nos revolucionarios latinoamericanos contemporaneos, que Marx
haya avanzado ninguna posicion sobre la religion incompatible
con la posicion de los profetas de Israel, el fundador del cristiani-
mo, el cristianismo primitivo, y la tradicion cristiana de los criti-
cos de las sociedades injustas. El cristianismo de liberacion
latinoamericano nada encuentra en esta etapa de incompatible
con sus posiciones fundamentales, si se entiende bien que el criti-



203

cado es el "dios" de Hegel, de la Cristiandad luterana prusiana.
Los que inspiran la posicion de Marx son Feuerbach y Debrosses
fundamentalmente.

Sin embargo, Marx permanece hasta ahora solo en una critica
politica pequeno burguesa. La ruptura se producird cuando deja
Kreuznach en octubre y parte para Paris®’.

3. CRITICA RELIGIOSA DE LA ECONOMIA (11 DE OCTUBRE 1843-1844)

Entre los trabajos de editor de los "Anales franco-alemanes" le
toco a Marx leer el articulo de Engels, que le enviaba desde
Manchester —por el cual no tenia buen concepto, desde su entre-
vista primera en Alemania (juicio que modificara gracias al articu-

lo) —: "Esbozo de una critica de la economia politica"**.

Marx traia de Kreuznach ciertamente escritos sus trabajos
"Sobre la cuestion judia", y mas improbablemente "En torno a la
critica de la Filosofia del derecho de Hegel". Sin embargo, es
nuestra hipotesis, la lectura del articulo de Engels y los estudios
que emprendié inmediatamente de economia, lo hicieron
"despertar del suefio" de la critica teorico-filosofica politica de
la religion. Esto puede verse claramente por la diferencia de la
primera y la segunda parte de "Sobre la cuestion judia". La
primera trata la cuestion anterior del "Estado cristiano"*’ como
critica a la Cristiandad. Pero en la parte segunda, dice claramente
—iniciando con palabras del mismo Marx la "ruptura":

"Intentemos romper (zu brechen) —cuestion que no advier-
te Althusser— la formulacion teologica del problema. Para
nosotros el problema de la capacidad del judio para eman-
ciparse es otro: es el problema del elemento social (gesells-
chaftliche) —subraya Marx— especifico que es necesario

S 30
vencer para superar el judaismo"™".

Por vez primera Marx comienza la critica religiosa de la eco-
nomia, que serd definitiva en su pensamiento hasta su muerte:



204

"La necesidad practica, el egoismo —repudiado explicita

mente desde su examen de bachillerato a sus 17 afios— es el

principio de la sociedad burguesa, que se manifiesta ...en el

Estado politico".

Se efecttia asi la ruptura de la critica politica y el pasaje a la
critica econdmica. La critica religiosa deja de criticar el funda-
mento religioso de la economia:

"El dios de la necesidad practica y del egoismo es el dinero

El dinero es el celoso dios de Israel, ante el que no puede

legitimamente prevalecer ningtin otro"" .

Y continua:

"El Dios de los judios se ha secularizado, se ha convertido

en Dios universal: la letra de cambio"*’.

(Qué podra decir ante ésto un cristiano latinoamericano? ;Es
¢ésto incompatible con un cristianismo profético, de liberacion?
De ninguna manera; por el contrario, recuerda verdades olvidadas
y de profunda raigrambre hebrea. Marx mismo dice que "el Dios
de los judios se ha secularizado"; ¢l no critica al Dios de los profe-
tas, sino a su secularizacion economica: el dinero.

Desde aqui se entiende claramente que "la critica del cielo se
trueca de este modo en la critica de la tierra, la critica de la reli-
gion (fetichista, agregamos nosotros) en 14 critica del derecho,la
critica de la teologia en la critica de la politica">. Estas criticas
/son acaso anticristianas, antiproféticas? Muy por el contrario, los
profetas y los cristianos de liberacion estan demasiado acostum-
brados de realizarlas hoy como ayer. Se entiende, y no puede me-
nos que aprobarse desde un punto de vista de un cristianismo del
Dios de los pobres y esclavos de Egipto, que "la critica de la reli-
gion (fetichista, agregamos nosotros) es la premisa de toda criti-
ca"**. {Coémo podian rebelarse contra el Faraon los esclavos con
Moisés si no criticaban su divinidad, si no negaban la religion
(fetichista) del Faraon? ;Coémo podian predicar los cristianos a
los pobres oprimidos del Imperio romano un reino mas justo si
adoraban al Emperador como Dios? ;No fueron acaso los cristia-
nos acusados de "ateos" de los dioses romanos —y efectivamente,



205

lo eran— y por ésto llevados a los circos? Al decir el fundador del
cristianismo que el César no era Dios —ya que no es lo mismo
"dar al César lo del César" y "a Dios lo de Dios"— se afirmaba
"ateo" del César, y con ello comenzaba la critica del Imperio
como dominador, la "Bestia" del Apocalipsis —para Marx sera la
"Bestia" del Capital.

En el caso de la Cristiandad, y en el del fetiche del dinero, la
religion fetichista —que justifica el Estado opresor y el Dinero—
es "el opio del pueblo". El Dios hegeliano, europeo, germéanico,
el Estado divinizado, "portador del Espiritu", es en verdad —para
los profetas de Israel o para un cristiano conciente y critico— "la
dicha ilusoria del pueblo ...la expresion de la miseria real"*. To-
das estas formulas se las ha visto como aspectos de una teoria de
la religion con validez esencial, universal. Por el contrario, son for-
mulaciones de aspectos de una critica coyuntural ante contrarios
coyunturales. Todas esas expresiones son perfectamente inteligi-
bles si se entiende que se esta criticando al "dios" de Hegel, del
Estado prusiano, del capitalismo: el Dinero. Esa religion fetichis-
ta no solo puede ser criticada desde un punto de vista profético,
sino que debe ser criticada desde un cristianismo latinoamericano
liberador. ;Coémo admitir que Pinochet —dictador de Chile—,
Colby —catolico norteamericano director de la CIA en tiempo de
Allende— o Cohen —inventor cinico de la bomba de neutrones:
"Se mata al enemigo y se respeta la propiedad" llegé a declarar—
sean creyentes de la religion de los profetas de Israel o del crucifi-
cado fundador del cristianismo? Hay dos religiones equivocas
bajo un mismo nombre —ésto no lo planteé Marx pero tampoco
lo nego (lo negd, en cambio, Lenin): la de Caifas, Hitler o los
Videlas; la de los esclavos de Egipto, Cristo, los martires primiti-
vos, Francisco de Asis, Bartolomé de las Casas, Valdivieso en
Nicaragua, Hidalgo y Morelos (condenados por la Cristiandad his-
pénica)... y los cristianos de liberacion latinoamericanos contem-
poraneos.

Por ello nos parece perfectamente cristiana la afirmacion de
Marx cuando dice —si se aclara convenientemente:



206

"La lucha contra la religion (fetichista, agregamos) es, por
tanto, indirectamente, la lucha contra aquel mundo que
tiene en la religion su arma espiritual"’,

Este enunciado es perfectamente adecuado para un cristianis-
mo critico, que haya optado por los pobres y oprimidos, y que
pueda decir: "Bienaventurados los pobres ...Malditos de vosotros,
los ricos ..."

Gracias a las categorias econdmicas que Marx estudiaba en
Paris, la critica religiosa se radicalizo profundamente y redescu-
bri6 su sentido carnal que tenia en la tradicion cristiana y judia
mas auténtica.

El fundador del cristianismo, véase Mateo 25, enuncié como
los criterios absolutos del juicio ético de la existencia, el cumpli-
miento de las necesidades materiales fundamentales del hombre
"Tuve hambre ...estaba desnudo ...estaba peregrino". Comer,
vestir y habitar son los criterio, del "juicio final". Al estudiar eco-
nomia Marx rompe con su critica politica y pasa a una critica en
el nivel de la corporalidad trabajante, viva, real:

"El dinero es la esencia del trabajo y de la existencia del
hombre, enajenado de éste, esencia extrafia que lo domina
y es adorada por é1"*’.

Este texto, que pareciera de los Manuscritos del 44 y es en
realidad de Sobre la cuestion judia, nos lleva al tema central de la
cuestion de la religion en Marx. El hombre trabaja; su vida es
objetiva en el producto; otro se apropia de su producto, de su
vida; dicho producto se acumula —después de un misterioso meta-
bolismo que no conocia todavia Marx— en dinero, en capital.

Pero ese dinero, ese Capital (el fetiche) no es vivo, es s6lo un
"Capital Muerto"®. El dinero, el capital (todavia no los distin-
guia claramente en Paris) se transforma en el fetiche, en Moloch,
dios sanguinario que recibe victimas humanas: "Mammon muer-
to"*” o Dialéctica fetichista, religion idolatrica —contradictoria a la
religion de liberacion— de vida-muerte: vida de la victima para un
dios muerto, esencia ultima de la antropologia y la metafisica



207

marxista. Permitasenos citar un texto posterior y definitivo del
Marx "hecho":

"El Capital es trabajo muerto que solo se reanima, a la ma-
nera del vampiro, al chupar trabajo vivo, y que vive mas
cuando mas trabajo vivo chupa"*’. "El capitalista transfor-
ma ...trabajo pretérito, muerto ...en un monstruo anima-
do"*'. "Estos tienen un mismo propdsito —escribe citando
al Apocalipsis— y se entregaran a su poder y su autoridad a

- w4
la Bestia" ™.

Es por ello que para los fetichistas, "para Ricardo, los hombres
no son nada"*, solo valen como productores, como donadores
de sangre y vida para la vida del Idolo; el producto de sus manos
"se enfrenta a ellos como una potencia (el "dios" de la religion
fetichista) ajena"**; "el caracter universal de su cualidad es la
Omnipotencia de su ser"*’. "El Dinero es la deidad visible"*®
"El Dinero es la prostituta —asi trataban los profetas de Israel al
pueblo cuando se acostaba con los dioses fetiches— universal...
La fuerza divina del dinero radica en su propia esencia, en cuanto
es la esencia genérica (humana) alienadora, enajenadora y enaje-

nante de los hombres"*’.

La critica religiosa de la economia queda claramente indicada
al final del Manuscrito I, hablando de la pérdida del trabajador
con respecto al que se apropia de su trabajo:

"...la apropiacion aparece como enajenacion, la actividad
propia como actividad para otro y de otro, la vitalidad
(Lebendigkeit) como holocausto (Aufopferung) de la vida,
como pérdida del objeto en favor de un Poder (Macht) aje-
no"".

Esta critica econdmica esta efectuada con terminologia
("holocausto", "poder") y en "ambiente" religioso. Marx siempre
di6 —hasta 1883— a su critica econémica un caracter religioso,
antifetichista (perfectamente coherente con un cristianismo de
liberacion, que €l nunca afirmé y pienso que ni siquiera sospecho
que pudiera existir, pero que nunca nego, ni en si ni en su proble-

matica tal como se da en América Latina hoy).



208

Es desde este horizonte que se entiende el paragrafo copiado al
comienzo de este trabajo ("El ateismo ...carece ya totalmente de
sentido ...pero el socialismo ..."). Es decir, la negacion del funda-
mento religioso del Estado Prusiano y de la filosofia hegeliana
deja de tener sentido. Simplemente porque de lo que se trata y es
necesario es de una critica economica 'y no ya politica. Ni Hegel
ni el "dios" de Hegel es la cuestion. Ahora la cuestion es el feti-
che dinero de Say, Smith, Ricardo. La cuestion no esta en negar
a Dios sino en descubrir al nuevo dios: el Dinero, el Capital. El
asunto esencial no es el ateismo —negacién de Dios—, sino el feti-
chismo —afirmacion de la divinizacion secularizada del Capital—.
La critica de la religion no sera ahora negar a Dios sino mostrar su
presencia fetichista en el capitalismo. Con ello se ponia en contra-
diccidn el pretendido cristianismo de los economistas y capitalis-
tas europeos con su propia economia politica. Por ello "la econo-
mia politica, pese a su mundana y placentera apariencia, es una
verdadera ciencia moral (y religiosa, una teologia, diriamos noso-
tros), la mas moral (la mas religiosa, agregariamos atin) de las
ciencias. La autorrenuncia, la renuncia de la vida, ya toda
humana necesidad es su dogma fundamental... No operes contra
mis leyes, mira lo que dicen la sefiora Moral y la sefiora Religion
(fetichista, agregamos); mi Moral y mi Religion economica nada
tienen que reprocharte ...La moral (y la religion agregamos) de la
Economia Politica es el lucro .."*.

En el marxismo posterior —no sin influencia de Engels y Lenin,
y por motivos muy explicables pero no teéricamente justificables—
el ateismo pasard a ser un momento esencial del dogmatismo
burocratico. Se haré una teoria de la conveniencia coyuntural y
util de debilitar a la Iglesia ortodoxa rusa. En algun otro trabajo
analizaremos (con método materialista histérico, es decir,
mostrando el condicionamiento de clase en la aparicion de una tal
ideologia dogmatica, la ontologia atea y materialista de la que
Marx no tiene ninguna responsabilidad) el ateismo que reemplaza
el antifetichismo. El ateismo antieclesial ocupa el lugar del anti-
fetichismo marxista que puede igualmente ser antiburocratico.
Pero Marx indica bien: "el ateismo (antihegeliano, anti-Cristian-



209

dad)... carece ya totalmente de sentido", pero en cambio e/
antifetichismo tendra siempre sentido.

De la misma manera, aparece en Marx, por primera vez, el
sentido productivo del "materialismo", cuando dice:

"El trabajador no puede crear nada sin la naturaleza, sin el
mundo exterior sensible. Esta es la materia (Stoff) en que
su trabajo se realiza, en la que obra, con la que y por medio
de la cual produce"’.

"Materialismo", significa aqui, y para Marx, que la inmediata
relacion del hombre-naturaleza por el trabajo (en la cual el sujeto
que trabaja constituye como el apriori a la naturaleza como
"materia", y no al revés) es anterior a toda otra relacion mas real,
concreta o compleja como la econdémica, por ejemplo. Este
"materialismo productivo" nada tiene que ver con el materialismo
cosmolodgico, dialéctico u ontologico de la "eternidad de la mate-
ria" —de la Dialéctica de la naturaleza, sobre el que se construira
la ontologia burocratica posterior, ésta si incompatible con el
cristianismo de liberacion, pero antes incompatible con la ciencia
astrondmica y con la politica de liberaciéon mismas—.

4. UN "ARREGLO DE CUENTAS". CRITICA MATERIALISTA A LA RELIGION IDEA-
LISTA DE BRUNO BAUER (1844-1846).

Lo que para algunos es la "ruptura”, no fue sino la manifesta-
cion de una ruptura producida meses antes desde el comienzo del
estudio de la economia politica (que no por ello dejo de ser, al
mismo tiempo, una reflexion filosofica expresada explicitamente
como tal hasta en el tiempo de EIl Capital).

En el mismo 1844 Marx vuelve su cabeza sobre su propio
pasado de Berlin, sobre la izquierda hegeliana a la que pertenecio,
y no puede seguir adelante sin antes "areglar cuenta" con el hege-
lianismo, con la "autoconciencia", con la filosofia que filosofa
sobre la misma filosofia "pura". La cuestion de la religion se
encontraba igualmente mal planteada en el mundo abstracto en



210

irreal del "espiritu" hegeliano. En el capitulo VI de La sagrada
familia ironiza contra Bauer y los hegelianos:

"Lo mismo que para los antiguos tedlogos las plantas exis-
ten para ser comidas por los animales y los animales para
ser devorados por los hombres, asi la Historia existe para
servir al acto de consumo del comer teorico, de la demos-

tracion™".

En la cuestion de la religion el error de Bauer es tratar el asun-
to desde la conciencia, desde la teoria; a la religion desde la reli-
gion:

"El sefior Bauer trata, pues, la cuestion religiosa y teoldgica
de un modo religioso y teoldgico, ya por el solo hecho de
que ve en la cuestion religiosa del dia una cuestion pura-
mente religiosa"*>. "Cuando el sefior Bauer se iba liberando
primeramente de la teologia ortodoxa acritica, la autoridad
religiosa fue suplantada en ¢l por la autoridad politica. Su
fe en Jehova se transform¢ en la fe en el Estado prusiano"’

Marx habia descubierto un 4mbito de criticidad fundamental.
que le permitia plantear la cuestion religiosa desde otro horizon-
te. O, de otra manera, la critica de la religion fetichista o como
fundamento de la Cristiandad podia ser descubierta como ideolo-
gia. Es decir, puede descubrirse el ambito de la religion fetichis-
ta (no el ambito de la religion de liberacion que Marx no sospechd
siquiera su existencia o al menos lo dejo en el claroscuro no expli
cito) en relacion al mundo material de la produccién. Por ello en
la Introduccion a la Ideologia alemana, ya en Bruselas en 1845, es-
cribe:

"Toda la critica filosofica alemana desde Strauss hasta Stir-
ner se limita a la critica de las ideas religiosas ...Partiase
como premisa del imperio de la religion (I1éase: fetichista
hegeliana) ...A ninguno de estos filosofos se le ha ocurrido
siquiera preguntar por el entronque de la filosofia alemana
con la realidad de Alemania, por el entronque de su critica

con el propio mundo material que lo rodea"**.



211

Con ello deja Marx "en el aire" toda la critica de la religion de
los ultimos "tres afios" (1842-1845), de la religion hegeliana, feti-
chista en economia, de la Cristiandad prusiana en politica. Hubie-
ra podido por el contrario, fundamentar una religion de libera-
cion, de los pobres, del trabajo, del "{No robarés!", pero esto nos
toca a los latinoamericanos contemporaneos. Marx echa por tierra
un sustituto ilusorio de la religion cuyo culto es el trabajo, la
praxis, el servicio liberador al oprimido>>. Con ello abre el camino
y no lo cierra a un cristianismo liberador como el de Oscar Arnul-
fo Romero, Ernesto Cardenal y tantos otros en Nicaragua, Salva-
dor, Guatemala y en toda nuestra América Latina actual. Es por
ello que debe aceptarse como algo logrado definitivamente que:

"La produccion de las ideas y representaciones, de la con-
ciencia, aparece al principio directamente entrelazada con la
actividad material y el comercio material de los hombres".

No se dice jamas que la "determinacion" material sea absoluta.
Marx es demasiado inteligente y preciso para caer en el materialis-
mo vulgar del reflejo. Pero, igualmente, dicho "materialismo"
nada tiene que ver con el materialismo fantasmagorico y también
vulgar de la "eternidad de la materia", del "eterno ciclo de lo mis-
mo" y de otras tesis ontolégicas posteriores:

"Para vivir hace falta comer, beber, alojarse bajo un techo
vestirse y algunas cosas mas ...La produccion de los medios
indispensables para la satisfaccion de estas necesidades, es
decir, la produccion de la vida material misma, ...es una
condicion fundamental de toda historia"°, y por supuesto
de toda religion —aunque no sea condicion absoluta.

Es interesante anotar que las exigencias de Mateo 25: "Tuve
hambre, tuve sed, estaba desnudo, estaba peregrino, estaba enfer-
mo...", que, como hemos dicho, son las exigencias religiosas
(no de la religion fetichista o de la Cristiandad, sino de una reli-
gion de liberacion, carnal, concreta) por excelencia del cristianis-
mo, son enumeradas casi en el mismo orden por Marx como la
esencia de su materialismo. El materialismo de Marx es lo que en
teologia latinoamericana actual se enuncia como la sacramentali-
dad de la historia: el producto del trabajo del oprimido (el pan)



212

puesto a disposicion del pobre como condicion del pan del sacri-
. 57
ficio™'.

La religion fetichista o el fundamento del orden politico de
la Cristiandad prusiana recibe ahora su adecuada descripcion: es
una ideologia que justifica un orden basal mas profundo: "No es
la conciencia la que determina la vida, sino la vida la que determi-

na la conciencia™®.

Pero esto no quiere decir, cuestion que no trato y por ello no
negd Marx, que la religion fuera solo ideologia. Por el contrario,
una religion de liberacion, que abre la utopia de un reino siempre
mas justo, que exige el servicio al oprimido como el culto perfec-
to ("Justicia quiero y no sacrificios" decia el Profeta Oseas), se
situa esencialmente en el orden de la praxis, de la produccion
material, de la economia —aun antes que el de la politica o la
lucha ideologica—. Esta es una cuestion que trataremos en otro
lugar.

Por ello el "materialismo" de Marx no es siquiera el de Feuer-
bach, que solo era "objetivo"; Marx, por el contrario, reivindica
la prioridad del sujeto:

"La falla fundamental de todo el materialismo precedente
reside en que solo capta la cosa... bajo la forma del obje-
to ...no de un modo subjetivo (subjéktiv)".

La subjetividad del materialismo de Marx (contra la pretendi-
da objetividad cientificista del "materialismo dialéctico" cuando
afirma la "eternidad de la materia") consiste en que el trabajador,
la corporalidad productiva sufriente, sudante, viviente del hombre
es anterior a la "materia", a la materia de trabajo. No hay materia
"de trabajo" sin trabajo ni trabajador. El trabajador constituye a
la naturaleza como "materia" de trabajo. Este es el materialismo
de Marx y un excelente marco teérico para una teologia cristiana
en consonancia con la doctrina hebrea y profética del habodadh (el
"trabajo" en el campo y el "servicio" o culto a Dios en el templo:
en hebreo existe un solo verbo para ambas acciones, por ello dar
de comer al hambriento es culto al Absoluto).



213

Todo esto, en oposicion mortal con una religion fetichista de la
Cristiandad —y aqui Marx es incompatible con un cristianismo
ideologico de justificacion del capitalismo o las dictaduras latinoa-
mericanas de "Seguridad Nacional"—, es perfectamente coherente
y explicativo de una religion de liberacion, de los pobres, de los
esclavos explotados de Egipto. Como puede advertirse —cuestion
que Marx no tratd y que Lenin negd— una teoria de la religion
debe saber describir dos religiones contradictorias en buena
dialéctica. Esto es posible hoy en América latina y por ello una
teoria de la religion solo hoy llega a ser posible con base en un
método materialista historico.

5. CONTRA EL SOCIALISMO FEUDAL UTOPICO CRISTIANO (1846-1849)

Marx dejara Bruselas por Colonia y el 24 de agosto de 1849 se
exilia en Londres, ahora de manera definitiva —es el fin de su
etapa juvenil, tenia 31 aflos—. Todavia no habia descubierto con
claridad la doctrina del plus-valor y ligado a ella la cuestion de la
religion —serd en su etapa definitiva—.

En estos anos hay un avance notorio en la cuestion de la reli-
gioén en un campo politico, y es la critica a los socialismos feuda-
les o utopicos de tipo cristiano, que desconocen las exigencias de la
revolucidn o de las mediaciones cientificas —de la economia politi-
ca en concreto—. En 1846 Marx va a Londres y funda el "Comité de
correspondencia comunista". El 30 de marzo, en una de las sesio-
nes del organismo, Marx critica al "socialismo verdadero" y a
Weitling —uno de tantos socialistas cristianos (ya que el socialis-
mo se origina en el siglo XVIII de las iniciativas del cura Mably,
en quien se inspira Babeuf, y no sin relacion a la experiencia
comunitaria de las reducciones jesuitas en el Paraguay y otros
lugares de nuestra América Latina).

Marx estd abocado de manera seria y apasionada al estudio de la
economia, y no podia ya aceptar propuestas abstractas, etéreas,
sin mediaciones concretas:



214

"Hacer de la religion del amor una verdad y hacer realidad
esa comunidad entre los habitantes ...Pedimos en nombre
de esta religion del amor que se sacie al que tiene hambre,
que se dé de beber al sediento y que se vista al desnudo
escribia Hermann Kriege, a lo que respondia Marx: Peti-
cion repetida hasta la saciedad desde hace mil ochocientos

afios"®

El mismo Camilo Torres clamaba en Colombia para dar efica-
cia al cristianismo®' . El sociologo exigia igualmente mediaciones,
y no por ello negaba como tal a la religion. Marx indica:

"Desde un punto de vista religioso (utopico, agregamos) la
respuesta a todas las cuestiones reales no puede consistir
sino en algunas imdgenes llenas de énfasis ...Una doctrina
que predique el deleite de conductas conciliatorias ...
puede que convenga a los bravos monjes, pero de ninguna

manera a hombres decididos, sobre fodo en tiempos de

62
lucha"".

Marx critica acerbamente "los principios sociales del cristianis-
mo". Si en vez de "cristianismo" se lee "cristiandad" —que en
realidad es lo que quiere decir, ya que escribe: "Los principios
sociales del cristianismo ...glorificaron la servidumbre en la Edad
Media" —estariamos totalmente de acuerdo. Porque, expresamos
nosotros, en realidad, "los principios sociales del cristianismo" se
inspiran en la liberacion, atin violenta, de los esclavos de Egipto;
mientras que los "principios sociales de la cristiandad" justifican
el orden establecido: el de Constantino, de los francos, de los
Reyes Catolicos, y de los Reagan protestantes, de los Pinochet
salvadores de la "Civilizacion occidental y cristiana". Pero esta
"civilizacion" no es el cristianismo, religion de liberacion de los
pobres, de un Dios que prometi6 a los esclavos una nueva "tierra
donde mana leche y miel". Marx critica con razoén y adecuadamen-
te a la cristiandad —y nosotros podemos por ello mostrar la
vigencia de un cristianismo de liberacion ...que Marx no conocio,
y por ello no puedo ni siquiera negarlo—. En el Manifiesto, escri-
to en 1847, trata la cuestion coyuntural de la religion con respec-



215

to al "socialismo feudal" y el "socialismo utépico" —en la tercera
parte—. Escribe:

"Del mismo modo que el cura y el sefior feudal marcharon
siempre de la mano, el socialismo clerical marcha unido con
el socialismo feudal... El socialismo cristiano no es sino el
agua bendita con que el clérigo consagra el despecho de la
aristocracia" —al referirse al "socialismo feudal"—. "Re-
pudian toda accion politica —no se olvide que Saint-Simon,
Fourier y otros eran cristianos explicitos—, y sobre todo
toda accion revolucionaria, y se proponen alcanzar su obje-
to por medios pacificos y ensayando abrir camino al nuevo
evangelio social por la fuerza del ejemplo, por las experien-
cias en pequefio condenadas de antemano al fracaso" —con-
tra el "socialismo utopico", en parte cristiano—*.

Puede entonces entenderse, nuevamente, que el cura y el sefior
feudal estuvieron de la mano en el régimen de cristiandad. La
existencia del "cura" —como funcion social— no es esencial al
cristianismo y menos su relacion con el sefor feudal. Por el con-
trario, la relacion clérigos-sefior feudal" fue esencial para la cris-
tiandad medieval europea. La critica de Marx es perfectamente
aceptable para un cristiano de liberacion que haya optado por las
clases oprimidas. Su critica es coyuntural, anti-cristiandad, y no
una teoria universal. Lo mismo puede decirse de su critica al
utopismo; el utdpico quiere conciliar las contradicciones de clase
proponiendo un "amor" sin mediaciones concretas. Estas criticas
de Marx son validas en nuestros dias para las sectas milenaristas,
intimistas, espiritualistas, pero igualmente para catolicismos de
derecha —como en el caso del socialismo feudal que pretenden
reformas "sociales" pero desde la base del capitalismo dependien-
te (reformistas, populistas, etc.).

Una vez mas, nos encontramos en las posiciones politicas del
Marx de esta época posiciones tedricas esenciales incompatibles
con el cristianismo en cuanto tal. Sus posiciones son contradic-
torias con la cristiandad o con el utopismo, que pretende hacer
politica con mediaciones religiosas en cuanto tales —olvidando



216

que aun teoldgicamente el Estado no es la Iglesia, y el modo de
hacer politica no es igual al modo como se hace religion—.

6. CONCLUSIONES PROVISORIAS

Podemos concluir, entonces, que no existe en Marx ni la pre-
tension de elaborar una teoria de la religion. Sus posiciones son
coyunturales y como respuesta a situaciones polémicas muy
determinadas, que hasta el 1849 fueron las siguientes:

a. Una primera etapa transita de la posicién de un creyente
luterano influido por la ilustracidn, pero antikantiano, hasta el
comienzo de una critica de la religion inspirada principalmente
por Bauer.

b. En una segunda etapa, comenzando la critica politica y ya
bajo la presencia filoséfica de Feuerbach, efectaa la critica reli-
giosa de la Cristiandad prusiana. En esta época, igualmente, co-
mienza a elaborar, positivamente, la doctrina del fetichismo.

c. En una tercera etapa aplica por primera vez, desde la econo-
mia politica, la doctrina del fetichismo al Dinero, al Capital. El
ateismo del "dios" de Hegel y la critica a la Cristiandad dejan
de tener sentido. El socialismo exige una critica antifetichista
mas que una mera negacion de un "diés" pensado a la manera
de la filosofia alemana.

d. El "arreglo de cuenta" contra los bauerianos le permite ela-
borar una interpretacion materialista (el sujeto de trabajo cons-
tituye la naturaleza como "materia" de trabajo: materialismo
productivo) de la religion fetichista o de la cristiandad, como
ideologia que justifica el sistema.

e. Por ultimo, la religion vuelve a presentarse pero ahora bajo
el disfraz del socialismo feudal o utopico. Uno por reacciona-
rio y otro por falto de mediaciones —a ambos por utilizar la
religion sea para cumplir los fines de la aristocracia feudal des-
plazada por la burguesia, sea por impedir a la politica su ejerci-
cio concreto y revolucionario en nombre de "medios" morales



217

(que en realidad le "cortan las alas") —son rechazados por
Marx.

Alguno puede pensar que, dada la negacion de la religion en
cinco planos (como critica filosofica, como cristiandad politica,
como fetiche, como ideologia y como accidn reaccionaria o
utopica), la religion hubiera sido esencial, tedrica y definitiva-
mente negada por Marx. Si nuestra descripcion es adecuada nues-
tra conclusion es justamente la inversa. Marx ha negado algunos
aspectos que la religion "de dominacion"” puede manifestar en la
historia, pero no son ni los Unicos (de la misma religion de domi-
nacién) ni excluyentes de otros aspectos positivos de una religion
"de liberacion". Una teoria de la religion en buen materialismo
historico, y teniendo como base la lucha de clases, deberia
comenzar por situar a la religion dentro de la contradiccion de
clases, es decir, la religion en su concepto incluye la religion de
dominacion (de la cristiandad, del fetichismo, del espiritualismo
utopizante, etc.) y de liberacion (utopia positiva de los esclavos
de Egipto, fundamento de desfetichizacion del imperio romano,
critica al feudalismo por Francisco de Asis, a la conquista por
Bartolorn¢ de las Casas ...hasta llegar a Hidalgo, Morelos, Camilo
Torres, Oscar Romero, etc. —cada uno en muy diversos niveles y
tipos de practicas—). Las "puertas abiertas" dejadas por Marx son
innumerables. El sdlo se opuso a situaciones concretas donde la
religion justificaba la opresion, y todo cristiano de liberacion no
encuentra en dichas criticas incompatibilidad con su fe en el
Evangelio y en la Iglesia de los pobres —si se distingue claramente
entre Iglesia y Cristiandad.



218

NOTAS

'Cfr. Die Religionsverstaendnis von Karl Marx de Johannes Kadenbach,
Schoeningh, Munchen, 1970 (bibliografia entre pp. XVIII-LXXVII).

Obras fundamentales de Marx y Engels (OF), FCE, México, t. I, p. 1;
Marx-Engels Weke (MEW), EB 1, p. 591.

*Traduccion de H. Assmann, Sobre la religién K. Marx-F. Engels, Sigue-
me, Salamanca, 1974, p. 42; MEW, EB 1, p. 601.

*Trad. Assmann, p. 42; MEW, EB 1, p. 601.

*Ibid., p. 41.

SExamen de aleman (OF, 1, p. 4). Todavia escribe: "Quien elija aquella
clase de actividades en que mas pueda hacer en bien de la humanidad,
jamas flaqueara ante las cargas que pueda imponerle, ya que estas no seran
otra cosa que sacrificios (Opfer) asumidos en interés de todos ..." (/bid.;
MEW, EB1, 593).

"Ibid., p.4.

“Ibid.

’Carta al padre de 1837 (OF, 1, p. 10; MEW; EB 1, p. 8). En El Capital
hablara de que el "Capital" desplazara del altar de Europa a todos los de-
mas dioses —Ia expresion de 1867 es idéntica a la de 1837.

Pbid., p. 11.

"Tesis doctoral, cap. V (OF, 1, p. 53; MEW, EB 1, p. 305).

"OF, 1, P. 147.



219

BOF, 1, p. 458; MEW, 1, p. 344.

14nE] editorial del No.179 de la Gaceta de Colonia", en Rheinische
Zeitung, 10 de julio (1842) (OF, 1, p. 458; MEW; 1. p. 344).

*Véase mi obra Introduccion a la Historia General de la Iglesia en Améri-
ca latina, Sigueme, Salamanca, t. I/1 , 1982, cap. L. - Pablo Richard, Mort de
la chrétienté, naissance de I'Eglise, Centre Lebret, Paris, 1978.

" 4rt. cit. en nota 14, 14 de julio (1892) (OF, I, p. 234; MEW, I, p. 101.

""Observaciones sobre la reciente instruccion prusiana acerca de la
censura", en Anekdata (OF, 1, p. 157, MEW, 1, p. 12).

®Ibid., p. 157; MEW:; 1, p. 12. Marx simpatiza a veces con la posicion
catolica, como cuando critica a Hermes, y en su posicion cuando escribe:
"El Papa, con profundo sentido y la mas certera consecuencia, se neg6 a
sumarse a la Santa Alianza" (4r. cit. en nota 14, p. 234; MEW, 1, p. 101).

YOF, 1, p. 34; MEW, EB 1, p. 283.

0F, 1, p. 69; MEW, EB1, p. 371. En los Manuscritas del 44 se referira a
"Mammoén muerto” (OF, 1, p. 561; MEW, EB 1, p. 473).

2LOF, 1. p. 540; MEGA (1929) 1, 112, p. 115. Alli anota: "Gold als
Fetisch in Kuba" (/bid.), texto que usara poco después. Anota libros sobre
historia de las religiones y sobre los Padres de la Iglesia.

*4rt. cit. en nota 14 (OF, 1, p. 224; MEW, 1, p. 91).

2Los debates de la VI dieta renana", en Rheinische Zeitung, 10 de ma-
yo (1842) (OF, 1, p. 187).

*Ibid., 25 de mayo (1842) (OF, 1, p. 250). Véase el texto de Oseas 4, 12:
"Por eso mi pueblo consulta a la lefia, cree que un madero le dara respues-
ta, pues esta poseido de un espiritu de prostitucion”.

*Ibid., 3 de noviembre(1842) (OF, 1, p. 283; MEW, 1, p. 147. Bartolomé
de las Casas este hecho en lo referente a "la isla de Cuba", en su obra
Brevisima relacion de la destruccion de las Indias (véase el texto completo
en Obras Escogidas, BAE, Madrid, t.1, 1958, p. 142).

*Ibid.

TV éanse las cartas de septiembre y del 3 de octubre de 1843 (OF, I, pp
457y 682; MEW, 1, p. 343 y XXVII, p. 419).

*La obra de Engels se encuentra en MEW, I, pp. 499 ss. (Umrisse ...). Las
notas de Marx sobre la obra de Engels, al comienzo del Cuaderna de Paris
(ed. Era, México, 1974, p. 103; MEGA, 1, 3, p. 437).

YEd. cit. (OF, 1, pp. 463 ss; MEGA, 1, 347 ss.).



220

*Ibid.,p.485.

3 bid., p. 487 en El Capital, 1, cap XXIV, 6, escribira: "Era el dios ex-
tranjero que venia a entronizarse en el altar junto a los viejos idolos de
Europa y un buen dia los echarian a todos a rodar de un empellon".

Ibid., pp. 487-488.

3"En torno a la critica ..." (OF, 1,p.491; MEW, 1, p. 378).

Ibid., p. 491.

*Ibid.

*Ibid.

*T"Sobre la cuestion judia" (OF, Im p. 487).

*Manuscritos del 44 (OF, 1, p. 574; MEW, EB 1, p. 487). Bartolomé de
las Casas comienza su lucha por la justicia en 1514 en la isla de Cuba al leer
en la biblia el texto de Eclesiastico 34, 18: "El pan es la vida del pobre, el
que se lo roba es homicida. Mata a su prdjimo quien le quita su salario,
quien no paga el justo salario derrama su sangre" (Cfr. Historia de las Indias,
L. III cap. 79; ed. cit. BAE, Madrid, t. II, 1961,p. 356.

FTexto ya citado, p. 561; MEW, EB 1, p. 473.

YE] Capital, 1, cap. VIII, 1.

“1bid., Lcap.v, 2.

21bid., 1, cap. 11.

BManuscritos del 44, ed. cit., p. 581.

*Ibid., p. 602.

BIbid., p. 641.

®1bid., p. 643.

“Ibid.

®Ibid., p. 605.

®Ibid., pp. 629-630.

*Ibid., p. 597.

SIEd Grijalvo, México, 1967, p. 145; MEW, 11, p. 83.

Ibid., pp.176-177.

3bid., p. 178

54Grijalvo, Barcelona, 1970, p. 18; MEW, 111, p. 20



221

3%V éase mi obra Religion, Edicol, México, 1977

*%La ideologia alemana, pp. 25-28

>V éase mi articulo "El pan de la celebracién, signo comunitario de justi-
cia", en Concilium 172, febrero (1982), pp. 236-249.

*La Ideologia alemana, p. 26.

FTesis sobre Feuerbach, 1; en la citada edicion de La Ideologia alemana,
p. 665 (MEW, 111, p. 5).

89Circular contra Kriege", del 16 de abril de 1846, en Assrnann, Sobre la
religion, pp. 171-172 (MEW, IV, pp. 13-14).

S!Camilo Torres pareciera, en uno de sus textos, indicar exactamente la
misma critica de Marx contra el utopismo, pero afirmando una religion
de liberacion: "Por la revelacion sabemos que el maximo mandamiento es
el de la caridad de Dios y por el projimo, pero sabemos también que es una
tentacion a Dios el querer lograr un fin sin poner los medios apropiados
para obtenerlo". Es, justamente, la cuestion de la mediacion cientifica que
Marx criticaba en Krieger. Y agrega Camilo: "Como socidlogo he
querido que ese amor se vuelva eficaz mediante la técnica y la ciencia"
(Cfr. Camilo Torres, Por el Padre Camilo Torres Restrepo (1956-1966),
CIDOC, Cuernavaca, 1966, pp. 85 ss).

S2'Circular contra Kriege", pp. 173-174; MEW, IV, pp. 14-15.

SIbid., p. 178.

IlIa. Parte, Ed. Claridad, Buenos Aires, 1967, pp. 52-59; MEW, IV, pp.
482-492.



13.

MATERIALISMO Y TECNOLOGIA *

* Apéndice de Filosofia de la poiesis (1976), México.



225

(ES LA TECNOLOGIA UNA INSTANCIA?

Puede que suene a los oidos de un materialista como totalmente
erronea la tesis siguiente: el soporte material de la vida humana
no es econdmica, abstractamente, sino tecnoldgica. Y ain concre-
ta o historicamente seria la instancia tecnolodgica la tltima base
material de la organizacion social, como relacion inmediata (sien-
do la relacion econdmica mediata o refleja) del hombre con la
naturaleza. De otra manera: pareciera que la tecnologia o el
proceso del trabajo técnico es una instancia fundamental en el
pensamiento de Marx, dejada de lado por ciertas interpretaciones
literarias que no han tenido en cuenta la materialidad real de
donde parte el pensar del autor de £/ Capital.

1. LO MATERIAL

En primer lugar, en Marx, la materia nada tiene que ver con la
fantasmagorica materia engelsiana de la Dialéctica de la naturale-
za, materia inteligente, viva, infinita, en eterno circulo retornante
sobre si misma, etc. Mito indemostrable y ciertamente no cientifi-



226

co. Por el contrario, para Marx, materia tiene al menos siete signi-
ficados esenciales (aunque no los unicos):

1.1. Materia como lo sensible u objeto de los sentidos (en el
sentido de Feurbach): "Aqui aludimos a las condiciones materia-
les (materiellen) bajo las cuales se ejecuta el trabajo en las fabri-
cas. Todos los sentidos se sienten perturbados por la elevacion
artificial de la temperatura, por la atmosfera cargada de desperdi-
cios de material, por el ruido ensordecedor (Das Kapital, Cap.
XIII, p. 383; Ed. Ullstein, Frankfurt, 1971).

1.2. Materia como lo que se trabaja (materia de trabajo): "Es
evidente que la actividad humana hace cambiar la forma (die For
men) de la materia natural (Naturstoffe) para servirse de ella”
(Cap. 1; p. 50). "Sin embargo, la mesa sigue siendo madera”
(Ibid.). Stoff indica este aspecto mas directo, inmediato, fuerte de
materia.

1.3. Materia o materializacion como accidon de objetivar por el
trabajo un valor: "Un valor de uso, un bien, solo encierra un valor
por ser la objetivacion o materializacion (materialisiert) del traba-
jo abstracto humano" (Cap. 1; p. 20). Es la realizacion o el deve-
nir real del valor.

1.4. Materia como los medios o instrumentos de produccion:

"La constitucion historica de los 6rganos productivos del hombre
social son la base material (der materiellen Basis) de la organiza-
cion social" (Cap. 13, nota 88; p. 331).

1.5 Materia como el substractum o portador del valor de cam-
bio: "En la produccidon de mercancias los valores de uso se pro-
ducen pura y simplemente porque son y en cuanto son el subs-
tracto material (materielle Substrat), el portador (Trdger) del
valor de cambio" (Cap. 5; p. 156).

1.6. Materia como objeto de consideracion teodrica o técnica:
"Los valores de uso suministran los materiales (das Material) para



227

una disciplina especial: la del conocimiento pericial de la mercan-
cia" (Cap. 1; p. 18).

1.7. Materia o materialismo como método que sabe constituir

un discurso a partir de las condiciones materiales de la existencia:
"Este ultimo método materialista (materialistische) y cientifico"
(Cap. 13; p. 331).

De alli, por ejemplo, que cuando se habla que "lo que consti-
tuye el valor de uso, o bien, es la cualidad material (Warenkorper),
tal como hierro, trigo, diamante, etc." (Cap. 1; p. 18), deba
entenderse en el segundo sentido del término; mientras que cuan-
do se dice que "los valores de uso son el contenido material (den
stofflichen Inhalt) de la riqueza" debe saberse que se trata del
"soporte material (die stofflichen Trdger) de los valores de
cambio" (p. 18), en el quinto sentido del término.

Se habré podido observar que cuando se habla de materia hay
referencia al valor de uso, al trabajo, a la cualidad o a la sensibili-
dad o corporalidad, ya que esta dimension humana "pone en accion
las fuerzas naturales que forman su corporalidad (Leiblichkeit),
los brazos, las piernas, la cabeza y la mano, para de ese modo asi-
milarse bajo una forma 1til para su propia vida, la materia de
la naturaleza (Naturstoff)" Cap. 5; p. 148).

2. EL TRABAJO

No hay materia sin trabajo. Puede ser una simple cosa, pero no
materia. Por ello el apriori de la materia es la actividad produc-
tiva que trabaja la cosa como materia para con ella fabricar algo.

"Empecemos —se nos dice— estudiando el proceso del trabajo
en abstracto, independientemente (unabhdngig) de sus formas
historicas (geschichtlichen Formen), como un proceso entre el
hombre y la naturaleza" (Cap. 14; p. 458). Reténgase de este
texto, en primer lugar, que se trata de una reduccién del objeto
de estudio: es solo una consideracion abstracta, de la parte como
a todo y no del todo real concreto, historico. Por ello puede consi-



228

derarse el trabajo como tal “independientemente" de las formas
historicas, sociales, econdmicas, entonces.

En una descripcion abstracta del trabajo debemos indicar en
primer lugar que el trabajo (4rbeit) es “una determinada acti-
vidad productiva encaminada a un fin (eine bestimmte zweckma.
ssig produktive Tiitigkeit) o un determinado trabajo util” (Cap. 1;
p. 24). Por ello "el uso de la fuerza de trabajo es el trabajo mis-
mo" (Cap. 5; p. 148). Es decir, el hecho de que un trabajador
trabaje es "la fuerza de trabajo en acto (actu), acto de lo que
antes estaba so6lo en potencia (Potentia )" (Ibid).

Siendo el trabajo una determinada actividad en acto, o “un
modo determinado (bestimmten Art) de actividad productiva”,
requiere una cierta articulacion interna. Es decir, "esta actividad
estd determinada por su fin (Zweck), por su manera de operar
(Operationsweis), por su objeto (Gegenstand), por sus medios
(Mittle) y resultado. El trabajo, cuya utilidad se manifiesta en el
valor de uso del producto o lo que tiene dicho valor, es lo que lla-
mamos trabajo util" (p. 23). Y asi como hay productos con valo-
res de uso distintos, hay también "trabajos cualitativamente
distintos (qualitativ verschieden)" (p. 23).

Distintos trabajos tienen distintos momentos diacronicos
porque el trabajo es un proceso: "El trabajo es un proceso (Pro-
zess) entre la naturaleza y el hombre, proceso en el que éste
mediatiza, regula y controla por su propia actividad el intercam-
bio material (Stoffwechsel) con la naturaleza" (Cap. 5; p. 148).
"Al final del proceso del trabajo brota un resultado, que antes de
comenzar el proceso se daba so6lo en la representacion (Vorste-
llung) del trabajador; es decir, tenia una objetualidad ideal (/deell
vorhanden). El obrero no se limita a cambiar la forma de la mate-
ria que le brinda la naturaleza, sino que, al mismo tiempo, realiza
su fin (Zweck)" (pp.148-149). Puede entonces comprenderse que
la descripcion es por demas clara y, en sentido estricto, nos
recuerda famosas formulaciones aristotélicas (pensador que tanto
apreciaba Marx). Es toda la anterioridad del eidos con respecto
a la morfé que constituye la pofesis (trabajo productor) en el arte-
facto (ta pragmata).



229

El trabajo entonces informa a la materia de una nueva estruc-
tura: "Es evidente que la actividad humana hace cambiar la forma
(Formen) de la materia natural (Naturstoffe) para servirse de ella.
Sin embargo la mesa sigue siendo madera" (Cap. 1; p. 50).

Por ultimo cabe recordar que "el trabajo que crea valor de uso
y se determina cualitativamente lo denominan [los ingleses] work,
para distinguirlo del trabajo que crea valor y se mide cuantitati-
vamente,denominado Labour” (nota 16,p. 29). Esta distincion no
deberemos olvidarla en el momento de comenzar a sacar conclu-
siones.

3. EL VALOR DE USO

Es sabido que "toda cosa util (niitzliche Ding), como hierro,
papel, etc., puede considerarse desde un doble punto de vista:
atendiendo a su cualidad (Qualitdt) o a su cantidad [...] La utili-
dad (NViitzlichkeit) de una cosa la constituye portadora de un

valor de uso (Gebrauchwert). Pero dicha utilidad no flota en el
aire. Es algo que estd condicionado por las cualidades materiales
de la mercancia y que no puede existir sin ellas". ( Cap. 1; pp. 17 -
18). De otra manera, la forma adquirida por la cosa, la materia del
trabajo, tiene tal estructura o cualidad material, real, que "sirve
para. Ese "para" lo que sirve es su utilidad: el hecho mismo de
servir para algo se apoya en cualidades materiales de la cosa y es
el valor de uso.

Por otra parte, "el proceso de trabajo, fijAndonos solamente en
sus momentos simples y abstractos (einfachen und abstrakten), es
la actividad encaminada a la produccion de valor de uso" Cap. 5;
p. 148). Es decir, el trabajo en sus determinadas formas y segun el
proceso del mismo se encaminan a la constitucion en la cosa
material de una tal forma que la hace util para cumplir una fun-
cion. El valor de uso es la utilidad misma de la cosa, el hecho de
ser mediacion actual funcional.

Por ello, y como veremos, "los valores de uso constituyen el
contenido material (véase en /. el nivel 1.5.) (den stofflichen



230

Inhalf) de la riqueza" (Cap. 1; p. 18); es decir, la materialidad
formal de la materia, o, de otra manera: la actualidad de la media-
cion funcional (gracias a su forma) de una materia trabajada jue-
ga, al mismo tiempo, la funcion de materia de la riqueza (ya vere-
mos que es soporte o sustrato del valor de cambio).

Teniendo Marx siempre un gusto particular por la lengua nos
recuerda —y es importante— que "entre los autores ingleses del
siglo XVII, es corriente encontrarse todavia con dos términos
distintos para designar el valor de uso, worth, y el valor de cam-
bio (Tauschwert), value, como corresponde al espiritu de la len-
gua que gusta expresar la cuestion directa (unmitelbare) con un
término germanico y la cuestion refleja (reflektierte) con un
término latino" (Nota 4, p. 18). Es decir, el valor de uso se refiere
a worth y work (cfr. 2.), a la cualidad material de la cosa que se
produce por una relacion directa, la primera de todas inmediata,
material entre el hombre y la naturaleza. Mientras, y como vere-
mos después, el valor de cambio se refiere a value y labour, rela-
cion segunda, fundada, determinada, mediata, refleja, cantidad
ya no estrictamente material en relacion con la naturaleza misma.

4. LA TECNICA O TECNOLOGIA

Este rodeo de continuas citas era necesario para poder ahora
comenzar a hilvanar un discurso distinto al que nos tienen habi-
tuados ciertos autores marxistas europeos contemporaneos, dados
a la critica ideologica pero alejados de la materialidad técnica.

La tesis es la siguiente: "El trabajo util es la condicion de la
existencia (Existenzbedingung) del hombre, condicidon indepen-
diente (unabhdngige) de todas las formas de sociedad (Gesellscha-
ftsformen), necesidad perenne y natural (ewige Naturnotwendig-
keit), sin la cual no se mediaria el intercambio material del hom-
bre con la naturaleza" (Cap. 1; p. 24). La tesis es clara: abstracta-
mente, pero al mismo tiempo de manera necesaria y natural, el
trabajo util es la condicion material de toda otra: practica (o
poiesis), sin la cual ninguna otra puede darse. ;/No es acaso una



231

instancia, abstractamente independiente y concretamente jugando
el papel de tltima materialidad condicionante, determinante
entonces?

Ataquemos la cuestion por partes. En primer lugar, debemos
distinguir entre modos de produccion y formas de trabajo: "La
agricultura (por ejemplo) es una forma de trabajo (Formen der
Arbeit)" (Zur Kritik der politischen Oekonomie, Ed. Dietz, Ber-
lin, 1971, p. 251). Es decir, hay por ejemplo trabajos artesanales,
tradicionales, como el que practicaban los rusos, producto de con-
diciones historicas y formas determinadas por dicha tradicion (p.
252). La forma de trabajo, entonces, puede ser técnica o artesa-
nal, tecnoldgica o moderna [y en este caso la forma es de relativa
indiferenciacion, como un "trabajo universal ...porque los civili-
zados (sic) se dedican ellos mismos a todo trabajo ...Es decir , me
refiero a esta indiferencia (Gleichiiltigkeit) hacia un trabajo deter-
minado" (p. 252)]. En una sociedad tradicional el pescador solo
sabe pescar —como forma de trabajo—; mientras que en la socie-
dad industrial el obrero del pescado puede al dia siguiente trans-
formarse en obrero textil sin mayor cambio en su forma de traba-
jo. Pero ademas de formas abstractas de trabajo (como la agricul-
tura y la industria), hay "formas concretas (konkreten Formen)
de trabajo" (Das Kapital), (Cap. 1; p. 20), que no debe confun-
dirse con "el trabajo abstracto objetivado o materializado en el
valor de uso" (/bid).

En segundo lugar, "la division del trabajo (Teilung der Arbeit)
es puramente tecnologico" (Cap. 13; p. 378), porque se distribu-
yen diversos trabajos a partir de las exigencias de las formas de
trabajo que define el proceso del mismo trabajo, llegandose asi a
la "division social del trabajo (eine gesellschaftliche Teilung der
Arbeit)" (Cap. 1; p. 24). La division del trabajo, por exigencias
técnicas, se da independientemente, si lo consideramos abstracta-
mente, de la situacion social del mismo. "Asi, por ejemplo, en
la India antigua existia una division social del trabajo, a pesar de
lo cual los productos no se convertian en mercancias" (/bid).

Es decir, "la produccion de valores de uso o bienes no cambia
su naturaleza universal (allegemeine Natur), por el hecho que se



232

efectuie para el capitalista y bajo su control" (Cap. 5; p. 148). Lle-
gamos asi al nudo de la argumentacion: el nivelo regién del valor
de uso, del trabajo y su proceso, de la forma tecnologica de la
produccidn es una instancia que tiene una significacion propia
universal, valida independientemente del modo de produccién, o
al menos jugando una funcidon determinada. Y esto porque "la
tecnologia (die Technologie) nos descubre la relacion activa del
hombre con la naturaleza, el inmediato proceso de produccion
(unmittelbaren Produktionsprozess) de su vida" (Cap. 13, nota
88; p. 331).

La tecnologia es para Marx una forma de trabajo determinada
por un proceso de produccion, actividad inmediata, material —en
su sentido fuerte— entre el hombre y la naturaleza.

Lo que mas llama la atencion es que el "trabajo util" es la
"condicidn de la existencia de la vida del hombre independiente,
(unabhdingige) de todas las formas de sociedad (Gesellschafifor-
men )" (Cap. 1; p. 24) , ya que una cosa es "el proceso del trabajo
(Arbeitprozess) y otra la forma social determinada (jeder bestimm-
ten gesellschaftlichen Form)" (Cap, 5; p. 148). Y repitiendo, es
posible exponer el proceso del trabajo "independientemente
(unabhdngig) de las formas de vida (For Lebens), siendo comun
a todas las formas sociales (Gesellschaftsformen) por igual" (p.
154). Y para sobreabundar en la distincidon un testimonio mas:
"Empecemos estudiando el proceso del trabajo en abstracto, inde-
pendientemente (unabhdngig) de sus formas historicas (geschicht-
lichen Formen), como un proceso entre el hombre y la naturale-
za" (Cap. 14; p. 458).

Es decir, la instancia tecnoldgica es una region que posee un
estatuto propio, y que se puede abstractamente independizar de
los modos de produccion (como un momento interno) o de las
formaciones sociales, aunque en concreto es un momento de
ambos.



233
5. ARTICULACION DE LO TECNOLOGICO Y LO ECONOMICO

Las dos instancias se les ve claramente diferenciadas cuando se
dice que la mercancia tiene dos caras: "la del valor de uso y la del
valor de cambio" (Cap. 1; p. 23). De otra manera: "La mercancia
es la unidad del valor de uso y del valor [de cambio], su proceso
de produccion tiene dos aspectos: un proceso de produccion y un
proceso de constitucion de valor (Wertbildungsprozess)" (Cap. 5;
p. 156). El primero es un proceso tecnoldgico, el segundo econo-
mico.

Mas claramente atun: "Como unidad de proceso de trabajo
(Arbeitsprozess) y de proceso de constitucion de valor (Wertbil-
dungsprozess) el proceso de produccion (Produktionsprozess) es
proceso de produccion de mercancia" (p. 166). Pero, lo que nos
importa indicar es que "en la produccion de mercancias los valo-
res de uso se producen pura y simplemente porque son y en
"cuanto son el substracto material, el portador del valor de cam-
bio" (p. 156). De otra manera, el proceso tecnologico del trabajo
es el substracto material o el portador del proceso econdmico de
constitucion de valor de cambio, o proceso de valorizacion (Ver-
twertungsprozess; cfr. P. 166) en el proceso de produccion capi-
talista o en la forma capitalista (Kapitalistische Form) de la pro-
duccién de mercancias.

Aun "en el tipo de sociedad que nos proponemos estudiar [la
capitalista], los valores de uso son, ademads, el soporte material
(die stofflichen Trdiger) de los valores de cambio" (Cap. 1; p. 18).
Es decir, lo tecnologico juega el papel de soporte material de lo
economico en sentido estricto. Esto se ve cuando se dice que
"la revolucion experimentada por el modo de produccion
(Produktionsweise) agricola o industrial exigio (erndtigte) un
cambio revolucionario en cuanto a las condiciones generales del
proceso social de produccion (des gesellschaftlichen Produktions-
prozess)" (Cap. 13; p. 342).

Es en este sentido, el de la condicionalidad de lo tecnoldgico
con respecto a lo econémico, hemos citado al comienzo el texto
que dice: "La constitucion historica de los 6rganos productivos



234

[tecnologicos] del hombre social son la base material de la organi-
zacion social" (Nota 88, p. 331 ). La revolucion tecnologica tiene
una funcion de condicionante en "las relaciones sociales de los
agentes de produccion (den sozialen Verhdltnissen der Produk-
tionsagenten)" (Cap. 13; p. 454).

Pareciera entonces que se puede concluir que la instancia
tecnoldgica, que se juega en el nivel del valor de uso, del trabajo
como work, como relacion primera y directa con la naturaleza,
del proceso de la produccién misma, en su logica universal y
perenne, que exige la division del trabajo social, es la que estable-
ce el nivel reflejo, segundo, del valor de cambio, cantidad estable-
cida por un proceso de constitucion de valor (value): lo econdmi-
co propiamente dicho. Si esto es asi se debera iniciar una relectu-
ra completa de Marx para redefinir las instancias.

De todas maneras seria necesario evitar el tecnologismo, para
no caer en un error contrario al economicismo, ya que "el error
del materialismo abstracto cientifico-natural consiste en dejar
de lado el proceso historico" (Cap. 5; nota 88; p. 331). Es decir
el proceso de trabajo debe resituarselo siempre en concreto en
un modo de produccion, en una formacién social, porque es
dentro de las totalidades historico-concretas donde adquiere su
significacion real. Pero no porque no pueda interpretarse concre-
tamente la instancia tecnoldgica sino en un modo de produccion
y en su formacion social histérica, debe olvidarse su fundamenta-
lidad material condicionante aiin de la instancia econdmica.



14.

EL FACTOR RELIGIOSO EN EL PROCESO
REVOLUCIONARIO LATINOAMERICANO*

(Reflexiones Sociologico-Politicas )

* Ponencia presentada toda en un seminario internacional sobre “Poder y
Cultura”, en el Centro de Estudios Econdomico y Sociales del Tercer
Mundo (México), 1981.



237

Este tema no tiene solo interés tedrico, ni principalmente, sino
fundamentalmente politico. Se trata de un problema que debe
situarse en el nivel de la praxis, de la praxis historica del pueblo
latinoamericano en su conjunto. La revolucion continental —que
ha comenzado a fines del siglo XX y se continuara en el siglo
XXI— tiene como protagonista a todo un pueblo que se liberara,
tras larga lucha, de la dependencia del capitalismo de los paises
centrales. Esta revolucion latinoaméricana, en su proceso mismo
va aprendiendo sobre sus propios errores, errores que frecuente-
mente son fruto de una imitacién mecdnica de decisiones y teo-
rias adoptadas en otros horizontes historicos.

La originalidad latinoamericana est4 en la praxis colectiva e
historica de su propio pueblo. Esa praxis es la regla que mide el
realismo, la oportunidad y la posibilidad de triunfo de la revolu-
cion. El mayor enemigo de la revolucion no son sus enemigos
historicos sino que, frecuentemente, se encuentra dentro: el
dogmatismo, la inflexibilidad de una teoria que se "aplica" y que
no surge de la praxis revolucionaria misma. La cuestion de la
religion es una de estas cuestiones. Es una cuestion politica
por excelencia. Es la que permite en gran medida que la revolu-



238

cion sea popular. Sin una correcta resolucion de esta cuestion
vanguardias se transforman en vanguardismos, y una teoria ade-
cuada llega al nivel de un dogmatismo que oculta la realialidad
No hablamos porque lo haya leido, por desgracia ante nuestros
0jos se encuentran tantos dogmatismos en nuestras juveniles y
nacientes revoluciones.

1. ALGUNAS ACLARACIONES TEORICAS

Se nos permitird en primer lugar plantear algunos problemas e
intentar una respuesta que clarifique un marco tedrico minimo
para exponer en la segunda parte la situacion latinoamericana.

1.1. La religion como justificacion de la dominacion

El 7 de octubre de 1980 aparecia en el periddico Barricada de
Managua, pagina 3, un "Comunicado oficial de la direccidon nacio-
nal del Frente Sandinista de Liberacion Nacional sobre la reli-
gion". Se enuncia en el punto 2. del Comunicado:

"Algunos autores han afirmado que la religion es un meca-
nismo de alienacion de los hombres que sirve para justificar
la explotacion de una clase sobre otra. Esta afirmacion
indudablemente tiene un valor histérico en la medida en

que en distintas épocas histdricas la religion sirvié de soporte
teorico a la dominacion politica".

Esta formulacion, bastante precisa, indica un hecho que las
mismas religiones consideran como su propia experiencia origina-
ria. Ya Feuerbach, contra Hegel, habia afirmado en su obra La
esencia del Cristianismo que "el hombre afirma en Dios (en el
concepto hegeliano de Dios) lo que niega en si mismo"'. Dios
seria en este caso la sublimacion de la idea que el hombre tiene de
si mismo elevado al grado infinito. Pero, al mismo tiempo, viviria
como realizado en Dios lo que en su estado presente es negativi-
dad, sufrimiento, hambre, sed.



239

De aqui Marx comprendio6 que la religion era, en su posicion
de justificacion de la dominacion, "la expresion de la miseria
real", y por ello "la abolicion de la religion en cuanto felicidad
ilusoria del pueblo es necesario para su felicidad real... De tal
modo la critica del cielo se convierte en la critica de la tierra, la
critica de la religion en la critica del derecho y la critica de la
teologia en la critica de la politica"’.

En este punto, en cuanto religion de dominacion (la de los
romanos contra sus provincias dominadas, de los faraones
contra sus campesinos y esclavos, la de los sefiores feudales
contra sus siervos, la de los Reyes Catolicos contra los indios, la
de los calvinistas americanos contra los mexicanos e indigenas,
etc.) hay entonces razdn en decir que se trata de una instancia
ideologica que justifica la opresion del hombre sobre el hombre,
de una clase dominante sobre otra oprimida, de una nacion impe-
rial sobre otras naciones dependientes.

Este es un aspecto que hay que retener, en cuanto a una prime-
ra significacion de la nocion de religion, y a la que se refiere el
FSLN en su Comunicado de octubre de 1980.

2. LA RELIGION COMO FACTOR REVOLUCIONARIO
En el mismo Comunicado, punto 3., se declara:

"Sin embargo, los sandinistas afirmamos que nuestra expe-
riencia demuestra que cuando los cristianos, apoyandose en
su fe, son capaces de responder a las necesidades del pueblo
y de la historia, sus mismas creencias los impulsan a la mili-
tancia revolucionaria. Nuestra experiencia nos demuestra
que se puede ser creyente y a la vez revolucionario conse-
cuente y que no hay contradiccion insalvable entre ambas
cosas".

Es aqui donde la realidad latinoamericana se impone en su ori-
ginalidad propia y rompe ciertos dogmatismos. El "sin embargo"
es disyuntivo, es la apertura a una nueva alternativa, nueva, no
considerada por la izquierda en el siglo XIX. Se trata, nada
menos, que del descubrimiento de la contradiccion en el concepto



240

de religion, es decir, se la coloca en movimiento dialéctico. Si es
verdad que existe una religion de justificacion de la dominacion,
no es menos verdad —pero es su contradiccion dialéctica, cues-
tion que muchos ortodoxos no han descubierto todavia que
existe también una religion de liberacion. Lo paradogico es que
dicha experiencia de la divinidad es la mas antigua en la historia
de nuestra cultura:

"Yo soy el Sefior, tu Dios, que te saqué de Egipto, de la
esclavitud™.

Este texto fundacional de la religion mosaica liga el concepto
de la religion con la liberacion de la esclavitud: es la revelacion de
la divinidad en situacion de revolucion. Un texto demasiado cono-
cido dice:

"He visto la opresion de mi pueblo en Egipto, he oido su

clamor contra los opresores, me he fijado en sus sufrimien-

tos. He bajado a liberarlos de los egipcios, a sacarlos de esta

tierra para llevarlos a una tierra fértil y espaciosa, tierra

que mana leche y miel"’.

Esta epifania o mostracion de la divinidad en la situacion de
opresion, como impulso utdpico de liberacion del pueblo, es el
concepto que se recuerda en el Gltimo verso del himno sandinis-
ta: "tierra que mana leche y miel", tierra de abundancia mate-
rial, de alimento, de felicidad carnal. Religion entonces que sirve
de impulso al compromiso revolucionario, que estructura una
esperanza utopica fundamento del esperar estratégico y tactico
en la revolucion.

Esto lo descubri6 claramente en sus estudios sobre el cristianis-
mo primitivo el viejo Engels, muy especialmente Rosa Luxembur-
go, y muy particularmente entre nosotros Fidel Castro:

"Nosotros muchas veces nos hemos referido a la historia del
cristianismo, al cristianismo aquél que engendr6 martires,
tantos hombres sacrificados por su fe. El cristianismo fue

la religion de los humildes, de los esclavos de Roma ...
Tenian expresiones terminantes acerca de la solidaridad



241

humana o amor al pr6jimo, condenatorias de la avaricia, la
gula, los egoismos. Religion que llamo hace dos mil afios
mercader a los mercaderes, fariseo a los fariseos. Que conde-
no a los ricos ...Cuando se busquen todas las similitudes se
vera como es realmente posible la alianza estratégica entre
marxistas revolucionarios y cristianos revolucionarios
(Aplausos)"®.

Los dogmaticos siguen afirmando, ain en Centro América, que
el revolucionario debe ser "ateo". Es cierto que lo deben ser si
por ateismo se entiende la negacion de la negacion del hombre
—como lo ensefiaron Feuerbach y Marx—, y por ello el ateismo es
antifetichismo, negacion de la justificacion ideoldgica de la clase
dominante como opresora. Pero si ateismo es negacion de una
religion de liberacion, que impulsa a los esclavos a salir de la opre-
sion de Egipto, o de la dominacion romana, o de la dominacion
feudal —como fueron las corporaciones medievales—, o de la opre-
sion capitalista —como fue todo el socialismo utopico de los
sindicatos "communistes" en Francia al comienzo del siglo XIX—,
etc., en este caso dicho ateismo de una religion de liberacion es,
doblemente, un error politico y tedrico. El Sandinismo no ha cai-
do ni en uno ni en otro —lo que no quiere decir que el dogmatis-
mo no crezca en Nicaragua, pero son errores infantiles de la
revolucion latinoamericana—. No ha caido en el error teodrico,
porque afirma claramente que "nuestra experiencia demuestra".
Es un pragmatismo politico. La "experiencia" es el origen de las
decisiones y de las teorias. La praxis concreta es la que "demues-
tra" —y no el altimo librito leido de grandes revolucionarios que
vivieron sin embargo en otras latitudes y en otro tiempo—. Por
ello, si se dice en el punto 2. que "algunos autores han afirmado":
esto significa dos cosas. En primer lugar, que no se los nombre
explicitamente para no enervar a los conservadores y burgueses.
En segundo lugar, se coloca en pasado: "han afirmado". Y ante
ese pasado "han afirmado" los Sandinistas declaran: "sin embar-
g0, los sandinistas afirmamos" —en el punto 3. —. Ahora esta en
presente ("afirmamos").

Esté entonces clara la contradiccion dialéctica en el concepto
de religion: hay religion de justificacion de dominacion; hay reli-



242

gi6n de justificacion de liberacion. Son dos religiones, equivocas,
opuestas, contradictorias. La primera sera rotundamente rechaza-
da por el revolucionario. La segunda sera respetada por el revolu-
cionario, porque es la religion del pueblo, religion que sirvié de
resistencia a la opresion, que sirvio de esperanza en la liberacion,
religion que fue "protesta contra la miseria real"’.

3. EL FENOMENO RELIGIOSO y LA INSTITUCION
RELIGIOSA

Frecuentemente se acepta hoy en América Latina la significacion
del fendmeno religioso. Pero, en América Latina, el fenomeno
religioso va unido a una institucion historica, de fuerte estructu-
racion interna, que no acontece con otras religiones. Asi por
ejemplo el animismo, el shamanismo u otros fenomenos, tienen
poca consistencia institucional.

Por el contrario, la religion cristiana, desde su origen, tiene una
organica funcionalidad en los miembros de la comunidad. Desde
el siglo I recibid el nombre de: "los convocados" —del verbo grie-
g0 klao—, de donde deriva Ekklesia: Iglesia en castellano. Por
consistir en una institucion objetiva, con autonomia relativa con
respecto a la sociedad politica (o Estado), y situandose de
manera diferente en diversas épocas en la sociedad como totali-
dad, no puede superficialmente considerarsela como un simple
aparato ideologico del Estado. En el Imperio romano ciertamente
no lo fue, ni lo es, por ejemplo, en el Brasil actual —al menos
desde 1973—.

Frecuentemente se sita el fenomeno religioso dentro del cam-
po ideolodgico, de los simbolos. Su funcionalidad se jugaria en el
nivel de las ideas. Sin embargo, porque hay en nuestro continente
una larga historia institucional no puede olvidarse que todo apara-
to material posee determinaciones propias que no reflejan nunca
mecanicamente instancias que le son externas. La Iglesia, por la
autonomia relativa que tiene, por la l6gica interna de muchos de
sus acontecimientos, no es una mimética reproduccion de las



243

coyunturas sociales. Esta determinada, es verdad, pero igualmente
con determinacion relativa. Es necesario saber considerar los dos
términos para comprender la funcion del factor religioso en el
proceso revolucionario latinoamericano —y no solo uno de los
términos: el politico solo o solo el religioso—.

En efecto, la Iglesia ha estructurado a lo largo de su proceso
diferentes modelos historicos de sus articulaciones con la socie-
dad politica y civil. Se ha llamado el "modelo" de Cristiandad
aquel en el cual la Iglesia, con todo su peso institucional (sea
de sus estructuras jerarquicas propiamente eclesiasticas, eclesia-
les, populares, etc.), se articula preferentemente dentro de la so-
ciedad politica como poder. En ese caso —y el primer ejemplo fue
la Cristiandad constantiniana, como lo mostraba Kierkegaard®—
la Iglesia sirve de justificacion del poder coactivo del Estado para
ejercer la hegemonia sobre la sociedad civil, y alcanzar asi el
consenso sin recurrir a las armas. El consenso se subjetiva, se
introyecta en la misma conciencia religiosa. Esta seria, en fre-
cuentes casos en la Europa medieval y moderna, y en la América
Latina colonial y hasta el presente, la situacion de la religion como
justificacion de la dominacion.

Pero ahora, la justificacion de la dominacion no se cumple solo
por el ejercicio de estructuras puramente ideologicas, sino igual-
mente por un cuerpo de funcionarios, agentes, participantes,
pueblo que consciente, que da un mayor peso politico y econdomi-
co al campo religioso. La religién no seria entonces un mundo
nebuloso de ideas, simbolos. Seria en cambio una institucion con
personas, agentes, militantes, influencias, intereses, articulados a
los aparatos del Estado, a las clases sociales, a todo tipo de insti-
tuciones de la sociedad civil. Su presencia es mucho mas profundo
de lo que puede imaginarse, y su consistencia también mayor en
el momento de un proceso de cambio, de cambio revolucionario.

Por el contrario, un modelo de Iglesia popular seria aquel caso
en el que la institucion —o parte de ella, incluyendo desde mo-
mentos decisorios y que ejercen poder interno en la Iglesia hasta
simple pueblo creyente— se articula activamente en la sociedad
civil con las clases oprimidas, enfrentdndose al Estado cuando este



244

pierde capacidad de ejercicio de hegemonia. Ahora la Iglesia seria,
justamente, un aparato antihegemodnico. Un caso reciente en
América Latina ha sido el arzobispo de San Salvador, Mons. Oscar
Arnulfo Romero, quien comentaba ante la television mexicana:
"La Iglesia en el Salvador no tiene problemas con el gobierno; es
el gobierno el que tiene problemas con el pueblo y la Iglesia esta
con el pueblo". Cuando fue asesinado el 24 de marzo de 1980,
este hecho mismo muestra la vitalidad del modelo de Iglesia popu-
lar. Al mismo tiempo manifiesta la contradiccion en el seno de la
Iglesia. Pero el saber analizar y poder controlar esta contradiccion
exige no solo conocer la realidad social del momento, sino igual-
mente tener capacidad de interpretar a la misma Iglesia en su pro-
ceso propio, que tiene autonomia relativa ante las determinacio-
nes historico sociales’.

Es por esto que es acertado indicar lo que sigue:

"Algunos idedlogos de la reaccion han acusado al FSLN
—en el punto 7 del Comunicado de 1980— de tratar de divi-
dir a la Iglesia. Nada mas falso y mal intencionado que esta
acusacion. Si existe division dentro de las religiones esto es
un hecho completamente independiente de la voluntad y la
accion del FSLN. Basta examinar la historia para darse
cuenta que alrededor de las grandes coyunturas politicas los
miembros de la Iglesia catdlica tomaron siempre posiciones
distintas y hasta contradictorias".

Con ésto. Acertadamente, se explica que hay religion de justifi-
cacion de dominacion, pero igualmente sectores de Iglesia revo-
lucionarios o que justifican la liberacion. Este es el tema, y entre
ellos "se alza la figura inmensa de Gaspar Garcia L. y tantos otros
martires sandinistas de origen cristiano" —fin del punto 7 del Co-
municado—.

2. DESARROLLO DE UN PROCESO HISTORICO

En la historia de América latina, y muy especialmente desde los
60 de este siglo, la presencia de los cristianos (es decir, del factor



245

religioso y la Iglesia, en aquellos sectores que han "optado por los
pobres" —como se acostumbra decir—) se ha ido constituyendo
en un momento determinante en el proceso de liberacion del
continente.

2.1. El factor religioso en la historia del pueblo latinoamericano

La historia de América latina no seria comprensible si se hicie-
ra abstraccion del fenémeno religioso. El campo religioso fue el
nivel esencial de la vida de la cultura, de la vida politica y econo-
mica latinoamericana desde su origen. Es verdad que se caera
frecuentemente en fetichizaciones de los sistemas vigentes, pero,
de todas maneras, es imposible explicar el comportamiento de las
diversas clases, y en especial las clases populares, sin la motiva-
cion religiosa.

Todo el desarrollo de las culturas amerindianas queda expre-
sada en su vida religiosa'’. Los pueblos némadas del extremo
norte artico, como los del sur antértico hasta Tierra del Fuego,
ordenaron toda su vida en torno al gran dios del cielo, padre
protector y demiurgo. Su libertad ante la tierra —ya que no cono-
cieron la agricultura—, le hacia adorar las divinidades uranicas.
Estos dioses celestes estaran siempre presentes en los panteones
de los pueblos plantadores y aun urbanos. Tanto los aztecas como
los incas remitiran toda su existencia a dioses del cielo, dioses
creadores, en el caso de Huitchilopoztli como guerrero, en el
caso de Pachacamac como origen del dia y organizador del
universo.

Por su parte los pueblos plantadores o de culturas interme-
dias, desde las praderas del Mississippi-Missouri hasta las Anti-
llas, el Orinoco, el Amazonas y el Plata —los pueblos Tupi-Guara-
ni, organizaran sus creencias en torno a la dualidad, a los héroes
gemelos, pero especialmente a toda la mitologia del proceso de
paso del estado presente a la tierra utopica. El mesianismo tan
propio del sertao brasilefio, por ejemplo, depende del escatologis-
mo de los pueblos arawaks, tupi y otros, que caminantes ince-



246

santes buscaban la patria mejor: el Dorado no fue una creencia
hispanica ni portuguesa, sino indigena pre-europea.

En las culturas urbanas de la América nuclear, desde el norte
del imperio azteca (en tierra de tarascos) hasta el sur del imperio
inca (en el rio Maule en Chile), las estructuras religiosas alcanza-
ron grados enormes de complejidad. El modo de produccion
tributario se justificaba con teologias perfectamente expresadas,
como las que Tlacaelel ensefiaba a los pueblos dominados por los
aztecas. Era necesario inmolar sangre joven al dios Sol para que
pudiera subsistir: necesitaba nueva vida y por ello se necesitaban
victimas, prisioneros e imperio. Es decir, el imperio era la media-
cion universal para la subsistencia del cosmos, ya que todo depen-
dia del Sol: calor, vida, luz. Estas teogonias penetraban hasta lo
mas intimo de la vida familiar, individual, politica, econémica.

Cuando el espafiol y el portugués llegan de la otra parte del
Atlantico, con otra experiencia de vida —pero no menos religio-
sa—, no puede sino realizarse una amalgama sincrética de la
mayor riqueza y no por ello inferior. La experiencia de la Cris-
tiandad bizantina y latina fue vivida de manera especial en la
Peninsula ibérica de la Reconquista. Cuando en 1492 se recon-
quista el ultimo reino arabe en Espafia: Granada, solo ha termi-
nado la Edad Media. En octubre del mismo afio Colén descubria
unas islas del Mar Oceano. Todo el espiritu de la Cristiandad y las
Cruzadas se derrama sobre las Indias Occidentales.

La Cristiandad de las Indias —como se la denomindé—, quedo
igualmente saturada de la religiosidad propia hispanica y amerin-
dia. La totalidad de la vida queda tefiida por este factor religioso.
La diosa Tonanzin deviene la Virgen de Guadalupe, pero ello no
obsta para que rapidamente los criollos se reunan en torno de
ella —gracias a la obra del Licenciado Sanchez en 1625'' para
afirmar su autoconciencia americana ante el espafiol. La Virgen de
Guadalupe, como bandera criolla, se opondra a aquella Virgen de
los Remedios que protegiera a los espafioles en la Noche Triste.
iLucha de Virgenes, lucha de clases! La religion se encuentra
entonces tan dividida como la sociedad y juega como un factor
dentro de la estructura social.



247

No es entonces admirable que cuando se levantan los criollos
contra la dominacién ibérica, lo hagan motivados por sus propias
creencias. Es de recordar un texto del liberador de México, un
sacerdote catdlico —cuya campana con la que todavia el Angelus
se encuentra hoy en el Palacio de Gobierno del zdcalo en México:

"Abrid los ojos, americanos, no os dejéis seducir de nues-
tros enemigos: ellos no son catdlicos —exclamaba el cura-
sino por politica; su Dios es el dinero, y las combinaciones

solo tienen por objeto la opresion"'.

No admira entonces que Juan German Roscio, héroe y gober-
nante de la primera hora de la independencia venezolana, escri-
biera:

“Me bastaba la excelencia de la moral del Evangelio para
conocer que unos usos y costumbres tales como los de la
monarquia absoluta y despdtica, no podian conciliarse con

e . 13
el cristianismo™"".

El héroe venezolano dice todavia:

"En Egipto después de la muerte de sus favorecedores se
fomenta el odio de los reyes, bajo la tirania de otro Faraén
que gobernaba a los israelitas con vara de hierro; pero ellos
acaudillados del mejor patriota de aquellos tiempos queda-
ron independientes y libres de su imperio a pesar del jura-
mento de obediencia que los ligaba""*. “Viene al mundo el
Mesias prometido ...Jesucristo, cuyo caracter era de liberta-
dor y redentor, no podia aprobar la usurpacion de los em-
peradores de Roma y demads opresores de aquella época. La
doctrina de Jesucristo era una declaracion de los derechos
del hombre y de los pueblos. Sin cesar les hablaba de su
igualdz}(sl primitiva, los consolaba de los errores de la tira-
nia..”

Esta fue la inspiracion de todos los que lucharon por la libera-
cioén nacional contra el yugo europeo al comienzo del siglo
XIX. Aun Tupac Amaru, al fin del siglo XVIII —y del cual cele-
bramos en este afio el segundo centenario de su sanguinaria y



248

heroica muerte en Cuzco en 1781—, exclamaba en su bando de rebe-

lion:
"Los repetidos clamores de los naturales de estas provincias
me han hecho de los agravios que se les infieren por varias
personas, como por los corregidores y europeos ...Sacando-
los del gravamen y yugo pesado que hasta el dia nos han
tenido debajo de su peso tan oprimidos, mediante el
gobierno tiranico de Espafia, que no parecia otra cosa que
una servidumbre de total esclavitud, a semejanza del cauti-
verio de Babilonia, en donde el pueblo de Dios israelita
gemia ...Por eso, y por los clamores que con generalidad
han llegado al Cielo, en el nombre de Dios Todo-poderoso,
ordenamos y mandamos que ninguna de las personas pague
ni obedezca en cosa alguna a los ministros europeos intru-
s0s, y solo debera tener todo respecto al sacerdote, pagan-
dole el diezmo y la primicia como se da a Dios inmediata-
mente""®

La relectura del texto liberador de Moisés en Egipto, y de los
cautivos bajo Ciro en Babilonia, es lectura religiosa que motivaba
a los liberadores a comprometerse hasta la muerte, y en el uso de
las armas —que fue la cuestion que resolvio, por ejemplo, German
Roscio—, por su pueblo, ya que "el autor del libro de la Sabiduria
reconoce y confiesa en otro lugar la majestad y poder del pue-
blo”".

Estas motivaciones religiosas en las luchas libertarias han
quedado un tanto oscurecidas por los sucesos posteriores del siglo
XIX. Por una parte, un sefior de la Iglesia se comprometid con las
clases conservadoras a la defensa de sus bienes acumulados duran-
te la época colonial. Pero, por otra parte, el "liberalismo", que
estructur6 la dependencia (primero del capitalismo librecambista
anglosajon, y después del imperialismo desde aproximadamente
1870-1880), juzgo en su historia a la Iglesia como factor retro-
grado en la historia americana. Por el contrario, no deberd olvi-
darse que el cristianismo estaba profundamente anclado en la
conciencia popular y sus creencias religiosas le sirvieron de muro
y proteccion a la influencia hegemonica de la cultura anglosajona,



249

capitalista, liberal, extranjerizante que se transformo6 en la ideolo-
gia del Estado capitalista dependiente latinoamericano. Paradogi-
camente, las creencias que en la época colonial habian servido
para organizar la hegemonia de las clases dominantes, ahora
retomadas y recreadas por el mismo pueblo, sirven de elemento
de autoconciencia nacional, popular, antiliberal, anticapitalista.

Esto explica que —con excepcion de México, y explicado por
el fenémeno de los Cristeros'®, cuando aparezcan los populismos
antiliberales en el siglo XX (Irigoyen desde el 1918 en Argentina
y después Perdon, Vargas desde 1930 en Brasil. Cardenas desde
1934 en México. etc.), éstos recurrirdn al apoyo popular y, dentro
de la conciencia popular, encontrardn nuevamente la presencia de
motivaciones religiosas arraigadas en la totalidad de la historia
latinoamericana: desde la prehistoria amerindiana, pasando por
la resistencia a la conquista, hasta el apoyarse en sus creencias
para la guerra emancipatoria contra Espafa y Portugal, hasta
resistir por mas de un siglo la influencia extranjerizante del capi-
talismo anglosajon. El populismo, contra los liberales, permite
una nueva libertad a la Iglesia. Pero es una libertad ambigua.

El populismo —proyecto de capitalismo nacional indepen-
diente—, hegemonizado por la débil y naciente burguesia nacio-
nal, necesita el apoyo de la clase campesina y obrera. Pero estas
dos clases, a diferencia de Europa, estan arraigadas en sus creen-
cias populares religiosas, porque, paradogicamente, la Iglesia ha
sido la enemiga tradicional del liberalismo dependentista. El
pueblo, entonces, la habia descubierto como una aliada natural
—claro es que hubo contradicciones importantes, tanto por los
cristianos terratenientes y conservadores, como muchos que fue-
ron liberales—. Esta paradoja historica que todavia no ha sido
esclarecida por las exposiciones cientificas —ni de liberales ni de
conservadores, porque ambos quedan juzgados desde el punto de
vista de una historiografia vista desde el pueblo oprimido—, nos
sirven de contextos para abordar la tltima etapa de una historia
en la que estamos angustiosamente englobados en el presente.



250

2.2. La religion en las situaciones de desarrollismo, pospopulis-
mo y de Seguridad Nacional

Desde la crisis del populismo, siendo la muerte de Vargas en 1954
un punto de partida seguro y hasta la caida de Batista en Cuba

en 1959, el desarrollismo se impuso como el nuevo modelo
econémico y politico”. Si por desarrollismo se entiende la com-
prension del desarrollo latinoamericano a partir de la necesidad

de una ayuda externa —tanto en capital como en tecnologia—,
politica sugerida por la CEPAL, podemos decir que el factor reli-
gioso estaba perfectamente articulado a este proyecto.

En efecto, desde el fin de la primera guerra (1945), habiendo
Estados Unidos alcanzado la hegemonia total del mundo capitalis-
ta (venciendo asi a Inglaterra), organiza el mundo europeo ante
"el peligro" comunista oriental. E1 Plan Marshall fue su instru-
mento econdmico, pero el instrumento politico fueron las Demo-
cracias Cristianas europeas. Tanto Desgasperi en Italia como
Adenauer en Alemania, por nombrar dos ejemplos, fundaron par-
tidos reformistas cuya finalidad mas clara era la de no ser socialis-
tas.

De esta manera el cristianismo europeo se comprometio de
cuerpo entero en apoyar el modelo norteamericano en Europa.

El factor religioso sirvido —y sirve todavia— como campo dentro
del cual se levantaron temores fetichistas contra el materialismo y
el ateismo, sin considerar nunca de manera frontal el compromiso
que se tenia con la economia capitalista. La lucha era contra prin-
cipios y valores eternos, y no en defensa de una economia capita-
lista terrenal. En realidad este razonamiento ocultaba una verda-
dera justificacion ideologica de la dependencia capitalista que
Europa sufria de Estados Unidos.

En América Latina, los desarrollismos cepalinos —desde Kubits-
chek en Brasil, Frondizi en 1957 en Argentina, Lopez Mateos en
México, Betancourt en Venezuela, etc., venian a cumplir una
funcién anéloga. El suefio de un capitalismo nacional indepen-
diente, deja lugar a un capitalismo dependiente. No es extrafio
que las ciencias econémicas descubran el hecho de la dependencia



251

a partir de 1965 aproximadamente, al final de la llamada "década
del desarrollo" (1955-1965), en cuyo centro estuvo la "Alianza
para el progreso". En el desarrollismo, en el pospopulismo y en
otro tipo de modelos reformistas en situacion de dependencia
capitalista, el factor religioso vino a cumplir una funciéon ambigua,
hecho que frecuentemente no es considerado ni por la izquierda,
ni por los cientificos sociales.

En efecto, dada la experiencia desarrollista de las Democracias
Cristianas en Europa, que dentro de la Iglesia significaban movi-
mientos de militantes tales como la Accion Catodlica (cuestion que
Gramsci supo estudiar en Italia, pero que ningtn socialista
latinoamericano ha estudiado en profundidad), los cristianos
sabian como moverse dentro del modelo desarrollista. A tal punto
que en los 50 surgen en todas partes, en todos los paises Demo-
cracias cristianas (siendo la mas antigua la fundada en 1936, como
division del partido conservador, por Eduardo Frei en Chile, que
llevo en su origen el nombre bien expresivo de: Falange). La Igle-
sia pudo perfectamente articularse al modelo desarrollista, sin
oposiciones desgarradoras, sin contradiccion.

Surge asi un cristianismo desarrollista, progresista, moderno.
Este tipo de cristianismo es el que, cuando fracase el proyecto
desarrollista —ante la imposibilidad de mantener la tasa de ganan-
cia de las transnacionales emergentes, 10 que produce presion y
descontento social, ya que los salarios pierden capacidad de
compra en el proceso inflacionario se inclina de manera explicita
o implicita, consciente o inconsciente (y siempre como un "mal
menor", ya que el "mal mayor" seria un poder popular) hacia la
solucion de fuerza: la dictadura militar.

Los neofascismos, en realidad militarismos antipopulares (los
fascismos fueron en verdad populismos del "centro" y por ello
arrastraron multitudes, lo que acontece con muestros militaris-
mos) de Seguridad Nacional, comienzan desde el modelo instau-
rado en Brasil en 1964, e inspirados en la doctrina de Golbery do
Couto e Silva, buen discipulo de los geopoliticos norteamerica-
nos, en cuyas escuelas estudid brillantemente. El cristianismo de
derecha que apoya los Estados militaristas de Seguridad Nacional



252

(como el de Pinochet en Chile) tiene larga historia en América
Latina, y se remonta al conservadurismo del siglo XIX, al ala dere-
chista dentro de los populismos (de simpatia franquista) ya posi-
ciones "lefebristas" en lo intraeclesial. Son grupos, que, frecuen-
temente, atin dentro de la Iglesia permanecen en posiciones ante-
riores a la renovacion del Concilio Vaticano II.

Estos grupos derechistas que apoyan las dictaduras de Seguri-
dad Nacional debe ahora diferenciarselos de los desarrollistas,
al menos formalmente democraticos (como las Democracias
Cristianas). Unos son, objetivamente, fascistas; otros son, histo-
ricamente modernizantes, simpatizantes de la tecnologia de
punta, de la industrializacion (aunque sea a través de las trans-
nacionales), ideoldgicamente formados en las novedades europeas
o norteamericanas. En realidad, los grupos de derecha, responden
mas bien a las oligarquias terratenientes, mientras que los grupos
desarrollistas a las burguesias dependientes.

Esto nos explica que, practicamente, todas las dictaduras
actuales en América Latina, se proclamen defensoras de la civili-
zacion occidental y cristiana. Y, entre los gobiernos democraticos
restantes (como es ¢l caso de Venezuela, Colombia, Ecuador,
Santo Domingo, en 1981), la Democracia Cristiana haya cobrado
de mas en mas valor. Al menos, en todos ellos (incluyendo Méxi-
co ), el anticristianismo jacobino va desapareciendo, y €sto se
explica por la necesaria articulacion que los reformismos de
dependencia capitalista tienen de Estados Unidos (campeon de la
civilizacion occidental y cristiana, como lo expresa Golbery en su
Geopolitica do Brasil).

Si esta fuera la unica realidad, o la hegemonica, tendria razéon
el pensador que expreso a la "religion" como "opio del pueblo".
Pero la situacion es mas compleja y el factor religioso, contradic-
torio y €l mismo atravesado por la lucha de clases (cuestion que
no pudo plantear ni Marx ni Lenin en su tiempo y en su conti-
nente), tiene otra vigencia en América Latina.



253

2.3. Revolucion latinoamericana, socialismo y la cuestion de la
religion

La crisis del populismo en la mitad de los 50 produjo una
conciencia popular con caracteristicas propias. En efecto, los
movimientos populares, bien que manipulados por la hegemonia
burguesa, tuvieron cierta libertad de movimiento, posibilidad de
organizacion o, al menos, toma conciencia de sus posibilidades
historicas. La caida de los populismos (de Goulard, Peron, Pérez,
Jiménez, Rojas Pinilla, Batista —si puede denominarseles popu-
listas—) fue seguida, inmediatamente del comienzo de lo que
pudiera llamarse "resistencia popular". La caida de Arbenz en
Guatemala en 1954 fue el comienzo de la guerrilla en América
Central, que lentamente se extendera por Colombia, Venezuela.
En los 60 el movimiento popular en América latina cobra nueva
fuerza. A la represion que sufre el pueblo bajo el modelo desarro-
llista, y a partir de la memoria del periodo populista, la revolu-
cion triunfante de Fidel Castro, que entra en la Habana en enero
de 1959, marca un momento en la historia continental. Se ha ini-
ciado una nueva época.

Por su parte, el pueblo cristiano en su conjunto, el pueblo
oprimido sucesor de indigenas y mestizos de la colonia, de los
esclavos de las plantaciones, masas urbanizadas por el proceso de
industrializacion pero dejadas a su propia miseria, no reniega sus
antiguas creencias, pero las guarda como valor incontaminado y
propio. La articulacion de ese pueblo cristiano con militantes
cristianos de vanguardia, significara el hecho nuevo en el campo
religioso latinoamericano, y de la mayor importancia en la histo-
ria del continente, como lo advertia Fidel Castro a un grupo de
ochenta sacerdotes en el Chile de la Unidad Popular:

"No fui, como Stalin, seminarista, pero fui estudiante de
colegio religioso y conozco a los sacerdotes, incluso los de
mi época, que no eran como ustedes. Era otra época,
jCaramba!, no sé si es que yo realmente me he puesto muy

viejo o que ustedes han evolucionado muy rapido (Risas)">.



254

Esa evolucién que advierte el lider cubano no ha sido observa-
da por muchos. Los militantes cristianos de la etapa del populis-
mo, desde 1930, miembros de la Accidon Catolica, de las Democra-
cias Cristianas, pero igualmente de la Juventud Obrera catolica
o de la Juventud Universitaria catolica, han vivido intensamente
—como pequeiios burgueses, como obreros o campesinos— las
experiencias, en su aspecto auténtico, del populismo. Y, ante la
crisis de los populismos y de la misma pequefia burguesia como
clase, muchos de ellos optan por los pobres, por los oprimidos,
por el pueblo que comienza a ser despiadadamente explotado por
los desarrollismos —también cristianos—. No es dificil compren-
der que fue en Chile, en 1969, en el seno de la misma Democracia
Cristiana (el MAPU), y desde Institutos cristianos de estudios
socioldgicos, que surgiera el movimiento "Cristianos para el socia-
lismo". Se trata de un momento historico en el cual se articula
una vanguardia militante cristiana a las masas populares cristia-
nas histéricamente. Esta confluencia tiene un poder de moviliza-
cion inesperado y profundo, porque parte del hondo suelo insos-
pechado de toda la historia latinoamericana, antigiiedad que no
puede dejar de ser considerada por ningin movimiento revolucio-
nario que aspire a ser popular, a movilizar las masas oprimidas
latinoamericanas.

De alli la resonancia de la muerte del sacerdote y socidlogo
colombiano Camilo Torres. Y aquel gran politico expresoé clara-
mente:

"Estoy dispuesto a luchar por objetivos comunes: contra la
oligarquia y el dominio de los Estados Unidos, para la toma
del poder por parte de la clase popular ...Cuando la clase
popular tome el poder, gracias a la colaboracion de todos
los revolucionarios, nuestro pueblo discutira sobre orienta-

cion religiosa™'.

Sin embargo, este cambio entre militantes cristianos no se pro-
duce por un simple reflejo mecanico de la situacion socio-politica
latinoamericana, sino también teniendo en cuenta la autonomia
relativa del campo religioso mismo —y sobre todo institucional—.
El Concilio Vaticano II y la IT Conferencia General del Episcopa-



255

do latinoamericano en Medellin (1968) garantizaran a todos sus
militantes una linea de compromiso historico con los oprimidos:

"Estamos en el umbral de una nueva época histoérica —su-
brayan los obispos en Medellin— de nuestro continente,
llena de un anhelo de emancipacion total, de liberacion de
toda servidumbre, de maduracion personal y de integracion

colectiva>.

Es decir, a partir del compromiso popular de muchos cristianos
de vanguardia, articulados con los movimientos populares histori-
cos, y ahora autorizados por la posicion oficial de la Iglesia
institucional, se produjo a mediados de los 60 el comienzo de un
movimiento que vino a estallar al final de los 70 en la revolucion
nicaragiiense, sin ocultarse por ello graves ambigiiedades en medio
de una contradiccion creciente.

Repetimos, desde mediados de la década de 1960, primera-
mente en Brasil que debe soportar el primer embate frontal de la
dictadura de Seguridad Nacional, comienza el compromiso organi-
co de los cristianos con la revolucion latinoamericana. Revolucion
popular lenta, profunda, constante que se dirige contra el capita-
lismo dependiente, pero no solo contra la dependencia (como en
el caso de los populismos), sino contra el capitalismo mismo.
Esto, es evidente, produjo en un primer momento una crisis pro-
funda en la conciencia de la vanguardia cristiana, no asi en el pue-
blo cristiano. Este tltimo nunca habia adoptado el capitalismo,
sino que lo habia sufrido. Por el contrario, la vanguardia cristiana,
de una y otra manera vinculada a la pequefia burguesia en los
populismos —y es conocida la funcién de la pequefia burguesia
en los fascismos europeos y en América Latina—>", debia abando-
nar la critica reformista democrata-eristiana a la alta burguesia y
comenzar a adoptar una posicion estructuralmente superadora del
capitalismo mismo.

Superar el capitalismo en el nivel econémico y politico, para la
conciencia de la vanguardia cristiana, significaba negar a la propie-
dad privada como de derecho natural. Esto fue rapidamente
asumido. Mas grave fue la cuestion del ateismo y del materialis-



256

mo, que un cierto marxismo staliniano habia convertido en posi-
cion dogmatica a partir de 1920, negando, explicitamente, la
posicion antifetichista y de materialismo productivo del mismo
Marx**.

La lucha ideoldgica por resolver la incompatibilidad de la supe-
racion de la posicion reformista del capitalismo, es decir, del
poder asumir el socialismo (y atn el marxismo), duraré casi un
decenio. No es dificil comprender la dificultad en que se encontra-
ban los jovenes cristianos militantes de la parroquia Nuestra Sefio-
ra de los Angeles en Managua, de donde era parroco el padre Uriel
Molina OFM, cuando debieron optar por el Frente Sandinista,
como cristianos. Durante dos afios (de 1970 a 1972) debieron
reflexionar sobre la legitimidad cristiana de esta opcion. Una vez
que tomaron la decision, una nueva época se abria para el com-
promiso cristiano revolucionario latinoamericano. Es desde esta
experiencia que el FSLN puede decir que "nuestra experiencia
demuestra ...".

Es verdad que en Cuba, en 1959, ni los revolucionarios ni los
cristianos estaban preparados para poder articular sus esfuerzos.
Los revolucionarios habian caido en un cierto dogmatismo, en un
materialismo mecanicista, metafisico ("todo es materia", que
nunca afirmé asi Marx), en un ateismo militante ("para ser
revolucionario hay que ser ateos"). Estas posiciones sin matices
separaban a los militantes revolucionarios del pueblo cristiano
latinoamericano, porque la totalidad del pueblo latinoamericano
es cristiano. Ciertamente esta posicion dogmatica alejaba la posi-
bilidad del compromiso de muchos creyentes del proceso revolu-
cionario —y por desgracia los alejara todavia en el futuro porque
dicho dogmatismo metafisico esté lejos de haber terminado, crece
todavia en América latina.

Los cristianos, por su parte en 1959, tampoco estaban prepara-
dos para aceptar la superacion del capitalismo —al que dificilmen-
te habian aceptado a fines del siglo XIX después de siglos de opo-
sicion contra €l. Estdbamos antes del Concilio Vaticano Il y la
renovacion de la Iglesia seria todavia un hecho futuro. Dogmatis




257

mo marxista, conservadurismo catolico: esta era la realidad en
1959.

Sin embargo, veinte afios después, las cosas habian cambiado
por ambas partes. En primer lugar, en Brasil, atacadas las van-
guardias cristianas junto a los movimientos populistas, la Iglesia
recibid el primer embate de una persecucion en regla. El padre
Henrique Pereira Neto fue torturado, asesinado de cinco balas
y colgado desnudo de un arbol en febrero de 1969. Comenzaba
asi el descubrimiento por parte del Estado capitalista dependien-
te, que en la Iglesia se habia producido una contradiccion inter-
na: unos justifican la opresion y los intereses de las clases domi-
nantes; otros se jugaban por el proceso revolucionario de las
clases dominadas. Desde Brasil, y como manera de resistir la opre-
sion, las comunidades de creyentes comienzan a crear una nueva
manera de poder vivir, dialogar, tomar conciencia historica. Se
trata de las Comunidades de Base —hoy existen mas de cien mil
Comunidades de Base en Brasil, seglin recuento reciente de 1981.

Seglin nos contaba un dirigente del Frente Democratico Revo-
lucionario (FDR) de El Salvador, el mundo campesino de El
Salvador habia sido masacrado en 1932, ocasion en la que muri6
Farabundo Marti. Desde ese tiempo no hubo organizacién en el
campo. La presencia de cristianos, recordando especialmente al
padre Rutilio Grande, jesuita, en la clase campesina comenzo a
darse conciencia. Las Comunidades de Base fueron la primera
organizacion popular. Sobre ellas el mismo pueblo organizo6 su
sindicato (FECCAS), también de inspiracion cristiana. Es decir,
se habia producido la articulacion de las masas cristianas con la
vanguardia cristiana. La teologia de la liberacion daba estructura
tedrica a la praxis cristiana popular de liberacion historica.

Cuando los grupos marxistas y guerrilleros se articulen a las
masas ya puestas de pie por la vanguardia cristiana surgira el gran
movimiento revolucionario popular de El Salvador, que puede
resistir la violencia armada del ejército y de la ayuda americana.
Aqui sobreviene la mayor contradiccion histérica en la Iglesia.
Un demdcrata cristiano, Napoledn Duarte, encabeza la represion



258

de un pueblo cristiano, y no puede dejar de ser responsable del
asesinato de muchos cristianos. La muerte de Mons. Oscar Arnul-
fo Romero el 24 de marzo de 1980 marca un momento culminan-
te de la participacion del factor religioso en el proceso revolucio-
nario latinoamericano. Si es verdad que Mons. Antonio Valdivieso
fue asesinado en 1550 en Leon de Nicaragua por defender a los
indios, y que Mons. Enrique Angelelli fue igualmente asesinado en
Argentina por defender a su pueblo de La Rioja, nunca un
arzobispo habia sido asesinado. Pero menos atin en una posicion
tan clara por su sentido religioso y politico al misno tiempo. Fue
ultimado cuando celebraba el culto eucaristico —centro del rito
catolico—, pero después de haber pronunciado una homilia donde
pedia la desobediencia militar para no seguir asesinando al
pueblo. Monsefior Romero cobraba asi mayor dimension atin que
Camilo Torres. No era un guerrillero sin articulacion popular. Era
un prelado, en el seno del pueblo, desde toda la historia de la
conciencia de ese pueblo, el que consagraba la posibilidad de la
praxis revolucionaria contra los opresores, aunque estos estuvie-
ran apoyados por la mayor potencia mundial y por un gobierno
que se denominaba cristiano®.

Desde la experiencia de Centro América (Nicaragua, El Salva-
dor y Guatemala, y muy pronto Honduras) la presencia del factor
religioso en la lucha revolucionaria se torna evidente, imposible de
ocultar.

Por una parte es el imperialismo, desde una cultura cristiana,
la que intenta ocultar la presencia de creyentes revolucionarios.
Esto destruye la fundamentacion o justificacion ideologica de
estar luchando por la defensa de la civilizacion occidental y
cristiana. Por otra parte ciertos dogmatismos izquierdistas (enfer-
medad infantil de la revolucion latinoamericana) siguen repitien-
do un ateismo y materialismos mecanicistas, metafisicos, que no
son adecuados ni teodrica ni politicamente.

El descubrir en el presente la funcidon del campo religioso en
la revolucion latinoamericana es una de las exigencias primeras
en el proceso actual. De este tema se han ocupado diversos auto-
res y ciertamente sera objeto de proximos debates®°.



259

NOTAS

'Das Wesen des Christenthums, 2; ed. vonWilhelm Bolin, S/, Frommann,
Stuttgart, 1960, t. V I, p. 33.

2Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie, en K. Marx Fruehe Schrif-
ten, ed. Liber-Furth, Wiss. Buchg., Darmstadt, 1971, t. 1, p. 488.

*Ibid.

*Exodo 20, 2.

*Exodo 2, 7-8.

Cuba-Chile, Ed. Politica, La Habana, 1972, p. 419.

K. Marx, op. cit., ibid.

8Cfr. Karl Loewith, De Hegel a Nietzsche, Ed. Sudamericana, Buenos
Aires, 1968, pp. 451 ss.: "El problema de la cristiandad".

*Véase mi obra De Medellin a Puebla, Edicol, México, 1959.

°Cfr. W. Krieckeberg-II. Trimborn-W. Mueller-O. Zerries, Die Religionen
des alten Amerika, Kohlhammer, Stuttgart, 1961.

"Cfr. J. Lafaye, Quetzalcoatl y Guadalupe, FCE, México, 1977.

2Cfr. mi obra Religion, Edicol, México, 1977, p. 201.

BEl triunfo de la libertad sobre el despotismo, en Obras, Secretaria Gene-
ral, Caracas, t. I, 1953, p. 8.

“Ibid., t. 11, po. 90-91.

PIbid., p. 93.



260

1%V éase mi obra tomo 1/1 de la Historia General de la Iglesia en América
latina, de proxima aparicion en Sigueme, Salamanca. cap. IV, seccion 111

Y0p. cit.,i. 1, p. 45.

'8Cfr. Jean Meyer, La Cristiada, Siglo XXI, México, t. I-I11,1973-1974.

PV éase mi obra De Medellin a Puebla, Una década de sangre y esperan-
za (1968-1978), Edicol, México, 1979.

*Dialogo citado arriba en nota 6, pp. 484-485.

*'Camilo Torres, por el Padre Camilo Torres (1956-1966), CIDOC, Cuer-
navaca, 1966, pp. 300 y 331.

2Documento final de Medellin, Introduccion, Ed. Nova Terra, Barcelona,
1969, p. 44.

3Cfr. Nicos Poulantzas, Fascismo y dictadura, Siglo XXI, México, 1974,
en especial el capitulo sobre la "pequeiia burguesia" en los fascismos del
centro, y, deberiamos agregar, en los "populismos" de la periferia.

*Véase mi obra Filosofia de la poiesis, UAM-Azcapotzalco, Azcapotzal-
c0,1977.

»Toda la conflictividad de este periodo reciente de la historia de la Igle-
sia latinoamericana, es lo que hemos querido exponer en la obra ya citada
De Medellin a Puebla.

*°E] "campo religioso" escindido y contradictorio, y como un ambito
propicio para el cambio social ha sido analizado por Otto Maduro, Religion
y conflictos sociales, CRT, México, 1980.



15.

HIPOTESIS PARA ELABORAR UN MARCO
TEORICO DE LA HISTORIA DEL PENSAMIENTO

LATINOAMERICANO

(EL ESTATUTO IDEOLOGICO DEL DISCURSO
POPULISTA)



263

La historia del pensamiento latinoamericano se elabora inevitable-
mente sobre fextos. Textos editados o inéditos, textos que recogen
tradiciones orales o discursos politicos, pero textos al fin. Por ello
la historia del pensamiento latinoamericano exige un claro
concepto de la nocion del zexto, y lo que es mas: un "marco
teorico" para poder interpretar cientificamente dichos textos.

De lo que deseamos ocuparnos en estas cortas lineas es de algunas
hipdtesis, elementos, sospechas, de lo que pudiera ser en el futuro
un marco tedrico de la interpretacion o andlisis del texto del
pensamiento latinoamericano, desde el cual se puede exponer su
historia.

1. UNA HIPOTESIS PARA ANALIZAR EL "TEXTO" DEL
DISCURSO POLITICO

Hemos dicho que hay muchos textos, desde el texto editado del
filésofo (sea colonial o de la época neocolonial), o del ensayista
sea politico, literario, cientifico, hasta el manifiesto, panfleto,
folleto, articulo coyuntural, hasta el texto de un discurso oral.
Hemos solo elegido este ultimo, en su nivel politico, en situacion
de discurso ante un pueblo reunido que exige practicamente el
didlogo, y en la etapa populista de nuestra historia latinoamerica-



264

na. Asi acotado el horizonte de nuestro andlisis, ya que se trata de
una simple prueba, nos ocuparemos entonces del discurso que el
lider populista lanza ante el pueblo congregado. Su estatuto es
muy preciso, muy particular, y por ello no podra universalizarse
sin mas la conclusion provisoria a la que llagaremos.

1.1 Antecedentes.

A manera de simple ejemplo, entre tantos otros que pudieran
ser nombrados, queremos solo referirnos a tres autores que nos
permitiran exponer lo que pretendemos y nada mas.

1.1.1. Vladimir Propp. En su obra la Morfologia del cuento®
explica que su método consiste en descubrir la estructura del
cuento fantastico ruso "segun las funciones de los personajes".
Esto le permite llegar a analizar los elementos constantes, esta-
bles, funcionales que, por otra parte, son limitados. Si a cada uno
de los momentos diacronicos del cuento lo indicamos con una
cifra (i: situacion inicial; ¢/: trasgresion de la prohibicion; W:
decision del héroe, etc.), podriamos formular la secuencia de cada
cuento, estudiar las variables con otros, y llegar a la teoria de la
morfologia de ellos. Asi el cuento Los cisnes se formula de la
siguiente manera’:

pla'tt w 1 <[D'H'neg] R*E'>| [P'D'H' Z° = 8%
d'H’ 7°
6

Lo que descifrado significa: desde una prohibicion (p1 ), por
ausencia de los padres (a'), se produce una transgresion (t), que
lleva a un dafio (X), lo que decide al héroe (W) y exige su partida
(1)- Se dividen los caminos (<); por una parte se impone una
prueba (D) que produce la reaccion de sometimiento del héroe
(H') con acciones negativas (neg); por otra parte, hay impotencia
del donante (d’) con favores concedidos (H') obtenidos por un
auxiliar (Z°) espontaneamente (Z°). La vuelta del héroe (|), con
desplazamiento espacial por un camino (R*) y con la eliminacion
previa de un dafio por medio de la fuerza (E'), no impide que sea
perseguido, volando (pl), como prueba (D"), y aunque sometido



265

(H"), obtiene lo intentado por un auxiliar (2°), es decir, la salva-
cion por huida y ocultamiento (S*).

Este relato puramente formal, cuyo contenido es el cuento
tradicional ruso de Los cisnes, permite a Propp descubrir la
estructura, mensaje y codice de estos textos.

1.1.2. Algirdas Greimas. En su obra En torno al sentido” con-
tintia el estudio descubriendo nuevas constantes, pero en especial
definiendo mejor la "funcion del héroe", siempre dentro de una
situacion reformista, ya que "el relato, cuya dindmica consiste en
instaurar un orden nuevo", termina siempre por restaurarlo en
nombre de la tradicion ancestral. Su originalidad consiste en mos-
trar la complejidad de oposiciones que se estructura en torno a
seis actantes (actores abstractos o posibles), ordenados en tres
niveles:

D1 (donador) Vs D’ (destinatario)
S (sujeto-héroe) vs O (objeto-valor)
A (auxiliares) Vs E (enemigo-traidor)

Las funciones de los actantes, isotdpica, se desarrolla en un
programa narrativo siempre semejante, aunque con variaciones
secundarias llegandose asi a un modelo de transformaciones posi-
bles. El suceso diacronico del héroe, por ejemplo, sigue el siguien-
te programa:

§it_u_aci6n ]'Eontratua rruemdc ﬁueb_] ﬂ)ruebad recc;a"

inicial de _h.Emandato falmca H glorifi- = Miento
falta de idel héroe cuén p””c‘pai‘_)[csén ' social

Esta secuencia podria formularse asi:

Real. = F trans [S— O (SNO)]



266

Greimas® muestra como el sujeto carente o no coincidente con
el objeto (SNO =g) por medio de una funcién de transforma-
cion (F trans) alcanza el objeto deseado (O), es decir, lo posee
(SNO0).

Si ahora se interrelacionan las parejas de oposiciones con lo
dicho apareceria un modelo minimo que de alguna manera siem-
pre se reproduce en todo relato mitico.

1.1.3. Gilberto Giménez. En su tesis recientemente defendida
en La Sorbonne, Chalma, Sanctuaire de I'"Anahuac, analyse etno-
sociologique d'un sanctuaire rural®, utiliza las anteriores distincio-
nes para construir con ello un marco teérico que le permita descu-
brir el sentido de las practicas miticas del pueblo latinoamericano,
campesino, del Valle de Toluca. El aporte de Giménez consiste en
saber elegir entre los 31 modelos posibles de Propp-Greimas el
mas adecuado para la interpretacion de nuestra realidad, que seria
el siguiente’:

donador objeto destinatario
A’ A’ A*

auxiliar sujeto enemigo
AS Al A

Cada actante (A) puede ser ejercido por uno o mas actores; y
viceversa, varios actantes pueden ser ejercidos por un actor. En el
caso de la mitica popular campesina latinoamericana la situacién
es la siguiente:

a. El héroe-donador otorga al destinatorio el objeto que nece-
sita:

A'SATSAY
o en la simbologia de Greimas:

D'-0—D’



267

Es decir, el santo patrono, la "Cruz de Chalma", otorga los
bienes de subsistencia (salud, buena cosecha, ayuda en el camino,
etc.) al pueblo devoto. Es de notar que la recepcion del objeto es
pasiva, tragica, paciente, resignada.

b. El sujeto no alcanza el objeto ¢l mismo sino por la accion
mediativa del héroe-donador:

Dlizo
S

Esta imposibilidad de alcanzar el objeto (en especial en los
cultivos de temporal, donde todo depende "del cielo": agua de
lluvia, heladas, sol, etc.) define la actividad del sujeto exclusiva-
mente como actitud cultual: el culto rendido al héroe-donador.

c. Ademas hay identidad del sujeto-destinatario, pero con
diverso sentido: la relacién S—D' es activo cultual; la relacion
0O—D? es pasivo impotente.

d. Se podria todavia indicar la importancia de la relacion que
se establece entre el sujeto y el héroe-donador y las potencias
auxiliares o enemigas (el "anima" de un finado, si no se le recuer-
da convenientemente, puede transformarse de amigo-auxiliar en
enemigo).

1.2. Modelo posible para situar el discurso politico populista

Después de lo dicho podra comprenderse el fundamento de la
siguiente sospecha: la situacion del populismo (como podra verse
en el apartado 2.), de transicion de una sociedad liberal-tradicional
a otra de desarrollo de una nueva situacion historica (al nivel
ideoldgico-cultural tanto como econdmico-politico), exige una
activa funcion simbdlica que permita transitar de un mundo miti-
co campesino o marginal a la racionalidad de la sociedad moderna
(sea capitalista o socialista). Sospechamos que el "lider" populis-
ta, con su particular capacidad de creatividad simbolica, asume
una funcién ya conocida por la conciencia mitica, de alli la fami-



268

liaridad y comprensibilidad con la que puede relacionarse con las
masas campesinas o marginales.

1.2.1 Propuesta de un modelo posible. Pensamos que el héroe-
donador mitico, el actante D', es cumplido por el personaje
"lider populista", objeto de la confianza, lealtad y reconocimien-
to por parte del sujeto, masas campesinas o marginales o inicial-
mente trabajadores industriales. Su posicion es andloga a la de
la mitica tradicional. El modelo seria el siguiente:

Dl, el héroe-donador, ahora el lider politico (Vargas, Peron,

etc.).

S: el campesino, el marginal, el "pueblo" (en sentido "popu-
lista").

O: el objeto intentado, presente (p.e.: "La justicia social") o

utopico ("O Estado novo" de Vargas).

D: el mismo pueblo como destinatario de O.

A: las fuerzas, potencias, grupos aliados, amigos, auxiliares
E: el enemigo, los traidores.

Analicemos por parte este modelo en sus relaciones mas
relevantes para nuestros fines, es decir, en el discurso politico
el lider populista, en presencia dialogante con el "pueblo".

1.2.2. El actante D'. En el discurso politico populista el
héroe-donador es el lider, el que pronuncia la palabra ante el
pueblo (D'—8). Pero su palabra tiene poder porque procede
del héroe probado en la lucha, en la prueba, en la decisiva,
victoriosa, por lo que se le ha glorificado y reconocido. ;Qué
no es sino la "prueba calificatoria" de Juan Perén su triunfo del



269

17 de octubre de 1945, o la "entrada triunfal" de José Maria
Velasco Ibarra a toda la revolucion mexicana como lucha consa-
gratoria de donde podra surgir Lazaro Cardenas? El héroe ha
pasado del anonimato de la cotidianidad al reconocimiento de su
gloria. Pero, ;Por qué ha podido ocupar ese lugar privilegiado?
Porque la conciencia mitico-popular exige un mediador en la
relacion S—O.

El héroe-donador tiene, en el triangulo freudiano "padre-hijo-
madre", la funcién dominadora del padre: es la imago patris.

“Soy un padre, pero con muchos hijos y sin recursos. Soy un
padre sin tener qué dar”. Un padre que no tiene nada qué dar ni
por testamento, ni por acto entre vivos, pero que tiene un cora-

. . 8
z6n para amar a la Patria"".

Poco después se ve en el discurso de que aquello que "no tie-
ne nada que dar" es una férmula retdrica, porque en realidad
"tres meses tiene solo el Gobierno, pueblo ecuatoriano, pueblo
de Quito, pero en estos tres meses os prometo que se ha trabaja-
do en todo el Ecuador. Se ha trabajado en el Instituto Nacional
Mejia, se hacen escuelas en Quito, en todas partes se levantan
planes de accion, se llevan a cabo planes para el desarrollo de la
provincia de Azuay"’. "Hacemos que las carreteras, los regadios,
las viviendas, la electrificacion, haga poco a poco el progreso
econlc;))mico y biolégico de cada uno de los habitantes del Ecua-
dor" ™.

El héroe-donador tiene conciencia y obligacion en fecundar la
historia, en promover la donacion del "objeto" a su pueblo, el
destinatario; su actitud paternal esta siempre presente:

"Esta en nuestro deber garantizar la vida del campesino [...].
Y siguiendo los lineamientos expresados pondremos (nosotros)
en manos de los campesinos los instrumentos necesarios para que
ustedes mismos se hallen capacitados para defenderse de las agre-

siones de que son victima"".

O de otra manera:



270

"Nosotros hemos luchado sin descanso para imponer la justicia
social que suprimiera la miseria en medio de la abundancia"'*
El héroe-padre-fecundador tiene un caracter con componentes
dominantes de sadismo, "obsesivo, acumulativo (anal), centrado
en el padre, sin amor y aislado"", lo que exige como contraparti-
da una pasividad del destinatario (1.2.5). Es el donador, creador.
Es lo propio del carécter del Fiihrer del fascismo europeo, cuya
version en la periferia sera el populismo (y no el neofascismo
brasilefio o chileno actual). A Peron se le aclamaba como: "{El
macho!", y a todos se les denominaba: ";EI Padre de la Patria!"

1.2.3. Los actantes S y D?; el actor “pueblo”.

El actante D' se define desde y por su relacion con S. Es S el
que en su carencia, negatividad, necesidad, exige un héroe-dona-
dor. Es S el que inviste a alguien en la funcién D' para poder sim-
bolicamente restablecer el orden perturbado. Pero, en este caso,
Ses Dz, como destinatario de la accién del héroe-donante. S-D?
es el "pueblo", el que constituye el acto mismo multitudinario
como el lugar del discurso del politico lider populista (1.2.4).

La negatividad, el estado de necesidad de S se descubre
frecuentemente en términos que lo significan: "chusma" llamaba
al pueblo Velasco Ibarra, "descamisados" los denominaba Peron.
La negatividad es situada al nivel del valor ("les sans coulots"):

"Noble pueblo de Quito""*.-

"iPovo riograndense! jBrasileiros de todos os recantos de
Patria""

S es el "pueblo": espectador, activo participante de la dramati-
zacion simbdlica de la fiesta, destinatario del "objeto" persegui-
do. La ambigiliedad de este concepto —no por ello despreciable
pero si de diversos estatutos semanticos— permite que signifique
también D”. El pueblo son todos; todas las clases, la Nacion, la
Patria ...Se dice que el "pueblo es el protagonista de la historia”,
pero de hecho se le exige: actividad en la confianza (1.2.5) y pasi-
vidad en la obtencion del "objeto" ("Operacion do Brasil [...]
Quais sdo as aspiracoes das massas obreiras, quais os seus inte-



271

resses? E eu vos responderei: A ordem e o trabalho! [Muito bem,
palmas prolongadas]")'®.

1.2.4. La relacion D1-S: 1a fiesta.

La presencia fisica del lider y su pueblo en el acto multitudina-
rio, donde se realiza el acto dramatico del didlogo simbolico entre
pueblo-mediador tiene la mayor importancia:

"Lejos de incubar un espiritu servil, es en estos congresos
opulares, en estos tribunales a los que tienen acceso los represen-
| tos tribunales a | t |
tantes de las masas, donde se habla con toda libertad a que tienen

17
derecho ustedes" .

El pueblo abandona el lugar de la negatividad, impotencia,
necesidad: lo profano, cotidiano. La casa, el barrio, la fabrica, el
campo. Por el contrario, la manifestacion es el lugar, el espacio
sagrado de la positividad, la plenitud ("jArgentina potencia!"
gritaba la multitud), fecundacion simbdlica del hijo castrado.

"Lo sagrado es el espacio de la plenitud y potencia, no es abstrac-
to, pero en relacion con la disponibilidad y la comunicacion de
los valores de subsistencia"'®. El marginado, oprimido, despoja-
do, vive ritualmente su triunfo. EI héroe-donador es el sacerdote.

El lider sabe treatralizar el rito de la presencia real de D'—S,
donde se anticipa el "objeto" alcanzado, la utopia cumplida...,
al menos por un instante que pone entre paréntesis la cotidiani-
dad negativa (1.2.8):

"Trabalhadores de Sdo Paulo: Ha quanto tempo eu ansiava por
um momento como éste! [...] Povo Paulista! A festa esta termina-
da. Prossegui em vossa marcha! Ela ¢ a dos destinos novos do
Brasil""’.

Y la fiesta terminada ...comienza el trabajo en la negatividad
oscura, anénima ...

1.2.5 Relacion S«>D': confianza, lealtad, consensus.
El pueblo, la masa, inviste al héroe que ha luchado, que se ha

calificado de su gloria reconocida, publicamente afirmada. Sin
esta consagracion oficial no puede ejercer su funcién donante, no



272

puede luchar contra los enemigos (1.2.6) ni pedir la solidaridad a
sus ayudantes o amigos:

"Eu sabia que contava convosco e sentia, de longe, o roido
subterraneo desta solidariedade, que chegava aos meus ouvidos.
. A . 2
Agora, pessoalmente, verifico quanto ela é vibrante e uniforme "*°.

"Pero que sepa la clase campesina que nos ha hecho el honor
de hacernos depositarios de su confianza que no pretendemos

R . w2l
organizacion mas que para servirla mejor"”.

"Me apoya el pueblo, me apoyan las fuerzas armadas de la Pa-

tria, y con el apoyo del pueblo, con el apoyo de las fuerzas arma-
das[...]"*

"Dia de la lealtad", fe en el lider, confianza en su accion, apo-
yo, solidaridad, consenso. Es el fundamento mismo de la autori-
dad del Mediador, del Padre. Su autoridad real es moral; no es ni
despotica ni objetiva: es simbolica, necesaria para la mentalidad
en transicion del hombre marginado (entre el modo de produccion
tradicional y el capitalista, entre el campo y la ciudad, entre...).

1.2.6.RelaciénD'—S: el Mensaje.

El discurso del lider se sittia en este preciso nivel (flecha b del
esquema en 1.2.1),que en la matriz de un modelo de comunica-
cion se podria formalizar asi:

R! «4= R2
»
1 4
1
|
|
|
|

i /

l pl b M p---%-- D
1
" |




273

El lider (D") elabora un mensaje (M) segun un cierto codigo
(C") que es comunicado por un cierto canal (b): el altoparlante
p.e. El pueblo (D?), destinatario pasivo, escucha el mensaje y lo
decodifica (C?) pero con otro codigo, ya que el referente (R”) es
otro que el real conocido por el lider (R"). Toda esta estructura
activo-funcional serd muy importante para el analisis propiamente
ideologico del discurso (3):

"Ao vos dirigir a palavra [...]"*.

La palabra del lider en es discurso mismo politico que estamos
analizando. La palabra oral, hablada retéricamente ante la multi-
tud, y no la escritura (texto por analogia, discurso en sentido
estricto), es un momento privilegiado en el ejercicio del poder
politico populista. No es algo secundario, expresivo, adjunto; es
algo esencial, constitutivo: es la actualidad misma actuante del
poder de la palabra efectora. Realiza lo que pronuncia, como el
"si" pronunciado en el matrimonio que se contrae ante testigos
—ejemplo conocido de Austin—. Es un discurso axioldgico pero al
mismo tiempo simbdlico, y va mas alla de la mera escritura politi-
ca’®. Si es verdad que es un "lenguaje magico ritual"*’, como
también lo es el de la sociedad industrial avanzada, no tiene en
cambio la caracteristica de estar "cerrado" y ser meramente tau-
toldgico. Por el contrario, guarda analogia con la creatividad y
hasta el humor desafiante, y hasta coloquial del lenguaje popular,
aunque cada palabra del discurso abre un campo semantico bien
definido, comprensible a los "iniciados" y de referencia inmediata
a la vida cotidiana en toda su negatividad.

Un primer punto es aquel de la "organizacion del mensaje",
que el orador improvisa en el lugar mismo. En la seleccion y
combinatoria, como veremos, se podré analizar el estatuto ideolod-
gico del texto®®. Un fenémeno particular es el de desviacién
semantica (donde el lider conduce al que la escucha de su referen-
te R ? al suyo propio R':

El Lider: "Pondremos en las manos de los campesinos los ins-
trumentos necesarios para que ustedes mismos se hallen capacita-
dos para defenderse de las agresiones de que son victimas (R').



274

Las masas: "Aplausos nutridos. Voces: {Es el primer punto
que necesitamos, ciudadano Presidente: las armas!" (R?).

El lider: "Se dan ya las instrucciones al Jefe de la Zona Militar
para que desde luego proceda a la organizacion de todos los cam-
pesinos que estén en situacion dificil [ ...]" (R")*.

El discurso entonces tiene una ldgica, es organizado, tiene una
secuencia diacronica. Podriamos entonces cifrar cada parte, segiin
tipologias establecidas, y definirlo a la manera de Propp (1.1.1).
Se podria entonces ver el momento introductorio (i), la proble-
matica central (¢) y el desenlace final (f); aparecerian sus ayudan-
tes (A), sus enemigos (E), etc. Este método permitiria comparar
la estructura de los discursos, descubrir los momentos esenciales,
y mejor definir su estructura fundamental. Volveremos sobre el
tema (3).

1.2.7. Las potencias A y E.

En el discurso populista nunca pueden faltar los poderes, reales
pero simbolizados miticamente, de los aliados, amigos (A del
modelo provisorio de 1.2.1), y los oponentes, enemigos, traidores
(E), con sus jerarquias, planes y tacticas. La dramatizacion es una
lucha, una guerra:

"Cuando se encuentren amenazados en sus personas por los
elementos que en la sombra organizan los enemigos de ustedes
"[...] Obra de una generacion de politicos caducos, de militares
mercenarios al servicio del imperialismo y de una oligarquia de
cipayos y vendepatrias [ ...]"%. jConsidérese la carga afectiva y
adjetiva de las palabras (que pueden tener un contenido real pero
ahora adquieren una enorme connotacion simbolica)! "Yo sé muy
bien de donde provienen estos movimientos subterraneos, ruines
y miserables de gentes que se atreven en el Ecuador como si la
Patr3i0a no tuviera memoria de sus miserias de hace poco tiempo
[...]

"[...] Os inimigos de Patria erigiram a violencia e o 6dio faccio-
so em norma de agdo ..." —nos dice Getulio Vargas—.

n28

1.2.8. El "objeto" deseado.



275

El objeto (O del modelo 1.2.1) es el referente del mensaje del
lider (R" en 1.2.6) y lo deseado por el sujeto-destinatario (R?).
En la ambigiiedad del mensaje, por cuanto su referente es equivo-
co, se juega todo el poder politico del discurso populista y su
capacidad de manipulacion ideologica (en la cual reside exacta-
mente el espacio que posibilita la autonomia relativa del Estado
populista, y la concepcion de dicho Estado como tribunal de una
sociedad conflictiva).

Desde su situacion de profunda negatividad (falta de trabajo
estable de la poblacion marginada, las masas subempleadas, la
explotacion de la clase obrera por la burguesia naciente ...), S—D?
desea (la "econdmica libidinal" diria Jean Francois Lyotard)
bienes o mediaciones inmediatas de subsistencia (trabajo, seguro,
mejor salario, casa, asistencia para su mujer e hijos...) desde un
horizonte utdpico. Es en el nivel del proyecto utdépico donde el
lider populista puede manejar el referente popular (R?):

"Nosotros hemos luchado sin descanso para imponer la justicia
.3l
social"”".

"Quais sdo as aspiragdes das massas obreiras, quais seus intere-
sses? E eu vos responderei: A ordem e o trabalho! (Muito bem;
palmas prolongadas) [ ...]. E preciso, portanto, para a realizagdo
desse ideal supremo, que todos marchem unidos, em ascenc¢ao
prodigiosa, herdica e vibrante..."*.

"Haremos que las carreteras, los regadios, las viviendas, la elec-
trificacion haga poco a poco el progreso econdmico y bioldgico

de cada uno de los habitantes del Ecuador">.

El orden y la justicia social pueden ser diversamente interpre-
tados. En su diferente significacion, en su ambigiiedad reside la
utilidad practica de su amplitud semantica. Ello permite poder
exigir el sacrificio, el trabajo (mediacion necesaria del proyecto
industrial nacional capitalista, como veremos).

El "objeto" (que para Freud seria la madre-mujer) no puede
lograrlo inmediatamente el pueblo. Por la fidelidad, lealtad y fe
en el lider se alcanzard el "objeto" deseado (concreto: trabajo;
utopico: justicia social). Es necesario confianza. jEI trabajara por



276

nosotros! es el héroe-donador en quien deben esperar los destina-
tarios, esperar en sus proezas, sus obras, sus milagros, su fecundi-
dad paternas.

1.3. El discurso politico como dramatizacion simbdlica.

Por lo visto el acto politico del discurso, presencia mutuamente
te actuante del héroe-pueblo, es vivido por todos como una
verdadera dramatizacioén simbolica, donde la negatividad cotidia-
na es sublimada en la sacralidad actual de la plenitud de la fiesta.

Es comprendida esta dramatizacién como una lucha. Los
enemigos son vencidos por la palabra del héroe con el consensus
de S-D*. La donacién de O, lo deseado concreto y utépico, es
como previsto, pregustado, anticipado en la celebracion patrioti-
ca, publica. La presencia masiva de tantos testigos otorga al acto
una realidad tnica, que contrasta con la oscuridad de la opresion
cotidiana. El discurso no solo no es escritura, sino que ni siquiera
es un texto profano. El discurso es un verdadero texto liturgico
que se proclama, se aclama. Es la glorificacion del héroe, con
quien se identifica la masa, el hijo, ya que actualiza sus poderes
donantes, milagrosos. Pasemos ahora al contexto de nuestro
texto.

2. HIPOTESIS PARA ANALIZAR EL "CONTEXTO"
ECONOMICO POLITICO

Hemos indicado un modelo, entre los muchos posibles, en
alguno de sus aspectos, entre otros, para comenzar a analizar un
cierto tipo de discursos politicos, entre varios. Como puede verse
no es una solucion pretensiosa, sino mas bien la indicacién de una
necesidad metodologica. De todas maneras el andlisis del texto
exige, acto seguido, el analisis del contexto denotado. Ahora ya
no podemos echar mano de la lingiiistica o el psicoanalisis; ahora
deben venir en nuestra ayuda las ciencias sociales.

2.1. Antecedentes

Como en el apartado anterior, expondremos resumidamente
algunos autores que nos permitan comprender el estado de la



277

cuestion en la construccion de categorias interpretativas de la rea-
lidad social latinoamericana.

2.1.1. Octavio Ianni. En su obra La formacion del Estado
populista en América Latina™, lo mejor hasta el presente sobre el
tema y que contintia algunos trabajos anteriores®>, expone una
tesis sintética sobre el populismo al nivel econémico (el proyecto
capitalista que sustenta el populismo), al nivel social (en el pacto
de clases la hegemonia es ejercida por la burguesia nacional), al
nivel politico (el papel de arbitro y de autonomia relativa del
Estado populista con su partido de burdcratas de pequefia burgue-
sia), al nivel ecoldgico (como fendmeno preponderantemente
urbano). El nivel propiamente ideoldgico no es tratado por lanni,
como lo liara en cambio Amaldo Coérdoba en su obra La ideolo-
gia de la revolucién mexicana®®, pero no era la intencién de su
trabajo. Puede decirse que la obra es un buen marco teérico mini-
mo para iniciarse en el estudio del tema.

2.1.2. Nicos Pulantzas. Desde Europa nos viene en ayuda, para
precisar y profundizar un marco teorico interpretativo, la obra
Poder politico y clases sociales en el Estado capitalista® . En efec-
to, las distinciones tan precisas del autor muestran toda su virtua-
lidad para nuestro tema en el andlisis del bonapartismo francés
(prehistoria del populismo en la periferia), porque “la profunda
ambigiiedad del jacobinismo no se debe a su pureza contradicto-
ria en cuanto ideologia politica tipica de la burguesia sino al
caracter particular de la revolucion burguesa en Francia"®. Este
caracter consiste en que "la pequefia burguesia y el campesinado
parcelario, cuyas relaciones con la burguesia pasan por toda una
gama, de la contradiccion antagonista al apoyo o hasta la alianza,
impiden, por otra parte, a la burguesia francesa las posibilidades
de una alianza estable con la nobleza, tal como se vi6 en Inglate-
rra y, mas tarde, en Prusia"”. En las naciones dependientes es la
“burguesia interior" la que hegemoniza el proceso, en alianza con
las clases populares, pero al fin como mediacion "de las contra-
dicciones mismas del capital norteamericano"*, o simplemente
del centro (para el periodo anterior al fin de la Segunda Guerra
Mundial).



278

2.1.3. Samir Amin. En su obra El desarrollo desigual. Ensayo
sobre las formaciones sociales del capitalismo periférico nos defi-
ne nuestro tema de la siguiente manera: "Una nueva burguesia
industrial se constituird, sin embargo, siguiendo las huellas del
capital extranjero dominante, especialmente en el transcurso de
la Primera Guerra Mundial. Limitada en su desarrollo por la
sumision de América Latina a las exigencias del libre cambio,
intentara discutir, parcialmente al menos, el poder de los propie-
tarios del suelo y los comerciantes. Intentard apoyarse en las
masas populares, para conseguirlo, y esto dara a los regimenes de,
Vargas en Brasil, Perén en Argentina, Cardenas en México, su
caracter populista. Pero intentara evitar que este apoyo popular
se vuelva en su contra; también impedira a las clases populares
organizarse libremente fuera de su control"*'. Esta burguesia
incipiente, ya que debiendo nacer a comienzos del siglo XIX para
poder ser realmente competitiva como ensefia Frank Hinkelam-
mert, no puede acumular suficiente capital ni tecnologia para
establecer la lucha con el poder central del capitalismo mundial,
imperial y monopolista. Como el proyecto populista es la del
capitalismo en una formacién social periférica estd signado desde
el comienzo a un necesario fracaso. El interés de la tesis de Samir
Amin es la de analizar igualmente el populismo en Africa (como
el caso de Nasser) o en Asia (como Sukarno), y mostrar que en
todos los casos ha seguido una preponderancia del capitalismo
agrario, un capitalismo dependiente limitado por el capital cen-
tral, junto a una creciente organizacion de burocracias nacionales
que se enfrenta a una proletarizacion también creciente, y con
mayor marginalidad, lo que no impide el nacimiento de formacio-
nes periféricas que se van autocentrando (como Brasil, Iran, Suda-
frica, India).

2.2. Populismo y situacion mundial (191-1960)

El fendmeno del populismo es incomprensible sin situar bien la
coyuntura mundial que lo hace posible.



279
2.2.1. Reacomodacion de la hegemonia en el centro.

Los ultimos llegados a la revolucion industrial y al proyecto
capitalista del centro en el centro son la Alemania del Kéiser y el
Japon e Italia. Estos paises lanzardn practicamente dos guerras
para poder penetrar en la economia central y tener acceso al
mundo colonial hegemonizado por Inglaterra, y en segundo lugar
por Francia. Estados Unidos por su parte pretendera no ya la par-
ticipacion, porque era parte constitutiva desde su independencia,
sino la hegemonia del mundo capitalista (su lucha velada pero
tenaz era entonces contra Inglaterra). Desde 1914 a 1945, centra-
do todo el proceso en la crisis de 1929, se desarrolla una lucha
por la reorganizacion de la estructura del poder del centro, por su
participacion y hegemonia, aconteciendo igualmente la separa-
cion de una buena parte de dicho centro por causa de la revolu-
cion rusa y las posteriores revoluciones socialistas (que significa-
ran un factor de importancia, pero en la etapa pospopulista).

La simpatia de los regimenes populistas por las fuerzas fascis-
tas del centro son totalmente comprensibles, porque tanto Hitler
como Mussolini (como el Emperador del Japén), lo mismo que
los populistas de la periferia, tenian un comiin enemigo: Inglate-
rra y las demads potencias ya industrializadas y en manejo de la
hegemonia del centro. Ambos igualmente tenian un proyecto
capitalista nacional independiente, hegemonizado por las burgue-
sias nacionales (piénsese en Krupp) y con apoyo proletario y cam-
pesino.

La lucha entre las potencias del centro permitid a las naciones
periféricas entablar negociaciones con las diversas fuerzas en opo-
sicion. Geopoliticamente se podian apoyar en Alemania contra
Inglaterra, o en Inglaterra contra Estados Unidos, o en Estados
Unidos contra Inglaterra, segtin las circunstancias. Claro es que
una vez terminada la guerra de hegemonias y dividido el mundo
en Yalta en 1945, entre Estados Unidos y Rusia, la posibilidad
del populismo disminuira hasta desaparecer casi definitivamente
desde 1960 (tiempo del férreo control reorganizado sobre la peri-
feria). El golpe de Estado en Brasil en 1964 indica la nueva época
para América Latina.



280

2.2.2 Relajamiento de la dominacién centro-periferia. Por el
hecho de la lucha del centro en el mismo centro, existe una posi-
bilidad de autonomia relativa en las naciones periféricas, que les
hace pensar que la hora de la liberacion ha llegado. Falsa expec-
tativa que s6lo Rusia sabra utilizar convenientemente al comienzo
de la contienda y China al final.

La conversion de la industria que producia mercancias para el
mercado mundical capitalista para la periferia, en industria de
guerra desde 1914, disminuy¢ la capacidad de exportacion de las
metrdpolis, y con ella disminuy¢ el poder de la fraccion compra-
dora (oligarquia comercial) de las colonias o neocolonias. Por otra
parte, la penuria de las épocas de guerra, postguerra y preguerra
permitieron que las materias primas y los productos exoticos
tropicales adquirieran mejor precio en el mercado mundial. Esta
entrada suplementaria de divisas permitia el nacimiento o creci-
miento de una industria liviana nacional como sustitucion de
importaciones. No es extrano que los paises periféricos registren
una balanza favorable de pagos en 1945.

Por otra parte, las colonias y neocolonias eran aliadas de las
potencias centrales, o al menos potenciales aliadas, lo que impe-
dia al imperialismo presentarse con pretensiones agresivas y per-
mitia, por el contrario, que las aspiraciones nacionalistas pudie-
ran concretarse en medidas tales como expropiacion de la explo-
tacion del subsuelo, nacionalizacion de las exportaciones (lo que
producia, necesariamente, una lucha contra las oligarquias
posesoras del campo), etc.

El espejismo consistio en creer que la dominacién del centro
habia definitivamente terminado. No se interpretd correctamente
la coyuntura como una temporaria relajacion de la dominacion
debido a causas transitorias. De haberse comprendido adecuada-
mente la situacion se hubiera debido radicalizar la revolucion. Al
no hacerse en aquel momento se alejo por mucho tiempo tan
favorable coyuntura que, es posible, haya de presentarse de nuevo
en la crisis iniciada del capitalismo central y que madurara, quiza
a fines del presente siglo.



281

2.3. Populismo y situacion de la formacion social nacional
periférica.

El fenomeno del populismo lo inician algunos autores con la
revolucion campesina (en realidad prepopulista) mexicana de
1910 contra el porfiriato, o con Irigoyen (1916-1922 y 1928-
1930) en Argentina. Sin embargo, su aparicion es consecuente a la
crisis del 29 (aunque anticipada tedricamente, por ejemplo, con
Victor Haya de la Torre en Pert, que ya en 1924* expresa clara-
mente las tesis populistas).

2.3.1. Principales protagonistas. Pensamos que el proceso
populista ha tenido como tres épocas, que pueden definirse por
las coyunturas internacionales y nacionales:

El primer populismo. Debe situarselo desde la experiencia me-
xicana de Calle en 1924, y principalmente de Cardenas (1934-
1940), en otras semejantes (por su prehistoria e historia, y por la
importante poblacion campesina), como es el caso del Pera, que
aunque iniciada con el APRA en 1924, seguiré hasta el gobierno
de Odria, que se inicia en 1948, como en el del Ecuador con José
Maria Velasco Ibarra (1934 hasta 1970, a lo largo de cinco gobier-
nos). Después de México hay que considerar al Brasil de Getulio
Vargas (1930-1945 y 1951-1954), que se continuara hasta el
golpe contra Goulart (1964). Argentina vive la experiencia del
peronismo de la primera hora (Juan Domingo Peron: 1946-1955),
fendmeno vivido de manera anéaloga por el Cono Sur (en Uruguay,
por ejemplo, con el ascenso del batallismo en 1948 y especialmen-
te con Luis Batle Berre; el Chile del segundo Ibafiez desde 1952;
la Bolivia de Paz Estenssoro entre 1952-1956 y 1960-1964, al
igual que con Siles Zuazo entre 1956-1960).

El segundo populismo. Nace ya mas tardiamente, en paises
con menos clase obrera, y en un momento en que ya ha comen-
zado la nueva expansion del imperialismo en su fase tecnoldgico-
cientifica, aunque provisional todavia. Desde Jorge Eliécer Gaitan
(asesinado en 1948) hasta un Rojas Pinilla (1953-1958) y la ANA-
PO en Colombia, un Stroessner en Paraguay (desde 1954), o un
Pérez Jiménez en Venezuela (1952-1958), hasta la configuracion



282

de posiciones propias en los paises del Caribe (p.e. de un Batista
que domina la isla de Cuba desde 1933 pero gobierna entre 1940-
1959) o de América central (p. e. Arbenz que lo hace de 1950 a
1954). Es justamente contra este tltimo, por el golpe de Castillo
Armas (como fuerza de ocupacion interna, apoyado por grupos
parapoliciales que asesinan en masa a la oposicion populista, diri-
gidos por la CIA, el ejército americano en unidad con la United
Fruit Company, coordinado todo por el National Security Cou-
cil), que comenzard un nuevo tipo de regimenes neofascistas que,
como hemos dicho, se lanza al nivel continental desde Brasil.

El tercer populismo. Es de reciente factura. Entre ellos debe
citarse un Torrijos en Panam4, un Velasco Alvarado en Pert
(1968 en adelante) y atn el retorno del peronismo en Argentina
(1973-1976). En México, de alguna manera, se van dando dentro
de una gran continuidad, los diversos tipos de populismos (p. e. el
de Luis Echeverria coincidiria en parte con el tercer populismo).
fg; todos los llama Darcy Ribeiro "nacionalismo modernizador”

La inviabilidad del populismo, como del capitalismo nacional
periférico autonomo o independiente, abrira el camino a un tran-
sitorio desarrollismo™, pero en definitiva a un masivo militaris-
mo neofascista de capitalismo dependiente o a un todavia experi-
mental socialismo (que fracasa en Chile en 1970-1973 o triunfa
en Cuba desde 1959). Pero esto es tarea de exposiciones futuras
sobre las etapas consecuentes a la que ahora estudiamos.

2.3.2. Articulacion de los modos de produccion de la forma-
cion social en el momento populista. El momento populista de las
formaciones sociales periféricas latinoamericanas es, exactamente
la del pasaje de la dominacidén de un modo de produccion capita-
lista agrario-latifundista combinado con un libre-cambismo hege-
monizado por una burguesia mercantil compradora, aliados a un
pequeiio mundo urbano (artesanos, pequefios comerciantes, burd-
cratas), en el tiempo del primer imperialismo desde 1880, pasaje
entonces de esta situacion a la hegemonia de un modo de produc-
cion capitalista extranjero, con monopolio financiero y tecnologi-
co en la actual fase del imperialismo. La etapa populista, enton-



283

ces, permite la hegemonia relativa de un modo de produccion
capitalista industrial principalmente dirigido por una burguesia
interior (no propiamente "nacional") sobre el agrario-latifundis-
ta o mercantilista dependiente. Sin embargo, como la dependen-
cia no desaparecerd, y los paises necesitan de las divisas de sus
exportaciones agrarias, lo mas que acontecera sera un "cambio de
guardia" (la oligarquia terrateniente conservadora sera cambiada
por otra de mayor inspiracion en la ideologia capitalista depen-
diente). Estos modos de produccion capitalistas, agrario-latifun-
dista, mercantil e industrial librardn una lucha interna importante
por la hegemonia. En el periodo populista la participacion
politica en el Estado sera mayor por parte del grupo industrial,
pero su victoria no serd definitiva, ni mucho menos.

Por ello, la formacion periférica vivird la contradiccion de
diversos modos de produccion escindidos. En los paises preindus-
triales el populismo adquirira fisonomias propias, mas despodticas
y sin verdadera coherencia (como en el segundo populismo de
2.3.1). En los que tienen larga tradicion campesina (vinculados
entonces a sistemas coloniales tributario-encomenderos, como
en México, Perti o Ecuador) nunca podran definir la revolucién
desde la industrializacion (sino en un momento posterior). Los
que tienen detras un modo de produccidn esclavista o de peque-
flos propietarios capitalistas (como Brasil o Argentina) podran
definirse desde la hegemonia relativa del modo de produ-
cion industrial, desde el comienzo. Como puede verse la cuestion
debe estudiarse regionalizadamente, y segin pardmetros claramen-
te definidos de antemano. En esto los andlisis globales todavia no
son suficientes.

2.3.3. Clases sociales en el momento populista. La contradic-
cion de los diversos modos de produccion de la formacion perifé-
rica determina la pluralidad siempre cambiante de las clases socia-
les en lucha o alianzas coyunturales fluctuantes segun los factores
internos nacionales o externos imperiales. De alli que la lucha de
clases cambie frecuentemente de frente en los regimenes populis-
tas, pero que, de todas maneras, ninguna clase adquiere la hege-
monia completa. Es en el espacio politico que se abre desde esa



284

falta de hegemonia absoluta por parte de una clase donde existe
el lugar para el Estado populista y, como su esencia, para el lider.
Aqui, mas que en ninguna sociedad civil tendria razon Hegel

en cuanto a la contradiccion interna de la sociedad burguesa®.

Cada uno de los modos de produccion, y sus escisiones inter-
nas, nos permitiran analizar provisoriamente las clases en pugna,
en alianza, temporaria, coyuntural o definitivamente.

a. Por una parte, tenemos la fraccion de clase que domina el
mundo industrial: la burguesia interior. Aliada coyuntural (la
alianza la propone la misma burguesia interior) es la clase obre-
ra. La alianza coyuntural es debida a: necesidad de fortalecer su
frente en la lucha contra la fraccion terrateniente y mercantil
compradora; b: necesidad de distribuir el capital para aumentar
el mercado interno. Por ello la clase obrera es la principal contra-
parte de la alianza. La CGT del peronismo argentino y la CTM en
Meéxico cumplen desde su fundacion dicha funcidn. La imposibili-
dad posterior de dicha alianza (por imposibilidad de distribuir el
capital en el aumento de salarios), y el fortalecimiento de la frac-
cion gerencial del capital extranjero, determinara el fin del primer
populismo.

b. Por otra parte, tenemos la fraccion de clase que domina el
mundo agricola exportador; la oligarquia terrateniente (antiguo,
o nuevo cufio). En este caso, la clase campesina (sea por asalaria-
do, sea como pequefio propietario del minifundio) no puede sino
oponerse a dicha oligarquia. Por otra parte, el populismo lanzara
al campesinado contra la oligarquia terrateniente para debilitarla
al menos, y permitir que el capital excedente se invierta en la
industrializacion nacional, o para que el Estado pueda manejar
las exportaciones agricolas.

c. En tercer lugar, la fraccion que domina las importaciones de
mercancias manufacturadas: la oligarquia mercantil compradora
y la emergente fraccion gerencial de las compaifiias extranjeras. A
este grupo le sirve de aliado la clientela formada desde el liberalis-
mo: la clase media, las burocracias, los servicios en general, siem-
pre atraida por el prestigio cultural del centro. El populismo los



285

tiene como enemigos potenciales, por ello enfrentandose al grupo
comprador y gerencial, abre anchamente el camino de crecida
burocratizacion para las clases medias, que, por otra parte, domi-
naran el aparato burocratico de los partidos populistas (en aque-
llos elementos progresistas de vocacion nacionalista).

d. Por ultimo, los grupos marginales (entre los que deben
considerarse todos aquellos que en un mero subempleo parecieran
estar integrados a la clase obrera), grupos que transitan del campo
al modo de produccion industrial, no propiamente clases enton-
ces, llegan a las ciudades expulsadas por la expansion modernizan-
te del capitalismo agrario y la desaparicion del modo de produc-
cion tradicional o histérico. Dichos grupos, mas que pobres mise-
rables, son la clientela principal al que se dirige el discurso del
politico populista. En ello el "objeto" utodpico (trabajo estable,
justicia social, orden) resuena en sus oidos como lo deseado por
excelencia. Su apoyo masivo, al lider como tal, los constituye no
como aliado a otras clases o como aliado coyuntural.

Los marginales son aliados estratégicos del lider, de manera per-
sonal, individual. Son los que confian, creen, esperan. Como, por
otra parte, el incipiente sistema industrial no puede absorberlos
en totalidad, y por el aumento demografico, por emigracion del
campo, seran cada vez mas, la marginalidad se constituye no solo
en el baluarte del populismo. Sino en el "problema" del fascismo
posterior (no asi en el socialismo, por ejemplo, donde la distribu-
cion total del excedente es un apriori del modelo).

De aqui puede entenderse que, en su situacion ideal, la clase
burguesa en su fraccion industrial nacional tenderia a ejercer
una hegemonia relativa sobre las otras fracciones, siendo su
aliado principal la clase obrera, en la medida en que acepta la
alianza y dicha hegemonia. En la medida que pretenda hegemoni-
zar ella misma la lucha se transforma en revolucionaria y le cabe
un doble destino: o producir una revolucion (el unico caso por
ahora en América Latina es el chileno, y ha fracasado, ya que la
revolucidn cubana sigue otro rumbo), ser desmovilizada total-
mente (en el neofascismo). Todas las otras clases son como los



286

protagonistas auxiliares, aliados, secundarios, de esta bipolaridad
fundamental del populismo.

2.3.4. El Estado populista. Después de lo dicho se podra enten-
der la autonomia relativa del Estado populista. El Estado, como
arbitro o tribunal de la lucha de clases o intereses en oposicion
absoluta o relativa, juega el papel del "fiel de la balanza, el media-
dor y el juez de la vida social" como decia Vicente Lombardo
Toledano.

El Estado populista es un Estado capitalista pero periférico.
Esta tltima nota la define en su esencia, no es algo adventicio
accidental. El ser periférico distingue al populismo del fascismo
de Hitler o Mussolini; el ser capitalista lo distingue de los socialis-
mos populares (como el de Cuba); el ser populista lo distingue
de las democracias formales liberales o desarrollistas.

Es necesario, ademas, distinguir claramente entre Estado y
Gobierno. El Estado es lugar o espacio, con autonomia relativa
ante las clases dominadoras o hegemonicas, que poseen el poder
econdmico e ideologico, donde se ejerce el poder también politi-
co. El Gobierno, por el contrario, es uno de los aparatos del Esta-
do (junto al ejército, la policia, la educacion o los medios de
comunicacion, etc.) en el cual se ejerce, mediante una burocracia,
el exclusivo poder politico, aunque vinculado a los restantes. El
Estado populista latinoamericano, por la contradiccion inestable
"y mutuamente tirante de diversas clases y fracciones de clases,
tiene mayor espacio politico, mayor autonomia relativa.

Por otra parte, se habla de la democracia o la dictadura popu-
lista. En realidad estas dos formas son de Gobierno y no de Esta-
do. El Estado populista puede establecer un Gobierno con forma
democratica (por elecciones libres, respetando en parte la distin-
cion de poderes siempre bajo la hegemonia del Ejecutivo, etc.)
como fue el caso del primer populismo (ya que Vargas, Perén o
Cérdenas, lo mismo que Velasco Ibarra y muchos otros, ganaron
las elecciones por mayorias reales). Puede, en cambio, establecer
el tipo de dictadura (como lo fue frecuentemente el segundo
tiempo de estos regimenes, debido a la corrupcion y desgaste de
un proyecto contradictorio: proponerse un sistema capitalista de



287

base popular, o en el tipo de los segundos populismos: a lo Pérez
Jiménez, por ejemplo).

Otra caracteristica es la unidad o cuasi identidad entre: Estado-
Gobierno-Ejecutivo-Partido tnico-Sindicatos. Esta es la columna
vertebral del régimen. La mediacion entre el Gobierno y los sindi-
catos la realiza el Partido (lugar de participacion de la burguesia
industrial pero especialmente de la pequefia burguesia que cons-
tituye la burocracia propiamente dicha: del Gobierno y del parti-
do al mismo tiempo). En el discurso politico, en la fiesta del acto
politico, el lider se pone en contacto con el pueblo, con los sindi-
catos. Es el momento que actia sin mediaciones. Por ello el lider
podra echar la culpa de los errores a sus mediadores entre ¢l y su
pueblo.

El ejército cumple una funcién fundamental. El lider frecuen-
temente es militar. Por su extraccion de clase (pequefia burguesia
por lo general), el ejército es como parte de la burocracia,
emergente, progresista, nacionalista.

Esencialmente el Estado controla y desmoviliza al pueblo una
vez que ha logrado el Gobierno. Toda su funcion consiste en
gobernar en nombre y con el apoyo del pueblo en favor de la bur-
guesia nacional.

El Estado populista sobrevive mientras pueda llevar a cabo la
alianza de la burguesia industrial interior (hegemonica entre las
otras fracciones de la clase dominante) y la clase obrera. Pero
mientras pueda, con el consentimiento de la clase obrera, contro-
lar en favor de la burguesia las pretensiones de la clase obrera.
Mientras subsista este dificil equilibrio el Estado populista es posi-
ble. El discurso politico del lider debe situarse dentro de este
contexto y como el momento central de la creacion de dicho con-
sentimiento, confianza, lealtad, fe..., si no al sistema al menos a
la persona del Héroe-donador, el Padre, que no puede mentir ni
mentirles a los suyos.



288
2.5. El populismo y las diferencias regionales

Cabria todavia efectuar una tipologia de los populismos. Es
sabido que por razones historicas, econdmicas, politicas e ideold-
gicas, América Latina es susceptible de ser dividida en ciertas
regiones o areas. Y bien, los populismos no tienen so6lo diferencias
nacionales, sino que guardan algunas semejanzas regionales

2.5.1. Populismo en el area de la "América nuclear". Se ha
denominado "América nuclear" la parte del Continente donde na-
cieron y crecieron las grandes culturas neoliticas incluidas dentro
de las fronteras del imperio azteca e inca, y las culturas mayas y
chibchas. Esto determiné una floreciente vida colonial, de un
particular modo de produccion tributario-encomendero (ni
feudal ni capitalista posterior), que permiti6 la sobrevivencia de
un numeroso y muy estructurado campesinado. Tal ocurre en
México, Guatemala y parte de Centroamérica; Ecuador, Perti y
Bolivia. En estos paises el populismo incluira el aspecto campesi-
no como esencial. Pero, por su parte, deberemos distinguir entre
los que logran industrializarse a comienzo del siglo XX (México,
por ejemplo) de los que no lo haran ni hasta el presente. Estas
diferencias indican distinciones éntre los populismos con campesi-
nado activo.

2.5.2. Populismo en el area de las "naciones nuevas". Darcy
Ribeiro denomina asi a los paises que se implantan, en donde sus
pueblos primitivos, indigenas, no fueron suficientemente numero
sos. En realidad, ademads, son sélo plantadores (como los Caribe
Tupi-Guarani). Esta area del Caribe, Venezuela y parte de Colom-
bia, Brasil y parte del Paraguay, es equidistante del area anterior
mente nombrada y de la que indicaremos posteriormente. Tanto
por los modos de produccion, por sus clases sociales, por el
momento de su industrializacion, tienen caracteristicas hibridas.

2.5.3. Populismo en el area de fuerte inmigracion europea.
Todo el Cono Sur (Argentina, Uruguay, Chile, parte del Paraguay
y el sur del Brasil) posee una estructura muy distinta al primer
grupo. Poca poblacién campesina y pequeio propietario, de todas
maneras con espiritu capitalista; comienzo de industrializacion en



289

la segunda mitad del siglo XIX y por ello nacimiento de una inci-
piente burguesia nacional. Clase obrera con alguna conciencia de
clase. Alto nimero de marginalidad desde fines del siglo XIX o
comienzos del siglo XX. Todo esto define, por ejemplo, al pero-
nismo, como el prototipo del populismo con vocaciéon de proyec-
to capitalista industrial nacionalista e independiente.

Por ello, si los tres populismos de mayor vigor e influencia fue-
ron los de Cérdenas, Vargas y Perdn, cada uno se da dentro de
caracteristicas regionales propias: la del primero incluyendo en su
problemadtica a un vigoroso movimiento campesino; la del tercero
definiéndose casi exclusivamente desde el sindicalismo obrero
cada vez mds militante; la del segundo como forma hibrida con
una problematica mas ambigua porque incluye problematica cam-
pesina y proletaria. De todas maneras esta regionalizacion es nece-
saria para introducir una mediacion metodica entre el populismo
latinoamericano y el de cada una de las naciones de nuestro con-
tinente cultural.

3. RELACION IDEOLOGICA DEL TEXTO CON SU
CONTEXTO

La significacion del texto, o su estatuto semantico, es por ulti-
mo lo decisivo en un andlisis para una historia del pensamiento
latinoamericano, ya que poco o nada se ganaria con un analisis
textual o con un mero contexto estudiado si no se los confronta
a fin de descubrir su sentido real, historico, ideologico. Llamamos
analisis textual al descubrimiento de la estructura del texto desde
el texto mismo; analisis contextual o ideoldgico, por el contrario,
es la referencia del texto a su funcion practica, politica, de legiti-
macion, justificacién o encubrimiento de la realidad dada. En
ultimo término el andlisis ideoldgico define el sentido real del
texto.



290
3.1.Antecedentes

Presentemos en primer lugar dos investigadores de nuestra
tematica en América Latina.

3.1.1. Armand Mattelart. Junto a Ariel Dorfman escribio su
obra Paro leer el pato Donald. Comunicacion de masa y colonia-
lismo*". El valor de este tipo de analisis ideoldgicos es la de mos-
trar un camino interpretativo con respecto a las mercancias mas
cotidianas de nuestros medios de comunicacién. Como conclusion
del estudio nos dice que "en toda sociedad donde una clase social
es duena de los medios de producir la vida, también esa misma
clase es la propietaria del modo de producir las ideas, los senti-
mientos, las intuiciones, en una palabra el sentido del mundo.
Para la burguesia, en definitiva, se trata de invertir la relacion real
entre base y superestructura: las ideas producen la riqueza por
medio de la tinica materia que les queda limpia: la materia gris, y
la historia pasa a ser la historia de las ideas"*".

3.1.2. Eliseo Verdn. En su contribucion sobre "Ideologia y
comunicacion de masas: La semantizacion de la violencia politi-
ca"*, muestra que "la ideologia no es un tipo particular de men-
sajes, o una clase de discursos sociales, sino uno de los muchos
niveles de organizacion de los mensajes, desde el punto de vista de
sus propiedades sernanticas"™’. Por ello cualquier texto es suscep-
tible de una lectura ideologica. Lo esencial para dicha lectura no
es tanto enfrentarse al texto como ya constituido, sino retrotraer-
se al momento de su programacion, en la selecciéon y combinacion
de sus elementos constitutivos. El mecanismo de constitucion del
texto nos revela el estatuto ideologico del mensaje como "un sis-
tema de reglas sernanticas"’'. La posterior reproduccion por la
propaganda y el consumo por los medios de comunicacion son
momentos derivados por no esenciales de la ideologia. No es
entonces un cuerpo de proposiciones, es un sistema de reglas
semanticas para generar mensajes.



291
3.2. Estatuto ideologico del discurso populista.

En este corto trabajo solo indicaremos algunos supuestos y
primeros pasos para una lectura ideoldgica del discurso politico.
Pensamos, sin embargo, que algo se habra ganado después de todo
lo expuesto.

Nuestra lectura ideologica parte desde D' (cfr. 1.2.6) y antes
del discurso constituido (M). Para situarnos ante un tal aconteci-
miento leemos en las Memorias de Perdn un relato de su primer
discurso multitudinario el dia 17 de octubre de 1945, liberado ya
de la prision Martin Garcia y ubicado en el balcon de la Casa
Presidencial:

"Cuando hice un gesto con las manos para pedirles silencio, se
levant6 un clamor en toda la plaza. Yo no sabia que decir [...].
Grité: "Muchachos, vamos a empezar por cantar el Himno Nacio-
nal". Con esto gané diez minutos, mas o menos, para armonizar

. : 52
algunas ideas y preparar el discurso""".

Se trata, exactamente, de analizar ese "armonizar algunas
ideas" y "preparar el discurso”, es decir, que un sistema de reglas
semanticas esta en juego y se ejerce hasta constituir el mensaje.

3.2.1. En nombre de ...;En nombre de quién programa su dis-
curso el lider? ;En nombre de quién habla? ;Quién es el que
habla por medio del lider? Sin lugar a dudas habla el Gobierno, y
por ¢l el Estado. Habla quien tiene el poder; pero un poder com-
partido entre diversas clases y fracciones (2.3.3 y 2.3.4). Pero,
como hemos visto, existe una hegemonia de la burguesia indus-
trial nacional (en nombre de la cual habla) compartida con la
clase obrera (a la que habla). Otro grupo en nombre del cual
siempre se habla, implicitamente, es el de las fuerzas armadas,
"apoyo de la revolucion", "fieles intérpretes de los intereses del
pueblo”, o como dice Vargas:

"Soldados do Brasil: O momento de apreensdes ja passou. A
hora ¢ de acdo clara e direta, de realizagées uteis, de trabalho

fecundo e creador™”’ .

O como explica Peron:



292
"[Mi discurso] salvo a mis antiguos compaiieros de gabinete"™*,
que eran todos militares.

La significacion real del discurso, por ello, nos mostrara, al fin,
formar parte de la ideologia dominante, pero con matices, equi-
vocos, manejada habilmente, progresistamente, modernizadora-
mente. Esto se descubrird porque el referente principal (R")

(cfr. 1.2.6) sera, en definitiva, el del proyecto capitalista, es decir,
el hegemonizado por la burguesia industrial. Concluyendo, el dis-
curso populista tiene tanta "autonomia relativa" como el mismo
Estado; mayor cuando moviliza la clase obrera; menor cuando
debe movilizarla.

3.2.2. Metacomunicacion por seleccion. En esta exposicion nos
referiremos, de manera abstracta o ejemplar, simplificando la
tematica pedagogicamente, al referente en los siguientes términos
(cfr. 1.2.6, donde R '-R*es O de 1.2.1):

R! R?

Una palabra del discurso (M), por ejemplo "justicia", es selec-
cionada, elegida, en vista de ser emitida ante el auditorio (D*—S).
Como dicha palabra tiene un significado preciso (R”) en la histo-
ria de las luchas obreras, por ejemplo, se la selecciona como com-
petente para funcionar en el discurso en un momento dado. En
realidad, todos los elementos del discurso o pertenecen al campo
y o al z. Por ahora nos atenemos al y (es decir, donde R1NR2).

La seleccion de dichos elementos en el proceso de semantizacion.
donde una red categorial de codificacion que podria describirse
detalladamente, significa un cierto mecanismo de ocultamiento.
En efecto, todos los temas x son excluidos del discurso, porque
podrian ser chocantes al auditorio, pero aparecen en discursos
dirigidos a empresarios, militares, etc. El solo hecho de seleccio-



293

nar los diversos momentos del mensaje es ya una metacomunica-
cioén: una comunicacion que no s6lo comunica algo sino que con-
nota mucho mas. El lider asi "prepara el discurso".

3.2.3. Desplazamiento semantico. Pero en el caso que deba
usar un elemento de campo z, en este caso entonces produce, por
un mecanismo de encubrimiento, el "despojamiento de sentido"
de z desplazando su significado hacia y, ambito de coincidencia.
En un fragmento del discurso indicado en 1.2.6 ("—Pondremos
en las manos de los campesinos los instrumentos") los campesi-
nos hablan de "armas" (z en R?) y el lider habla del "ejército"

(y de RY). Es por ello que el discurso contiene un sin nimero

de palabras cuyo significado es equivoco; categorias amplias
que permiten, como la noche, que "todos los gatos sean pardos"
(cfr. algunos ejemplos en 3.3). El desplazamiento de z a y es un
proceso elaborativo del discurso propiamente ideoldgico, el mas
usado, y el que constituye esencialmente al discurso populista en
su estatutd propio.

3.2.4. Metacomunicacion por combinacion. Ademas de selec-
cionar y desplazar semanticamente el referente, el discurso es
ideoldgico por la codificacion sintactica de los elementos. No es
lo mismo ordenar AB que BA. Teniendo seis elementos (A, B, C,
D, E, F, G, H) no es lo mismo enunciar A, B, C que H, G, F. Pue-
den establecerse combinaciones de sustitucion que combinen la
seleccion con su posicion sintactica (ya que A, B, C, ademads, no
es C, B, A). Se efectta asi una comunicacion de segundo grado
por la diversa posicion en el discurso de los elementos elegidos.

Estos tres mecanismos, entre otros, estan presentes en la codi-
ficacion ideologica del mensaje, respondiendo a intereses de clase,
a presiones politicas, econdmicas, al manejo del "espacio"” politi-
co del que depende la supervivencia del régimen populista. En
este sentido, se podria mostrar la diferencia con el discurso poli-
tico neofascista (que se efecta por radio o television pero no
ante multitudes) o socialistas (como el de Fidel Castro). En los dos
Gltimos casos referidos los referentes, o son idénticos (R' = R?)

o son del todo excluyentes (R1MR2 = g, no tienen ninguna



294

posicién en la R'NR?, que seria el caso del neofascismo ante la
clase obrera o marginal).

3.2.5. Ambigiiedad del discurso populista. La nocion de
"ambigiliedad" quiere indicar esa movilidad semantica del mensa-
je; ese juego "sucio" con el referente. Aqui, ademas, debemos
introducir un nuevo término: el referente utépico (que nueva-
mente puede desdoblarse en RU' —referente de las clases domi-
nantes o el poder—, y RU? —referente utépico de las clases obre-
ra, campesina o marginal—). El término "justicia social" de Peron,
el "Estado novo" de Vargas, lanzan el discurso hacia un referente
utdpico. Contra Mannheim debemos hablar de utopias ideologi-
cas, que son aquellas que se formulan las clases (o fracciones)
dominantes, para permitir incluir equivocamente muchas peticio-
nes y demandas de las clases oprimidas. La burguesia proclamaba
utdpicamente: "Libertad, fraternidad, igualdad". Desde ese hori-
zonte utopico puede desplazarse la exigencia z de la protesta po-
pular hacia y. Este "horizonte utopico de la ideologia es compar-
tido tanto por las clases dominantes como por las clases domina-
das, si bien para las primeras ese horizonte funciona como refe-
rencia legitimad ora de sus privilegios, mientras que para las segun-
das opera como explicacion de su actual condicion subordinada vy,
a la vez, como garantia de la expectativa de una satisfaccion final

de aspiraciones insatisfechas en el presente"””.

Por lo general el &mbito de coincidencias (y) se encuentra en
ciertas generalizaciones axioldgicas de los intereses sociales
abstractos o en apariencia positivos € inocentes, cuya funcion
sera, como veremos, sustituir simbolica e ilusoriamente la insatis-
faccion real de las clases oprimidas. Una lectura con esquemas
ideales de la realidad reemplaza a una lectura realista, objetiva,
que llama a la negatividad por su nombre.

3.2.6. La fiesta y la decodificacion equivoca. La manifestacion
multitudinaria, la presencia del lider y su pueblo, es el lugar del
"manejo" semantico por excelencia. El fervor, el grito, el paroxis-
mo de tocar ya con la mano la utopia crea una situacion que
impact6 al mismo lider:



295

"Confieso —dice Perdn— que al salir al balcon realmente me
impresiond la multitud [ ...]. En momentos asi parece que hay una
fuerza exterior que le inspira a uno [ ...]"*°.

El universo semantico del discurso en acto permite la obnubila-
cion de la decodificacion. Hay como una transferencia de la
multitud en el lider; se acepta, como si hubiera cometido una
ligera falta, que el contenido semantico z sea arrastrado hacia y.

El proceso de decodificacion (por el canal ¢ en 1.2.6) estd habil-
mente entorpecido. El canto, la aclamacion, el estribillo, los carte-
les..., la fiesta permite este equivoco, esta equivocacion.

Sin embargo, el discurso logro lo que intentaba. Logré la con-
fianza, la fe en el proceso, la lealtad en los oscuros dias futuros.
Su funcion simbolico-sacerdotal, héroe-donador y mediador del
objeto deseado se actualiza en este universo semantico.

3.3. Algunos temas populistas ideologicos.

Llamamos temas ideoldgicos aquellos momentos del mensaje
que permiten ser referidos tanto a R' como a R?, cargados ade-
mas de una connotacidn axiologica tal que tapa su significado. Si
en un acto populista se dijera "camaradas" en ugar de “compafie-
ros”, seria tal el revuelo que el discurso perderia totalmente su
significado, su sentido. Al contrario que en el texto marxista, la
"retorica y el énfasis de la elocucion" es esencial’’.

3.3.1. Pueblo. La categoria "pueblo" es esencial para el populis-
mo. Sin embargo, no es exclusiva del populismo ya que es usada con
profusion y precision por Fidel Castro en Cuba, Mao Tsetung en
China, Sekou Tour¢ en Gahna. Pueblo es una categoria que puede
tener diversos sentidos, como lo hemos mostrado en nuestra obra
Meétodo para una filosofia de la liberacién™®. Por ser una catego-
ria dialéctica tiene tantos significados como nociones opuestas:
pueblo es la nacion ante la potencia extranjera agresiva; pueblo
son las clases oprimidas contra las clases dominantes en la nacidn;
pueblo es la juventud ante las burocracias, etc. Su riqueza signifi-
cativa puede ser habilmente utilizada por el populismo para
maniobrar semanticamente. Esto no desvirtua dicha categoria, del



296

todo necesaria en la politica de los paises periféricos, pero nos
exige usarla con cuidado.

En general el populismo, atin el tercer populismo (cuando se
nos dice que "el pueblo argentino volvera a ser, pasado mafiana
[con oportunidad de la eleccion del 11 de marzo de 1973], el pro-
tagonista de su historia")’’, coloca siempre al pueblo como el
interlocutor del discurso. Claro que, como pueblo puede ser la
nacion (R' en 1.2.6), o clase oprimida (R%, y, por ejemplo, para
la juventud peronista" era la vanguardia (como los "Guardias
Rojos" de la revolucién cultural china: R®), quiere decir que
cuando el lider dice: "{El pueblo!", cada uno decodifica a su
manera (cfr. 3.2.6). En la diversa significacion de la palabra
"pueblo" consiste su utilidad populista; los diversos referentes
permiten jugar con las masas, las clases dominantes, la juventud.
Cada uno entiende lo que desea entender, pero, en el fondo, inter-
pretan concretamente realidades diversas.

Pero, entiéndase bien, aunque analoga en sus significados (ya
que pueblo en ultimo término define a un conjunto humano
oprimido en cuanto distinto, en cuanto portador positivo de una
historia propia; que es lo que hemos definido en nuestra Etica®
como exterioridad o alteridad), la categoria pueblo no puede
descartarse sin mas. Es falso que la categoria pueblo se oponga
a la categoria social clase. Es mas amplia, permite un analisis
coyuntural mas amplio. Lo que acontece es que puede haber una
utilizacion populista (que juega con la ambigiiedad contra el pue-
blo) o una interpretacion univoca (que explicita en cada caso su
contrario y sefiala, si la utiliza, a la categoria como nacién, como
clase, como juventud no burocratizada, etc.).

Seria sumamente interesante intentar ver la relacion de la am-
bigiiedad de las categorias populistas y la filosofia de dichas
épocas. Asi en la Alemania fascista Heidegger habla del ambigiio
“ser”, que, como o muestra Levinas, es neutro, ommcompren-
sivo: en su nombre se puede fundar toda praxis. No es dificil que
desde 1933 se ocupe de meditar a Nietzsche y su "voluntad de
poder". De la misma manera Carlos Astrada con su E/ mito
gaucho"®', aunque interpreta al gaucho Martin Fierro como prole-



297

tariado y al Viejo Vizcacha como la oligarquia, cae en categorias
analdgicas con el karma budico y "la vivencia gaucha del destino"
—categorias ambiguas aunque valiosas por su intento—. Lo mismo
puede decirse de la "raza césmica" de Vasconcelos, que lo englo-
ba todo y al mismo tiempo lo encubre. Nuestra filosofia de la
liberacion argentina, contemporanea al tercer populismo, tuvo
categorias cuya ambigiiedad permiti6é que dentro de ellas queda-
ran identificados, antes de la claridad de la crisis, perseguidores®
y perseguidos. La categoria de Totalidad, por ejemplo, es tan am-
bigua como pueblo y se debe clarificar univocamente su significa-
do analdgico.

3.3.2. Frente y conciliacion de clases. Ya en 1924 el APRA de
Haya de la Torre proponia una alianza de clase. En su obra E/
antiimperialismo del APRA se nos dice que el APRA no es un
partido de clase, sino un "Frente tnico"®. El interclasismo es
parte de la ideologia populista:

"E" preciso a colaboragdo de uns e outros no esfor¢o esponta-
neo e no trabalho comun ern bem dessa harmonia, da cooperacdo
e do congracarnento de todas as clases socias (Muito bem; prolon-
gados aplausos). O movimiento de 10 de novembro pode ser con-
siderado, sob certos aspectos, como urn reajustamento dos qua-
dros de vida brasileira (Muito bem; palmas )6,

Y Calle, con mas claridad exclama:

"La palabra control aterra a los hombres de negocios; pero este
proyecto no debiera asustar a los industriales verdaderamente
aptos. |Si es en interés de ellos! Y en resumidas cuentas, en inte-
rés de todos. No habria huelgas, ni cierres fabriles, porque la
junta mixta sabria en cada momento lo que una industria puede
conceder o no. Al propio tiempo, entre patronos y obreros se
formaria poco a poco, en vez del antagonismo presente, una con-
ciencia de comunidad, en que lo tuyo y lo mio se confundiesen

[..]"%.

La "lucha de clases" no es ya ignorada como en el liberalismo
o reprimida como en el neofascismo militarista posterior. En cam-
bio es habilmente conducida dentro del proyecto capitalista



298

nacional independiente hegemonizado por "los industriales verda-
deramente aptos" como dice Calle, es decir, por la burguesia
industrial nacional (pero que, al fin, no seran suficientemente
aptos para vencer al capitalismo imperial internacional).

Nuevamente se juega entre dos referentes diferentes. Cuando el
lider habla de "clases", de "clase obrera", "clase campesina", es
b b b
para desplazar su significado dentro de una "alianza de clases"

(cfr.3.2.3).

Filosoficamente hablando hay ciertas categorias que, por abs-
tractas o ambiguas, permiten el uso populista de las mismas. Por
ejemplo, cuando nosotros hemos expuesto en nuestra Efica la
posicion de exterioridad del Otro, el hecho que su alienacion es su
asesinato en la Totalidad®®, puede interpretarse que dicho Otro es
una clase opresora contra la cual no se puede combatir. Ese uso
populista no invalida dicha categoria pero muestra que por su sig-
nificacion analdgica puede ser usada de manera encubridora. Es
necesario que el discurso adquiera mayor claridad univoca en su
despliegue politico: la praxis exige la correcion tedrica. Esta
demas decir que las frecuentes filosofias académicas (desde la
fenomenologia, diversas ontologias, filosofia de la ciencia, 16gi-
cas de diversos niveles, etc.) son caldo de cultivo para el populis-
mo, y aun para el fascismo; pero es ya otro tema.

3.3.3. Propiedad distribuida y participacion politica. El popu-
lismo nunca pondré en cuestion a la propiedad privada, pero
como no puede defenderla de manera directa y evidente ante
las masas realiza un rodeo semantico: se trata de extender a toda
la poblacién el mayor nimero de propiedad posible. Es por ello
por lo que las diversas reformas agrarias populistas no han llegado
sino a producir o el minifundio antieconémico o el reparto de
tierras de poca productividad. Los latifundios de hecho no dismi-
nuyeron; en algunos casos pasaron de la oligarquia conservadora
a nuevas ¢lites con mentalidad capitalista exportadora. Nacid asi
un nuevo poder oligarquico contra las burguesias industriales,
pero no se derroto el espiritu de la ligazon con el Imperio.



299

La falta de control y dominio de los medios productivos (tec-
nologia, capital y materia prima) privo a las clases dominadas de
verdadera participacion politica. Los sindicatos obreros y campe-
sinos, en gran parte constituyen el aparato del Gobierno (junto al
partido), por lo que el lider los moviliza contra sus enemigos
eventuales, pero estructuralmente los desmoviliza ante el proyec-
to misno de industrializacion nacional. Las clases populares son
mediadores de un proyecto pero no sus agentes principales.
S—D? sigue siendo pasiva en cuanto a la construccion de su obje-
to (O) (cfrr. 1.2.8).

3.3.4. Orden, trabajo y justicia social. El proyecto utdpico del
régimen populista es la liberacion nacional, mediante "la sobera-
nia politica, independencia econdémica y justicia social" (los tres
valores exaltados por el peronismo, por ejemplo). Para lograr
dicha utopia, dentro de un proyecto capitalista, es necesario
trabajo productivo de las masas y orden y paz para poder pacien-
temente producir una acumulacion suficiente para el desarrollo
nacional:

"ia orderm e o trabalho! (Muito bem; palmas prolongadas). Erm
primeiro lugar, a ordem, porque na desordern nada se constroi
[...]. O trabalho s6 se pode desenvolver ern ambiente de ordem.
Por isso, a Lei do Salario Minimo, que vern trazer garantias ao
trabalhador, era necessidade que ha muito se impunha [...]"%".

En su esencia, se exige aceptacion del proyecto industrial capi-
talista, y como contrapropuesta se promete salario minimo, seguir-
dad social, etc. El marginado, el obrero explotado por un libera-
lismo sin control ni limite acepta con regocijo este pacto refor-
mista. Pero en realidad se presenta como un logro revolucionario
de la clase obrera (R?), siendo en realidad una necesidad del misno
sistema capitalista (R') que necesita mayor mercado, en doctri-
na keynesiana, para sus propios productos. Hay nuevamente un
manejo semantico. Por su parte, el gran ideal de la "justicia social",
unos, los oprimidos, lo entienden como un orden nuevo cuya
hegemonia sera ejercida; otros, la nueva burguesia nacional, como
un orden industrial capitalista donde la distribucion de la rique-
za se lograra lentamente por medio de un salario que ird compar-



300

tiendo el desarrollo general de la sociedad como totalidad. Nueva-
mente el RU (cfr. 3.2.2) se escinde: RU' es capitalista; RU? es
popular, pero ambos quedan dichos en la nociéon ambigua de
"justicia social". Nuevo ambito para el manejo semantico en el
momento de la programacion del mensaje.

Los temas ideoldgicos son muchos mas, pero con los indica-
dos es suficiente a los fines de este articulo, en el que s6lo hemos
querido tomar un ejemplo, entre otros, para proponer algunas
hipotesis para abrir un camino metodologico en la historia del
pensamiento.

4. SINCRONIA, DIACRONIA Y LIBERACION

Ahora so6lo querriamos proponer algunas conclusiones y consi-
deraciones que podrian desprenderse de lo dicho y continuar por
el camino emprendido.

4.1. SINCRONIA Y DIACRONIA.

El analisis propuesto hasta ahora es principalmente sincronico.
Un texto (1.) es situado en su contexto (2.), efectuandose por
relacion de ambos un andlisis ideologico del texto (3.). Todo esto
en un tiempo. Pero la historia del pensamiento se ocupa de una
gran progresion, de un proceso, de una sucesion diacronica.

7! > T2 - T

[




301

La historia del pensamiento se ocupa de diversos textos (T',
T*...) situado en diversos contextos (C', C2...), pero principal-
mente de la evolucion ideologica de los mismos ( d', d%..). Sera
necesario comenzar poco a poco el analisis de los textos mas signi-
ficativos de un contexto (por ejemplo, los literarios, filos6ficos,
politicos, etc.) en las diversas etapas de la historia latinoamerica-
na. De ese trabajo ir4d naciendo una historia ideoldgica, quinta-
esencia del pensamiento situado, en la que no interesa tanto el
contenido mismo del texto sino su sentido situado: en cuanto que
justifica u oculta la realidad, en cuanto la critica o la moviliza. Se
trataria de una lectura histoérico-ideoldgica que descubriera la
organizacion misma del mensaje con sus propiedades semanticas
particulares.

4.2. FILOSOFIA Y PRACTICAS

El estatuto de la filosofia, no simplemente como texto escrito
sino antes como discurso critico, debe situarse desde su contexto
real, desde las practicas de los agentes histdricos y desde el mismo
filosofo como agente de una practica particular .Si la filosofia se
define desde una practica académico-universitaria, su discurso sera
necesariamente ideoldgico, encubridor, justificante de la domina-
cion. Es por ello, por ejemplo, por lo que la filosofia de los "fun-
dadores" era ideologica.

Por el contrario, una filosofia que pretenda ser critica, en
autoconciencia de sus propias limitaciones, debera entroncar con
las practicas historicas y reales de las clases oprimidas, del pueblo
en su sentido estricto. Un pensar que surja desde esas practicas
constituye al mismo filosofo como una realidad ambigua; El filo-
sofo. Sin embargo, no s6lo pensara dichas practicas, sino que real
y personalmente colaborara con ellas; su practica personal se inte-
grard a las del pueblo. Teniendo todo esto como condicion podria
hablarse de una filosofia de la liberacion latinoamericana; filoso-
fia del intelectual orgénico a la praxis no ideoldgica. Digo no
ideoldgica porque es critica real al statu quo.



302

La practica de liberacion del pueblo oprimido, entonces, es la
condicién de posibilidad desde la cual puede partir un pensar filo-
sofico ¢l mismo liberador. Esto exige un método riguroso (que he-
mos llamado método analéctico en nuestra obra Método para una
filosofia de la liberacion citada arriba), que ahora necesita impor-
tantes y nuevas distinciones que maduren su capacidad critico-
interpretativa.

La filosofia de la liberacion seria el momento de la historia del
pensamiento latinoamericano en que el texto responde a un con-
texto revolucionario, actual o posible, revolucion continental que
Bolivar sofi6 pero que s6lo en el futuro sera posible. El pensador
que se hace cargo de dicha liberacion continental histdrica podra
dar cuenta de la realidad presente, asi como el pensamiento poli-
tico de comienzo del siglo XIX dio cuenta de la emancipacion
nacional neocolonial.



303

NOTAS

'En este trabajo se presenta parte de las conclusiones del seminario sobre
Categorias politicas que venimos dirigiendo desde 1976 en el Centro de
Estudios Latinoamericanos (UNAM) (MEXICO).

*Trad. cast. Ed. Goyanarte, Buenos Aires, 1972, pp. 37 ss.

*Ibid., pp. 248-250.

*Trad. cast. Fragua, Madrid, 1973, pp. 219-316. Véase Sémantique struc-
turale, Larousse, Paris, 1966, en especial pp. 172-194.

>"Un probleme de sémiotique narrative", en Langages, 8 (1973), pp. 20
ss.

STesis defendida en Paris III, Sorbonne nouvelle, en el Institut des Hau-
tes Studes de I'Amérique Latine, 1976.

"Ibid., pp. 192 ss.

#José Maria Velasco Ibarra (1983- ), Cuarta Jornada, Talleres Grafi-
cos Nacionales, Quito, 1961, t. I, p. 211. Discurso pronunciado ante estu-
diantes el 28 de noviembre de 1960.

*Ibid., pp. 210-211.

PIbid., pp. 211-212.

"Lazaro Cardenas, La unificacion campesina, Biblioteca de Cultura Social
y Politica, PNR, México, 1936, pp. 16-17.



304

"2Juan Domingo Perén, La hora de los pueblos, Mundo Nuevo, Buenos
Aires, 1973, p. 39, en el "Mensaje del Gral. Peron a los argentinos del afio
2000".

PErich Fromm, Sociopsicoandlisis del campesino mexicano, FCE, Méxi-
c0,1973, pp. 306-307.

J. M. Velasco Ibarra, op. cit., p. 210.

BGetulio Vargas, A nova politica do Brasil, José¢ Olympio, Rio, 1938, t.
V, p. 133, del discurso del 7 de enero de 1938 en Rio Grande.

Ibid., p. 203, del discurso del 1o. de mayo de 1938 en el Dia del Traba.
jo, en io.

L. Cardenas, op. cit., p. 18.

8G. Giménez, op. cit., p.217.

¥G. Vargas, Op. cit., p. 311, discurso a obreros en Sao Paulo, el 23 de
julio de 1938.

*Ibid., p. 325.

L. Cardenas, op. cit., p. 18.

#J.M. Velasco Ibarra, op. cit., p. 212.

3G, Vargas, op. cit., p. 253, discurso en Duro Preto, el 10. de julio de
1938.

*Cfr. Roland Barthes, "Escritura politica", en El grado cero de la escritu-
ra, trad. cast. Siglo XXI, México, 1972, pp. 26-35.

SHerbert Marcuse, El hombre unidimensional, Mortiz, México, 1968, p.
122.

*Eliseo Veron, "Ideologia y comunicacion de masas", en Lenguaje y
comunicacion social, Nueva Vision, Buenos Aires, 1969, pp. 140-145.

L. Cardenas, op. cit., p.17.

*Ibid.

¥J. D. Perén, op. cit., p. 36.

3%J. M. Velasco Ibarra, op. cit., p. 210.

313, D. Perén, op. cit., p. 39.

*Getulio Vargas, op. cit., p. 203-205, discurso pronunciado el 10. de
mayo de 1938 en Rio, ante la clase trabajadora.

33J. M. Velasco Ibarra, op. cit., p. 212.



305

*Ed. Era, México, 1975. Puede consultarse sobre el populismo, y en estas
obras se encontrara por su parte mucha mas bibliografia, los siguientes tra-
bajos: Ghita lonescu-Ernest Gellner, Populismo. Sus significados y caracte-
risticas nacionales, Amorrortu, Buenos Aires, 1970; Francisco Weffort,
Populismo, marginacion y dependencia, San José, 1973, y "Estado y
massas no Brasil", en Revista do la Civilizagao Brasileira, 7 (1967); Robert
Dix, The developmental significance of the rise of populism, Houston,
1975; A. Niekerk, Populism and political development in Latin America,
Rotterdam, 1974; R. Kindarsley, The first Russian revisionists, Oxford,
1962; Franco Venturi, Roots of revolution, New York, 1960; V. 1. Lenin,
Contenido econémico del populismo, Siglo XXI, Madrid, 1974, y las que se
citaran a continuacion. Es de importancia Arnaldo Cordoba, La ideologia
de la revolucion mexicana, UNAM México, 1974, y la obra de,Darcy Ribei-
ro, El dilema de America Latina, Siglo XXI, México, 1971, pp. 203 ss.

»Gino Germani- Torcuato S. di Tella-Octavio lanni, Populismo y contra-
dicciones de clase en América Latina, Era, México, 1973.

UNAM, México, 1974.

*"Trad. cast., Siglo XXI, México, 1972. Su obrita Las crisis de las dicta-
duras, Siglo XXI, México, 1976, es de interés.

*poder politico..., p. 228.

Ibid., p, 222.

“Cfi-. La crisis de las dictaduras.

*'Fontanella, Barcelona, 1974, pp- 315-316.

*En este afio se funda el APRA: Alianza Popular Revolucionaria para
América.

BEI dilema de América Latina, Siglo XXI, México, 1971, p. 25.

#<E] desarrollismo, ideologia tecnocratica capitalista, marcaria un paso
atras hacia un compromiso caracterizado por la utilizacioén de la ayuda
exterior y la asociacion con el capital extranjero actualmente norteameri-
cano. La nueva burguesia suele surgir de las mismas familias de grandes
propietarios y comerciantes que antafilo dominaban, asociadas al capital
extranjero. El avance creciente del capital extranjero dominante, su mono-
polio tecnoldgico cada vez mayor, acusan la sumision de estas burguesias
nacionales” (Samir Amin, op. cit., p. 316, es el caso de Colombia desde
1958 y desde el mismo afio en Venezuela, de Costa Rica, de ciertos gobier-
nos mexicanos (1958-1970), del frondicismo en Argentina (1958-1962),
etc.

Y Rechtsphilosophie § § 182-256.

*La libertad sindical en México, La Lucha, México, 1926. p. 85.



306

*Siglo XXI, México, 1972. Dorman tiene otra obra sobre Supermdn
v sus amigos del alma, Galerna, Buenos Aires, 1974. Para un planteo
basico de la cuestion véase Fernando Danel, Ideologia y epistemologia,
Edicol, México, 1977.

A, Mattelart , op. cit., pp. 151-152.

YEn Lenguaje y comunicacién social, pp. 133 ss.

Ibid., p. 141.

>Ibid. Véase también Ludovico Silva, Teoria y prdctica de la ideolo-
gia, Nuestro Tiempo, México, 1971.

En Excélsior (México), 18 de enero de 1977, p. 11-A.

> 3Op. cit., discurso a las fuerzas armadas, el 18 de diciembre de 1937, p.
116.

H0p. cit.

**Gonzalo Puentes Ojea, Ideologia e historia, Siglo XXI, Madrid, 1974.

*Memoria, cit. arriba.

*’Roland Barthes, op. cit.

*#Sigueme, Salamanca, 1974, pp.

**Héctor Campora, La revolucién peronista, Eudeba, Buenos Aires, 1973,
p.68.

Cfr. Para una ética de liberacion latinoamericana, Siglo XXI, Buenos
Aires,t.I-11,1973.

%!Cruz del Sur, Buenos Aires, 1948.

52por ejemplo en la obra de M. Casalla, Razon y liberacion, Siglo XXI,
Buenos Aires, 1974, puede verse el equivoco, desde las opciones practi-
cas asumidas desde la derecha peronista en el ltimo periodo del gobierno
de Isabelita.

Ercilla, Santiago, 1936, pp. 63 ss.

%G. Vargas, op. cit., p. 205, discurso pronunciado el 10. de mayo de
1938.

5 A. Chaverri Matamoros, El verdadero Calle, p-334 (cit. por A. Cordoba,
en Ideologia ..., p. 319).

Op.cit.cap.ILt.L

S0p. cit., p. 203, del discurso ya citado.



16.

HISTORIA Y PRAXIS*

(Ortopraxia y objetividad)

"Das System der gegenstindlichen Tatigkeiten
schafft die faktischen Bedingungen der moglichen
Reproduktion des gesellschafltichen Lebens und
zugleich die transzendentalen Bedingungen der mo-
glichen Objektivitit von Gegenstanden der Erfahr-
ung" (Jiirgen Habernas, Erkenntnis und Interesse,
p-39).

"[...] wahrend die Methode. vom Abstrakten zum
Konkreten aufzusteigen" (Karl Marx, Zur Kritik
der politischen Oekonomie, 1, p. 248).

* Qaxtepec, 14 de octubre de 1980.



309

Desde que hay historia (Historie) o descripcion del acontecer
histérico (Geschehen), a nivel del simple relato historico (Geschich-
tsschreibung), el discurso cumplié una funcién muy precisa en la
sociedad. La funcion social del relato histérico esta siempre ligado
a la praxis concreta y desempefia el papel no tanto de clarifica-
cion como de fundacion. Entre los grandes imperios o civilizacio-
nes urbanas del neolitico, por ejemplo en la Mesopotamia, en
Egipto, la India, la China, entre los Aztecas, los Mayas o los Incas,
el relato historico tenia la funcion fetichista de fundar al Estado,

a la clase en el poder, ddndole una originacion divina. Paradégica-
mente el relato historico, por ser mitopoiético comenzaba por las
teogonias, es decir, deshistorificaba la dominacién del Estado y lo
instalaba en un orden trascendental ahistorico, fetichizado,

novum ordo saeculorum: "un nuevo orden para la eternidad"
——como se lee en el billete de un dolar de los Estados Unidos,
nuevo Estado con pretension fetichista igualmente—. Ante este
relato fetichizante del acontecer cotidiano cambiante, hasta cadti-
co, de cuya complejidad podria provenir el fin del Estado, su
derrumbe (situacion que la historia, en funcion ideologica quiere
evitar y por ello es el centro del ejercicio de la hegemonia ideoldgi-
ca para crear el consenso en la sociedad civil y las clases domi-



310

nadas), surge otro relato histérico, pero ahora historificante, anti-
fetichista. Se trata del discurso historico de las clases oprimidas
en proceso de liberacion. Uno de los primeros relatos en este sen-
tido fue el de los esclavos de Egipto liderados por un tal Moshé.
Es en el mundo semita, y no en el mundo indoeuropeo los
dominadores del hierro y el caballo que instauran sistemas escla-
vistas, donde surge el discurso historico antifetichista. Como Paul
Ricoeur lo ha mostrado, el mito adamico, y no el prometeico, es
el primer mito antropoldgico, historico (1), y esto simplemente
porque la libertad y el mal son del hombre; se produce asi una
distancia radical con los dioses. Esta ateizacion del origen del
relato histdrico, aunque le pese a Nietzsche, es la instauracion de
discursos en donde el hombre es responsable de la historia, y no
ya los dioses. Pero el relato antifetichista esta determinado por la
praxis. La praxis de liberacion, la ortopraxia que funda la "recti-
tud " del discurso, se enfrenta al poder fetichizado del Estado y
las clases dominantes. Debe comenzar por destituir de su preten-
dida eternidad, divinidad, al poder dominante para hacer posible
la praxis destructora de un tal orden. La praxis de liberacion,
determina un relato mas objetivo, no ya mitico, sino ahora histo-
rico, humano, donde las clases oprimidas en proceso emancipato-
rio emergen como sujeto historico, como protagonista determina-
do por las estructuras sociales ( eran esclavos por su situacion en
las relaciones productivas, practicas, ideologicas y no otra cosa),
pero no absolutamente determinados. Estaban estructural y
relativamente determinados. La praxis de liberacion se fundaba,
se originaba, como lo ha mostrado Ernst Bloch (2), en la utopia,
en la utopia de un nuevo orden mas justo, la tierra prometida
donde "mana leche y miel" -como termina el himno del Frente
Sandinista de nuestra hermana Nicaragua-. La utopia no es sino
un horizonte de inteligibilidad, frontera desde donde se consti-
tuyen los objetos del conocimiento, referencia ultima de su
objetividad.

Relatos fetichistas de la historia que justifican la praxis de
dominacion, y relatos historificantes y criticos, antifetichistas,
que fundan la praxis de liberacion de los oprimidos, son los dos
limites extremos entre los cuales se pueden clasificar todos los



311

discursos historicos, desde su etapa precientifica hasta su consti-
tucion como ciencia (als Wissenschaft), donde el discurso histori-
co no ha dejado de cumplir esa funcion real, concreta, historica.
Hablando de la objetividad, Noam Chomsky nos dice que O'Brien
explica que ..en nuestra época, el poder (power) tiene a su servi-
cio a mas intelectuales que en ningun otro momento de la historia,
permitiéndoles ser mas discretos acerca de los métodos utiliza-
dos", porque estariamos en .cuna sociedad mutilada por la corrup-
cion sistematica de sus intelectuales™’; de lo que concluye el gran
cientifico en la lingiiistica: .Se refiere (O'Brien) especificamente
al fracaso de los cientificos sociales que deberian actuar como
criticos responsables e independientes de la politica del Gobierno,
y que se han convertido, en cambio, en los agentes de su politica"*.
Es decir , “la tesis de Bell de que los intelectuales estan cada vez
mas cerca del centro del poder, o que al menos estan siendo ab-
sorbidos mas plenamente dentro de la estructura de elaboracion
de las decisiones, se ve en cierto modo apoyado por el fendmeno
de la sumision contrarrevolucionaria. Esto es: se puede predecir
que a medida que el poder se haga mas accesible [al intelectual],
las desigualdades de la sociedad se alejaran de su vision".

Es sabido que éste fue el tema del conocido libro de Marcuse,
One-Dimensional Man, del que, a manera de introduccion, cabe
recordar algunas consideraciones tomadas casi al azar: “La enaje-
nacion de la totalidad absorbe las enajenaciones particulares y
convierte los crimenes contra la humanidad en una empresa
racional”®. Luchar teéricamente contra esos crimenes son “int-
tiles aventuras mentales"’, ya que los intelectuales reformistas
“en el estadio avanzado de la civilizacion industrial, han converti-
do a la racionalidad cientifica, en poder politico"®. Pero seria
bueno no olvidar que "si la naturaleza es en si misma un objeto
legitimo, racional de la ciencia, es entonces no sélo el objeto
legitimo de la Razén como poder, sino también de la Razon
como libertad; no s6lo como dominacion, sino también como

liberaciéon™.



312

1. CONOCIMIENTO E INTERES

La totalidad practica, "el sistema de las practicas objetivas"'”,
la praxis en su mas "fundamental" sentido, es la ultima instancia
real del acto y de la descripcion del problema del conocimiento.
Todos los problemas del conocimiento “encuentran su solucion
racional en la praxis humana (menschlichen Praxis) y en el con-
cepto de esta praxis"'' En efecto, el acto del conocer se inscri-
be, real y concretamente, en el proceso total de la praxis, como
un momento "interno ", a su servicio, cumpliendo una funcion
instrumental bien precisa. Olvidar el origen, en medio en el cual,
la finalidad para la cual, las determinaciones que se ejercen en
cada uno de los momentos del conocimiento con respecto a la
praxis, es absolutizar un acto supletorio, es caer en el fetichismo
de la teoria.

No pudiendo efectuar aqui una descripcion pormenorizada de
la cuestion elegiremos la via corta o fundamental, planteando la
cuestion radical de la constitucion de todo conocimiento posible.

En efecto, la praxis es la actualidad de la vida humana, necesa-
riamente vida social. La reproduccion de la vida se cumple por el
trabajo. El trabajo es la accion transformadora de la naturaleza
que permite producir objetos que satisfagan las necesidades del
hombre. El consumo reproduce la vida social. El consumo (el
comer del hambriento, el vestir del desnudo, el habitar del vaga-
bundo, etc.) es el objetivo de toda accidn, es decir, la satisfaccion
y el goce del bien alcanzado. Desde Aristoteles'? Hasta Kant'
después, el objetivo de toda praxis es el cumplimiento positivo
de la negatividad de la necesidad. Es por ello que, “llamo Intereses
(Interessen) -nos dice Habermas- a las orientaciones fundamen-
tales (Grundorientierungen) que se articulan con las condiciones
fundamentales de la posible reproduccion y autoconstitucion de
la especie humana, es decir , con el trabajo y la interaccion.

Estas orientaciones fundamentales se dirigen, no s6lo a la satis-
faccion inmediata de las necesidades empiricas, sino también a
la solucion a los sistemas de problemas en general"'*.



313

Siendo la raz6én un momento de la totalidad de la vida humana
en general, puede comprenderse "la unidad de la razén con el
interesado uso de la razc')n"ls, Todo esto si se entiende, entonces,
"interés" como fundamento, como proyecto, ya que "el mundo-
objeto es asi el mundo de un proyecto especifico y nunca es acce-
sible fuera del proyecto (Entwurf) histérico que organiza la mate-
ria, y la organizacion de la materia es al mismo tiempo una empre-
sa tedrica y practica'®.

En cuanto empresa tedrica es conocimiento. En cuanto conoci-
miento un sujeto cognoscente constituye el objeto y el sentido
del mismo. La relacion sujeto-objeto planteaba a la fenomenolo-
gia la cuestion de la "intencionalidad, que tiene esencialmente un
doble término. noesis y noema", y es conocido que "el problema
fenomenoldgico de la relacion de la conciencia a una objetividad
(Gegenstindlichkeit) posee ante todo un momento noematico"'”.
No vamos a entrar a la cuestion, pero queremos dejar indicada la
cuestion de una objetividad cotidiana, precientifica, objetividad
del objeto que se funda en el horizonte fundamental de compren-
sion, en el proyecto, en el Interés en su sentido fundamental.

Lo que pasa es que "las condciones de la objetividad de un
conocimiento posible"'® se originan en la praxis, como la totali-
dad de las practicas mundanas, ya que "el mismo Interés depende
de las acciones""’. De otra manera, la condicion de posibilidad de
la constitucion de la objetividad del objeto pende del proyecto
fundamental practico de una sociedad, de un grupo, del mismo
individuo articulado en ellos. El interés abre el horizonte de la
posible constitucion de los objetos del conocimiento. Podriamos
decir que mas alla del horizonte actual de inteligibilidad o de
constituibilidad objetiva no es posible real y concretamente
conocer algo. Era imposible para el Faraén conocer la legitimidad
y consistencia de la esperanza de los esclavos explotados; estaba
mas alla del horizonte posible de constitucion objetual. Sus inte-
reses, no en sentido empirico sino trascendental, hacian imposi-
ble conocer tales objetos; tal conocimiento rebasaba las condicio-
nes practico-productivas de posibilidad de la constitucion de la
objetividad del objeto.



314

Quiz4 ahora pueda entenderse la intencidon de Fichte cuando
expresa que "el tltimo fundamento (Grund) de la diferencia entre
los idealistas y los dogmadticos sea la diferencia entre sus intereses
(Interesses)™. y por ello la "necesidad de emancipacién (Bediirfnis
der Emanzipation) " y el originario impulso al cumplimiento de la
Libertad son el presupuesto de toda logica: "El supremo interés
(hochste Interesse) y el fundamento (Grund) de todos los intere-
ses es el para-nosotros-mismos (fiir uns selbst)"*'. "Ser para noso-
tros mismos", y no para otro, es el objetivo de la praxis de libera-
cion, pero también de la Razon. Kant mismo indica que "al fin
y al cabo una misma es la razon, en el aspecto tedrico o en el
practico, que juzga segun principios a priori", pero teniendo en
cuenta que el ultimo criterio es "el Interés practico (praktischen
Interesse) de la razon pura", ya que "no puede aceptarse que la
razon practica sea subordinada a la especulativa e invertir asi el
orden, porque en definitiva todo Interés (/nterssle) es practico, y
aun el de la razén especulativa es solo condicionado, y inicamen-

. , 2
te en el uso practico esta completo"™.

De otra manera, es la praxis como totalidad fundamental, que
incluye en su esencia al Interés, fundamento (Grund, Sein),la que
en concreto despliega el horizonte de objetualidad. Un horizonte
vigente, establecido, que funda la praxis de dominacion de un
Estado, de una clase dominante, entrara en contradiccion con otra
fundamento (la Utopia) o nuevo horizonte de constitucion objeti-
va.

Dado un sujeto cognoscente (s') que efectiia una praxis de
dominacion (d) sobre otro sujeto cognoscente (S%), la constitu-
cion de la objetividad del objeto (O") es diversa, porque la rela-
cion de fundamentalidad practica (a) parte de otro horizonte de
orientacion interesada fundamental (I'), que en el caso del opri-
mido (S?) que cono!;.e al objeto (O") desde una utopia de libera-
cion (7) que objetualiza de otra manera al objeto conocido (b).
Desde aqui puede entenderse que "los objetos del pensamiento
y la percepcion tal como aparecen ante los individuos anterior-
mente a toda interpretacion subjetiva tienen en comun ciertas
cualidades primarias que pertenecen a estos dos sostenes de la



315

Contradiccidn entre diversos horizontes de constitucion
cognoscitiva.

Sl

SI

realidad: 1) a la estructura fisica (natural) de la materia, y 2) a la
forma que ha adquirido la materia en la prdctica historica colec-
tiva que la ha hecho (a la materia) objeto para un sujeto. Los dos
soportes de la objetividad (fisicos e historicos) estan interrelacio-
nados de tal modo que no pueden ser aislados uno del otro. El
aspecto historico no puede eliminarse nunca tan radicalmente que
solo permanezca el soporte fisico absoluto"*. Es decir, la mate-
ria entre los dos sujetos cognoscentes puede ser idéntica (O"),
pero la forma que ha adquirido en las practicas historicas colecti-
vas puede ser muy diversa, y ésto porque “el sistema de las practi-
cas objetivas constituye [no so6lo] las condiciones facticas de la
reproduccion posible de la vida social, [sino que] y al mismo tiem-
po las condiciones trascendentales de la objetividad posible de los
objetos de la experiencia "**. En tiltima instancia es el Interés
practico la condicion trascendental fundamental de la objetividad
de los objetos, objetividad posible de los objetos posibles; es
decir, de la experiencia posible desde la frontera delimitada por la
totalidad de la praxis de un grupo, una clase, una época, lo que
incluye contradicciones de Intereses y por ello diversos grados de
objetividad de los objetos.

La praxis de liberacion de los oprimidos, cuando es adecuada.
cuando es ortopractica, abre el maximo horizonte posible de obje-



316

tualidad, porque el Interés utopico practico-prudencial supera en
mucho la capacidad de objetualidad del proyecto vigente del
grupo en el poder, en la dominacion. I' es un horizonte mas estre-
cho que I .Este tltimo puede conocer (c) objetos (O%) que le son
imposible, porque caen en la exterioridad de su horizonte posible,
al cognoscente dominador (S'). El ambito de exterioridad (E)
objetual llegara a ser el origen de la crisis de los modelos explicati-
vos, de los paradigmas. La nueva realidad que se abre desde un
nuevo Interés practico u horizonte de constitucion objetiva per-
mitira al "intelectual organico", a las clases oprimidas en su praxis
de liberacion, tener un nuevo término de referencia para confron-
tar , y no so6lo contrastar , la totalidad de los paradigmas y aun el
proceso de exposicion, y no solo explicacion, metddica.

2. AUTONOMIA PROPIA DEL CONOCIMIENTO CIENTIFICO HISTORICO

El enunciado expresado por una subjetividad empirica o pato-
logica®™ es meramente de opinion (80&a),ya que "son probables
(évdota) las opiniones aceptadas por todos los hombres, o por la
mayoria de ellos, o por los sabios, o entre estos por todos, o por
su mayoria o por sus méas notables o mas ilustres"** .Mientras que
una subjetividad cientifica o trascendental, en cuanto ejerce y
cumple todas las exigencias de los aparatos epistemoldgicos, llega
a explicaciones (por ahora en su sentido mas amplio). La subjeti-
vidad cientifica (¢motun) no deja por ello de ser subjetivi-
dad, y menos deja de constituir la objetividad cientifica. En
su sentido estricto una objetividad sin sujeto seria algo asi como
un hijo sin padre. La filialidad incluye en su mismo concepto
la nocion de paternidad: no hay hijo sin padre y viceversa.

Lo que se ha querido indicar es que la objetividad cientifica

no es correlato de la subjetividad patologica, individual psico-
logica y menos de una subjetividad absoluta, originante, vo-
luntarista, como el “Yo absluto” que exponia Fichte*’. La
eliminacion prematura de todo sujeto, sin embargo, y la no reten-
cion del sujeto trascendental —tal como lo hacen a su manera
Ricoeur y Schaff—, pueden llevar a absolutizar de otra manera a
la objetividad, al destruir todo puente con la praxis (considerada



317

como lo extrateorico, y no como la determinacion intrinseca
constitutiva de lo tedrico), fetichizando el ambito de la ciencia

y no pudiendo ya mas definir p.e. la articulacion de la objetividad
cientifica y la objetividad teodrica de la praxis revolucionaria. El
dualismo es el castigo de una abstraccion licita en cuanto abstrac-
cion ("operemos como si no hubiera sujeto patoldogico cognos-
cente", el als ob), pero ilicita en cuanto descripcion de realidad.
La evacuacion del sujeto es evacuacion del Interés, de la praxis,
del horizonte concreto, no solo de la ideologia, sino de todo el
sistema de practicas objetivas que hacen posible el conocer cienti-
fico mismo.

Es evidente que hay que realizar una "ruptura" entre el sujeto
empirico o patologico y el sujeto trascendental o cientifico,
metddico (no es lo mismo el sujeto del historiador que el historia-
dor como sujeto cientifico), pero todavia habra que considerar
la articulacion entre el sujeto cientifico y el sujeto social, estruc-
tural, tales como las clases sociales (que con evidencia no es un
sujeto absoluto, Gltima causa voluntarista, pero no deja de operar
como sujeto estructurado y también reestructurante). Dicho lo
cual, pasemos al tema.

2.1. Objetividad abstracta.

El discurso cientifico histoérico tiene exigencias propias, meto-
dicas, cuando cumple la 16gica de la explicacion. Seria en este
caso objetivo el conocimiento alcanzado del objeto que se rige
por dicha logica. Claro es que hay diversas posturas ante el proce-
so logico de la explicacion cientifica de la historia®®. De todas
maneras, la objetividad estaria definida desde las condiciones de
la elaboracion del discurso, es decir, desde la contrastabilidad y
control de los aparatos epistemoldgicos, de los elementos tedricos
e informativos. Sin entrar al debate de la coherencia de la propues-
ta hempeliana del modelo nomolégico, deductivo, o la de contras-
tacion por "falsiability" popperiana®, lo que nos importa y preo-
cupa es la reduccion de la objetividad por exclusion de la cuestion
de la verdad (y no van sin importancia que las obras de Ricoeur
y Schaff ambas tengan por titulo Historia y verdad), pero aun



318

mas que se indique que los factores sociales no tengan nada (el
juicio es absoluto, p. 14) que ver con la objetividad de la narra-
cion.

Una vez que se ha puesto al sujeto entre paréntesis, que a la
totalidad social practica se la ha declarado como no determinante
en la constitucion de la objetividad, que se ha separado la cues-
tion de objetividad y verdad de manera absoluta, que se declaran
como elementos extratedricos a la clase, la nacion, etc., puede
aceptarse que dos discursos sean contradictorios e igualmente
objetivos, o que la interpretacion conservadora de la revolucion
mexicana sea igualmente objetiva que la interpretacion articulada
al Interés -en su sentido trascendental y no meramente empiri-
co- de las clases oprimidas. Lo practico es extrateorico y no puede
ser ni referencia ni criterio para la objetividad del discurso histor-.
co cientifico. Es decir, concluir que "preocuparse por la objetivi-
dad de un enunciado no equivale a preguntar si es o no verdadero,
si corresponde o no a la realidad" (p. 22), ;no es acaso haber
cerrado con autonomia absoluta el discurso formal o abstracto de
una explicacion olvidando su realidad concreta? ;No se habré cai-
do en la absolutizacion del pensar que ya criticaba Feuerbach en
su obra Grundsdtze der Philosophie del Zukunft, § 62: "La verda-
dera dialéctica no es el monologo del solitario pensar consigo
mismo"*"? ;No seria ésto arrebatar las armas tedricas a los histo-
riadores que se arriesgan a construir una historia mas explicativa
al servicio de la praxis de liberacion de los oprimidos? ;Cémo es
posible aceptar, una vez que ambos hubieran cumplido las exigen-
cias epistematicas requeridas, que tendrian la misma objetividad
un discurso de McNamara como presidente del Banco Mundial o
el del plan de reactivacion econdmica del gobierno nicaragiliense
actual?

J.G. Droysen habla de una "eunuchischen Objektivitit"*!
que consistiria en la pretension de elevar el grado de unica consi-
deracién posible del problema de la objetividad, una objetividad
abstracta, formal, intracientifica.

Si "el método consiste en ascender de lo abstracto a lo con
creto", es posible que la cuestion de la objetividad tenga otra



319

respuesta en una consideracion concreta, es decir, situando la
cuestion en el fodo concreto dentro del cual la objetividad del
discurso adquiere nueva significacion.

2.2. El método dialéctico como el método de la historia

Pueden haber criticas anarquistas al problema del método™, la
muestra parte desde otro punto de vista. ;No serd que los méto-
dos enunciados hayan desconocido la especifidad del objeto histo-
rico? ;(No sera que, simplemente, el método dialéctivo es aquel
que cumple con las exigencias del objeto y por ello sabe tematizar
su articulacion originaria desde la praxis y el grado de objetividad
de su discurso puede "corresponder (entsprichen)"* con dicha
praxis, con la realidad, con la historia?

Pienso, y no es este el lugar para desarrollar esta propuesta, que
el método de la historia es el dialéctico, y no el que frecuente-
mente se propone, que tiene mayor o menor analogia con las
ciencias fisicas o naturales. Pero, nuevamente, la praxis determina
(no absolutamente) hasta la posibilidad del uso de un método,
tanto en la construccion del paradigma como de sus categorias.

Si se opta por una praxis reformista o de afirmacion del sistema,
se descartaran las criticas o los métodos denominados holisticos,
dialécticos, y se los pretendera descartar por ingenuos, no-cienti -
ficos, invalidos. Un Karl Popper, con sus propuestas metodicas de
gran precision, cae sin embargo en superficialidades en su obra
Die offene Gesellschaft und ihre Feinde®* donde confunde la
dialéctica con la predictibilidad de acontecimientos futuros. De

la misma manera, desde una opcion practica, se llega a identificar
el mundo (World) con la "totalidad de la realidad (The sum-total
of reality)"*’, para después declarar que "sentir el mundo como
un todo limitado es lo mistico"*®.y como el "sentido del mundo
debe quedar fiera del mundo™’, todo juicio dialéctico sobre la
totalidad del sistema es imposible; es mas correcto guardar silen-
cio.

Todos estos pensamientos antidialécticos, antiholisticos, son
perfectamente coherentes con una praxis de reproduccion del



320

sistema. La adopcion del método dialéctico surgid, historica-
mente, desde una praxis de compromiso radical con los oprimi-
dos. La critica radical no se ejerce sobre "partes" funcionales del
sistema, sino que afronta la "totalidad" global del mismo. Si
sobre ésto "no se puede hablar (man nicht sprechen kann )", ha-
bra antes que silenciar asesinando a millones y millones que
claman: ";Tengo hambre!".

Contra otros métodos reductivos, sean inductivos o deducti-
vos, el método dialéctico "asciende de lo abstracto a lo concre-
to”™*®. La accién metodica de "ascender" (aufzusteigen)" despista
a mas de un epistemologo. no bien advertido. Pasar de la ley uni-
versal a la explicacion del fenémeno (p.2., del explanans al
explanandum ), es como un descender de lo universal a lo parti-
cular. Pero, ;qué sentido tiene ascender de lo abstracto a lo con-
creto? Lo abstracto son los datos, los hechos, todo aquello que
caoticamente se recolecta por la informacion (que tiene ciencias
auxiliares de verificacion de su autenticidad, etc.). Colectada la
caotica multiplicidad de objetos abstractos (y abstractos en cuan-
tos "todos" inconexos, o "partes" sin articulacion: ab-sueltas de
sentido y explicacion, sin respectividad mutuamente con implica-
ciones) se los pone, se los ex-pone, en la totalidad concreta que
los comprende, abarca, funda: la esencia concreta de todos ellos.

Kosik llama la atencion, con razon, que sin una precisa y
exhaustiva previa investigacion de los abstractos, los datos, los
hechos ( en cuya investigacion termina, frecuentemente toda
la labor del investigador para mas de un metoddlogo america-
no ), el ejercicio dialéctico propiamente dicho de confrontacion
de la parte en el todo seria vacuo, superficial. Muchos pretendidos
dialécticos creen que el método excluye el gigantesco esfuerzo de
la investigacion minuciosa, seria, coherente.

La referencia del caos abstracto a la totalidad concreta esta
mediado por la construccion de categorias, del paradigma, el que,
por otra parte, se esta reconstruyendo permanentemente. Por
ejemplo, se puede pensar que la renta del suelo es el origen princi-
pal y constante de la acumulacion primitiva del capital. André
Gunder Frank® muestra en su trabajo historico que la acumula



321

cion de capital europeo es el producto de diversos ciclos, dispares
y combinados, en donde los determinantes externos, circulatorios
(el oro y la plata, la esclavitud del africano, etc.) se relacionan dia-
lécticamente con los internos, productivos (renta del suelo, bajos
salarios, etc.). Esta explicacion historica, fruto de una amplia
investigacion previa informativa, se realiza gracias a la construc-
cion de categorias (como el modo de produccion) que permite
ex-poner a cada momento abstracto en la totalidad concreta-
categorial primero (totalidad pensada), teniendo siempre presen-
te el sujeto historico: la sociedad real estudiada®.

Puesta asi la "parte" en el "todo", fundado lo abstracto en lo
concreto, referido el fendomeno a su esencia ( el todo concreto ),
"llegado a este punto habria que reemprender el viaje de retorno
(wieder riickwirts anzutreten)""'. Este retorno", descenso, no es
de una ley universal a la explicacion particular, sino del "todo
concreto" a la parte explicada, ex-puesta desde su fundamento.
Es ahora un fendmeno, dato, hecho concreto. Esta "parte" expli-
cativamente expuesta es ahora momento de “una rica totalidad
(Totalitdt) con multiples determinaciones y relaciones"**. La
explicacion es aqui sintesis, "unidad de lo diverso"*. No es aqui
el lugar de explicar todo ésto, pero, simplemente, me parece que
el debate de la objetividad deberia situarse en este horizonte y
seria mas rico.

En efecto, en el ejemplo de Gunder Frank, la conclusion a la
que llega es coherente después de haber situado toda la informa-
cion de elementos abstractos (la acumulacion en Europa: Espaiia,
Portugal, Francia, Inglaterra; de la Periferia: América Latina,
Africa y Asia; a fines del siglo XV, en el XVI, en la depresion del
XVIly el auge del XVIII), y de haberlos confrontado con el para-
digma de categorias construidas, y haber retornado a los datos
iniciales para probar su coherencia explicativa.

Ademas, en este ejemplo, se ve claramente la presencia deter-
minante de la praxis, del sujeto cientifico e historico. En el siglo
XIX, y desde Europa, se debia dar méas importancia a la acumula-
cion interna y productiva. En el siglo XX, y desde la Periferia,
cobra particular importancia la acumulacion externa y de circula-



322

cion (es toda la cuestion de la "teoria de la dependencia" como
marco teorico de explicacion). El método tiene conciencia dé su
articulacion con la praxis y desarrolla un discurso con autocon-
ciencia de su articulacion con la praxis y desarrolla un discurso
con autoconciencia de dicha articulacion: a su servicio, al servicio
teorico de la praxis de liberacion nacional de las clases oprimidas
y productoras.

En este caso, la objetividad de una exposicion explicativa dia-
léctica (por ascenso critico y descenso conclusivo) no 1610 se
refiere al cumplimiento formal del proceso dialéctico-metodico,
sino que también incluye la correpondencia con lo real. Dice
Marx: “Solo entonces el camino del pensamiento abstracto, que
se eleva de lo simple a lo complejo, podria corrponder (entsprd-
che) con el proceso historico real (wirklichen)™™. (Seré realismo
ingenuo o tendrd un supremo respeto por la praxis a la que se
refiere como su origen y fundamento? "La dialéctica no es el
método de la reduccidn, sino el método de la reproduccion espiri-
tual e intelectual de la realidad"*.

A esta objetividad que incluye en su contenido validez y ver-
dad, podria denominarsela objetividad concreta.

3. DETERMINACION RELATIVA DE LA PRAXIS Y GRADOS DE OBJETIVIDAD

El tema de la objetividad formal o concreta deja clara su dife-
rencia cuando se enfrentan dos explicaciones contradictorias de
un mismo hecho: la revolucidon mexicana por ejemplo. La explica-
cion cientifica de un conservador sera diversa a la de un historia-
dor que es "intelectual organico" de las clases oprimidas. ;Cual
tiene mal objetividad? ;Puede decirse que tienen idéntica objeti-
vidad? La objetividad abstracta diré que, en efecto, dicha objetivi-
dad es idéntica si han cumplido las exigencias formales. Un con-
cepto concreto de objetividad dird que es mds. objetiva la explica-
cion cientifica que exponga con mayor claridad la realidad en
cuestion. ;Cual de ambas es mas explicativa? ;Cudles serian los
criterios de dicha objetividad? Lo que Thomas Kuhn dice para las
ciencias en general es ain mucho mas relevante para la historia:



323

"Las revoluciones politicas se inician por medio de un sentimien-
to, cada vez mayor, restringido frecuentemente a una fraccion de
la comunidad politica, de que las instituciones existentes han
cesado de satisfacer adecuadamente los problemas planteados [...]
De manera muy similar, las revoluciones cientificas se inician con
un sentimiento creciente, también a menudo restringido a una
estrecha subdivision de la comunidad cientifica, de que un para-
digma existente ha dejado de funcionar adecuadamente"*® En
realidad la cuestion es algo diversa. Las revoluciones sociales se
originan no porque "las instituciones existentes han cesado de
satisfacer adecuadamente" las necesidades (ya que los oprimidos
nunca las habian cumplido, sino porque han cesado de cumplirse
las exigencias de la hegemonia que permitia dominar coactiva-
mente sin represion. La revolucion se efectia cuando el sistema
represivo es insuficiente para impedir la organizacién de nuevos
sistemas practico-productivos. La fraccion que es el sujeto revolu-
cionario son las clases oprimidas, y no una fraccioén cualquiera.
De la misma manera, y especialmente en la historia, no se trata
s6lo de un "paralelo"?’, sino de una verdadera génesis historica.
Son las revoluciones sociales de las clases oprimidas las que han
quitado objetividad a las explicaciones que se realizan desde
paradigmas existentes que han dejado de "explicar" los hechos
nuevos (O* del esquema) que enfrenta en su praxis de liberacion
el sujeto historico emergente. Los objetos situados en el ambito
de exterioridad (£ del esquema, mas alla del horizonte de
objetualizacion del Interés de las clases dominantes, del Estado
vigente) no pueden ya ser tratados por paradigmas surgidos para
explicar hechos dentro del horizonte de I'. La explicacién intra-
sistémica (flecha @) no es ya considerada como "objetiva" por el
sujeto dominado (S%). La pérdida de objetividad de 1a explica-
cion historica se confunde ya, en el sistema que la praxis de libe-
racion deja atrds, como algo "subjetivo", mal intensionado, redu-
cido, no real, ideoldgico al menos por su funcion real de oculta-
miento de E: el ambito de exterioridad descubierto desde la pra-
xis liberadora) es el origen de la crisis del paradigma explicativo.

Las categorias historicas construidas por los "intelectuales
organicos" a las luchas obreras del siglo XIX alcanzaban mayor



324

grado de objetividad que la de sus colegas ingleses (como Adam
Smith, Ricardo, etc.) articulados a los Intereses de la burguesia
triunfante. Desde la praxis de liberacion del oprimido se podia
descubrir "el sentido del mundo (capitalista), (y como) debe
quedar fuera del mundo", nos decia Wittgenstein adecuadamente,
la praxis del oprimido liberdndose debia ser el punto de apoyo, la
exterioridad explicativa correcta.

Es por ello que para poder dar un juicio sobre la totalidad hay
que estar "fuera", mas alla", desde el otro. Este punto explicativo
cientifico practico adecuado de perspectiva es la praxis de libera-
cion del oprimido: la ortopraxia. Sub lumine oppreasionis puede
discernirse el grado real, concreto, historico de la objetividad cien-
tifica de un discurso historico. La ciencia no niega el conocimien-
to adecuado a la realidad sino que lo perfecciona.

Es decir, es necesario afirmar la autonomia propia de la objeti-
vidad del conocimiento cientifico de la historia, pero al mismo
tiempo recordar que dicha autonomia es relativa. La ruptura con
el conocimiento pre-cientifico es igualmente relativa: sigue siendo
conocimiento, sigue teniendo "presuposiciones", de lo contrario
pretenderia, como Hegel, el absolute Wissen que seria un nuevo
fetichismo tedrico. La ruptura se produce entre el sujeto empiri-
co, patoldgico, cotidiano y la subjetividad metodica, disciplinada,
trascendental del cientifico. El sujeto cotidiano alcanza, en el
caso del prudente p.e. (la op@dc Adyog mpaxtikds de Aristdte-
les)*, una objetividad cotidiana que tiene grados. El gran politico
Bolivar, Sandino, alcanza mayor grado de “rectitud" u objetivi-
dad cotidiana (doxica) que el que nada sabe de politica o se en-
cuentra en las clases dominantes. De todas maneras hay una
ruptura entre esta objetividad y la cientifica, pero no es absoluta,
sino relativa, ya que por el sujeto, los intereses, las presuposicio-
nes, los aparatos materiales que posibilitan el discurso cientifico
y por la constitucion misma del objeto (que no es solo la cuestion
del tema sino la de la posibilidad de ser objetualizado desde un
horizonte dado de inteligibilidad, fundamento de posibilidad de
elegir un tema), sigue teniendo vigencia sobre la objetividad real
o concreta del discurso historico. Es decir, la praxis (y en mayor



325

grado cuando es de liberacion, porque despliega un nuevo hori-
zonte de cognoscibilidad de los objetos cotidianos y cientificos)
determina al conocimiento cientifico y no puede declararsela
pertenecer al ambito extra-teorico. La praxis es constituyente
intrinseca de la teoria, y ultima instancia de la objetividad de
todo discurso.

En el ejemplo de la investigacion historica sobre la acumula-
cion primitiva del capital, considerando especialmente el momen-
to externo y de.circulacion, puede decirse que, por la praxis de
liberacion de la periferia, se abren nuevos horizontes: a la recolec-
cion de datos, hechos, objetos de investigacion; se construyen
nuevos momentos del paradigma; se corrigen categorias; se amplia
su d&mbito de eficacia explicativa; se elaboran nuevas hipotesis
concretas. La objetividad, no solo formal sino real o concreta, del
discurso historico es aqui de mayor grado; hay mayor ajuste a la
realidad vivida por los pueblos de la periferia mundial del capita-
lismo; se explica mejor la intervencion del trabajo explotado de
las clases oprimidas de las colonias, neocolonias y paises depen-
dientes. Es mas objetiva dicha exposicion por su coherencia
formal interna, por su capacidad explicativa dialéctica, por la cla-
ridad en relacion a las estrategias y tacticas de la praxis de libera-
cion de los oprimidos.

De todas maneras, el movimiento dialéctico del discurso, que
procede por negacion de la explicacion cotidiana de los momen-
tos abstractos, apoya la posibilidad de su superacién en la
afirmacion de la positividad descubierta por el nuevo ambito obje-
tual que el horizonte del Interés ha desplegado desde la Utopia (E).
En dicho ambito de exterioridad novedosa (exterioridad a la tota-
lidad vigente, dominadora, dentro de la cual desarrolla su discurso
la historia articulada al bloque histérico dominante) es donde se
encuentra la mina rica en datos, hipotesis y realidad que el histo-
riador, intelectual orgénico de las clases oprimidas de los paises
dependientes, trata cientificamente con mayor objetividad que
sus colegas articulados a los grupos en el poder coactivo, represor,
hegemonicos. Es verdad que, frecuentemente, los aparatos mate-
riales (facultades, bibliotecas, computadoras, instrumentos de



326

medicion, archivos, etc.) le resultaran insuficientes. La historia del
pueblo oprimido tiene ademas el inconveniente de tener por defi-
nicién pocos documentos: el dominado es analfabeto y el analfa-
beto no escribe ni deja testimonios. Es una historia, ademas, que
en el nivel investigativo debe recurrir al leer en el vacio, al revés,
desde los documentos del dominador.

En conclusion, una historia desde abajo, desde los oprimidos,
desde la praxis de liberacion de nuestros pueblos tiene mayor
objetividad que la realizada, en igual precision de los usos de la
logica dialéctica de explicacion, por los intelectuales orgéanicos del
sistema, los "nuevos mandarines" de los que nos habla Chomsky.

NOTAS

'Cfr. Histoire et verité, Seuil, Paris, 1964, y en especial La symbolique
du mal, Aubier, Paris, 1961, y también Le conflit des interprétations, Seuil,
Paris, 1969. Sobre el particular nos hemos extendido en nuestra obra E/
humanismo semita, EUDEBA, Buenos Aires, 1969.

*Cfr. Prinziphoffnung, Suhrkamp, Frankfurt, t. 1-111, 1970, y Geist der
Utopie, Suhrkamp, Frankfurt, 1977. Todavia puede ser sugerente Martin
Buber, Der utopische Sozialignus, Hegner, Koeln, 1967.

3Chap. "Objectivity and liberal Scholarship", en American power and
the new mandarins, Vintage Book, NY, 1969, pp. 23-24.

*Ibid., p. 24.

>Ibid., p.27 .

SEd. castellana, Mortiz, México, 1969, p. 73.

"Ibid., p. 190.

8Ibid., p. 245.

*Ibid.p.251.

" Juerguen Habermas, Erkenntnis und Interesse, Suhrkamp, Frankfurt,
1977, p. 39. Véase Karel Kosik, Dialéctica de lo concreto, ed. cast., Grijal-
vo, México, 1967, pp. 235 ss.; Karl Marx cuando expresa que "alles gesells.
chafliche Leben ist wesentlich pracktisch", en "These ueber Feuerbach", §
8 (Karl Marx Fruehschriften), Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darms.
tadt, t. 11, 1971,p. 3. Todo esto coincide de alguna manera con aquello de



327

Martin Heidegger: "El conocimiento (Erkennen) es un modo del Dasein
fundado (fundierter) en el ser en el mundo" (Sein und Zeit, § 13; Nieme-
yer, Tuebingen, 1963, p. 62); o de un E. Husserl cuando explica que "el
mundo como mundo-de-la-vida-cotidiana (Lebenswelt) tiene ya precienti-
ficamente (vorwissenschaftlich) la misma estructura que las ciencias obje-
tivas [...] Nuestro cuerpo cotidiano (lebensweltich) y confiable es un cuer-
po real, el mismo aunque no el cuerpo en el sentido de la fisica" (Die Krisis
der europaeichen Wissenshaften, 35; Husserliana VI, Nijhoff, La Haya,
1962, p. 142, 1.20-39).

g Marx, op. cit., Ibid.

"2En un famoso texto explica el Estagirita: "Toda técnica y todo méto-
do (1épodog), al igual que la praxis (mpa&ig) y la eleccion practica
(mpoarpeoic) tienden a algtin bien 100)" (EN 1, 1, 1094 a 1-2). La
nocién de dyaeov que se Convierte con el ser mismo, ontoldégicamente, abre
el camino para entender la nocion habermasiana de /nteresse. Es al mismo
tiempo horizonte tendencia practico y fundamento de cognoscibilidad.
Por este camino, nuestra postura quiere indicar que la praxis no condicio-
nard, p. e., para elegir un fema de investigacion, sino que constituye la inte-
ligibilidad u objetualidad de todo objeto de conocimiento como tal. La
cuestion no es de sociologia del conocimiento sino de ontologia del conoci-
miento.

El gran pensador de Koenigsberg tiene en este punto insospechada
actualidad. Con respecto al interés o Utopia como horizonte de constitu-
cion de los objetos de la experiencia nos dice: "La idea de un mundo inteli-
gible puro como conjunto de todas las inteligencias, al que pertenecemos
como seres racionales sigue siendo utilizable y permitida para el proposito
de una fe racional, aunque todo saber halla su frontera dentro de sus limi-
tes" (GMS, BA 126-127). El horizonte del Reino de fines, mas alla de la
posibilidad de la objetuacion del entendimiento, sera para Hegel objeto de
conocimiento. De todas maneras Kant postula un mas alla del horizonte de
objetos, y "el concepto de un mundo inteligible es, pues, s6lo un punto de
vista (Standpunkt) que la razon se ve obligada a tomar fuera de los fenéme-
nos, para pensarse a si misma como practica" (GMS, AB 119). El paso
debera darse mostrando que dicho horizonte inteligible es igualmente el
fundamento de la constitucion de los objetos del entendimiento. Para ello
sera necesario, como deciamos, pasar por Hegel y Marx, y por el mismo
Heidegger. Véase mi obra Para una destruccion de 1a historia de la ética, Ser
y tiempo, Mendoza, 1970, pp. 231 ss

'], Habermas;op.cit., p. 242.

BIbid., p. 257.

'®H. Marcuse, op.cit., p. 234.



328

'"E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phaenomenlogie, § 128; en Jahrbuch
fuer Philosophie und Phaenomenolog. Forsch., I (Niemeyer, Halle), pp.
255-256.

'8H. Habermas, op.cit., p. 260.

YCfr. Ibid, 261.

2J.G. Fichte, Ausgewaelt. Werke, ed. Medicus, primera introduccién a la
Wissenshaftslehre, t. 111, p. 17.

*'Ibid.

“2Kpv A 219-220.

“H. Marcuse, op.cit., p. 234.

?4]. Habermas, op.cit., p.39.

»Esto es lo que Paul Ricoeur expresa en Histoire et verité, y al que se
refiere Adam Schaff (Cfr. igualmente H. Baumgartner, K. Faber, J. Ruesen,
A. Schaff, Historische Objektivitaet, Vandenhoeck, Goettingen, 1975. J.
Ruesen termina su trabajo 'Werturteilsstreit und Erkenntnisfortshritt"
indicando: "En el discurso historico esta indivisiblemente unido la dimen-
sion ética de la praxis cotidiana (Lebenspraxis) humana con la objetivi-
dad de la ciencia historica" (p.94).

6 Aristoteles, Tépicos 1,1 ,100 b 20-23.

*"Das Ich setzt sich selbst [... ] Ictl als absoluten Subjekts", en Grundlage
der gessmten Wissenshafislehre (1794), 1, p. 97.

BCfr. Carl G. Hempel, La explicaci6n cientifica, Paidos, Buenos Aires,
1979; Ernest Nagel, La estructura de la ciencia, Paidos, Buenos Aires, 1978,
pp. 492-543; Karl Popper, The logic of scientific discovery, Harper, NY,
1968, o Conocimiento objetivo, Tecnos, Madrid, 1974, en especial pp. 106-
145, y La miseria del historicismo, Alianza, Madrid, 1973. En la disputa del
positivismo en la sociologia alemana, Grijalvo, Barcelona, 1972, puede
estudiarse el enfrentamiento entre una metodologia de razon anaiftica con
otra de razon dialéctica. En especial el trabajo de J. Habermas "Teoria ana-
litica de la ciencia y dialéctica" (pp. 147 ss.), y la respuesta de H. Albert.
"El mito de la razén total" (pp.181 ss. ). Seria interesante efectuar una
comparacion entre aquel encuentro de Tuebingen y el nuestro de Oaxtepec.
Hay analogias.

*C. Hempel, op.cit., pp. 233 ss.; K. Popper, The logic the scientific
discovery, pp. 78 ss., etc.

39K losterman. Frankfurt, 1967, p. 111.

' Historik. Vorlesungen ueber Enzyklopaedie und Methodologie der
Geschichte, Darmstadt, 1960.



329

2Cfr. Paul Feyerabend, Against Method. Univ. of Minnesota, Minnes.,
1970.

3K. Marx, Zur Kritik der polisichen Oekonomie. Dietz, Berlin, 1971, p.
250. Véase mi obra Método para una filosofia de la liberacion. Sigueme.
Salamanca. 1974, pp. 137-148.

3*Francke, Muenchen, 1977, t. 11, pp- 102 55.

PLudwig Wittgenstein, Tractatus Logico-philosophicus. Routlegde and
Kegan Paul, NY. 1969, p. 15.

1bid., 6.45; p. 149. Es exactamente de esta manera como "siente" el
mundo (el sistema) el oprimido por la totalidad practica. Pero acerca de
este "sentir" del oprimido, para Wittgenstein, no hay ciencia.

TIbid., 6.41; p. 145. De esta manera seria imposible efectuar un juicio
total sobre el sistema capitalista como totalidad -tarea de la dialéctica-.

La opcion de estos grandes 16gicos, reformistas, justifica al fin al capitalis-
mo; al pretender demostrar la imposibilidad de una "salida" (la critica a la
utopia y al socialismo se concreta en mostrar su imposibilidad se torna
metddicamente antidialéctica.

K. Marx, op.cit.. p. 248.

¥La acumulacién mundial 1492-1789. Siglo XXI, México, 1979.

0« ] das Subjekt, hier die moderne buergerliche Gesellschaft [...]" (K.
Marx, op.cit., p.2541.

1bid., p. 247.

“Ibid.

“Ibid., 248.

Ibid., p. 250.

K. Kosik op.cit.. p.52.

*Las estructuras de las revoluciones cientificas. ed. cast. FCE, México,
1975, p. 149.

YIbid., p. 150.

*En libro VI, 1138 55. Es interesante anotar que la "rectitud" de la elec-
cion practica exige la "rectitud del querer" (EN V, 2,1139 a 30-31), es
decir, se funda en un Interés practico (juzgado por la razén y amado por
la voluntad) La opcion, que pende de la decision elegida, es tedrico-practi-
ca, y determina por el proyecto total de vida la "vida contemplativa"
misma (Metafisica V, 29, 1025 a 21. Véase M. Heidegger, Sein und Zeit.
§44; p. 222: "Los fundamentos ontologico-existenciarios del descubrir
son lo que muestra el fendmeno mas original de la verdad"; recordando que
el nivel existenciario se refiere a la praxis en w sentido fundamental.



