




 
 
 
PALABRAS PRELIMINARES 
 
 
Deseamos indicar desde el comienzo lo ya enunciado al inicio 
del tomo I de esta obra: nuestro pensar no es latinoamericano 
por el hecho de recurrir a obras de filósofos latinoamericanos 
(que pueden, por su parte, estar dependiendo de la cultura del 
"centro"), sino por pensar desde América latina la realidad 
que nos rodea. Pero, como ya lo hemos expuesto, la tarea cons- 
tructiva de la filosofía latinoamericana (que nosotros personal- 
mente atacaremos en el tomo III de manera positiva) debe 
primero de-struir las categorías encubridoras de la filosofía 
europea moderna, ideologización dominadora de dicha cultura. 
Este tomo II, entonces, continúa todavía la tarea negativa. 
     En esta segunda parte, que ocupa todo este tomo II, proce- 
remos deductivamente. El primer movimiento ha sido el 
ontológico y dialéctico. Desde los entes de la cotidianidad 
hacia el fundamento como el ser u horizonte final de la Tota- 
lidad (capítulo I). Desde dicho horizonte se pudo realizar el 
primer movimiento deductivo: desde lo ontológico se fundan 
los entes, las posibilidades; la praxis como actualidad en el 
mundo (capítulo II). El tercer movimiento fue analéctico 
(cuestión que metódicamente será esclarecida en el § 36 del 
capítulo VI de este tomo II) .Desde el rostro del Otro, el que 
habita la Totalidad fue vertiginosamente llevado al ámbito 
trans-ontológico o meta-físico de la justicia, de la ética pro- 
piamente dicha (capítulo III). Ahora comenzamos un nuevo 
movimiento deductivo. El cuarto movimiento es el enjuicia- 
miento o justificación del pro-yecto mismo ontológico ética- 
mente considerado. Se trata de la eticidad de la ex-sistencia 
o del fundamento mismo (capítulo IV). Por último, en el 
quinto movimiento, es la prâxis analéctica o el "servicio" más 
allá del orden establecido, prâxis liberadora, la que queda 
radicada en el pro-yecto liberador, por su parte también ética- 
mente situado. La moralidad de la liberación (capítulo V) es 
la culminación de las dos primeras partes de esta obra y nos 
permite ya pasar al nivel concreto que será expuesto en la 
tercera parte (tomo III). Hay todavía un capítulo reflexivo (el 
VI), sobre el método empleado en ética de la liberación. 
 
Mendoza, 1970-1972. 
ENRIQUE D. DUSSEL 

 



 
 
 
 
 
 
Segunda parte 
 
ETICIDAD Y MORALIDAD 
 
 

 



CAPÍTULO IV 
 
LA ETICIDAD DEL FUNDAMENTO 
 
 
"Cuando se dice que las cosas son finitas 
se quiere indicar [...] que el no-ser 
(Nichtsein) constituye su naturaleza y su 
ser" (HEGEL, Logik I, 1,2, B, c; V, p. 139). 
"Ello no obstante sigue siendo oscuro el 
sentido ontológico del carácter de la noi- 
dad (Nichtheit) de esta negatividad (Nich- 
tigkeit) existenciaria" (HEIDEGGER, Sein 
und Zeit, § 58; p. 284). 
 
Distinguiremos, para los fines de esta obra, entre eticidad (de 
más rico significado griego)1 y moralidad (de más restrin- 
gido sentido latino). La eticidad funda la moralidad; el fun- 
damento o la ex-sistencia en su sentido existenciario juzga a 
la praxis en su sentido existencial. Pero, y esto no podía pen- 
sarlo Heidegger o la ontología, la eticidad de la ex-sistencia 
pende y depende de la Alteridad y no de la Totalidad. Se tra- 
tará de partir de un "más-allá" de "la condición existenciaria de 
posibilidad del bien y del mal, es decir, de la moralidad en 
general"2, ya que se intentará mostrar la eticidad de la estruc- 
tura existenciaria misma, la eticidad del fundamento. 
 
 
§ 20. LA NO-ETICIDAD DE LA AUTENTICIDAD GNÓSTICA 
         DEL HÉROE TRÁGICO Y MODERNO 
 
El héroe, de la ontología de la Totalidad, no comete falta moral 
ni tiene conciencia de culpabilidad cuando mata en la guerra 
a otro hombre, al enemigo, sea ésta la guerra de los griegos 
libres por su patria contra los bárbaros, sea la guerra moderna 
en la que un nazi mata a un judío, o, cuando en la "compe- 
tencia" capitalista, un burgués logra mayor ganancia: vencien- 
do en los negocios a su oponente en el mercado, o vendiendo 
la muerte de otros hombres en la industria de los armamentos. 
Antes aún los conquistadores dominaron al indio; los negreros 
vendieron africanos como "instrumentos" (esclavos), y el 
gentleman ocupa el Asia. ¿Qué tipo de ontología justifica esas 
 

 



 
14 
 
matanzas del héroe? ¿Qué tipo de lógica dirige la argumen- 
tación de tales injusticias? 
     Para poder matar a otro hombre en la "inocencia", la virtud 
y el deber, es necesario primeramente que el héroe revista al 
Otro de la impersonalidad del "enemigo" (no se puede matar 
a un "Tú", sino a un degradado "él"), sin la cual la guerra es 
imposible. Pero ver al Otro como enemigo ha significado: por 
una parte, considerarlo como "lo otro" di-ferente dentro de la 
Totalidad de "lo Mismo" (en los ejemplos dados: lo helénico, 
nazi, capitalismo o el colonialismo); por otra, ese "lo otro" como 
inquietante parte interna que pretende, en un momento, eva- 
dirse de la Totalidad y convertirse en "el Otro" exterior y 
dis-tinto; por último, a ese Otro que pretende subvertir la segu- 
ridad del Todo, el enemigo, es necesario aniquilarlo por el 
"bien del Todo". El héroe es la mediación por el que el Todo 
elimina por la violencia a lo que pretende ser dis-tinto, y así, 
por "el amor al orden y la unidad" del Todo, "el Otro" es inmo- 
lado y el héroe es inmortalizado en el honor patrio: "lo Mismo" 
absolutizado. Así nace "el ser aislado y heroico que produce 
el Estado por sus viriles virtudes. Afronta la muerte por 
pura valentía cualquiera sea la causa por la que muere y 
(mata)..."3 
     El fundamento ontológico del héroe dominador, hombre de 
acción, y lo que justifica la guerra empírica es que haya un 
"enemigo". Pero la "enemistad" (en el sentido de lo que hace 
al enemigo un enemigo) es un modo de ver al Otro: se lo ve 
como el que no está en "lo Mismo" (por lo que el héroe lucha 
en la guerra) por error. El error (el decir y vivir lo falso: el 
no-ser) es exterioridad negativa al ámbito del ser (de la 
verdad como des-cubrimiento del ser olvidado u oculto)."Lo 
Mismo" es el ser y su conocimiento es la verdad: "conócete a 
ti mismo" (es una gnôsis de "lo Mismo" que ya se es); ego 
cogito; el "Saber absoluto" de Hegel que al fin no es sino un 
"eterno retorno de lo Mismo" con Nietzsche. El que ve, el sabio, 
el contemplativo, es el que hace patente al héroe que el que 
ya no-es (porque está en el error) hay que sumirlo definiti- 
vamente en la nada (por la eliminación física, en la guerra y 
la muerte). Por ello, si el héroe recibe los honores públicos o 
políticos de "lo Mismo", el hombre supremo es el sabio o filó- 
sofo teórico y contemplativo (para los griegos) o el científico 
(para el moderno). El ver, el comprender, el conocer, el calcu- 
lar, el pensar, el noeîn o la gnôsis es un modo divino o supremo 
de ser hombres en la Totalidad. Tal es el hombre perfecto para 
Platón y Aristóteles, y tal igualmente lo "auténtico" para 

 



 
15 
 
Heidegger (por tomar dos extremos de una misma lógica u 
ontología). En este caso la autenticidad no tiene eticidad algu- 
na, ya que, siendo la Totalidad misma como gnôsis, funda la 
moralidad intramundana u óntica, siendo ella misma amoral, 
no-ética o la "ética originaria" como ontología de la Totalidad4. 
Propiamente no hay bien ni mal ontológico, sólo hay una es- 
tructura fundamental trágicamente inamovible a la que pode- 
mos acercarnos por un cierto tipo de gnôsis (la autenticidad, 
Eigentlichkeit). El fundamento es "así, como es" y nada más. 
     Es muy sabido que para Sócrates y Platón la ignorancia es 
causa del mal, pero en este caso el mal es simplemente lo falso 
(el no-ser o el ser-oculto). Para el mismo Aristóteles "todo 
hombre vicioso ignora (agnoeî) lo que debe obrar y acerca de 
lo que debe abstenerse, en esta falta (amartían) radica la 
fuente de toda injusticia y la maldad"5. No puede ser de otra 
manera, porque en la ontología de la Totalidad o de "lo Uno 
y lo múltiple" (donde lo múltiple es sólo di-ferenciación de lo 
Uno en la misma Totalidad: "lo Mismo") el bien es el ser en 
la unidad y la amistad, amistad que es di-ferenciada por la 
discordia produciendo el mal inevitable, y así "el mal (tò 
kakòn) y el bien (tò agathón) son originarios (arjàs)"6. Tanto 
"el Dios injusto de la visión trágica de la existencia", como 
"el mito del alma exilada y su consecuente salvación por el 
conocimiento"7 nos muestran la coherencia de este êthos. Ri- 
coeur se pregunta: "¿Es pensable la teología trágica ?"8, a lo 
que termina por responder que, como defienden aporética- 
mente muchos contrarios, es en definitiva informulable. Por 
nuestra parte, a partir de la lógica interna de la ontología 
de la Totalidad, se nos manifiesta como pensable. En su fun- 
damento, la Totalidad trágica ("el alma es en cierta manera 
todas las cosas") no es ética, sino ontológica. La no-eticidad 
del fundamento queda evidenciado en la no-libertad (y por 
ello, propiamente, no responsabilidad o no culpabilidad ética 
del hombre) de dicho fundamento. El "mal" del que habla el 
trágico no es un "mal ético" sino un error, una inevitable de- 
gradación cósmico-natural de los entes, o, más simplemente, 
la pluralidad di-ferenciada, arrítmica, informe o caótica de la 
materia (expresión filosófica coherente de los primitivos mitos 
del jáos originario). La misma moralidad óntica del acto hu- 
mano (que expondremos en el próximo capítulo) queda así 
esencialmente comprometida. En la ontología óptica (gnôsis) 
de la Totalidad desaparece la ética en cuanto tal y en su senti- 
do estricto, porque no hay libertad; sólo queda lugar para la 
espontaneidad (ekousíon). Pero la espontaneidad del que obra 

 



 
16 
 
según elección, según la com-prensión interpretadora existen- 
cial9, no es suficiente para hacerlo agente libre de su historia, 
novedad del tiempo creado, incomprensible (y por ello impen- 
sable) para la filosofía trágica. El mal (error, accidente, azar, 
desorden del apetito que al fin se funda en el cuerpo, la plura- 
lidad y la materia como no-ser) es un momento del destino ine- 
vitable, una etapa del ciclo del eterno retorno. "La naturaleza 
corporal es mala, por cuanto participa de la materia (hyles), 
pero no es el mal originario (kakón prôton)"10. El bien y el 
ser se oponen radicalmente al mal y al no-ser; el no-ser es la 
materia, y "la materia es la causa de la debilidad del alma y 
también de su disposición viciosa. Ella es el mal, o mejor, el 
primer mal (prôton kakón)"11. Este mal que constituye real- 
mente a las cosas y al hombre, previo al hombre y al mundo, 
"desde siempre", sin comienzo ni fin, es el mal ontológico 
trágico, pero no-ético; necesario, inevitable, divino. Ante el 
mal trágico sólo hay un conocerlo (gnôsis), pero ni hay pecado, 
ni por lo tanto perdón de los pecados, ni por último historia... 
simplemente porque no hay libertad ni Alteridad. 
     La originariedad divina y eterna del mal trágico (no sólo 
entre los griegos, sino igualmente entre los persas y mani- 
queos, entre los hindúes y el resto de los indoeuropeos, como 
en todos los pueblos primitivos pre-adámicos)12, mal que al 
nivel ontológico no es ético, es vivido de manera análoga por 
la ontología de la Totalidad moderna (a partir de otro hori- 
zonte de comprensión, pero dentro de una misma lógica inter- 
na). En la modernidad el mal no será divinamente necesario, 
pero será ahora un a priori de la subjetividad, un constitutivo 
del ente mismo, algo ya cumplido en el fundamento (pero 
como el fundamento es abismal, sin momento previo, es intrín- 
secamente no-ético)13. 
     Para Kant, que como hemos visto sólo nos propone el fun- 
damento de su ética en un nivel óntico, el mal es diferido al 
nivel propiamente ontológico no ya como objeto del saber sino 
como tema de la fe racional, en el plano noumenal inconcep- 
tualizable y, por ello, el "mal radical" es un a priori de la 
razón práctica14. Nuestro filósofo razona de la siguiente ma- 
nera: "Si el ser de la inclinación al mal en la naturaleza 
humana puede ser mostrado por las pruebas empíricas del 
conflicto en el tiempo de la libertad humana contra la ley, sin 
embargo, no podemos decir que conocemos la auténtica cons- 
titución de la misma (inclinación) ni el fundamento (Grund) 
del conflicto; ...por lo que incluye el concepto del mal (Be- 
griffe des Bösen) debe ser reconocido a priori porque es posi- 

 



 
17 
 
ble sólo contando con la ley de la libertad"15. Pero tanto la ley 
como la libertad son conceptos no empíricos (nicht empirisch) 
o puramente inteligibles (rein intellektuell). El concepto del 
mal, y el mal mismo, pertenecen a lo noumenal inteligible, y, 
por ello, "no se podrá descubrir jamás la raíz del mal (die 
Wurzel des Bösen) en la máxima suprema del libre arbitrio 
en relación con la ley, puesto que se trata de un hecho inteli- 
gible (intelligibile Tat) que precede toda experiencia"16. Esta 
incognoscibilidad del mal ontológico es perfectamente cohe- 
rente con la filosofía kantiana, y de allí que toda su moral-ón- 
tica quede abierta pero en definitiva infundamentada ontoló- 
gicamente. Serán sus continuadores los que, asumiendo lo 
noumenal como objeto de la Razón, sabrán (dentro de la onto- 
logía de la Totalidad moderna) el origen y el sentido del mal 
como ontológicamente no-ético. 
     Nadie como Schelling ha expresado tan claramente, hasta 
la aparición de la obra de Hegel, la cuestión del mal originario 
en la modernidad. En su obra de 1809 Sobre la esencia de la 
libertad humana puede observarse la extrema exactitud, den- 
tro de la ontología de la Totalidad, en el uso de las nociones 
que se manejan para indicar el sentido fundamental del mal 
no-ético17. ¿Cómo es posible el mal? se pregunta nuestro pen- 
sador, dentro de una tradición platónica y neoplatónica, pasan- 
do por Bruno y Boehme, Leibniz y Spinoza. "El fundamento del 
mal tiene que buscarse -nos dice-, no sólo en algo en verdad 
positivo, sino más bien en lo supremamente positivo"18. Ese 
fundamento, la naturaleza misma de Dios19, no como "voluntad 
de amor" sino como "voluntad de fundamento"20, es el origen 
de "la particularidad y la oposición"21 de los entes. El hecho 
de que aparezca después un mal moral es posible porque "ya 
en la primera creación la voluntad de fundamento irrita la 
voluntad particular de la creatura, para que cuando el espí- 
ritu surja como voluntad de amor, ésta encuentre, para que 
pueda realizarse, algo que le resista"22, el mal ontológico. 
"Para la explicación del mal nada nos ha sido dado fuera de 
que ambos principios (beiden Prinzipien) sean en Dios (in 
Gott)"23. "De ahí que exista un mal universal... provocado 
únicamente por la revelación de Dios desde el principio (An- 
fang), por reacción del fundamento, mal que, aunque nunca 
llega a realizarse, aspira continuamente a lograrlo. Sólo des- 
pués de conocer (Erkenntnis, gnôsis) el mal universal [que 
hemos llamado nosotros mal no-ético o meramente ontológico] 
se puede comprender también en el hombre el bien y el mal 
[óntico, diríamos nosotros]. Si ya en la primera creación el 

 



 
18 
 
mal es suscitado simultáneamente para acabar desarrollándo- 
se en principio general gracias al actuar-por-sí del fundamento, 
una inclinación natural del hombre al mal24 parece explicarse 
por el hecho de que ya se le transmite desde el nacimiento el 
desorden de las fuerzas producido mediante el despertar de la 
voluntad particular (Eigenwillens) en la criatura... La an- 
gustia de la vida misma aleja al hombre del centro en que fue 
creado, pues éste, como la esencia más pura de la voluntad, 
es fuego devorador para toda voluntad particular; para poder 
vivir en él, el hombre debe sofocar toda particularidad (Eigen- 
heit), por lo cual es casi una tentación indispensable el salir 
de ésta a la periferia con el propósito de buscar en ella una paz 
para su mismidad (Selbstheit). De ahí la necesidad universal 
del pecado y de la muerte como extinción real de la particu- 
laridad (Eigenheit)"25. Por último y concretamente el mal es 
la pluralidad, la particularidad y la oposición de los entes, cuyo 
último fundamento es Dios mismo; "Dios", que para Schelling 
es "lo Mismo" absoluto y único, ya que las creaturas son la 
expresión emanantista de la interna explicatio de "lo Mismo" 
como di-ferencia. 
     Hegel no puede partir como Schelling del "oscuro fundamen- 
to en Dios" -que nos recuerda los mitos maniqueos-, ya que 
originariamente el Absoluto o Dios es suprema negatividad. 
Si consideramos, sin embargo, con cuidado el comienzo del 
sistema hegeliano encontraremos el fundamento ontológico del 
mal no-ético, la nada como el no-ser que constituye natural- 
mente al ente (Dasein). "El ser en el devenir, en cuanto uno 
con la nada, así como la nada, en cuanto una con el ser, son 
sólo momentos que se eclipsan; el devenir, por la contradicción 
que porta en él, viene a pasar en la unidad donde ambos son 
suprimidos; su resultado es el ente (Dasein)"26. En el círculo 
de la dialéctica hegeliana el ente, en su constitución primera 
por la explicatio, es como arrojado en la extrema lejanía del 
origen (todo el resto será el retorno): "El ente está determi- 
nado... El no-ser (Nichtsein) constituye su naturaleza (Natur) 
y su ser... La hora de su nacimiento es la hora de su muer- 
te"27. La "determinación" que hace del ente éste y no-otro lo 
talifica, lo delimita, lo fija y finitiza. En el "mito de la caída 
del alma" el día del nacimiento era el comienzo de la vida 
exilada y en prisión (muerte); y la muerte del hombre era 
la liberación del alma inmortal. El Dasein es parte de la plu- 
ralidad, y la pluralidad como tal es mezcla del ser y del no-ser. 
El tema neoplatónico vuelve en la modernidad con Hegel. La 
"determinación", en el horizonte de la Totalidad plurificada 

 



 
19 
 
de los entes, es el efecto de la originaria división (Entzwei- 
ung); el mal ontológico y no-ético es dicha división funda- 
mento, de la particularidad de los entes (y en el caso del hom- 
bre, de su voluntad propia o particular). Por ello, "el origen 
del mal (der Ursprung de Bösen) se encuentra en el misterio, 
es decir, en lo especulativo de la libertad; la necesidad del 
mal surge del carácter natural (Natürlichkeit) de la voluntad 
y en su oposición a la voluntad como interior28. Esta voluntad 
con carácter de naturalidad viene a la existencia como con- 
tradicción de su mismidad, irreconciliable consigo misma en 
esta oposición; esta particularidad (Besonderheit) de la vo- 
luntad misma es la que se determina continuamente como el 
mal"29. Es por ello que "el hombre es malo (böse) a la vez 
an sich (en sí) o por naturaleza y por su reflexión en sí"30. 
Este mal ontológico no-ético debe distinguírselo de la morali- 
dad óntica del acto (que pensaremos en el próximo capítulo), 
ya que en este nivel Hegel explica que el hombre comete el 
mal cuando "la voluntad toma a las inclinaciones como prin- 
cipio de determinación de su contenido con su carácter de 
contingencia (Zufälligkeit)"; lo que es lo mismo que decir que 
"la particularidad no debe ser mantenida como esencial ante 
lo universal"31 porque cuando esto ocurre se comete el mal 
(óntico). De allí que, en la culminación del proceso dialéctico, 
en la Idea absoluta como Saber absoluto, el fundamento del 
mal habría sido negado (las determinaciones de los entes ha- 
brían sido suprimidas y por ello "liberados" de su finitud y 
particularidad). El tema indoeuropeo retorna así en Otro mo- 
mento de la historia de la ontología32: "La inmediatez finita 
del sujeto singular (eizelnen)... se determina primeramente 
como lo nulo (Nichtige) y malo (Böse) y, seguidamente... (se 
lanza en) el movimiento que consiste en deshacerse (entäus- 
sern) de su determinación natural inmediata y de su querer 
propio... para unirse consigo mismo en el dolor de la negati- 
vidad33 y, de tal suerte, conocerse (erkennen, gnôsis) como 
reunido a la esencia"34. La negación o determinación es el 
mal; negar la negación es el bien; el resultado final es la 
aniquilación del mal, de la singularidad, del ente particular, 
del sujeto finito que se vuelca en el Absoluto como resultado: 
el Bien supremo como Idea absoluta. El mal sería la di-feren- 
cia; "lo Mismo" como el resultado sería el bien supremo, 
Totalidad única y por ello cerrada sobre sí misma: "el pensar 
que piensa el pensamiento" (gnôsis perfecta) . 
     Fácil sería indagar estos temas en un Schopenhauer35 o un 
Nietzsche36, pero querríamos referirnos aquí al pensador en 

 



 
20 
 
el que la ontología de la Totalidad llega a su término y comien- 
za a encontrar una vía de superación: Martín Heidegger. Para 
el autor de Ser y Tiempo la cuestión moral tradicional del 
malum como privatio boni37 queda relegada al ámbito ónti- 
co38; a él en cambio le interesa "la condición existenciaria de 
posibilidad del bien y el mal moral"39, y en este caso el ámbito 
ontológico o existenciario "no puede definirse por medio de 
la moralidad, porque ésta lo presupone ya para darse ella 
misma"40. Es decir, y es lo que hasta ahora hemos indicado 
como momento esencial del êthos de la ontología de la Tota- 
lidad (sea trágico-griego o solipsista-moderno), lo ontológico 
es no-ético (es "natural" o abismalmente así), y sólo puede 
darse la moralidad óntica o intramundana. Es por ello que a la 
noción de Eigentlichkeit (el carácter de propio, único: Ein- 
zeln de Kierkegaard, o autenticidad) no debe dársele "un con- 
tenido moral"41, pero es más, no puede dársele dicho sentido 
porque no lo tiene jamás dentro de la ontología de la Totalidad 
(ni en Platón, Plotino, Hegel...) ¿Cómo podría ser ético o 
moral el último horizonte, lo irrespectivo, lo ab-soluto? Etici- 
dad o moralidad es siempre un cierto respecto a algo otro, pero 
si no hay sino la Totalidad, el último horizonte de la Totalidad 
no es ético o moral, sino que simplemente es "así: como es". 
Para Heidegger el fundamento ontológico de la moralidad ón- 
tica es un "ser-culpable" (Schuldigsein), pero en este caso 
la culpabilidad es sólo el momento de negatividad de la estruc- 
tura ontológica del hombre como tal. El hombre como "poder- 
ser" incluye su opuesto: poder "no-ser". Lo contradictorio al 
poder-ser es el no poder-ser, que se excluyen mutuamente; 
mientras que el poder-ser incluye su opuesto. Esta inclusión 
de un no-ser en el nivel ontológico es la "condición existen- 
ciaria de posibilidad" del bien o mal moral, óntico. Pero ese 
"poder-no-ser" ontológico no es moral, es no-ético42. En este 
sentido se dice que esa "negatividad (Nichtigkeit) existencia- 
ria no tiene en manera alguna el carácter de una privación, 
de una deficiencia relativamente a un exaltado ideal que no 
se alcanza en el Dasein, sino que el ser de este ente es, antes 
de todo lo que pueda pro-yectar y por lo regular alcanza a 
veces, y en cuanto pro-yectar, ya negativo" (nichtig: nulo)43. 
Esta negatividad a priori es lo trágico de la ontología de la 
Totalidad que aparece en Heidegger con nuevo ropaje. 
     Por su parte, entonces, la Eigentlichkeit44 es un cierto modo 
del "ver" (y aunque nuestro filósofo se refiere a un "oír", 
cierra de inmediato este camino porque es un oír al sí mismo: 
"lo Mismo", como lo oculto originario u ontológico), es, a su 

 



 
21 
 
manera, una nueva versión de la gnôsis. Se puede comenzar 
a comprender lo que la autenticidad es a partir de su opuesto: 
el "se" (man)45. En el "se" se da el "olvido del ser": es lo 
obvio cotidiano que oculta la mostración de los entes en su pura 
"apariencia", parece ser" que la tradición inauténtica trans- 
mite sepultando lo que transmite como "tradicional": todo es 
opaco. En cambio, la "autenticidad" es "transparencia" (Durch- 
sichtigkeit)46 es clari-videncia de "la mismidad del Sí mismo" 
(die Selbstheit des Selbst). La apertura al mundo es la "ver- 
dad originaria"47, es un cierto "ver ontológico". Por su parte el 
"estado de resuelto" (Entschlossenheit) es el modo auténtico 
de dicha apertura48, es decir, es "el ser sí mismo auténtico"49. 
El "sí mismo" (Selbst) se encuentra como perdido debajo de 
las obviedades de la cotidianidad del "se", del "uno entre 
otros". Por el contrario, siguiendo la experiencia kierkegaardia- 
na del "único y desnudo ante Dios" (pero sin la alteridad 
teológica del solipsismo del dinamarqués), el hombre que exis- 
te auténticamente, resueltamente, se enfrenta desde su inhós- 
pita soledad (Unheimlichkeit) ante el sí mismo des-cubierto 
que, en su caso extremo, como totalidad (Ganzheit), es la 
muerte50. Esta clari-videncia de la autenticidad suprema (el 
"estado de resuelto": Entschlossenheit) es una gnôsis existen- 
cial-existenciaria51, por la que tengo en cuenta "el ser en cada 
caso mío (Jemeinigkeit)"52, es decir, "el más auténtico poder- 
ser en el que reside la condición ontológico-existenciaria de la 
posibilidad de ser libre para posibilidades existenciales autén- 
ticas (eigentliche)"53. El hombre auténtico tiene un "destino 
único (eizelne Schicksal) desde el que se arroja retrospecti- 
vamente (zurückwerfen) sobre su ahí fáctico"54, que como 
saber del "estado de resuelto" significa una "reiteración (Wie- 
derholung)". "La reiteración -recordándonos el êthos trági- 
co- ni se abandona a lo pasado, ni apunta a un progreso (sic). 
Ambas cosas le son en la mirada indiferentes a la existencia 
auténtica"55. El héroe y sabio heideggeriano no se aparta de 
las preocupaciones cotidianas, pero considera todo subspecie 
mortis, desde la Totalidad. 
     Hemos así recorrido rápidamente la tradición de la ontolo- 
gía de la Totalidad, dentro de la cual es posible "la sociedad 
cerrada [que no tiene alteridad], en donde los miembros con- 
viven entre ellos, indiferentes al resto de los hombres, siempre 
alertas para atacar o para defenderse, reducidos sólo a una 
actitud de combate"56. El héroe dominador es el encargado 
práctico de luchar por el Todo contra "lo otro" di-ferente que 
intenta ser dis-tinto; el sabio es el que teóricamente ha cubierto 

 



 
22 
 
al Otro de la apariencia de la maldad natural de lo di-ferente 
como pluralidad, como masa cotidiana. La perfección se obtie- 
ne alcanzando el honor al matar al que se opone: aniquilando 
la pluralidad, y conociendo la Totalidad ("lo Mismo") como 
el origen idéntico de la di-ferencia. El Todo, como fundamento, 
no es ético: es simplemente verdadero. 

 
 

§ 21. EL MAL ÉTICO-ONTOLÓGICO COMO TOTALIZACIÓN TOTALITARIA DE 
         LA TOTALIDAD 
 
En la ontología de la Totalidad el mal es originario; divino 
para los griegos; ontológico para Hegel como determinación y 
para Heidegger como no-ser (Schuldig-sein). En este caso el 
hombre en tanto libre no es el origen del mal radical sino sólo 
el ejecutor óntico del mismo. La di-ferencia misma es el mal 
originario en "lo Mismo". Veamos ahora la respuesta de la 
meta-física de la Alteridad, pero partiendo primeramente de 
la simbólica57 del mal. 
     En la tradición fáctica de uno de los pueblos de la humani- 
dad, nos referimos aquí al pueblo hebreo (considerado para 
nuestros fines de reflexión estrictamente filosófica, como una 
experiencia histórico-cultural exclusivamente, tal como la grje- 
ga ha sido usada por la filosofía tradicional de la Totalidad), 
hay un relato mítico en base a símbolos del mal que puede 
permitimos interpretar la cuestión que tenemos entre manos. 
El mito de Caín y Abel, la lucha a muerte de dos hemanos 
(Génesis, 4), puede para nosotros ser paradigmático58. En el 
momento central del mito dice: "Caín se arrojó sobre su her- 
mano Abel y lo mató" (Génesis, 4, 8). Se trata de un fratrici- 
dio, eliminación del Otro, instauración de la Totalidad solipsis- 
ta y símbolo de la eticidad misma de lo ontológico en cuanto 
tal. Matar al hermano es aniquilar al Otro, la Alteridad, es 
ateísmo alterativo que se torna inmediatamente en panteísmo. 
Por la matanza del Otro se instituye la identidad cerrada de 
"lo Mismo" como único: el asesinato del hermano (lo político) 
es totalitarismo, pero es al mismo tiempo el asesinato que 
comete el padre contra el hijo (lo pedagógico) como domina- 
ción, el varón contra la mujer (la casa) como patriarcalismo, 
y aún contra el absolutamente Otro (lo teológico alterativo) 
como ateísmo. El que mata al hermano constituye el horizonte 
de su mundo como abismal y fundamento último: se trata, 
exactamente, de la ontología de la Totalidad trágica y moder- 
na que no puede sino seguir siendo (después del asesinato 

 



 
23 
 
mítico del Otro) una filosofía de la Guerra, una lucha a muer- 
te contra el Otro como otro. El fratricidio, entonces, es ya la 
aniquilación total de la Alteridad, y, por ello, el mito adámico 
indica la estructura meta-física, ética o trans-versal ontológica 
del mal radical en su más extrema generalidad, siendo el teoci- 
dio ("la muerte de Dios") la conclusión o el extremo final de 
lo que comenzó por ser en la injusticia un fratricidio, y que 
no es sino, y como hemos dicho, la aniquilación de la Alteri- 
dad. La modernidad, por ejemplo, con el ego cogito se encierra 
solipsistamente en una Totalidad subjetual intransversable: el 
Otro como hermano desaparece y sólo se recuperará como 
socio del contrato59, pero no será sino "el hombre lobo del 
hombre" de Hobbes, la lucha a muerte de Hegel o de Marx, y, 
finalmente, dará lugar al diagnóstico del Zarathustra nietz- 
scheano: "Dios ha muerto". En verdad, el Otro absoluto había 
desaparecido mucho antes; en su lugar había aparecido el pan- 
teismo spinoziano, hegeliano u otros. El Otro absoluto había 
desaparecido cuando la mediación de su epifanía había sido 
asesinada en el indio (víctima de la mita y la encomienda), 
en el negro (vendido como esclavo), en el asiático (colo- 
nizado). 
     En la estructura del mito adámico la simbólica nos permite 
interpretar la eticidad de lo ontológico como tal. El mito co- 
mienza proponiendo a "la serpiente" como el símbolo del mal 
histórico, a priori, que tienta. Se verá sin embargo que dicho 
mal no es sino "el pecado histórico del mundo"60. Por ello la 
serpiente "dijo a la mujer". El "decir" es palabra, expresión 
de lo mismo en la mismidad. ¿Quién habla a "lo Mismo" onto- 
lógico desde dentro? Lo otro como pedagogo dominador, como 
padre, madre, hermano. Y como tal, en cuanto nos propone el 
mal (ya veremos en qué consiste), tienta, sin la "necesidad" 
del oráculo trágico, al corazón, a la libertad de Adán (Ha- 
adám no es un hombre sino "el hombre"). Es por ello que "el 
mito adámico es por excelencia el mito antropológico... El 
mito etiológico de Adán es la tentativa más extraña de desdo- 
blar el origen del mal y del bien: la intención de este mito 
es la de dar consistencia a un origen radical del mal distinto 
del origen todavía más originario del ser-bueno de las cosas"61. 
En esto el mito trágico de Prometeo o Edipo (en la Totalidad 
di-ferente) queda superado en la libertad tentada de Adán (la 
Alteridad dis-tinta). El mal antecede siempre, en la historia, 
a la historia nueva del ahora pro-creado (el recién nacido). Ese 
mal viene mezclado en todo aquello que organizará alterativa- 
mente nuestro mundo infantil y adolescente. El "maestro" (pa- 

 



 
24 
 
dre, madre, hermano) será también la "serpiente": el Otro 
degradado. Pero, ¿en qué sentido el Otro puede ser propuesta 
tentadora de mal? En el solo caso que, paradójicamente, le 
proponga como "lo mismo" ser Totalidad cerrada: "Seréis co- 
mo dioses" (Génesis 3, 5). La vida ("el árbol de la vida") deja 
emanar desde sí "lo mismo" que sí; el árbol de la vida es el 
contenido de la tentación como emanantismo panteísta: todo 
es Uno, todo es di-ferencia interna a la divinidad (sería la 
idolatría), no hay dis-tinción, no hay libertad, no hay Otro y 
menos creación, novedad. La "serpiente", como el Otro degra- 
dado, tienta con "voluntad de poder", porque al fin le propone 
ser parte di-ferida de un Todo en el cual ella (el Otro depra- 
vado que tienta) es la identidad primigenia (como autoridad, 
verdad, etc.). Eva (de Havva cuya raíz es haiáh: vivir) es, 
en el patriarcalismo hebreo, como la Terra Mater, la que pro- 
pone al hombre (no sólo al varón) el encerrarse en la Tota- 
lidad y clausurar la relación alterativa. En este caso Yahveh- 
Elohim es el Otro negado, la Alteridad aniquilada por la 
clausura de Adán en sí mismo, en "lo Mismo"; mismidad pen- 
sada por la ontología tautológica de la Totalidad. El fruto de 
esa clausura es la muerte del Otro (primero de Abel, antes 
que todo), pero igualmente muerte de sí -como veremos-: 
"No comáis del árbol... bajo pena de muerte" (Génesis 3, 3). 
Pero no será el Otro quien cumplirá el juicio de muerte, sino 
que, la aniquilación del Otro, la clausura de la Totalidad, es 
ya la muerte de la misma Totalidad. Por una parte, "la pará- 
lisis de la crítica"62 es la muerte de la historia como historia 
y el ingreso al eterno retorno de lo Mismo. Es también muerte 
del hombre porque es pérdida de su libertad dentro de la 
"necesidad" trágica de la Totalidad totalitaria. Es ontología 
de la Guerra esencial y por ello êthos del héroe dominador que 
mata al enemigo, represor del dis-tinto libre y personal. Lo 
cierto es que el mal no es originariamente divino (como para 
los griegos, maniqueos, en fin, para los indoeuropeos o culturas 
arcaicas, como la inca, azteca, etc.), ni siquiera ontológicamen- 
te no-ético (como para la modernidad hegeliana o la ontología 
heideggeriana de la autenticidad), sino originariamente huma- 
no, nacido de la libertad y como clausura de la dialéctica de 
la Alteridad. El Otro (Abel, Yahveh-Elohim) es el ámbito 
desde donde la eticidad de lo ontológico queda constituida, en 
Caín o Adán (el "hermano", el "hombre" sin más). 
     La simbólica ha echado mano del mito para expresar una 
experiencia fáctica o histórica que Israel vivió en su pasado 
(estos mitos son del siglo VI a. J. C. en el medio babilónico; la 

 



 
25 
 
hazaña de Moisés debe situarse muchos siglos antes). Dice la 
tradición hebraica que Moisés, un hebreo egipcio, era un sim- 
ple pastor en el desierto de Madián. Un día, sin ver al que le 
hablaba, escuchó una voz63 del Otro que pedagógicamente le 
hizo descubrir el sentido del acontecer histórico: "He visto la 
miseria de mi pueblo que habita en Egipto. He escuchado el 
clamor que le arrancan sus verdugos. Estoy resuelto a liberar- 
los (lehatsiló) de los egipcios" (Éxodo 3, 7-8). El pobre pastor 
(un "se" entre otros) se transforma por la voz de la concien- 
cia ética64 en un pro-feta que ha comprendido la estructura 
fundamental de la eticidad. El Faraón65 es el que obra mal; 
ha matado a su hermano hebreo haciéndolo su "esclavo" (el 
"ello" dominado y oprimido), pero ha muerto al quedarse 
"solo" como Totalidad clausa, neutra, impersonal, divinizada, 
idolátrica. El "mundo" del Faraón ha quedado encerrado en 
su horizonte de com-prensión como Totalidad totalizada tota- 
litariamente: todo Otro ha sido borrado de su horizonte. Su 
"voluntad del poder", que se ejerce opresoramente sobre su 
hermano degradado en "esclavo", es fruto del pecado radical 
y mantiene el "orden" de la Totalidad contra la subversión del 
Otro que de di-ferente interno se sabe dis-tinto. La totalidad 
misma, "lo Mismo", es ahora fundamentalmente maligna; la 
malignidad de la Totalidad consiste en la frustración, en el 
no-ser del poder-ser del Faraón y de los hebreos: todos han sido 
degradados y nadie ya es un hombre realizado. La dialéctica ha 
sido suprimida como historicidad y aquietada como dominación. 
Moisés concibió entonces el pecado radical, el originario u ori- 
ginal como la cerrazón o clausura de "lo Mismo" y el "endu- 
recimiento" libre ante el Otro; endurecimiento que se cumple 
como muerte de Abel, desaparición del Otro o reducción del 
Otro a instrumento a-la-mano: el esclavo. 
     El mismo Martín Fierro nos refiere esta dialéctica cuando 
nos dice que "aunque siempre estuve abajo y no sé lo que es 
subir... en medio de mi ignorancia conozco que nada valgo"66. 
Que Fierro conozca que nada vale se debe a una educación 
(" ...educándome seguía" el Vizcacha)67 que se ha ocupado de 
hacerle aceptar como "natural" u obvio el estado de su opre- 
sión. De no haber mediado la pro-fecía de Moisés los hebreos 
hubieran seguido creyéndose "naturalmente" esclavos del Fa- 
raón. La Totalidad, en su lógica sin contradicciones, debe edu- 
car al oprimido a que considere su opresión como ontológica- 
mente fundada: se trata del êthos trágico que permite en su 
necesidad no-ética, y por tanto sin pecado ni culpabilidad, per- 
petuar al opresor en su "voluntad de poder" universal, divina, 

 



 
26 
 
inamovible. La Alteridad muestra en cambio el pecado, la 
eticidad misma del fundamento, y relanza el proceso históri- 
camente hacia adelante. 
     Esto significa que mi mundo, nuestro mundo, como com- 
prensión del ser en cada caso mío, mi pro-yecto como poder- 
ser ad-viniente y dialéctico, queda ahora juzgado en su eticidad 
fundamental desde un ámbito más abismal que el mismo hori- 
zonte ontológico (desconocido para griegos y modernos y para 
el mismo Heidegger): el Otro. La a-versión al Otro es el mal 
trans-ontológico o meta-físico que constituye la eticidad de lo 
ontológico mismo. "Mi pro-yecto" fundamental (télos, finis, 
etc.) es juzgado como malo si no con-verge al hermano, al 
Otro: "¡Oh, gente pecadora, pueblo cargado de iniquidad, 
raza malvada, hijos desnaturalizados! Se han apartado68 de 
Yahveh [el Otro], han renegado del Santo de Israel [todo 
Otro es “Santo”, en cuanto inalienable, misterio, libertad, exte- 
rioridad, in-comprendido], le han vue]to las espaldas69" (Isaías 
1, 4). El mal originario, como eticidad negativa de la existen- 
cia, de lo ontológico, es un situarse contra el Otro: "He pecado 
contra70 Yahveh" (II Sam. 12,13). 
     El no-ser ontológico (como el poder-no-ser o el Schuldigsein 
de Heidegger) incluido como posibilidad en el poder-ser (su 
contrario, pero no contradictorio), o la frustración de "lo Mjs- 
mo", se cumple como mal sólo cuando es consecuencia de la 
negación del Otro. El Otro no-es yo (mi mundo: lo ontológico), 
es dis-tinto como libertad: negar esa negación es constituirse 
como Totalidad clausa, es aniquilar la Alteridad: pero es, al 
mismo tiempo, negación de novedad. de creación (sólo el Otro 
crea en mí desde la nada, hemos dicho en el § 16). 
     Al comienzo de este capítulo IV hemos colocado dos textos. 
El de Hegel se refiere al no-ser del ente como ente (luego, 
también, al hombre como ente); el de Heidegger al no-ser 
(Nichtheit) del poder-ser ontológico. y bien, la negatividad, 
nulidad, noitud (Nichtiakeit) ontológica. que es lo que "sigue 
siendo oscuro" para Heidegger, es, simplemente, el no-al-Qtro. 
El no-al-Otro sexuado, en la posición varón-mujer, es instru- 
mentación erótica del Otro como "ello" (el adulterio en todas 
sus formas es un cosificar al Otro como a-la-mano del puro 
placer egoísta de la Totalidad del dominador degradado); el 
no-al-Otro es la anteposición pedagógica del padre-hijo, es 
aniquilación del Otro como dentro de "lo Mismo" como maes- 
tro (desde el aborto del niño no esperado hasta la prepotencia 
del profesor sobre el alumno necesariamente pasivo); el no- 
-al-Otro como hermano, la cuestión política, es la lucha a 

 



 
27 
 
muerte de los iguales hasta la esclavitud de uno en favor del 
señor. El no-al-Otro es negación de exterioridad, esa afirma- 
ción totalitaria de la Totalidad, es matar al Otro. Por ello el 
"no matarás", negación de la negación, es afirmación suprema 
del Otro como otro y apertura de la clausura. "No matarás" es 
idéntico a "amarás con justicia al Otro" (mujer o varón, hijo, 
hermano, fuera de la Totalidad egótica, frustrada y frustran- 
te)71. Sartre dice: "el infierno es el otro"; es un infierno para 
el que quiere, pretende y proyecta cerrar definitivamente su 
mundo como Totalidad (Caín ante Abel) y en este caso el 
Otro es recriminación, enjuiciamiento, exterioridad, dis-tin- 
ción. Sin embargo, el infierno real y radical, el mal mismo, es 
la soledad del que ha asesinado al Otro (Caín después de haber 
matado a Abel): el solipsismo de la Totalidad solitaria, única, 
cerrada, en el eterno aburrimiento del retorno desde siempre 
y para siempre de "lo Mismo". Sartre ha confundido al Otro 
que exige justicia y que molesta mi egolatría, egocentrismo, 
totalitarismo (la conciencia ética), que es, justamente, la única 
posibilidad para la apertura misma, con el Otro, en tanto 
mirado -como lo considera Sartre con toda la modernidad-, 
que no es aquel en el que con-fío, espero y amo con deseo de 
justicia. 
     Una vez que "el" hombre (Adán) ha cometido el pecado de 
matar al Otro, es decir, cerrarse en "lo Mismo" y constituirse 
como Totalidad absoluta72, esa frustración forma ya parte del 
mundo del asesino del Otro y no deja de transmitirlo en la 
dialéctica pedagógica (se la enseña al Otro en la pareja, al 
hijo, al hermano). La falta se hace histórica, personal, a priori 
con respecto al recién nacido. Así "entró el pecado en el mun- 
do"73 de cada hombre; en la organización misma de nuestro 
mundo desde el Otro como maestro, padre..., junto a la len- 
gua, el sentido de todo lo que iba habitando mi mundo, me 
fue enseñado obvia y cotidianamente diversas maneras de 
decir "No" al Otro, maneras menores y supremas de matar al 
Otro. y así "la muerte pasó a todos los hombres"74, no sólo la 
muerte física que se lleva a cabo en las guerras de dominación, 
en las estructuras opresivas que dejan morir de hambre a 
millones de hermanos, sino igualmente en la ontología de la 
Guerra que hace de la lucha el origen, el camino y el fin de 
la existencia humana: "La guerra es el padre de todo"75. Orí- 
genes, el gran pensador de Alejandría, vio claramente que 
todos los hombres "se ven empujados a la muerte del pecado 
no tanto por naturaleza como por educación"76. 
     Por influencia maniquea y helenística, Agustín de Hippona 

 



 
28 
 
planteó en la cristiandad latina del siglo IV y V d. JC. la cues- 
tión del mal ontológico de manera insatisfactoria; esa no 
completa conceptualización será una de las mayores dificulta- 
des éticas que deberá sobrellevar la cultura europea y aun la 
latinoamericana77. La pregunta esencial es: ¿De dónde apare- 
ce al mal (unde malum)? ¿Cómo es que llego a decir y obrar 
el no-al-Otro? 
     Agustín, en su primera etapa (hasta el año 391), se debate 
contra los maniqueos. En su obra principal de este período, 
De libero arbitrio (388-) se pregunta: "¿Puede ser Dios el 
autor (auctor) del mal?"78. A lo que responde, contra la onto- 
logía de la Totalidad trágica: "Siendo Dios bueno claro está 
que no puede hacer el mal"79. Pero entonces, ¿de quién pro- 
cede el mal "ya que no puede ser por ningún autor?". "Si me 
preguntas entonces quién (quisnam) sea éste... [claro es que 
debe obrar] por la voluntad"80. Esa voluntad es la del hombre, 
única voluntad libre fuera de la de Dios. Pero, ¿cómo es que 
obra el mal? Por medio de disciplina (pedagogía o enseñan- 
za), que viene de hablar o decir ("disciplina a discendo")81. 
La "mala disciplina", que enseña el mal, es el origen alterativo 
del mal, es decir, "ahora me doy cuenta de que hay una discipli- 
na de la cual afirmo que indudablemente es un mal, y de ésta 
precisamente deseo saber quién sea el autor"82. Se trata de 
saber ahora cómo se origina el mal en el Otro que enseña el 
mal -esta alteridad no la considera ya adecuadamente Agus- 
tín, e iguala lo ontológico a lo alterativo o meta-físico-. Sa- 
biendo que sin "el libre albedrío de la voluntad [el hombre] 
no hubiera podido pecar"83, es decir, que la libertad es la 
facultad causal del pecado, Agustín quiere saber cómo es que 
esa voluntad peca. Esa causa última es la concupiscencia: "la 
libidine (libidinem) es el origen único de toda suerte de 
pecados"84. El dualismo antropológico de Agustín, herencia 
del helenismo, viene ahora a aceptar un "cierto mal origina- 
rio", la concupiscencia, de influencia maniquea, dentro de una 
conceptualización de preponderacia neoplatónica donde el bien 
supremo es un "ver la verdad"85. 
     Pero al mismo tiempo Agustín estudia la tradición hebreo- 
cristiana, y por ello enseña aporéticamente que el mal se ori- 
gina en "aquel movimiento por el que la misma voluntad se 
aparta ( avertitur = tiene a-versión) del bien común e inco- 
municable, y con-verge (convertitur = se con-vierte) al bien 
propio o ajeno o ínfimo ya todas las cosas mudables"86. El 
mal es a-versión a lo común (donde equívocamente se encuen- 
tra el Otro) y con-versión a la Totalidad cerrada de "lo Mis- 

 



 
29 
 
mo" como propio (a lo ajeno ya las cosas como propias). El 
bien entonces sería el movimiento inverso: "mediante su con- 
-versión a Dios (ex conversione ad Deum) podría verse libre 
del castigo que había merecido su a-versión original a Dios 
(quod origo eius ex aversione)"87. Todo el pensamiento medie- 
val (bizantino o latino) será equívocamente alterativo en filo- 
sofía, pero casi exclusivamente teo-lógico: el Otro es Dios. De 
todas maneras es necesario comprender que en dicha teo-logía 
se encuentra ya una antropología alterativa, porque la con- 
-versión o a-versión a Dios comienza por ser la de Abel. Por ello 
hay una implícita antropo-logía o meta-física de la Alteridad. 
En dicha línea debe situarse la proclamación de Feuerbach, 
ateo del dios hegeliano e indicativa de una antropología de la 
Alteridad. La misma concupiscencia (no ya como apetito origi- 
nariamente desordenado en la estructura natural misma del 
hombre) en función alterativa cobra un nuevo sentido: en 
relación al Otro la concupiscencia puede ser un movimiento 
primero de volverse-sobre (con-versio) la Totalidad como to- 
talidad cerrada, absoluta. "La concupiscencia es la voluntad 
depravada; la mala voluntad es la causa (causa) de todos los 
males"88. El hombre, para Agustín, es perfecto "cuando llega 
a olvidarse de sí mismo (obliviscitur sui)89 por el amor que 
tiene al Otro (Dei)... Por el contrario, si perversamente se 
trae delante de los ojos gustándose a sí mismo (sibi) para 
imitar a Dios (Deum), en tanto se quiere gozar autónomamente 
(potestate sua), entonces es tanto menor cuanto mayor aspire 
ser (cupit esse)"90. 
     Cuando Agustín se pregunta, aún más profundamente, cómo 
es posible a la voluntad libre cometer el mal (más allá del 
mismo amor a sí, que en la sensibilidad es concupiscencia y en 
el alma soberbia), se mueve dentro de una conceptualización 
ontológica, sin llegar a tener plena conciencia del movimiento 
analéctico de la meta-física de la Alteridad. Por ello, indica 
que el mal no puede elegirse porque el mal es un cierto no-ser 
y elegirle sería "no elegir nada"91 y esto porque "el mal no 
es otra cosa que la corrupción sea del modo, de la especie o 
del orden naturales"92. ¿Cómo es posible una tal corrupción 
o defecto? Simplemente, porque los entes (y el hombre en 
especial) no son el Todo totalizado (Dios) sino finitos. En 
efecto, "el sumo bien es Dios... Todos los otros bienes no son 
sino por él (ab illo), pero no pertenecientes a su misma subs- 
tancia (de illo)"93. La finidad funda la corruptibilidad; siendo 
la finitud sinónimo de creaturidad: "Todas las naturalezas co- 
rruptibles no serían de ningún modo reales si no fuesen por 

 



 
30 
 
Dios (a Deo)... no son inmutables porque de la nada (quia 
nihil est unde) fueron hechas"94. Aunque Agustín advierte 
siempre al Otro, por la experiencia cotidiana, no llega a con- 
conceptualizar explícitamente la meta-física de la Alteridad. 
Decir que la nada es la libertad incondicionada del Otro, sería 
decir que para Agustín mi propio ser y todo mi mundo pro- 
cede del Otro: realmente desde el Otro (como Dios creador) 
o como los pro-creadores (los padres), ontológicamente desde 
el Otro como el que me enseña (analéctica pedagógica que 
llena mi mundo de sentido; es aun desde la re-velación como 
creación del Otro que puede inventar algo por mí mismo). De- 
cir que procedo de la nada (no es como piensa Hegel o como 
Nimio de Anquín critica al pensar medieval), no es hacer 
de la nada un constitutivo del ente; por el contrario, decir que 
procedo de la nada es indicar un ámbito de exterioridad a la 
Totalidad ontológica, y situar el mundo como un mundo finito: 
ni único ni Absoluto. La nada, en este sentido, no puede ser 
jamás constitutivo del ente. Agustín lo llega a ver cuando 
dice que el mal es "abandono de lo mejor", y no propiamente 
amor al mal o al no-ser, y, en último término, es abandono 
del Otro absoluto, porque "Él es mejor que lo que prohíbe 
tocar"95. De tal manera que la última condición de posibilidad 
del mal no es ni el amor de sí (conversio ad seipsum), ni 
siquiera el poder-no-ser ontológico de Heidegger (en el § 58 
de Ser y Tiempo), sino que ambos son condicionados y posibles 
porque: primeramente, hay un Otro dis-tinto; en segundo 
lugar y por ello mismo, no soy el Todo total y único, soy fi- 
nito; en tercer lugar, debo mi ser al Otro de quien procedo 
desde su libertad como de la nada; en cuarto lugar, puedo ne- 
gar al Otro porque soy voluntad libre fundada en el poder-ser; 
por último, niego o mato al Otro (a Abel primero, mi herma- 
no) cuando dejo de con-verger hacia el Otro en la justicia (que 
cumple gratuitamente, antes de la amistad, con "el amor que 
amó primero" y a quien le debo mi ser: el Otro); esta a-ver- 
sión al Otro es concomitantemente con-versión o amor a mí 
mismo como "lo Mismo" idéntico, como Totalidad totalizada 
totalitariamente, que no admite al Otro, sino como di-ferencia 
interna, dominada. Los tres primeros momentos son propia- 
mente alterativos, trans-ontológicos, meta-físicos o éticos (en 
la ética como filosofía primera); el cuarto momento es lo 
propiamente ontológico (el poder-no-ser de Heidegger) ; el 
quinto es ya óntico: el primer pecado, el último, todo pecado 
en su raíz, inicio o principio óntico. Como todo esto no estuvo 
explícitamente comprendido por Agustín, cayó inevitable- 

 



 
31 
 
mente en muchos equívocos en la doctrina del llamado pecca- 
tum originate (que, si se lo entiende como lo expondremos, no 
es sólo una doctrina teo-lógica, sino, desde ahora, un momento 
meta-físico perfectamente pensable dentro de la analéctica de 
la Alteridad).  
     La doctrina tradicional teo-lógica del peccatum originate aut 
naturate comenzó su camino en el Occidente latino desde el 
siglo IV, cuando el Ambrosiaster tradujo y comentó el texto 
paulino Romanos 5, 12 por: Adán "en quien (in qua) todos 
pecamos"96. Un hombre, el primero históricamente, cometió un 
pecado, el primero fácticamente, y en él pecó toda la humani- 
dad. Esta reducción del mito a la historia redujo el sentido de 
los textos y produjo incontables inconvenientes de todo orden. 
De esta manera se desdibujó el sentido ontológico del mito y 
se situó ónticamente la Alteridad que primitivamente era 
meta-física o trans-ontológica. Este desquicio conceptual (que 
vierte la meta-física de la Alteridad en una aporética ontología 
de la Totalidad que no puede ser aceptada en su sentido ori- 
ginario) viene a acrecentarse con la intervención de Pelagio 
(que enseñaba desde el año 400 en Roma), inspirado en el 
helenismo estoico. Pelagio reducía el mal a la sola doctrina 
errónea o al mero mal ejemplo óntico que el pecado de Adán, 
primeramente, y de los demás hombres, producían en la pos- 
teridad, aceptando que el hombre podría llegar a la Totalidad 
irreversible ("salvación") por su propio esfuerzo (tesis funda- 
mental del pensar griego: el hombre, siendo divino desde el 
origen, alcanza por su naturaleza la Totalidad totalizada como 
perfecto retorno al Uno, al Ser, a la Identidad) 97. Si a esto 
agregamos la ya tradicional costumbre en la cristiandad latina 
del siglo IV de bautizar a los niños ("para que se salven"), 
comprenderemos la situación sin salida en la que se encontró 
Agustín en la formulación de la cuestión del peccatum origi- 
nale que habría cometido sólo Adán y que todo hombre hereda 
en su naturaleza98. Desde el 412 hasta su muerte Agustín en- 
señó que en el pecado de un hombre, Adán, "ha apostasiado 
la naturaleza humana en su totalidad"99. Este pecado lo hereda 
con culpabilidad personal cada hombre desde el nacimiento; 
entre sus notas se encuentra la concupiscencia100. La trans- 
misión de dicho pecado tiene referencia al hecho de que se 
concibe al hijo con concupiscencia101. La cuestión, sin embar- 
go, puede ser pensada de manera más radical y conveniente. 
     Si es evidente que algún hombre debió pecar primero, no es 
ésta la cuestión esencial102, por cuanto es el primer pecado 
óntico (tema que pensaremos en el cap. V); la cuestión esen- 

 



 
32 
 
cial es la de que el hombre puede pecar y, habiendo pecado, 
¿cómo es que ese pecado entra a constituir el mundo mismo 
que se le organiza al hombre antes que pueda ejercer su liber- 
tad? Esta es la cuestión "esencial" ontológica (la esencia como 
ex-sistencia) y alterativa (la esencia como realidad). Queda 
descartado que el Otro Absoluto, el Otro ininstrumentalizable, 
ni es malo ni causa el mal103. 
     El ser finito, el primer hombre y el primer clan, cada uno 
de nosotros y hasta el último hombre, "puede" ontológicamen- 
te cometer el mal porque su poder-ser, por la libertad, incluye 
el poder-no-ser o la frustración. Si no pudiera no-ser por la 
libertad, sería una piedra, una planta, un animal o simple- 
mente Dios104. 
     Pero radicalmente, en el ámbito alterativo o meta-físico, 
dicho poder-no-ser se abre siempre y concretamente como 
no-al-Otro de quien ha recibido, y por lo tanto adeuda, su ser, 
sea realmente (creado y pro-creado), sea ontológicamente (por 
la educación). El poder-no-ser sí mismo (frustración ontoló- 
gica) queda abierto y situado éticamente desde el Otro. El no- 
al-Otro es, ontológicamente (en el ámbito de la Totalidad: mi 
mismo ser), constitución de mi mundo como único, total: pan- 
teísmo (que en el ámbito del varón-mujer o sexual es satis- 
facción o concupiscentia cerrada infecundamente; que en el 
ámbito fraterno es satisfacción en la dominación, alegría de ser 
más que todos: soberbia decían los antiguos): es ruptura del 
discurso, de la analéctica y retorno sobre sí totalitario. Onto- 
lógicamente esa vuelta sobre sí es "amor de sí" (no-al-Otro: 
es injusticia, egoísmo) o primacía del ver com-prensor sobre 
el escuchar al Otro como misterio. 
     Una vez cometida la cerrazón o absolutización del mundo 
como Totalidad totalitaria, ese mismo hombre es "lo otro" 
como pedagogo de cerrazón, totalización, dominación, injus- 
ticia. "Lo otro" como causa del mal en la dialéctica pedagógi- 
ca, que enseña al "recién nacido", al hijo, al menor, al alumno, 
nos indica otro ámbito de negación de la Alteridad meta-física 
o la ética. 
     ¿Cuál es anterior: el mal ontológico de la Totalidad o el mal 
meta-físico o alterativo del Otro convertido en "lo otro" como 
maestro o tentador del mal? El a priori es esencialmente el 
Otro convertido en "lo otro" como maestro del mal105, ya que 
el primer pecado del primer hombre queda incluido en el 
mal histórico que se enseña en el tiempo de la constitución del 
mundo del niño o educando y que viene a constituir su propio 
ser: como pasado, como desde donde queda emplazado su 

 



 
33 
 
poder-ser, como los valores mismos que elige por su libertad, 
condicionada siempre en parte por la anti-historia-del mal106. 
Si el mal viene a formar parte del mundo del educando [como 
obnubilación o ignorancia del misterio del Otro107 o como 
amor de sí, desprecio del Otro o malicia108], quiere decir que 
constituye ya esencialmente (no ahora como realmente crea- 
do, sino como trascendencia o ex-sistentemente dado) su ser- 
en-el-mundo, es decir, y radicalmente, su habérselas con el 
Otro: al que se lo niega como exterioridad, al que se lo mata 
como misterio. De esta manera, no cuando nace (nivel bioló- 
gico real), sino cuando atraviesa la crisis del nacimiento de su 
libertad (adolescencia, o nacimiento ontológico del hombre), 
el hombre se encuentra ya con el mal en su propio ser. El 
pecado de "Adán" ("el" hombre) es también su propio pecado, 
recibido fundamentalmente como pro-yecto ontológico. En su 
pro-yecto están todas las muertes de todos los " Abeles" asesi- 
nados de la historia. 
     Alguien podría creer que se trata de la doctrina rousseaunia- 
na del Emilio, niño o "bon sauvage", bueno de nacimiento y 
que llega a ser malo, por el pecado de sociedad. En verdad, 
Rousseau se encuentra, como Calvino que él critica (ya que 
en Ginebra la doctrina del reformador significó la extrema 
posición del agustinismo, por la que se afirmaba la intrínseca 
maldad de la naturaleza humana en el nacimiento biológico), 
dentro de la ontología de la Totalidad subjetual e individua- 
lista moderna. El "bueno" del nacimiento no es ético, sino 
ontológico: el ser mismo dado, no corrupto, pero en tanto 
irrespectivo, absoluto: totalidad. El "mal" de la sociedad es 
óntico, pero, en tanto es la historia misma, es trágicamente 
dado: el hombre es más víctima que culpable. La pedagogía 
consistiría en que "lo dado" llegara, por su propia espontanei- 
dad, sin intervención alterativa, a "lo Mismo" como perfección 
de la Totalidad en la temporalidad. El bien es "lo Mismo"; el 
mal moral es "lo otro" como sociedad histórica, como institu- 
ción social. 
     En nuestro caso, en cambio, el recién nacido no es ni bueno 
ni malo éticamente hablando, sino que tiene ambas posibilida- 
des, como momentos futuros (dada su estructura biológica 
real: es un animal de la especie humana). Desde el nacimiento 
al estado de efectivamente libre (es decir, desde el nacimiento 
hasta ser un hermano del padre, un colega del maestro, ya que 
la pro-creación no termina en el nacimiento sino al fin de la 
educación del mundo del educando, tiempo de la constitución 
histórica de lo ontológico concreto y personal), cada hombre 

 



 
34 
 
(totalidad) adquiere desde el Otro (maestro) también el mal 
histórico (a priori en el momento del ejercicio de su libertad 
como elección de posibilidades desde su pro-yecto ontológi- 
co)109. El Otro que como "lo otro" que me enseña el mal (el 
maestro, padre, lo anterior en la pedagogía) es lo que consti- 
tuye el a priori de mal que supone mi libertad. El Otro que 
como "lo otro" me tienta (como hermano en la libertad totali- 
zada) aparece, no ya como constituidor de mi pro-yecto onto- 
lógico, sino como "lo otro" degradante, no como "misterio" 
que exige justicia, sino como el que propone complicidad. El 
pecado óntico (como debió ser el primero, y todos los siguien- 
tes, que son los propiamente culpables) es siempre y de algún 
modo "matar al hermano" (a la mujer, al varón, al padre o el 
hijo)110, hacerse un "se" y convertirlo en un "ello". Caín no 
pudo matar a un Otro fraternal; debió antes en la a-versión, 
el odio, la envidia, hacerlo un "ello" que se le oponía, que se 
oponía a su anhelo de ser único, todo, Totalidad cerrada, para 
poder luego asesinarlo. Rousseau sólo se mueve en el ámbito 
óntico-ontológico, le falta todavía el de la Alteridad. Agustín, 
en cambio, experimentó el ámbito de la Alteridad, pero lo 
pensó desde la lógica de la ontología indoeuropea (helenístico- 
maniquea) y endureció la conceptualización, haciendo del "pe- 
cado originario" una cuestión biológica hereditaria "natural", 
donde la Alteridad es sólo óntica. 
     Pero... el Otro no sólo enseña como "lo otro" el no-al-Otro, 
sino que igualmente puede ser maestro del sí-al-Otro como 
misterio y como ámbito del amor de justicia; éste sería el 
bonum originale aut naturale, pero nunca el bien absoluto, de 
una Totalidad totalizada irreversiblemente, irreversibilidad 
imposible a la finitud humana y a la indagación filosófica. 
 
 
§ 22. EL BIEN ÉTICO COMO JUSTICIA 
 
La ontología de la Totalidad describe el bien de la siguiente 
manera: "La perfectio del hombre, el llegar a ser lo que puede 
ser en su ser libre para sus más auténticas posibilidades (en la 
pro-yección), es una obra (Leistung = érgon) de la pre-ocu- 
pación (Sorge)"111. Esta formulación resume bien lo que el 
bien era para los griegos como télos o eudaimonía, para mu- 
chos filósofos medievales como finis (equívocamente algo y 
alguien), la felicidad y la virtud que coinciden para Kant en 
el bien supremo, el resultado como Absoluto para Hegel, etc. 
El poder-ser (Seinkoennen) es el horizonte mismo de la To- 

 



 
35 
 
talidad como futuro en la temporalidad; su realización es el 
fin (o el comienzo del nuevo ciclo de "lo Mismo"), el bien. 
La pre-ocupación es la tensión ontológica al ser del Todo, como 
todo. Su "obra" (enérgeia o actualidad como érgon) es un 
momento interno en el Todo, negación de la di-ferencia o plu- 
ralidad y retorno a la Unidad (divina para los griegos, de la 
subjetividad absoluta para los modernos). Si en el parágrafo 
anterior hemos concluido que el mal en la meta-física de la 
Alteridad es el no-al-Otro, ese no es idéntico al "bien" de la 
Totalidad totalizada totalitariamente como actualidad de su 
poder-ser absoluto, único, definido a partir de sí y con res- 
pecto a su propia realización. El interés de la Totalidad, que 
sabe el sabio y que cumple prácticamente el héroe dominador 
matando al Otro por el "interés común", sería, exactamente, 
el mal absoluto en la meta-física de la Alteridad. La perfectio 
de la Totalidad debe ahora ser negada y superada por el ámbito 
desde el cual la Totalidad se abre al Otro y alcanza en ese pasa- 
je analéctico y dialéctico su propio bien particular en la crítica 
innovadora al Todo y en el crecimiento que sabe "hacer lugar" 
para el acto creador que perfecciona más allá del horizonte de 
la verdad del ser. Se trata de pensar de qué manera el sí-al-Otro 
es el bien supremo del hombre, la eticidad positiva desconocida 
por el pensar trágico o moderno de la Totalidad sin Alteridad, 
y, por lo tanto, sin eticidad ontológica, ni libertad meta-física 
o personal como último polo de referencia. 
     Pocos hombres de la humanidad han tenido la genial inteli- 
gencia de Nietzsche. Ninguno quizá en la modernidad ha des- 
cubierto y explicado temáticamente sus propios fundamentos. 
La lógica nietzscheana es la lógica imperturbable de la Totali- 
dad. Nietzsche fue el sabio, el ontólogo, de la ontología que en 
Hitler tuvo su héroe (Rosenberg fue sólo un ideólogo). Muchos 
han hecho esta relación pero ninguno ha desentrañado el fun- 
damento de esa comparación: en ambos campea la Totalidad 
con su lógica de dominación, aristocrática, negadora del Otro. 
El genio de Nietzsche le permitió descubrir a su opuesto abso- 
luto: el pensar judío de la Alteridad. Lo que para Nietzsche 
es odio es amor para la Alteridad; lo que para él es amor, es 
odio para el Otro. Tomemos un ejemplo, de su obra La genea- 
logía de la moral, cuando dice: "Los judíos, con formidable 
lógica, echaron por tierra la aristocrática ecuación de los 
valores 'bueno', 'noble', 'poderoso', 'feliz'... Y con el encar- 
nizamiento del odio, afirmaron: Sólo los desgraciados son los 
buenos; los pobres, los impotentes, los pequeños son los bue- 
nos"112. El pensador dentro de la Totalidad no llega a discernir 

 



 
36 
 
que en la lógica de la Alteridad ese desgraciado, pobre, es 
simplemente el Otro; mientras que sus aristocráticos valores 
'bueno', 'noble'... son los que se benefician por el dominio que 
la Totalidad ejerce sobre el Otro reducido al otro como di-fe- 
rencia. En efecto, la posición del cara-a-cara es para Nietzsche 
"la rebelión de los esclavos" que se opone a "toda moral aristo- 
crática que nace por una triunfante afirmación de sí misma; la 
moral de los esclavos opone un no a todo lo que no es suyo; 
este no (dice paradójicamente Nietzsche) es su acto crea- 
dor"113. La Alteridad es necesariamente rebelión, no de los 
que dominan en la degradada dialéctica del "se-ello"114, sino 
de los dominados, que sufren la opresión. Es el "ello" (el es- 
clavo instrumentalizado) que pugna por convertirse en un 
Otro personal. La afirmación de la Totalidad de y en sí misma 
es en verdad negación del Otro injustamente abolido; el no 
del esclavo a la dominación es afirmación de sí como el Otro. 
Para Nietzsche, lamentablemente, "todo se judaíza, se cristia- 
niza y se aplebeya a ojos vistas"115, desapareciendo el bien, ya 
que "bonus sería el hombre de la escisión (duo), el guerrero: 
he aquí lo que constituye la bondad de un hombre en la Roma 
antigua"118. La ontología de la Guerra no podía estar ausente, 
y por ello se comprende que Hitler pudo ser el héroe de esta 
ontología. Es por todo ello que "felizmente pronto aprendí a 
no buscar ya el origen del mal más allá del mundo"117, es 
decir, el mal es interior a la Totalidad y no hay Alteridad. 
A tal punto lo bueno en la Totalidad es lo malo de la Alteridad 
y viceversa, que llega a proponer que se escriba en la puerta 
del paraíso cristiano: "También a mí el odio eterno me creó"118. 
Esto nos recuerda la frase ya indicada de Sartre: "El infierno 
es el otro". Mientras que un Lévinas explica que "el rostro es 
inviolable; esos ojos absolutamente sin protección son la parte 
más desnuda del cuerpo humano, pero ofrecen sin embargo 
la más absoluta resistencia a la protección, resistencia abso- 
luta en la que se apoya la tentación del asesino: la tentación 
de una negación absoluta. El Otro es el único ente que se 
puede estar tentado de matar... Ver un rostro es ya escuchar: 
¡No matarás! Y escuchar: ¡No matarás!, es escuchar: ¡Justicia 
social!"119. 
     Responder a la pregunta: ¿Qué es el bien ontológico?, es 
responder a la que se enuncia así: ¿Cuál es el hombre per- 
fecto? Es decir, el hombre perfecto, plenamente realizado en 
su poder-ser, es la medida que mide a todo pro-yecto humano 
ontológico. No puede ser ni el sabio teórico que queda ence- 
rrado en el horizonte ontológico de la verdad del ser, ni el 

 



 
37 
 
héroe dominador que muere matando al Otro; se trata de un 
modo de ser hombre que aúna la teoría y la praxis en su origen 
y que los implanta desde el misterio del Otro. En la cultura 
hebrea se llamaban los nabiim y en castellano (desde el grie- 
go): los profetas120. Si el mal es negación del Otro y por ello 
freno del proceso histórico-analéctico y dialéctico servicial, 
el bien es afirmación del Otro y por ello abre el dis-curso his- 
tórico a nuevas etapas imprevisibles: el hombre bueno o per- 
fecto es el motor de la historia121, ya que abre la Totalidad 
establecida a lo que le es exterior: el Otro, que se encuentra 
más allá de la verdad ontológica de la Totalidad, en el mis- 
terio de la libertad incomprensible, escatológica. El hombre 
perfecto será aquel que por su bondad ("bonitas diffusivum 
sui ipsius")122, su plenitud antropológica, puede abrirse al Otro 
gratuitamente como otro, no por motivos fundados en su pro- 
pio pro-yecto de Totalidad, sino por un amor que ama primero 
alterativamente: el amor-de-justicia. El ejemplo típico de la 
meta-física de la Alteridad es el del "buen samaritano" que 
ad-virtió al Otro (al robado y casi muerto en la vera del 
camino); el samaritano es allí un profeta, es el que descubre 
al Otro más allá de su cotidiana Totalidad de samaritano, 
para quien, obviamente, ese judío era un Enemigo. Aquel 
hombre devolvió el ser al Otro (se lo había quitado la tradi- 
ción al hacerlo el Enemigo, el que está en lo falso, en el no- 
ser): lo respetó como libre. El prototipo del hecho histórico 
de esta meta-físíca es ahora la experiencia de Moisés al liberar 
a Israel, esclavo en Egipto bajo la dominación del Faraón. El 
hombre perfecto es el mismo Moisés123. La estructura ontoló- 
gica (ya que la voz irrumpe en la Totalidad siempre) de la 
vocación profética (que como veremos es la voz de la "con- 
ciencia moral o ética") es inversa a la estructura de la tenta- 
ción. El mito adámico indica la estructura del mal: la “ser- 
piente” es el Otro como maestro del mal y tentador en la 
libertad; la epifanía de Yahveh como zarza (límite de la 
visión) y la voz que le interpela, increpa, llama: "Moisés! 
¡Moisés!"124, es simplemente el Otro que se presenta para 
exigir justicia. El Otro, todo Otro es "santo", sagrado ("Saca 
tus sandalias, porque este ámbito que tú pisas es tierra san- 
ta"). El origen del bien es el Otro, el que interpela y 
siempre remite al Otro, al pueblo esclavizado: "Hasta mis 
oídos [no "mis ojos"] ha llegado el clamor que le arranca sus 
verdugos [a mi pueblo]... He resuelto liberarlos125 de las 
manos de los egipcios" (Éxodo 3, 7-8) .El Otro, maestro del 
bien y pedagogo de justicia, el que llama al profeta, con-vierte 

 



 
38 
 
al hombre que está situado al nivel de la vida cotidiana ence- 
rrado en la Totalidad ("Moisés apacentaba como pastor los 
ganados de Jethro. ..; Éxodo 3, 1) en alguien que llamará por 
su parte al otro ("los hijos de Israel gemían en la esclavitud"; 
Ibíd. 2, 23) para mostrarles el camino de la liberación. El per- 
fecto, bueno, acerca del que ahora nos cuestionamos, es el 
Otro como maestro del bien, pero no es el Otro como "lo otro", 
como el pobre en la vera del camino o el pueblo en la esclavi- 
tud, sino como el profeta que se con-vierte (con-verge), gra- 
cias a un oído que sabe oír126, en maestro, el primer Otro. Si la 
maldad es a-versión al Otro, la bondad radical es con-versión 
al Otro oprimido. Pero con-vertirse al Otro sufriente, como 
el Otro dis-tinto, ocultado y oprimido por la Totalidad co- 
mo di-ferente interno es oponerse a todos. "La comunidad, 
la Ciudad, no soportan al profeta que viene a protestar en 
nombre de la justicia. El profeta se opone a la ciudad (el 
Todo)... La Ciudad defiende contra el profeta un sistema de 
valores, un orden, que es el de la injusticia, el crimen y la 
explotación del hombre. El profeta será considerado traidor 
a la Ciudad, por condenar este sistema de valores y los bene- 
ficios que de él obtienen las clases privilegiadas. El profeta 
anuncia en nombre del Otro, el castigo de la ciudad culpable: 
es, pues, a partir de ese momento, traidor a la Ciudad; debe 
ser, por tanto, castigado, debe ser asesinado. 'Amasías, sacerdo- 
te de Betel, mandó decir a Jeroboam: Amós está haciendo la 
subversión contra ti, en medio de la casa de Israel. La tierra 
no puede ya soportar sus palabras. Porque Amós va diciendo: 
Jeroboam morirá a la espada e Israel irá al cautiverio, lejos 
de su tierra. Amasías dijo a Amós: Vidente, ve y escapa a la 
tierra de Judá, y come allí tu pan haciendo profecías. Pero 
guárdate de profetizar en contra de Betel, mira que éste es un 
santuario del rey y una casa real. Amós respondió a Amasías 
diciendo: Yo no soy de la corporación oficial de los nabiim, 
ni hijo de nabí (profeta); soy boyero y hábil en preparar los 
higos de sicomoro. Yahvéh me tomó de detrás del ganado y 
me dijo: 'Vea profetizar a mi pueblo de Israel'..."127. 
     El profeta, hombre perfecto de la meta-física de la Alteridad, 
se opone abiertamente al sabio de la Totalidad cerrada y a su 
héroe dominador. Al sabio lo repudia en primer lugar y hasta 
con violencia ("Ay de vosotros, escribas y fariseos hipócritas, 
sepulcros blanqueados por fuera y podridos por dentro"; Mateo 
23, 27), como Sócrates criticaba a los sofistas, porque argu- 
mentaba en favor de la muerte del Otro por el solo hecho 
de que no estaban dentro de la Totalidad, como verdad del ser, 

 



 
39 
 
como integrado al pro-yecto histórico: el Otro no-es, porque 
no está en el horizonte de lo que se manifiesta del ser. El pro- 
feta se opone al héroe que defiende al Todo como único, que 
ingenuamente idolatra al Todo como divino, lo absolutiza ad- 
mitiendo la argumentación del sabio, y gracias a ello reprime 
al Otro dis-tinto para transformarlo en otro-diferente, y si el 
Otro no admite esa opresión: lo mata, lo aniquila aun física- 
mente. El profeta no comienza por juzgar sobre la veracidad de 
lo que le sobrepasa: el Otro como otro mundo; con con-fianza 
(con fe) en el Otro como otro espera la revelación de su 
palabra. Se abre a él por el amor-de-justicia, lo que le per- 
mite escuchar su reclamo más allá de la Totalidad ahora relati- 
vizada, historificada, abierta al futuro libre, al auténtico fu- 
turo, imprevisible, más allá de la potencia y el acto, más allá 
del eterno retorno de lo Mismo. El profeta no rechaza jamás 
al Otro como lo falso (no-ser), ni puede jamás matarlo por 
acción de la violencia dominadora; su misión pro-motora de la 
historia lo impulsa a liberarlo, a con-ducirlo al sí mismo autén- 
tico como pro-yecto ajeno, del Otro, y no mío. El profeta no es 
un impersonal "se" dentro de la Totalidad. Su conversión al 
Otro lo constituye como un "Yo" libre que se levanta ante el 
Todo y que interpela al "ello" oprimido bajo la "Voluntad de 
poder" a ser un Otro igualmente libre. El profeta instaura una 
analéctica pedagógica de la liberación, en la que no está exenta 
una cierta violencia, pero en la que jamás puede incluirse la 
muerte del Otro. El "no matarás", negación de negación, es lo 
mismo que: “ama al Otro con justicia” (en este caso el amor- 
de-justicia al Otro, sea relación irrespectiva antropo-lógica o 
teo-lógica, es lo mismo). "Ama al Otro con justicia" es la 
proposición afirmativa, imperativa y éticamente suprema, de 
la proposición negativa: "no matarás" (no ejecutarás el no-al- 
Otro), que es igualmente la ley (exigencia) ética suprema. 
Dicho principio inalienable no es ya el del ser como pro-yecto 
ontológico; dicho principio es el ser del Otro como libertad. 
La ex-igencia (ex-agere: lo que obra desde el ser) del ser 
como libertad inalienable del Otro, como persona, es al mismo 
tiempo aceptación de su posición trans-versal con respecto a 
mi mundo como Totalidad, respeto por su exterioridad e im- 
posibilidad de aniquilarlo ("no matarás" significa que la aper- 
tura al Otro es posible porque Abel todavía no ha sido asesi- 
nado), salto por sobre lo ontológico e irrupción por el amor- 
de-justicia en el recinto mismo del misterio del Otro" ("ama 
al Otro"). Los clásicos decían que el primer principio de la 
ética era: "Haz el bien, evita el mal". Dicho principio abstrac- 

 



 
40 
 
to puede ser el sumo mal (como "interés común" de la Totali- 
dad cerrada; el ser como pro-yecto en la temporalidad de lo 
Mismo) o el bien en su sentido supremo y alterativo. El ver- 
dadero y radical enunciado del principio supremo de la ética 
es: "No mates al Otro, ámalo con amor-de-justicia". "No lo 
mates" porque entonces permanecerás "solo"; la soledad del 
único es panteísmo, idolatría, totalitarismo, guerra, muerte. 
No sólo debes dejarlo vivir ("dejar vivir" es condición de la 
afirmación de la negación de la negación: "no mates"); es 
necesario todavía amarlo como Otro; sólo ama al Otro como 
otro, y puede después darle lo que es justo, el que ama al 
Otro bene-volentemente (queriendo su bien trans-versalmente 
a la Totalidad mía o nuestra, sea ésta la de mi familia, mi 
patria, la humanidad o mi época). Por sobre la "verdad" (co- 
mo Totalidad de sentido establecido del mundo), no está el 
"arte" como pensaba Nietzsche128, sino la "justicia". No es 
sólo cuestión de inventar lo posible, un trascenderse que pasa 
por un cierto nihilismo (el Uebermensch), sino que es un 
radical crear lo imposible dentro de la Totalidad, dejando que 
el Otro hable desde su libertad (la nada) e irrumpa en mi 
mundo (la Totalidad) pro-creando lo realmente nuevo histó- 
rico. No es sólo dia-léctica (acto de la potencia) sino creación 
desde el otro, desde el más allá (aná-) del mundo, de lo nuevo 
(analéctica). El profeta, que tiene oídos prestos a la palabra del 
Otro (el maestro del bien como el otro oprimido) deja que se 
cumpla en su mundo la irrupción creadora del Otro; se deja 
interpelar, llamar, cuestionar por el Otro. De esta manera el 
profeta llega a ser, por su apertura al Otro, el hombre nuevo. 
Discípulo del Otro (del maestro de justicia que es el mismo 
pueblo oprimido) puede ahora ser maestro de la historia -no 
como ciencia, sino como acontecer real e innovador-. Porque 
supo oír la palabra del Otro tiene la auténtica autoridad para 
pro-ferir la palabra correctora, a veces violencia liberadora, que 
exige al Otro cumplir con la justicia. 
     Por todo lo dicho se podrá comprender que la felicidad y 
la virtud, ideal supremo para Kant y la eudaimonía para 
Aristóteles (aunque tenía otro sentido que en el pensar mo- 
derno), no pueden constituir la perfección del hombre su- 
premo. La beatitudo medieval se encuentra muchas veces a 
medio camino, ya que se relega a la pura teología lo que en la 
meta-física de la Alteridad puede ser pensado filosófica y 
antropológicamente. La "felicidad" como satisfacción y la vir- 
tud como "hábito" pueden ser exclusivamente interiores a la 
Totalidad. La felicidad puede indicar primeramente la pose- 

 



 
41 
 
sión o actualidad formal de la Totalidad totalizada (la "jouis- 
sance" de Lévinas), y la virtud, lo que por repetición se ha 
hecho costumbre. El acto supremo, en cambio, es un acto 
trans-versal y primero (por ello no es primeramente ni satisfac- 
ción ni costumbre) hacia el Otro como otro y que instaura o po- 
sibilita la instauración de una nueva Totalidad. El acto supremo 
del profeta no es la "organización" de la nueva Totalidad posi- 
ble, tarea del justo político de la patria futura, sino la apertura 
y la liberación del Otro como otro, "condición meta-física de po- 
sibilidad" del progreso histórico y de la aparición de una nueva 
Totalidad. La perfección del profeta no consiste ni en la felici- 
dad como satisfacción, ni en la virtud como hábito de la costum- 
bre, sino en el servicio sin precedentes, creador en el Otro de las 
mediaciones que necesita para ser sí mismo. Porque no busca la 
felicidad ni la virtud, porque la función profética es tremenda, 
el que es llamado a ser el hombre supremo retrocede como 
Jonás (en el relato no histórico de dicho libro bíblico) y huye 
ante la voz que lo inviste del ser-profeta. El profeta se trans- 
forma, a pesar suyo, en testimonio (en griego mártys y de allí 
"mártir" en castellano) ante la misma Totalidad en nombre 
del Otro, negado como di-ferencia en la Totalidad. La Totali- 
dad no soporta el testimonio del profeta que "saca la cara" 
(emerge como el rostro de un "Yo" en medio del "se" impe- 
rante) en defensa del Otro dis-tinto, negado y oprimido como 
di-ferente. Por ello el testigo del ya muerto (el Otro como "lo 
otro" oprimido) es, por su parte, asesinado. Por ello la lógica 
de la Totalidad no sólo niega al Otro, sino que mata a sus 
profetas: es, no olvidemos, una ontología guerrera, de sabios y 
de héroes, aristocrática e idolátrica, atea del Otro creador y 
afirmación panteísta de sí mismo como Totalidad del eterno 
retorno de "lo Mismo". 
     En la Totalidad cerrada hay a-versión al Otro; el hombre 
perfecto es el que tiene-más. En la Alteridad se da la con-ver- 
sión al Otro; el hombre perfecto es el que es-más. El uno cifra 
su triunfo en el poseer y la propiedad es su mediación; el 
otro cifra su realización en el servicio y la justicia es su modo 
de ser. La Totalidad es trágica: en ella no hay libertad ni 
novedad, ni bien ni mal ético. La Alteridad es dramática, en 
ella hay libertad y creación, hay buenos y malos: los pri- 
meros sirven y liberan, los segundos dominan y alienan; para 
unos el Otro es el reino escatológico, la alegría y la paz, para 
otros el Otro es el infierno, lo odioso y el origen de la guerra... 
 
 

 



 
42 
 
§ 23. ALIENACIÓN Y LIBERACIÓN 
 
Esta es una de las más arduas y problemáticas cuestiones de 
nuestro tiempo, porque a la dificultad filosófica vienen a agre- 
garse las etimológicas, políticas, socio-económicas y hasta teo- 
lógicas. La noción de Enfremdung y Entäusserung propuestas 
por Hegel, de larga tradición en el pensar alemán, cristiano 
y hebreo, tiene su correlato en otra noción: la de Befreiung 
(liberación), de igual raigambre. Veamos en primer lugar la 
cuestión etimológica para adoptar una terminología caste- 
llana apropiada (al menos para nosotros), para después anali- 
zar la cuestión propiamente ética (al nivel ontológico y meta- 
-físico), tomando un ejemplo en la exégesis de la cuestión 
dentro de la Totalidad (K. Marx) y su superación en la 
liberación alterativa (equívoca con respecto a la liberación 
enajenada). 
     "Alienación" deriva del latín alienus (lo que es de otro; 
extraño, extranjero; apartado, remoto, fuera de; enemigo, con- 
trario). En este sentido comprende de alguna manera el doble 
término alemán Enfremdung (de Fremde: extranjero; y signi- 
ficaría "extranjerización") y Entäusserung (de ausser: fuera 
de, excepto; y sería entonces "exteriorización", "poner fuera 
de sí", pero estrictamente desapropiación, renuncia, venta). 
En castellano "alienación" se distingue, por una parte, de 
"alteridad" (del latín alteritas: de naturaleza dis-tinta, que 
deriva de alter: "otro", y que no debe confundirse con "ajeno"; 
no es lo mismo "el" otro que lo "de" otro), y, por otra, de 
"enajenación" (del latín inalienatus: puro, no alterado, pero 
etimológicamente "in-alienare": estar alienado en otro que sí 
mismo). No se olvide, entonces, en el uso que haremos de las 
palabras, la significación que un tanto arbitrariamente hemos 
dado aquí. 
     Tomaremos un ejemplo que pueda ser paradigmático de un 
punto de vista metódico, para indicar la tradición de estas 
nociones. En el Deutero-Isaías se dice que el "Servidor de 
Yahveh" -que para nuestros fines se trata de una obra poética 
donde culturalmente se describe una cierta experiencia antro- 
pológica- era "espantosamente tratado: él se humillaba a sí 
mismo" (53, 7). "Se humillaba" traduce del hebreo nehanéh 
(de la raíz hain-nun-he: hnh)129, cuyo sentido es el de "hacerse 
pequeño", "transformarse en un pobre", "ser dominado u opri- 
mido". Se trata, exactamente, de lo que denominaremos más 
adelante "alienación como enajenación" (1 b). En el mismo 
 

 



 
43 
 
sentido, en el griego del nuevo Testamento (para nosotros 
aquí testimonio poético de una experiencia fáctica) se usa el 
verbo kenoûn130, p. e,: "Se humilló a sí mismo (heautòn ekéno- 
sen) tomando la forma de siervo" (Filipenses 2, 7)131. Para 
Pablo el Mesías, el Otro divino, había irrumpido dentro de la 
Totalidad humana (la carne), asumiendo por voluntad propia 
el lugar del pobre, del oprimido (flecha 1 b del esquema que 
colocaremos a continuación). Por su parte, Lutero tradujo 
este texto cristológico central, meditado por Hegel en Tübin- 
gen: ' ...hat sich selbst geäussert"132, de donde deriva sin 
lugar a dudas el sentido de vaciamiento o alejamiento por de- 
gradación de la palabra alemana Entäusserung. Marx, siguien- 
do y modificando en parte la noción hegeliana, la usará igual- 
mente cuando nos dice, por ejemplo, que la propiedad privada 
es un "trabajo enajenado (Enfremdung), alienado (Entäusse- 
rung)"133. Sin embargo, se ha pasado sin advertencia de una 
experiencia de la alienación del Otro como "lo otro" en la Tota- 
lidad (experiencia hebrea que denominaremos "alienación co- 
mo en-ajenación": vaciamiento del sí mismo en lo ajeno, des- 
tacando la partícula "en" de enajenación) viniendo "desde 
fuera " (desde el Otro), a la experiencia de la alienación en 
"lo Mismo", donde uno de los di-feridos se degrada en la po- 
sición de dominado ["lo otro" di-ferido dominado y en este caso 
hablaremos de "alienación como degradación o alejamiento": 
Aeusserlichkeit, diría Hegel (1 a)]. Representemos primera- 
mente las dos posibilidades para que nos ayude el esquema- 
ismo.   
 

 



 
44 
 
Esquema 7 

 
 
 
 
 
Esquema 8 
 
 

 



 
45 
 
     Las nociones de alienación y liberación, entonces, son equí- 
vocas, porque la misma Totalidad es equívoca. En tanto ésta 
se cierra como lo único, deviene lo maligno mismo y su interna 
liberación es un modo supremo de enajenación; cuando se 
abre al Otro, en cambio, la liberación es alterativa y significa 
el despliegue mismo de la perfección humana, su bien. Veamos 
esto por partes partiendo de un pensar dado en la modernidad 
alemana, desde una experiencia ontológica en la que se fundan 
las interpretaciones filosóficas, económica, política, social, re- 
ligiosa e histórica de Karl Marx. 
     La pregunta que debemos hacer a la obra de Marx es doble. 
Por una parte: ¿Cuál es su sentido del ser? ¿Tendrá razón 
Heidegger al indicar a la subjetividad como su sentido funda- 
mental? Por otra parte, y desde nuestro mismo pensar: ¿Se 
encuentra en Marx el horizonte de la Totalidad como ámbito 
irrebasable, final, único? Si estas dos últimas preguntas fueran 
respondidas afirmativamente, no podríamos ya repetir simple- 
mente esa interpretación, pudiendo recoger, sin embargo, la 
intención histórica de dicho pensar en América latina. En este 
caso, ser hoy marxista en América latina no sería sólo retornar 
anacrónicamente a la subjetualidad moderna, sino igualmente 
cometer en su propia conducta una contradicción insuperable: 
Marx no habría sido marxista ahora y aquí, por las mismas 
razones que no fue ni kantiano ni hegeliano en su época. Las 
reflexiones que se refieren a Marx incluyen al propio Mao- 
Tse-tung, ya que su pensar -por sus supuestos ontológicos- 
queda incluido en la Totalidad. Descartadas las ontolo- 
gías capitalistas y dogmáticas (ambas modernas y en "lo 
Mismo")134 se abrirá al pensador latinoamericano un proyecto 
de gran novedad, de enorme responsabilidad y no menor exi- 
gencia metódica. Tenemos conciencia de la novedad de nuestra 
hermenéutica, y de allí lo inesperado, para unos y otros, de 
los resultados de la misma. 
     La vida de Marx (1818-1883) es coetánea a la de Lotze (1817- 
1881), el filósofo que expresara por primera vez de manera 
sistemática la doctrina de los valores de su System der Philo- 
sophie. No puede extrañarnos que en la obra madura de Marx, 
Das Kapital (comenzada en 1867), aparezca la axiología o 
doctrina del valor como fundamento de toda la economía 
política. Hemos elegido una obra definitiva para oponernos 
a la reducción interpretativa de Althusser: la obra de Marx 
tuvo siempre de manera cabal una ontología por fundamento 
de sus interpretaciones, desde su juventud hasta su muerte. 
Puede haber una "ruptura epistemológica" (de la filosofía a 

 



 
46 
 
la economía política), pero no hubo "ruptura ontológica". 
Leemos que lo originario es la relación hombre-naturaleza por 
mediación de la "cultura" ("cultura" como lo trans-formado 
por el hombre). Primeramente, la mercancía es un valor de 
uso que puede satisfacer necesidades (besoin no es désir, diría 
Lévinas). "La mercancía es en primer lugar un objeto externo, 
una cosa, que mediante sus propiedades satisface necesidades 
humanas de cualquier especie"135. Ese objeto (que dice enton- 
ces relación a un sujeto) es mercancía porque "tiene" un 
valor, y "si se hace abstracción del valor de uso del ser corporal 
de la mercancía, no les queda a las mercancías más que una 
sola cualidad, la de ser pro-ductos del trabajo"136. Es decir, 
el fundamento del valor o del ser de la mercancía como valiosa 
es el trabajo de un sujeto: "Un valor de uso o un bien no tiene 
más que porque algo de trabajo humano abstracto está obje- 
tivado o materializado en él". Viene ahora una pregunta propia 
de la mathematización moderna: Pero, "¿cómo medir la im- 
portancia de su valor? Mediante el quantum de sustancia 
constitutiva del valor, de trabajo que se halla contenido en él. 
La cantidad misma de trabajo se mide por su duración tempo- 
ral... tales como la hora, el día, etc."137. El "yo trabajo" es 
el fundamento del mundo para Marx, la culminación del "yo 
pienso". 
     Volvamos ahora a su juventud, sabiendo que Marx no podrá 
evadir el subjetivismo moderno en toda su vida (hasta 1883), 
lo cual sería dicha evasión, por otra parte, un imposible mila- 
gro en la historia del pensar humano. En 1844, nos dice que 
"lo grande de la Fenomenología de Hegel y su último resultado 
-la dialéctica de la negatividad como principio motor y pro- 
ductor-, es, por -una parte, que Hegel conciba la auto-pro- 
-ducción (Selbsterzeugung) del hombre como un proceso, la 
objetivación como desobjetivación (Vergegenständlichung als 
Entgegenstaendlichung), como alienación (Entäusserung) y 
como negación (Aufhebung) de esa alienación; por otra parte, 
que capte entonces la esencia del trabajo (das Wesen der 
Arbeit) y conciba al hombre objetivado y verdadero, por ser 
el hombre real, como resultado de su propio trabajo... Hegel 
concibe el trabajo como la esencia, como el ser del hombre 
(als das Wesen des Menschen)"l38. En efecto, Hegel, con otro 
sentido que el que le dará Marx, había tratado en diversas 
partes de su obra acerca del trabajo139, pero este último apli- 
cará dicha doctrina al trabajo manual del proletario europeo 
(centro-europeo). El ego cogito se transformó en el Ich denke 
de Kant y de Fichte y ahora en el Ich arbeite de Marx; el pa- 

 



 
47 
 
saje de la primacía de la teoría a la praxis lo dio el mismo 
Kant cuando mostró en su Crítica de la razón práctica la ma- 
yor vigencia de la razón práctica sobre la razón pura teórica 
perdida en antinomias y paralogismos140. El trabajo (Arbeit) 
ha reemplazado al cogito cartesiano como la actualidad misma 
constituyente de la subjetividad, y por ello no pone el ser de 
la idea sino del pro-ducto (obra o manufactura, objetivación 
cultural, si se entiende por "cultura" la trans-formación tra- 
bajada de la naturaleza material). El sujeto moderno, ahora 
como trabajador, pone el ser del objeto: la objetividad del 
objeto es un valor como pro-ducto del trabajo. Dicho valor 
objetivado en la cosa como materia del trabajo es el ser mismo 
del sujeto. Si dicho valor fuera ahora poseído por otro que el 
propio pro-ductor, éste perdería su ser, se vería reducido a la 
nada. Esa nadificación es la alienación en su sentido negativo, 
se explica porque "el trabajador pone su vida en el objeto, 
pero ya no le pertenece más a él, sino al objeto... Lo que el 
producto de su trabajo es, él no lo es ya; cuanto mayor es 
dicho producto, menor es el trabajador mismo. La alienación 
del trabajador (die Entäusserung des Arbeiters) en su pro- 
ducto significa, no sólo que objetiva su trabajo en una existen- 
cia exterior, sino que ésta llega a colocarse fuera de él como 
una fuerza independiente, extranjera y autónoma ante él"141. 
Dejando ahora de lado el valor positivo de la crítica marxista, 
no puede ocultarse que ontológicamente su fundamento es el 
sujeto moderno y toda su filosofía una axiología cultural. El 
sentido radical del ser es el del subjetivismo no ya como cogito, 
sino como Arbeit; entre el “ego” cogito y el “wir" arbeiten 
(nosotros trabajamos) hay diferencia cuantitativa pero no on- 
tológica. 
     Hagámonos ahora la segunda pregunta: ¿Ha superado Marx 
el horizonte de la Totalidad o se encuentra dentro de ella como 
el ámbito irrebasable, final y único? Esta pregunta es más gra- 
ve todavía, porque dejando atrás la subjetividad moderna, 
penetra ya en el cuestionario ontológico, negando explícita- 
mente lo meta-físico o de la Alteridad ética propiamente dicha. 
Afirmar la Totalidad como única es negar la Alteridad: Marx 
ha hecho esto último repetida y explícitamente. Tomemos un 
texto de 1844: "Un ser se afirma como autónomo (selbstän- 
diges) cuando es dueño de sí y sólo es dueño de sí cuando no 
debe su ser (Dasein) sino a sí mismo (sich selbst). Un hombre 
que vive por la gracia de un Otro (eines anderen), se conside- 
ra como un ser dependiente (abhängiges). Vivo totalmente 
por gracia de un Otro, cuando le soy deudor, no sólo del 

 



 
48 
 
haberme ayudado en mi vida sino de que haya creado (geschaf- 
ten) mi propia vida; es decir, cuando es la fuente de mi vida; 
y mi vida tiene necesariamente un tal fundamento (Grund) 
fuera de ella (ausser sich) si no es (dicho fundamento) mi 
propia creación142. Es por ello que la creación (Schöpfung) es 
una representación muy difícil de extirpar de la conciencia 
popular. El ser-por-sí-mismo (Durchsichselbstsein; a se, diría 
un latino) de la Naturaleza y el Hombre es incomprensible 
para ellos, porque contradicen los hábitos pro-ductores de la 
vida práctica. La creación de la tierra ha recibido un golpe 
terrible gracias a la Geognosis, es decir, de la ciencia que 
expone la formación de la tierra, el devenir de la tierra como 
un proceso, como una auto-pro-ducción (Selbsterzeugung). La 
generatio equivoca es la única refutación práctica de la teoría 
de la creación (Schöptungstheorie)"143. Este texto es suficien- 
te para descubrirnos al Marx ontólogo, el que niega la meta- 
-física y afirma la Totalidad (como para Hegel como Natura- 
leza e Historia) como única, autosuficiente y sin exterioridad. 
La negación sin embargo del Otro como Dios creador, le lleva- 
rá al Otro; su misma antropología tenderá a una Totalidad 
totalizada sin alteridad. Veamos estos dos pasos, de la negación 
teo-lógica a la negación antropológica de la Alteridad. 
     En la crítica a la re-ligión (re-ligazón al Otro) se encuentra 
ya explícitamente la argumentación que fundamenta la Tota- 
lidad en sí misma, y organiza ontológicamente a la Totalidad 
como la fuente desde donde emanará la interpretación dialéc- 
tica histórica y socio-política marxista. No hay diferencia 
ontológica con Hegel, y en este nivel Marx es simplemente un 
hegeliano más. Recuérdese que Hegel dijo que "el finito es 
un momento esencial del Infinito en la naturaleza de Dios, y 
por esto puede decirse: Dios mismo es el que se finitiza, el 
que pone en sí mismo las determinaciones"144. Dios o el Abso- 
luto tiene dos vertientes de sus determinaciones: la naturaleza 
y la historia humana. Lo mismo piensa Marx, y cuando enun- 
cia que "en Alemania la crítica de la religión ha llegado en lo 
esencial a su fin, y la crítica de la religión es la premisa de 
toda crítica"145, no hace sino seguir a Hegel. No se niega lo 
divino, sino lo divino Otro y creacionista, para afirmar, enton- 
ces, la Naturaleza y la Historia como el Todo, natural y eterno. 
La crítica del creacionismo -como con Fichte, Hegel y des- 
pués a Nietzsche, por citar a algunos- lo inclina decididamen- 
te al panontismo. El ateísmo de un Dios-Otro no es sino la 
afirmación del Todo-lo-Mismo como Dios; no hay tres posicio- 
nes, sino sólo dos: el "Todo" es Dios o Dios es "el Otro abso- 

 



 
49 
 
luto"; el ateísmo es sólo un pensar en curso que no ha llegado 
a sus últimas conclusiones. 
     La negación del Otro le exige a Marx pensar todo desde la 
Totalidad sin Alteridad, aun al nivel dialéctico económico-po- 
lítico. Puede verse que todo es pensado bipolarmente, tanto el 
proceso de alienación como el de liberación y en la Totalidad 
cerrada que se alcanza la superación sin contradicciones. "La 
Totalidad de la sociedad (die ganze Gesellschaft) se escinde 
cada vez más en dos grandes campos hostiles, en dos clases de 
grandes proporciones que se enfrentan de una manera directa 
entre sí: la burguesía y el proletariado"146. "La historia de 
todas las sociedades que se han dado hasta ahora es la historia 
de la lucha de clases (Klassenkämpfen)"147. La lógica de la 
Totalidad se cumple implacablemente: la lucha es a muerte 
porque el dominador no tiene posibilidad sino de desaparecer 
o alienarse bajo el dominio del dasalienado por la liberación 
en-ajenada dentro de la Totalidad. La única manera, para 
Marx, de no hacer de los proletarios los verdugos o dominado- 
res de una nueva clase oprimida futura, era proponer una Tota- 
lidad sin divisiones, escisiones o contradicciones internas (un 
verdadero "Reino de Dios" en la tierra). No advirtió que la 
Totalidad sin Otro, ni siquiera como oprimido, era el término 
del dis-curso, de la historia y de la dialéctica; no podía ser el 
comienzo de la historia, sino su fin último. La Totalidad bipolar 
no podía pensar la cuestión de otra manera: "El comunismo 
es como perfecto naturalismo-humanista, como perfecto hu- 
manismo-naturalista, la verdadera liberación148 del antagonis- 
mo entre el hombre con la naturaleza y entre los hombres 
entre sí, la verdadera solución en la lucha entre existencia y 
esencia, objetivación y autorrealización, libertad y necesidad, 
individuo y especie"149. Es decir, "la sociedad es la esencia 
cumplida del hombre con la naturaleza; es la verdadera resu- 
rrección de la naturaleza (Resurrektion der Natur), el reali- 
zado naturalismo del hombre y el realizado humanismo de la 
naturaleza"150. La Totalidad como Identidad o Unidad origi- 
naria es entonces el último horizonte de su pensar; Totalidad- 
-idéntica de "lo Mismo" de la que se di-ferencian naturaleza 
y humanidad, burgueses y proletarios. El Retorno a "lo Mis- 
mo" es, como en Hegel, supresión de las determinaciones que 
di-ferencian. "El hombre, por más que sea un individuo parti- 
cular es, en la misma medida, la Totalidad (Totalität), la 
Totalidad ideal, la existencia subjetiva de la sociedad pensada 
y sentida para sí, del mismo modo que también en la realidad 
existe como intuición y goce de la existencia social y como una 

 



 
50 
 
Totalidad de exteriorización vital humana. Pensar y ser están, 
pues, diferenciados (unterscheiden) y, al mismo tiempo, en 
unidad (Einheit) el uno con el otro"151. 
     Marx pertenece entonces a la modernidad por su doble su- 
puesto jamás pensado: por afirmar el sujeto como fundamento 
del ser, y la Totalidad como último horizonte de su dialéctica 
bipolar, ontología que explícitamente indica la imposibilidad 
de una meta-física de la Alteridad. 
     La alienación, desde una meta-física o ética de la Alteridad, 
es causada por el mal (tal como lo hemos descripto en el 
§ 21); la liberación es por el contrario, el modo activo o actual 
de lo llamado bien (en el sentido del § 22 de esta obra). En la 
ontología de la Totalidad la alienación o es caída (como en 
los mitos trágicos de los griegos), o es como la aparición de lo 
alienado desde la materia informe de la misma Totalidad. Si se 
tienen en cuenta los esquemas anteriormente propuestos, el 
movimiento 1 a es la caída alienante (por ejemplo del alma 
órfica en un cuerpo prisión); o la situación de "lo otro" di-fe- 
rido (II) no tendría explicación, sino por degradación de algo 
de la Totalidad. En ambos casos el término ex quo de la alie- 
nación por alejamiento o degradación queda mal explicado. 
En la dialéctica de la Alteridad en cambio la cuestión queda 
perfectamente planteada: el movimiento de alienación (1 b) 
es el pasaje del Otro libre a la situación de "lo otro" oprimido: 
se pasa de la dis-tinción a la di-ferencia, de ser un Todo libre 
a una parte dominada. Pero, lo que es más importante, la 
opresión del Otro ha sido activamente producida por el pasaje 
de un hombre desde el centro de su autenticidad al ejercicio 
de la voluntad de poder (indicado por la flecha 1 c). Cuando 
la Totalidad por el pecado, el mal, se cierra al Otro, es decir , 
lo hace una cosa o instrumento a su servicio, se enaltece a sí 
misma y ejerce el poder alienante en su provecho; "lo mismo" 
di-ferido como el poderoso dentro de la Totalidad ("lo Mismo" 
como Totalidad) se ha autoalienado ya que su inalteridad- (esto 
significa igualmente en-ajenación), su a-versión al Otro, le 
cierra su propio progreso, su propia perfección en el amor, 
su crecimiento en el servicio del Otro, el dis-curso histórico 
de la novedad creativa. El que ejerce injusta y violentamente 
la voluntad de poder (sea conquistador, aristócrata, burgués 
o técnico de la sociedad superdesarrollada) se aliena al domi- 
nar al que tiene una voluntad oprimida (sea indio, pueblo, pro- 
letario o simple hombre masa de nuestra sociedad tecnificada) . 
     Por su parte, la liberación, que en la ontología de la Totali- 
dad se alcanza siempre por la muerte del opresor (movimien- 

 



 
51 
 
to indicado por la flecha 2 a), y por lo tanto teniendo a la 
violencia primera como medio de alcanzar el poder que será 
ejercido con violencia armada sobre el nuevo oprimido (II), 
puede ser original y diversamente pensada desde la Alteridad. 
Si en la alienación el momento activo es el del que sube para 
dominar (flecha 1 c), en la liberación el momento activo es 
el del oprimido que se constituye como un libre ante la Tota- 
lidad (flecha 2 b). La liberación del oprimido nunca podrá 
ser un don o regalo, ya que no es posible esperar del mal la 
justicia (la voluntad de poder es intrínsecamente mala). La 
justicia puede esperarse del que sufre la injusticia, pero 
no del que la comete. Ese hombre que puede ser bueno porque 
no es malo, el oprimido, el pobre, el otro di-ferido como "lo 
otro", es el punto de apoyo de su propia liberación. Pero esa 
liberación no será autoenajenante porque no pretende ocupar 
el lugar de su opresor, al que debería previamente asesinar. 
El liberador que se libera se constituye como un Otro libre y 
autónomo y exige así a su antiguo "amo" a convertirse al sí mis- 
mo. La liberación alterativa (flecha 2 b) es la causa de la con- 
-versión del dominador (flecha 2 c): el oprimido se libera 
liberando. El que se libera matando primero nace ya enajena- 
do en la Totalidad totalitaria, toda ella "manchada con la 
sangre de Dios": del Otro, como diría Nietzsche. No se puede 
liberar al hombre sobre el cadáver de Otro hombre. No se 
piense, sin embargo, que la tarea de la justicia, del bien meta- 
-físico, pueda realizarse sin violencia, pero esta cuestión debe- 
rá ser tratada en otra parte de esta obra, en el § 30 (debe, sin 
embargo, comprenderse que hay diversos grados de violencia 
militar o armada; la violencia pedagógica, de la toma-de- 
conciencia o pro-fética; etc.)152. 
     Si el movimiento alienante es el mal (esencialmente flecha 
1 c) y el de la liberación el bien (esencialmente 2 b), ese 
doble movimiento del no-al-Otro como cerrazón de la Totali- 
ded o del sí-al-Otro como su apertura en el servicio vendria: 
a ser el punto de partida de una nueva descripción filosófica. 
La filosofía no sería ya sólo un des-cubrir lo ya dado como 
verdad del ser; dicha verdad es la verdad de la Totalidad com- 
-prendida. El proyecto del filósofo sería en ese caso un estar- 
en-la-verdad. Ahora, en cambio, el filósofo debería rebasar el 
horizonte ontológico de la verdad y abrirse al ámbito de la 
justicia. Su pensar no puede corroborar la alienación del Otro 
como "lo otro" oprimido dentro de la Totalidad. Su pensar 
debe ser un factor histórico del proceso de liberación del 
Otro. Como hemos dicho en otra parte, "la filosofía viene a 

 



 
52 
 
desempeñar un papel histórico en el proceso de liberación. Al 
pueblo puesto en movimiento, al hombre de acción viene el filó- 
sofo a agregar lo nuevo, lo Otro, lo que interpela como un siem- 
pre más allá y que sólo habla al que tiene adiestrado su oído: 
al filósofo que piensa desde la opresión para que nazca la 
filosofía en América latina"153. 
 
 
§ 24. LA "CONCIENCIA ÉTICA" COMO OÍR LA VOZ-DEL-OTRO 
 
En la exposición de este tema central de la ética no podremos 
para nada recurrir a los griegos. El mundo indoeuropeo, en- 
cerrado en una Totalidad irrebasable, no podía escuchar una 
voz, un llamado (vocatio) que interrumpiera interpelante 
desde "afuera". Será entonces necesario recurrir al testimonio 
de otras culturas que experimentaron la Alteridad y que nos 
la dejan claramente indicada en sus obras de arte. La evolu- 
ción de esta tradición hoy ya milenaria podemos resumirla 
rápidamente así: en primer lugar, se experimenta al Otro, 
el que habla y clama, como ante el que el "corazón" oye o 
escucha. Poco a poco el Otro va siendo interiorizado y se va 
transformando en un "que me ve" en potencia, de tal manera 
que en todo lo que obro me veo visto: es un saber concomitan- 
te del que obra algo como visto por otro (cum-scientia). Ese 
pasaje se produce en el tiempo de la helenización del judeo- 
-cristianismo (época patrística y medieval). Por último, el 
Otro desaparece y la conciencia moral es autónoma, desapa- 
reciendo toda heteronomía, es decir, rigiéndose desde sí, por y 
para ella misma. Se trata, justamente, de superar esta muerte 
o no-al-Otro en una cuestión de radical importancia para toda 
ética y moral. En nuestra exposición distinguimos entre con- 
ciencia ética (meta-física, trans-versal o voz-del-Otro) y la 
conciencia moral (óntica; interiorización de la anterior y que 
juega su papel dentro de la Totalidad). La conciencia ética 
posibilita la conciencia moral. 
     Dícese que el rey semita, hebreo, Salomón, pidió como don 
supremo el tener "un corazón que sepa escuchar (shoméah)" 
(I Reyes 5, 9). La traducción griega de los LXX tradujo en 
griego synesin (tener comprensión, inteligencia o conciencia). 
El verbo shamáh significa al mismo tiempo escuchar, oír, obe- 
decer y comprender (en el sentido de comprensión-interpreta- 
ción existencial). No se trata de la sabiduría teórica (sofía) de 
los griegos, sino de una actitud muy distinta y que debemos 
describir muy resumidamente. Tomemos ahora y para ello otro 

 



 
53 
 
ejemplo: "Moisés con-vocó (iqrá) a todo Israel y le dijo: Es- 
cucha (Shmáh), Israel, las normas y las exigencias de justicia 
(ha-mishpatím) que hablo (dabér)154 ante vuestros oídos (v’ 
aznaijem), hoy. Aprendedlos y guardad los para ponerlos en 
práctica (lahastárm)... Sobre la montaña, en medio del fuego, 
Yahveh os ha hablado cara-a-cara, y yo permanecí entonces 
entre Yahveh y vosotros para haceros conocer la Palabra 
(dabár) de Yahveh" (Deuteronomio 5, 1-5). Este testimonio, 
para nosotros cultural y artístico, nos remite a una experiencia 
antropológica de la mayor importancia para la filosofía con- 
temporánea latinoamericana. Se evidencia como una estructu- 
ra riquísima en posibilidades de descripción. 
     Se trata siempre de una palabra que llama, de una voz que 
interpela desde más allá del orden de la visión, trans-ontológi- 
ca, pero que es efectiva sólo si hay un oído que sepa oír: "El 
Señor me ha abierto los oídos" (Isaías 50, 5); "cada día des- 
pierta mis oídos para que oiga como discípulo" (Ibíd., 4); 
"guarda silencio, Israel, y escucha" (Deuteronomio 27,9). La 
palabra "obediencia" en castellano (ob-audire: oír lo que se 
tiene delante) , y su correspondiente en alemán (Ge-hor-sam: 
de hören), derivan de "oír". Se presta oído, se responde y 
obedece la palabra que previamente ha sido recibida en la 
disponibilidad. Hablando de esta disponibilidad Marcel nos 
explica que "esta irrupción [del Otro en el sí mismo] no puede 
producirse sino en el seno de un ser que no forma consigo 
mismo un sistema clauso, hermético, en el cual nada nuevo 
podría penetrar"155. Se establece entonces una dialéctica entre 
voz-oído. La voz (del latín vox; de donde deriva in-voca, con- 
-voca, e[x]-voca, etc., y el verbo vocare; en hebreo qól: "escu- 
chad todavía la voz de Yahveh", (Deuter. 5, 25) es el sonido 
producido por las cuerdas vocales y expelida por la boca en 
la que resuena (persona es bien posible que derive de per- 
-sonare); esa voz es sólo un signo, un testimonio del misterio 
del Otro que se revela: atestigua por el Otro e irrumpe en el 
mundo. La voz que invoca, que llama, que interpela156 nos 
e-voca el olvido del Otro en el que permanentemente cae lo 
óntico-ontológico. La voz-del-Otro como otro re-voca la preten- 
sión de absoluto que tiene la Totalidad y la con-voca en su in-vo- 
cación a a-vocarse a la causa del Otro, en la promoción de la 
justicia. Oír la voz-del-Otro como otro significa una apertura 
ética, un exponerse por el Otro que sobrepasa la mera aper- 
tura ontológica (la Erschlossenheit de Heidegger es un habér- 
nosla con la Totalidad; aún el "estado de resuelto" -Entschlos- 
senheit- no es sino el modo auténtico de dicha apertura, 

 



 
54 
 
ontológica y no-ética): es la apertura misma de la Totalidad 
al Otro, apertura meta-física. Esa apertura es silencio (en el 
texto hebreo citado ha-sket; Deut. 27, 9), pero no el silencio 
interior al habla, sino el silencio del habla misma, silencio del 
mundo, anonadamiento y disponibilidad al Otro como otro. La 
fe meta-física (Cfr. § 19, t. I, notas 405-411) es límite de la 
visión; la bene-volencia o amor-de-justicia es la irrupción del 
amor en el Otro; la disponibilidad o apertura es silencio, es 
esperanza y no mera espera; es respeto que hace lugar a la 
revelación en el diálogo. De esta manera la "conciencia ética" 
o "meta-física" es el "corazón que sabe escuchar" la voz-del- 
Otro -expresado en antropología hebrea-, y es en este senti- 
do que se dice que la "conciencia golpeó a David" (I Samuel 
24, 6). Hemos traducido por "conciencia" la expresión lev-david 
("el corazón de David"; en los LXX: kardía). Por su parte, 
en los Testamentos de los Patriarcas, cuando agoniza Rubén, 
clama: "Hasta ahora me atormenta mi conciencia (synéidesis 
moû)"157. Esta palabra griega (syn-eídesis: con-conocimiento) 
es frecuente en los textos paulinos del Nuevo Testamento158, 
y de allí pasa a la patrística griega y latina. 
     Es importante anotar aquí cómo se ha ido produciendo un 
pasaje. En la época arcaica la voz-del-Otro juega su papel en 
su empírica exterioridad. Poco a poco se va "interiorizando" 
y perdiendo Alteridad, hasta transformarse. dicha voz, en un 
kritérion fysikón159 (fórmula de Basilio el Grande que tradu- 
jeron los latinos por "naturale iudicatorium", y que en caste- 
llano equivale a: tribunal natural). La voz-del-Otro ha sido 
retrotraída al interior de la Totalidad ontológica como mera 
"voz de la conciencia". Con-ciencia, es decir, un saber conco- 
mitante a la acción, pero que se funda en el horizonte de la 
com-prensión: intramundana entonces, óntica por lo tanto. 
     Los Padres griegos se refieren a la cuestión160, igualmente 
los latinos161, pero el que tendrá más importancia para nuestra 
cuestión es Jerónimo, el que comentando al profeta Ezequiel 
enseña que en Caín subsistía, aún después de la expulsión del 
paraíso, "una chispa de conciencia, que los griegos llaman 
syndéresis"l62. Habrá que esperar hasta el 1230 para que la 
cuestión de la syndéresis se estudie junto a la cuestión de la 
conscientia. La dialéctica voz-oído en la Alteridad se interiori- 
za como dos momentos ónticos: la voz y la conciencia son 
vistas como facultad, hábito o acto. Al perder la voz su exte- 
rioridad real, el mismo oído se fue reduciendo a una mera 
metáfora. En la filosofía implícita del pensar de Tomás la 
cuestión de la conciencia moral ha quedado apresada dentro 

 



 
55 
 
del ámbito de la ontológico (la cuestión meta-física de la Alte- 
ridad es tratada en la parte explícitamente teológica)163. Por 
ello la syndéresis no es sino la com-prensión práctico-existen- 
cial fundamental, apertura al horizonte ontológico o compren- 
sión concreta del ser en cada caso el mío, el nuestro164. "El 
Otro" ha sido incluido en la Totalidad, en el interés común; 
la exterioridad o negatividad radical del Otro como dis-tinto, 
aunque no se niega, no es afirmada claramente. La influencia 
helenizante es preponderante. En este caso, la conciencia moral 
es un acto que aplica165 el horizonte ontológico mismo de 
com-prensión, los primeros principios prácticos, como los de- 
nominaban los medievales. La syndéresis es el hábito de la 
inteligencia práctica, natural, que com-prende el ser en tanto 
pro-yecto o fin; la conciencia es un acto de dicha inteligencia 
práctica que infiere por un silogismo práctico, en el que la 
deliberación (concilium) es su discurso propio. Es aplicación 
es entonces de-ductiva, desde lo ontológico se deduce la óntico  
o intramundano. Como por el momento nos importa no el 
momento ontológico, sino el meta-físico, podemos decir que los 
medievales habían dejado en segundo plano la cuestión de la 
voz-oído en la problemática de la conciencia moral. 
      Si los medievales plantearon preponderantemente el oído de 
la voz posibilitante de la moral como estructura teo-lógica, los 
modernos al instaurar una conciencia autónoma (ego cogito) 
como sujeto que pone el ser del objeto, no pudieron sino 
explicar la conciencia moral como aplicación166 pero, no ya 
del ser ontológicamente com-prendido, sino sólo de un momen- 
to intramundano u óntico, en Kant la ley moral o en Scheler los 
valores). No puede haber una apertura meta-física porque ni 
siquiera hay una com-prensión ontológica. Para Kant el ser 
de lo en-sí ha sido reducido a ser tema de una fe racional: 
para Scheler la intuición o intención estimativa del valor al 
fin se queda en la mera posibilidad qua posibilidad sin alcan- 
zar la com-prensión del ser como pro-yecto que funda la misma 
posibilidad167. Para Scheler el acto de la conciencia moral se 
cumple en el preferir (Vorziehen)168, antes de elegir (Wahl- 
akt); la preferencia recae sobre valores y según una jerarquía 
cultural y personal: el êthos concreto personal. 
     Heidegger se levanta contra toda la modernidad para des- 
cribir la cuestión de la conciencia moral desde un punto de 
vista desconocido hasta entonces: se trata del descubrimiento 
del nivel ontológico como punto de apoyo para el tratamiento 
del problema169. En primer lugar, efectúa un análisis ontoló- 
gjco de la conciencia moral superando así la interpretación 

 



 
56 
 
vulgar u óntica170; es decir, todos los fenómenos descriptos 
por la filosofía sobre la conciencia (examen previo, excusa, 
acusación, remordimiento, testificación, "ligazón", instigación, 
reprensión, etc.) son momentos óntico-prácticos que se fundan 
en un momento previo, el que podría denominarse la "concien- 
cia moral ontológica" (que debe distinguirse de lo que nosotros 
llamamos "conciencia ética" o "meta-física"). Por ello "no es 
casual que Kant se sirviera en su exégesis de la conciencia 
moral de la imagen del tribunal como idea básica directiva... 
También la teoría de los valores, preséntese como formal o 
material, tiene una metafísica de las costumbres, es decir, una 
ontología del Ser-ahí y de la existencia por tácito supuesto 
ontológico"171. Ese presupuesto (Voraussetzung) es de lo que 
se trata. En efecto, la "conciencia moral ontológica da a com- 
-prender algo, abre"172. Los entes como "posibilidades" nos 
hacen frente dentro del mundo en tanto posibilidades funda- 
das en un poder-ser o pro-yecto. El modo cotidiano de habér- 
nosla con dicho pro-yecto, el "uno" que encubre el sentido de 
la que empuñamos todos los días, es el de estar a la deriva, 
errantes, perdidos, en el estado de "pública impersonalidad del 
uno y sus habladurías donde se deja de oír, para oír al uno 
mismo, al auténtico sí-mismo"173. El carácter de la "conciencia 
moral ontológica" en su vocación o llamado, en su voz, salta 
por sobre el modo de hablar cotidiano, óntico, para interpelar 
el mismo Ser-ahí en su sí-mismo olvidado y oculto. El mismo 
Ser-ahí es interpelado por su propio poder-ser auténtico, en su 
sí-mismo, interpelación que sin decir palabra, sin decir nada, 
abre el Ser-ahí clarividentemente sobre sus más auténticas 
posibilidades; lo avoca, desde la inhospitalaria situación en 
que lo deja ese llamado ontológico -que lo arranca de la 
ocultante cotidianidad-, a saber com-prender el ser-culpable, 
es decir, la finitud radical que su propio ser incluye (el "poder- 
no-ser" que su "poder-ser" coimplica): Ser-culpable (Schul- 
digsein), que el hombre con "conciencia moral ontológica" 
tiene siempre presente como la luz que ilumina la "condición 
existenciaria de posibilidad del bien y del mal moral [ónti- 
co]" 174. Podemos ver, entonces, que la exégesis nunca supera 
el ámbito de la Totalidad, al fin la conciencia moral funda- 
mental es una voz que interpela al hombre mismo desde el 
sí-mismo. El Otro real, el que se encontraría meta-físicamente 
trascendente, es reducido siempre a la mera posición de algo 
óntico o intramundano: "como una potencia extraña"175, o a 
alguien con el que soy sin radical importancia. 
     Se trata ahora de superar la modernidad y aun la Totalidad 

 



 
57 
 
ontológica de Heidegger. La "voz de la conciencia" (meta-físi- 
ca) es, simple y realmente, la voz-del-Otro, del Otro como la 
suprema negatividad que trasciende el horizonte óntico-onto- 
lógico, cuya voz resuena ónticamente como recuerdo, como el 
eco de los llamados que cotidianamente oigo y que no sé inter- 
pretar: se tiene oídos, pero no se escucha la voz-del-Otro. 
¿Cómo es posible que no se oiga la voz-del-Otro que continua- 
mente habla? Porque se está encerrado en una Totalidad tota- 
lizada, clausa, que sólo sabe escuchar, interpretar, al que habla 
sobre "lo Mismo". El monólogo es tautológico aunque sea entre 
dos hombres, di-ferentes internos a la Totalidad. La voz tau- 
tológica de la Totalidad es óntica, es la voz del uno, de la 
"habladuría" de la que nos habla Heidegger; aún el llamado 
auténtico del "sí-mismo" es la mera reafirmación de la Tota- 
lidad sin novedad, como retorno de "lo Mismo", como actua- 
lización de lo ya potencial: es llamado a "pro-ducir" y no a 
"pro-crear". 
     La "conciencia ética" es un encuentro coimplicante, una ana- 
léctica unidad de dos momentos: la voz-del-Otro y el oído abier- 
to de la Totalidad. La apertura del oído que nos permite oír al 
Otro es posibilitada por el sí-al-Otro o amor-de-justicia que 
irrumpe en el Otro como otro benevolentemente. El que ya 
es amado primero es ahora, en la con-fianza, hecho depositario 
de la dignidad de poder revelar algo nuevo, y es por ello que 
escucho, que dejo de hablar y guardo silencio todo tendido 
hacia la captación del sonido de su voz, hacia la interpretación 
de la palabra analógica creadora. Ese estar atento a la voz-del- 
Otro, atento ante el misterio, a la espera de su desnudamiento 
que se produce no sin rubor, sólo puede acontecerle al que se 
ha convertido, al que con-verge al Otro por sobre la Totalidad 
y se abre a la trascendencia. La “conciencia ética” es entonces 
oír-la-voz-del-Otro; voz o palabra que exige justicia, que exige 
su derecho, ya que el Otro es "Santo", mejor: "el Santo", el 
sagrado por excelencia, y, por ello, quien oye su voz no puede 
sino lanzarse en el camino de la justicia. 
     Por el contrario no tener conciencia ética significa haber 
matado al Otro, que es lo mismo que decir que el Otro guarda 
"silencio". El "silencio" del Otro no es sino la mordaza con la 
que hemos tapado la boca ajena. Nadie guarda "silencio"; se 
lo hacemos celosamente guardar bajo pena de muerte. La con- 
ciencia ética tiene ante sí la palabra-del-Otro; la conciencia 
no-ética, totalitaria, dominadora, que tiene a-versión al Otro, 
tiene ante sí una cosa silenciosa (no porque el Otro sea cosa, 
sino porque en la dialéctica de la dominación el dominador 

 



 
58 
 
no tiene ante sí sino algo cosificado, alienado). "Lo otro" (el 
Otro alienado y oprimido) profiere entonces "lo mismo" que el 
dominador; si hablara algo dis-tinto, el dominador exclamaría: 
"¡Este pobre inculto habla sin sentido!". "El analfabetismo" de 
la cultura del dominador pasa por ser incultura sin más; la 
cultura incomprendida del Otro se ignora, se la iguala a la 
nada. El "silencio" del Otro oprimido como "lo otro" es exacta- 
mente lo contrario al "silencio" del desierto profético176 que 
hay que saber guardar para oír la voz-del-Otro; el primero es 
un "silencio" vacío, el segundo pleno de ser y sentido. 
     El tentador y el "maestro del mal"177 nunca es el Otro que 
habla, sino "lo otro" como di-ferencia de la Totalidad que no 
tiene voz nueva, sino que dice "lo mismo"; es tautológico. El 
que propone el mal no es la voz de la conciencia, porque pro- 
yecta la complicidad en la dominación. La palabra que tienta 
no es dialógica, es monológica; afirma y reafirma la Totalidad 
cerrada; no es en verdad palabra reveladora sino encubridora, 
falsa, errante, mentirosa. La palabra del conquistador, coloni- 
zador, opresor no puede nunca ser la voz de la conciencia; es 
la voz solitaria del hombre instalado en la unívoca Totalidad; 
voz que no espera tener ante sí ningún oído Otro; solipsismo 
de Caín que ha matado hace tiempo a Abel. Cuando el conquis- 
tador decía a los chibchas de Nueva Granada: "-Dad me oro, 
dadme oro": y mataba indios y sacrílegamente abría las tumbas 
para robar dicho oro, no era la voz ética de la conciencia, sino 
la tentación dominadora misma. 
     Sólo puede oír el que puede hablar revelantemente. Sólo 
puede revelar lo nuevo el que presta oídos al Otro. Sólo puede 
oír y hablar creativamente el que ha emprendido la senda 
de la liberación. Saber escuchar la voz-del-Otro es saber dispo- 
nerse a que su interpelación sobrecoja mi seguridad. mi insta- 
lación, mi mundo, como un clamor riesgoso e inquietante de 
justicia. La exigencia de justicia del Otro es proferida por su 
voz y sólo puede aceptar ese reto el que no teme el riesgo, el 
que teme dejar de escuchar al Otro, porque el Otro como 
pobre es el Santo. La noción de "liberación" se origina en la 
tradición judeo-cristiana, aunque se encubre su significado más 
fuerte bajo palabras tales como "salvación", "redención", etc. 
El texto mosaico, para nosotros un testimonio cultural y artís- 
tico, es muy claro: "Estoy resuelto a liberarlos (lehatsiló) de 
la mano de los egipcios" (Éxodo, 3, 8), y lo mismo puede de- 
cirse del maestro galileo cuando dice: "Ponéos de pie y levan- 
tad la cabeza, pues vuestra liberación está próxima" (Lucas 
21, 28)178. El proceso de la liberación (cuyo sentido en la onto- 

 



 
59 
 
logía de la Totalidad de Hegel o Marx es muy distinto, como 
hemos visto en el § 23) es un ir saliendo de la Totalidad en 
tanto "cerrada", un abrirse al Otro y constituirse por ello en 
Otro de la Totalidad cerrada misma. El profeta es el que se 
"extraña", se torna extranjero y se enfrenta a la Totalidad 
cerrada, y desde el "desierto" puede escuchar la nueva voz-del- 
Otro que como oprimido por el Todo ha sido reducido a la 
nada y su palabra al aparente silencio del analfabeto. El pro- 
feta no sólo oye la palabra nueva, sino que se compromete en 
la historia a fin de que el Otro haga escuchar a todos la palabra 
justa. El hombre con conciencia ética, al escuchar la voz-del- 
Otro, se transforma, aún contra su voluntad, en testigo, testi- 
monio del Otro (en griego mártys: mártir): representa, obra 
como delegado, atestigua por el Otro oprimido ante la Totali- 
dad cerrada totalitariamente. Como la Totalidad cerrada no 
quiere escuchar la voz-del-Otro, porque no quiere tener con- 
ciencia ética (ya que es su muerte como Absoluto), intenta, 
y casi siempre lo logra, matar al testigo del Otro. Por ello, el 
que tiene conciencia ética, el profeta, difícilmente deje -de 
una manera u otra- de ser mártir. El martirio, el testimoniar 
al Otro: al pobre oprimido, es el signo de que está en la liber- 
tad y que se está liberando del Todo como maligno, como 
Totalidad-totalizada. 
     El varón que tenga conciencia ética oirá la voz de la mujer 
oprimida en una cultura patriarcal; el padre y el maestro oirán 
la voz del hijo y del discípulo, al haberse liberado de la peda- 
gogía dominadora; el hermano liberándose oirá la voz del 
hermano oprimido, pobre, del pueblo alienado que exige 
justicia. 
     La conciencia ética o meta-física es entonces el encuentro de 
la voz-del-Otro que interpela y exige justicia desde su exterio- 
ridad dis-tinta, encuentro de dicha voz con el que sabe oír-al- 
Otro. "El que tenga oídos para oír que oiga" (Marcos 7, 16). 
 
 
§ 25. EL OTRO, EL BIEN COMÚN Y EL INFINITO 
 
La voz-del-Otro es ana-léctica. Nos llama desde distintos hori- 
zontes, desde más allá de diversos horizontes ontológicos, como 
la negatividad que al presentarse se ontifica pero al mismo 
tiempo se ausenta meta-físicamente. El Otro es lo negativa- 
mente ético y meta-físico; lo común es lo ontológicamente 
equívoco; el Infinito es lo escatológicamente dis-tinto. La lógi- 
ca de la Totalidad es unívoca; la lógica de la Alteridad es 

 



 
60 
 
análoga. Llegamos aquí al fin de los dos últimos capítulos, 
a la conciliación de la Alteridad y la Totalidad, pero no toma- 
mos la palabra "conciliación" en el sentido que ascenderíamos 
a una Totalidad absolutamente comprensora, sino, simplemen- 
te, en el correcto planteo histórico de una dialéctica de la 
Totalidad-Alteridad, donde deben estar presentes los dos térmi- 
nos, términos que sin embargo permanecen dis-tintos porque 
separadamente otros (y no meramente di-ferentes). Es el "pa- 
saje" de la eticidad meta-física a la moralidad óntico-ontológica. 
El profesor Ricoeur nos decía en París, y escribió un artículo 
en la revista Esprit, que se trata de la dialéctica histórica y al 
mismo tiempo simbólica, propiamente hebrea, del "profeta" 
ante el "rey". El "rey" es el responsable y el poder de la Tota- 
lidad (Saúl, David, Salomón, Ajab...); el "profeta" es el que 
sabe oír al Otro (Samuel, Natán, Elías...). El "rey" sin profe- 
ta es un dominador de una Totalidad cerrada, injusta, violen- 
tamente asesina del Otro. El "profeta" sin rey es un anárquico 
o utópico de un proyecto inexistente e irrealizable. El "profe- 
ta" ejerce su acción liberadora sobre el rey (Moisés sobre el 
Faraón); el "rey", para ser éticamente justo, debe oír la voz 
del profeta y lanzar dialécticamente la Totalidad hacia nuevas 
posibilidades históricas. La profecía se hace real por el "rey"; la 
obra del Todo se abre al futuro y la justicia por dicha profecía. 
El "rey" es la política; la "profecía" es meta-físicamente filo- 
sofía. La filosofía se hace real en la política; la política sin la 
crítica filosófica cumple una tarea inmoral. La filosofía sin 
incidencia y compromiso políticos es una utopía, es irreal, es 
sofística. El filósofo pensará el camino que abrirá la Totalidad 
al Otro, pero será la Totalidad abierta dialécticamente la que 
servirá efectivamente al Otro al incluirlo en la nueva Totalidad 
éticamente justa. Se trata de una nueva Totalidad histórica que 
supera la antigua Totalidad. Veamos esto más detenidamente. 
     "El Otro" se manifiesta por el rostro como lo exterior al 
horizonte ontológico: más allá de la Totalidad establecida, 
instaurada, institucionada, "de derecho" (ya que posee per- 
fectamente establecido su "cuerpo de leyes positivas" y cul- 
turales). "El Otro" trasciende el todo de los intereses (que 
incluye los fines del "pacto" de un Hobbes, Rousseau o He- 
gel179, pero igualmente el tó koinón agathón180 del mismo 
Aristóteles) de la Totalidad como "lo Mismo". Si el interés 
"común" es el télos de una Totalidad cerrada, no es en reali- 
dad un "bien", sino el simple interés o el "ser" del Todo como 
lo único, lo divino, lo eterno, lo Absoluto (desde la pólis griega 
hasta la Nation de Hitler)181, un pro-yecto sin Alteridad. 

 



 
61 
 
     El "bien común", realmente "bien" y no mero fundamento 
de una Totalidad institucionalizada en la dominación y la in- 
justicia de lo definitivamente cerrado, es el que perennemente 
se avanza hacia el Otro para servirle en la justicia instauran- 
do un nuevo Todo, crecido en la pro-creación y más allá de los 
límites estrechos establecidos en el pasado. El Todo de "lo 
Mismo", abierto al Otro, "Otro" que el profeta ha sabido escu- 
char y testimoniar, pasa por la praxis trans-versal, praxis que 
lanza al Todo hacia una nueva Totalidad que lo supera, una 
nueva Totalidad histórica, Totalidad futura. El futuro autén- 
tico de la historia alterativa se opone al mero futuro inautén- 
tico de la actualidad de lo ya potencial en el Todo sin alteridad. 
El futuro en la alteridad es tiempo nuevo, es novedad radical, 
es bien común (si se entiende por bien el sí-al-Otro en la 
praxis liberadora). El futuro en la Totalidad es desarrollo del 
tiempo viejo de "lo Mismo", antigüedad definitivamente re- 
tornante sobre sí misma, mero interés egoísta del Todo (interés 
unívoco del dominador en su praxis opresora de "lo otro" 
esclavizado). 
     "El Otro", en cuanto exterioridad, es condición de posibili- 
dad meta-física del futuro auténtico, creador, novedoso. "Dejar 
espacio" para que el Todo pro-cree un nuevo Todo histórica- 
mente inesperado es una función ana-léctica, privilegiada del 
Otro. El que construye efectiva y prácticamente el nuevo 
Todo, por mediación de una praxis liberadora, es el político. 
Hay entonces el político del interés común, que conserva el 
Todo establecido, institucionalizado, "de derecho". Hay por 
sobre él el político en sentido cabal, pleno, "de deber", que se 
lanza al bien común histórico, futuro, que hay que emplazar. 
Este último deberá sobrepasar el horizonte fijado por el Todo 
superado y abrir una brecha hacia el nuevo Todo. Esa brecha 
que exige el Otro como justicia es deseable que se practique 
en la paz. Pero cuando el político de la Totalidad superada, se 
opone al establecimiento de su superación, se transforma en el 
político totalitario que intenta matar al Otro para reducirlo a 
"lo otro": intentará hacer desaparecer al pro-feta y al político 
del Todo histórico futuro. Establecida la violencia totalitaria 
e injusta, no ya el pro-feta que es mártir, sino el político (el 
nuevo "rey") del nuevo Todo tiene derecho, en nombre de la 
justicia como futuro, de defender al Otro. La guerra es decla- 
rada y mantenida por el Todo cerrado y como asesinato de 
Abel. La defensa de Abel ya no es violencia injusta, pero 
tampoco no-violencia; es superación de la contradicción y 
establecimiento de un nuevo orden de cosas: la fuerza (vis, 

 



 
62 
 
violentia) de la justicia empleada con la finalidad de no dejar 
perpetuar un nuevo crimen por parte del Todo injusto y de 
permitir crecer lo nuevo como "el Otro" (el niño) en la pro- 
-moción del bien común, de la historia, de la escatología libe- 
radora; es la praxis que se justifica no en la ley del Todo-anti- 
guo sino en las exigencias (= ley) del nuevo Todo, de la nue- 
va comunidad, del nuevo pro-yecto histórico. Permítasenos una 
vez más un esquema para representar lo dicho: 
 
Esquema 9 
 

 
 
     La Totalidad política (1), superada, dejaba lugar a la nueva 
Totalidad política (2). El pasaje de (1) a (2) (flecha a) es la 
inclusión del Otro en una de sus dimensiones [A]. "El Otro" 
que clamaba justicia desde la exterioridad de I, se retira nue- 
vamente como exterior en II; ese pasaje (flecha b) indica la 
escatológica posición del Otro como libre y la posibilidad del 
avance futuro de la auténtica historia. El ámbito [A] es un 
"nuevo" momento histórico. El bien común 2 es superior al 1 
y significa una pro-moción, pero nunca la final -por lo menos 
para la filosofía-: el Otro es exterior [B]. 
 

 



 
63 
 
     El avance dia-léctico del mundo tiene ética y meta-física- 
mente como punto de apoyo "el Otro" analéctico, como desde 
quien irrumpe la voz innovadora, pro-creadora que permite al 
Todo incluir la novedad que en ella puede instaurarse, desde 
la nada, en forma progrediente. El "pasaje" de lo antiguo a lo 
nuevo no puede hacerse sin que el antiguo dominador del 
Todo deje de serlo, sin la liberación del antiguo dominado, sin 
la instauración de un nuevo orden. Ya veremos que la morali- 
dad de la praxis, es decir, la bondad o maldad del obrar 
humano, dependerá exclusivamente del compromiso que se 
adopte con este "pasaje". Si la praxis se ocupa de "cerrar" al 
Todo, "como todo", es siempre praxis dominadora; si se ocupa 
de pro-mover dicho pasaje, de servir al Otro como otro, es 
praxis liberadora, buena, libre. Paradójicamente no es ya el 
ser como "lo visto" lo que funda la moralidad de la praxis. 
En la ontología la praxis es de-ducida y fundada en el ser 
como pro-yecto comprendido182; en ese caso la praxis sólo 
es mediación para cumplir lo que está todavía en potencia en 
el télos, en el ser como eudaimonía. Ahora, en cambio, la 
praxis es trans-versal, se vierte más allá del horizonte visivo 
y comprendido, para, como el tanteo de la mano en la oscuri- 
dad, instaurar un nuevo horizonte ontológico desde el Otro, 
analécticamente. Es justamente la praxis que se vuelca más 
allá del lógos instaurado (y no puede ya ser como para Aristó- 
teles una metà lógou) la que ahora importa. Es una praxis 
que supera la univocidad del ser en la analogía. Más allá 
(aná) del lógos (ana-lógos) se establece la justicia. El ir más 
allá del lógos como horizonte ontológico político establecido 

 es, por un momento, una ana-arjía (un "por encima del ori-
gen": sin jefe). Dicha anarjé no es un caos como desorden 
absoluto, sino como el caos por meta-arjía o di-arjía: es supe- 
ración de un orden antiguo por instauración de un nuevo 
orden, de un nuevo orden analógico183. 
     El interés común del Todo, de la Totalidad ontológica o tau- 
tológica (unívoca), es por último equívoca. Si se cierra es lo 
maligno y dominador; si se abre es lo bueno: el servicio al 
Otro. En tanto abierta, la Totalidad ontológicamente negativa 
con respecto al Otro, es analógica con respecto al nuevo Todo 
que se instaurará desde el Otro y como su servicio por la 
exigencia de justicia. No es ya tautologia, es heterología: 
nueva palabra, nuevo lógos. El Otro como libre, como ana-lógi- 
co, es negatividad. La noción de persona indica justamente esta 
negatividad del otro. El otro como libre es hontanar de sus 
actos; actos que deben ser atribuidos fuera de la Totalidad. 

 



 
64 
 
La noción de persona como negatividad se opondría entonces 
a la del hombre como parte de la Totalidad establecida. La 
oposición de individuo (como parte de una especie y de un 
Todo unívoco) y persona (como Totalidad exterior, libre, y 
negatividad en definitiva) quiso indicar, hace años, en una 
célebre polémica184, la anteposición de la Totalidad-Alteridad, 
aunque en ese entonces no se poseían los presentes instrumen- 
tos lógico-interpretativos. La libertad del Otro como futuro está 
más allá de lo óntico-ontológico y se afirma como algo que 
sobre-pasa todo lógos: el ser como negatividad trans-lógica, 
libre, afirmación trascendente a toda ontología negativa. La 
libertad del Otro como ana-arjé es ana-lógica. 
     En la tarea histórica del progreso analógico de las comuni- 
dades políticas como historia universal de los pueblos, de la 
humanidad, el hombre va creciendo y va jugando cotidiana y 
prácticamente, su propio destino. Exterior a todo Todo, y, sin 
embargo, siempre comprometido en ellos, el hombre, la per- 
sona humana, guarda siempre un resto inalienable de su ser, 
su libertad como polo escatológico intotalizable. Es en este 
último nivel, en aquel que el espíritu humano se manifiesta 
como misterio en el cara-a-cara, y donde dicho espíritu aparece 
en su nota suprema (mucho más que en el poder "hacerse 
todas las cosas" por el comprender, conocer o saber) porque 
puede experimentar por su parte al Otro como libre en el 
amor-de-justicia, que todavía cabe una apertura final donde 
se afirma dis-tinto de todo otro de manera intotalizable para 
la razón humana. En esta última apertura del espíritu humano, 
libre y exterior a todo Todo, se anticipa lo que Kierkegaard 
llamaría el "télos absoluto" -que por definición no es histó- 
rico-. La apertura o exposición al Otro absoluto, al Infinito, a 
la Nada de toda creatura y afirmación sin fisura de sí mismo, 
el Esse ipsum, ha sido llamada la plegaria: es la voz que desde 
la desnudez y el desierto se dirige al Otro-Infinito cuya res- 
puesta es siempre responsabilidad histórica, política, peda- 
gógica, erótica... "El Otro", que llama a la instauración del 
bien común, es siempre llamado y epifanía finita del Infinito 
y camino de liberación hacia la Libertad sin límites. La ple- 
garia es la palabra ana-lógica sin retorno cicatrizante y ga- 
rantía de justicia liberadora sin horizonte ontológico domina- 
doramente fijado para siempre. La idolatría de la Totalidad 
queda así definitivamente superada. 

 



 
CAPÍTULO V 
 
LA MORALIDAD DE LA "PRAXIS" 
 
"¿Por qué tenéis empeño, oh griegos en 
que, como en una lucha de pugilato, cho- 
quen contra nosotros las leyes del Estado? 
Y si yo no quiero someterme a las costum- 
bres de ciertas gentes, ¿Por qué he de ser 
aborrecido como el ser más abominable?... 
El sol y la luna fueron hechos por causa 
nuestra; luego, ¿cómo voy a adorar a los 
que están a mi servicio? ¿Y cómo voy a 
declarar por dioses a la leña y las pie- 
dras?" (TACIANO, Discurso contra los grie- 
gos, 4). 
             
 
 
El texto con el que iniciamos este capítulo lo hemos elegido 
ya que se trata de un testimonio de la mayor importancia para 
nuestra reflexión. El autor, Taciano, se encuentra en una 
época de crisis, de pasaje de un orden a un nuevo orden; del 
orden helenístico romano al nuevo orden europeo medieval. 
Se trata, justamente, de una época semejante a la nuestra 
y su actitud tiene mucho de analógica con la que deberemos 
ir adoptando. En nuestra época ya no son dioses ni el sol, ni 
la luna, como para los griegos; pero hay nuevos dioses, es 
decir, nuevos horizontes proyectivos absolutizados; "dioses" 
a los que se inmolan millones de hombres. Al dios oro y plata 
se le ofrecieron tantos indios en las encomiendas y la mita 
americanas; al dios dinero se victimaron los negros vendidos 
como esclavos por portugueses e ingleses, los que, por su parte, 
con la guerra del opio por ejemplo, ofrecieron al mismo dios 
tantos asiáticos. "¿Cómo voy a adorar a los que están a mi 
servicio ?" -nos dice Taciano. ¿Cómo absolutizaré el dinero o 
todo otro tipo de sistema, si están hechos para servicio del 
hombre? Y, sin embargo, paradójicamente, el hombre es con- 
tinuamente constituido como "parte" de Totalidades que lo 
ignoran. La Totalidad así totalizada es éticamente mala. Como 
indicamos, la eticidad de la existencia queda definida por 
la referencia al Otro. La moralidad de la praxis penderá del 
 

 



 
66 
 
pro-yecto ontológico como cierre o apertura al Otro, ámbito 
meta-físico primero. 
 
§ 26. LEGALIDAD DE LA INJUSTICIA 
 
Hablar de la "legalidad" de la injusticia es hablar de la "ile- 
galidad" de la justicia, o de la promulgación de la inmoralidad 
como orden legal o de la prohibición de la moralidad en el 
mismo orden. 
     La cuestión de la ley y la praxis la hemos ya tratado en 
los §§ 11 y 12 de esta obra. Sin embargo allí la ley y la praxis 
pendían del pro-yecto ontológico, del télos como el horizonte 
de la totalidad cuyo único movimiento era el dialéctico en la 
temporalidad como futuro. Ahora, en cambio, la totalidad ha 
sido juzgada desde la alteridad y el mismo horizonte del ser 
ontológico puede ser puesto en cuestión. Deberemos entonces 
distinguir dos órdenes, dos leyes, dos praxis. Donde antes 
había un nombre aparentemente unívoco ahora tendremos que 
tener dos palabras porque la totalidad se ha tornado equívoca. 
Hay un orden de la totalidad que se totaliza alienando al Otro 
y en este caso la ley y la praxis son dominadoras; es un orden 
injusto. Hay un orden al que la totalidad se abre, se expone, 
orden que deberá organizarse en favor del Otro que ahora está 
a la intemperie del derecho establecido y en este caso la ley 
todavía no ha sido promulgada y la praxis es analéctica o 
liberadora; el orden futuro es justo pero todavía no está vi- 
gente. Las antiguas divisiones de derecho natural o positivo 
son ahora insuficientes, porque de lo que se trata es que hay 
dos órdenes positivos y el derecho natural, en verdad, es sólo 
un orden escatológico imposible por definición: la "natura- 
leza" histórica del hombre niega la identidad de libertad y 
necesidad, de naturaleza e historia, es decir, niega que haya 
una ley de "naturaleza" que pueda cumplirse en la historia 
como irreversible, irrebasable o definitiva. Si en cambio la 
"ley natural" indica el modo analéctico como el hombre cum- 
ple su ser libre e histórico, entonces habrá que describirla de 
nuevo ya que su significación habría cambiado fundamental- 
mente. 
     La pregunta que nos toca esclarecer es la siguiente: ¿Es lo 
mismo legalidad que moralidad? ¿Es idéntico cumplimiento de 
la ley y acto bueno o éticamente justo? La filosofía en su 
historia ha respondido de diversas maneras a esta pregunta, 
pero se ha hecho habitual, por razones que pueden pensarse, 
 

 



 
67 
 
contestarla de una sola manera: la legalidad es la moralidad. 
Veremos cómo dicha respuesta no sólo es equívoca, sino que, 
por su intención, es errada. 
     El pensar griego divinizó la ley como las normas que se 
cumplen en la totalidad cósmica (la ley como fysis ). La bon- 
dad del acto era un obrar "según la ley" (katà fysin)185. Pero 
poco a poco la ley cósmica vino a confundirse con la ley de 
la pólis imperial, y por ello la ley divina era al mismo tiempo 
la ley cosmopolita helenista. El griego se universalizó abstrac- 
tamente; lo griego se hizo natural y lo anti-griego vino a 
confundirse con el mal: lo ilegal es malo entonces. 
     En el pensar de la cristiandad medieval se produjo un pa- 
saje insensible y del mismo tipo, de la ley divina a la ley 
imperante en las costumbres del europeo -sea bizantino o 
latino-. Si es verdad que se aceptaba que era la ley eterna 
el fundamento de la ley natural186, y que la ley natural 
fundaba la ley humana, más aún, se aceptaba la "mutación" 
de la ley humana187, no puede negarse que se tendía a identi- 
ficar dicha ley histórica de la cristiandad con la del hombre 
como tal. Fuera de la ecumene estaban los infieles, los bár- 
baros, lo innoto; lo que más allá del orden es reducido de 
hecho al no-ser. Si el orden griego es sólo el orden del "varón 
libre", al que no pertenecía como parte íntegra ni la mujer, 
ni el hijo, y mucho menos el esclavo y el bárbaro; así tam- 
bién en el orden legal de la cristiandad pertenecía de parte 
entera el cristiano -en especial el hombre de iglesia y la 
familia feudal-, estando fuera de dicho orden el hereje, el 
sarraceno, el islámico, etc. La oposición a la ley de la cristian- 
dad era inmoral y merecía hasta la muerte física y la exco- 
munión como muerte espiritual. La ilegalidad de dicho orden 
legal era prácticamente antinatural, inhumana, maligna. 
     En el pensar de la Europa moderna, burguesa e individual, 
el orden imperante también tenía carácter de ley que funda 
la moralidad. La mejor expresión de dicho legalismo morali- 
zante es la moral de Kant. Es verdad que la ley de Kant no 
es una máxima empírica y pretende no ser una norma históri- 
ca, sin embargo, al fin, son los criterios de la costumbre coti- 
diana del europeo medio burgués del siglo XVIII el fundamento 
último de la facultad práctica del juzgar, facultad encargada 
de dar vigencia concreta al imperativo categórico. Veamos 
esto más en detalle188. 
     Para Kant "la moralidad (Moralität) consiste pues en la 
relación (Beziehung) de toda acción con la ley"189. Esta ley, 
sin embargo, y en primer lugar, no debe confundírsela con 

 



 
68 
 
alguna ley positiva promulgada por un Estado. Se trata, en 
último término, de la ley que se enuncia así: "Obra de tal 
manera que la máxima de tu voluntad pueda valer siempre 
y al mismo tiempo como principio de una legislación univer- 
sal"190. Enfrentemos ahora a un azteca a un hindú, ambos 
en el siglo XV antes de la presencia del europeo en dichos 
mundos. Propongámoles "matar a un hombre". El azteca no 
tendría inconveniente en elevar al rango de ley universal (tal 
como lo había hecho el Imperia azteca) que matar a ciertos 
prisioneros al dios sol era un acto moralmente bueno. Por el 
contrario el hindú no sólo no mataría a un hombre, sino que 
ni siquiera a una vaca -aunque muriera de hambre su hijo- 
ya que el alma de la vaca, de la planta, de su hijo o de un 
mosquito, en su fundamento, son lo mismo. Si se enfrentara 
el azteca al hindú, aquél no tendría inconvenientes en inmolar 
al segundo y sin embargo ambos habrían cumplido con el 
imperativo categórico de Kant que, en su fundamento, supone 
la cultura europea vigente, y, por otra parte, el criterio de que 
la universalidad o totalidad es el fundamento de la moralidad 
como legalidad. Hablando como Hegel diríamos que lo que 
justifica a la legalidad kantiana (el orden abstracto de la 
ley)191 es el mundo existencial, histórico, de las costumbres 
o como segunda naturaleza del europeo medio del siglo XVIII 
(el orden de la conciliación que Hegel llamó Sittlichkeit)192. 
     Kant distinguió entre legalidad y moralidad ya que en un 
famoso texto decía que "el concepto de deber exige: que la 
acción concuerde obietivamente con la ley; que la máxima 
respete subjetivamente la ley... Lo primero (la legalidad) es 
también posible si las inclinaciones fueran solamente los fun- 
damentos determinantes de la voluntad. En lo segundo (la 
moralidad) el valor moral sólo debe consistir en que la acción 
se haga por deber, es decir, sólo por querer la ley"193. La lega- 
lidad es la mera coincidencia con la ley (aunque se pretenda 
algo que fuera destructivo del hombre y amado por una incli- 
nación egoísta o patológica). La moralidad en cambio es un 
cumplir la ley por amor a la ley misma. La moralidad sería, 
exactamente, la legalidad suprema: el deber por respeto a la 
ley. 
     Para Hegel, si extremamos la interpretación. la moralidad es 
igualmente referencia de la ley abstracta o formal que deter- 
mjna al "querer particular. el derecho de la voluntad subje- 
tiva: la moralidad"194. Aquí todavía moralidad es legalidad, y 
"lo sigue siendo en el tercer momento. La negación de la nega- 
ción (el derecho abstracto es afirmación universal; la morali- 

 



 
69 
 
dad es negación de universalidad en la referencia al querer 
particular; ahora es negación de la particularidad del querer en 
la universalidad concreta de la comunidad). El êthos o las 
costumbres de un pueblo (Sittlichkeit) es la espontaneidad 
segunda por la que la ley se ha hecho costumbre. Se cumple 
la identidad de la ley objetiva, la moralidad que la cumple 
todavía subjetivamente en el hábito (Gewohnheit), la cos- 
tumbre, "segunda naturaleza" (als eine zweite Natur) de la 
virtud, espíritu del pueblo, que recuerda y reinterpreta la 
"Voluntad general" de Rousseau195. Pero, aun en Hegel, el fun- 
damento del acto bueno es coincidencia o identidad con la 
"Totalidad de necesidad"196 que es la familia, la sociedad civil, 
el Estado en la historia universal. El acto o la praxis es juzgada 
siempre como interior al orden, y no se estudia la praxis res- 
ponsable del pasaje de un orden a otro orden; sobre todo no 
se piensa la moralidad o justicia del acto que ilegal con 
respecto a las costumbres de una época se torna infiel al pasado 
por fidelidad al futuro197. Sin embargo muestra bien Hegel 
cómo la bondad o maldad de un acto humano en un pueblo 
u orden determinado no puede tener su último criterio dentro 
de dicho pueblo, porque éste no es sino manifestación de un 
"acto total"198. Cada pueblo como eslabón de la historia uni- 
versal del espíritu tiene su último fundamento en el "tribunal 
de la historia universal" (Weltgeschichte-Weltgericht) misma. 
Solo "el espíritu pensante de la historia universal, dejando de 
lado las limitaciones de los espíritus de los pueblos particu- 
lares y de su propia mundanidad, capta su universalidad con- 
creta y se eleva hasta el saber del Espíritu absoluto, como 
verdad eternamente efectiva"199. Pero ahora, nuevamente, el 
fundamento de la bondad de la praxis se cumple al interior 
de un orden, del orden final de la Totalidad divina sin exte- 
rioridad. Si un pueblo se creyera la manifestación de la Tota- 
lidad significaría la inmoralidad suprema. Y Hegel nos dice: 
"Contra este querer absoluto, el querer de los otros espíritus 
de los pueblos particulares no tiene derecho (sic); el pueblo 
en cuestión es el dominador del mundo"200. Al fin, Hegel viene 
a sacralizar a un cierto orden y torna nuevamente, como fin 
de la historia, la ilegalidad a dicho orden como inmoral. Por 
nuestra parte intentaremos mostrar cómo la legalidad no pue- 
de ser, para la filosofía y en la historia humana, el fundamento 
de la moralidad, ya que la praxis analéctica o supremamente 
moral va siempre más allá de todo orden establecido y su 
origen es el Otro, disfuncional a toda función legal, exteriori- 
dad inasumible en totalidad por ninguna Totalidad, ni la pre- 

 



 
70 
 
tendidamente divinizada por Hegel -que terminó histórica- 
mente en un Hitler o en la dictadura de la burocracia rusa-. 
La Alteridad como momento exterior al "acto total" de la 
humanidad final es la única garantía de una ética que guarda 
siempre la apertura al futuro y que impide a todo orden legal, 
sea particular o pretendidamente universal, el fijar una Tota- 
lidad como la última, negando así a la historia. En el capí- 
tulo X de esta obra encararemos ese último momento ético 
-ya esbozado al fin del capítulo IV, § 25-. Para Hegel "la 
universal historia mundial se cumple en la dialéctica de los 
espíritus particulares de los pueblos que son sus aconteci- 
mientos individuales"201; para nosotros, en cambio, los órdenes 
de los pueblos particulares son relanzados analécticamente 
desde el Otro, y el pasaje dialéctico es un fruto de algo an- 
terior, origen de la moralidad202. 
     La praxis óntico-legal cumple en tanto moralmente buena 
las exigencias del proyecto existencial de la Totalidad. Las 
ex-igencias son las leyes y el pro-yecto es el de la Totalidad 
vigente. De hecho, sin embargo, debe recordarse que la totali- 
dad legal o el derecho de un orden histórico se funda en el 
pro-yecto del grupo, clase, sector o personas que ejercen el 
poder, pero no sólo como poder del todo sino como poder 
"dominador". El orden legal vigente fue fruto de un proceso 
anterior. Hoy es un orden que se impone con coacción de ley 
promulgada. El Todo legal viene así a encubrir una domina- 
ción legalizada. El grupo o personas dominantes han hecho 
de su dominación misma el fundamento de la ley. Desde ese 
momento cumplir la ley, o de otro modo: la praxis que cumple 
la ley es una praxis dominadora, opresora. La praxis totaliza 
la totalidad porque cumple con las exigencias del proyecto 
que se ha impuesto como el único, como el último, como el 
natural y universal. La praxis que busca en la ley vigente 
el fundamento de su moralidad se torna necesariamente praxis 
alienante del Otro oprimido como cosa al servicio del domina- 
dor. De hecho el acto denominado "moralmente bueno" es un 
acto injusto y la misma ley vigente encubre siempre la injus- 
ticia. En el orden legal de la monarquía romana los patricios 
no tienen lugar. Tendrán lugar en la república, pero en ella 
quedarán sin protección legal los plebeyos, los ciudadanos 
extranjeros en las colonias de Roma. En el imperio serán los 
bárbaros y los cristianos los que ahora se quedan sin ley. En la 
cristiandad latina no tendrán lugar en su modernidad ni los 
indios, ni los africanos. ni los asiáticos. Hay siempre un Otro 
fuera de la ley vigente, más allá del pro-yecto ontológico en 

 



 
71 
 
acto. No sólo la ley sino ni siquiera el fin o télos (en su sen- 
tido ontológico y no meta-físico) puede ser el origen primero 
de la moralidad. 
     La praxis analéctica o trans-ontológica, la que se vierte más 
allá del orden establecido tiene otro origen de su moralidad 
que la mera ley vigente. Ipso facto la praxis meta-física o libe- 
radora aparece como ilegal, pero su ilegalidad no es la del 
que comete un crimen contra la ley vigente (como el mero 
ladrón de lo que es valioso para el orden vigente y para él 
mismo), sino la ilegalidad del que va más allá del pro-yecto 
vigente, es decir, de sus exigencias (sus leyes), porque tiene 
otro pro-yecto nuevo (y con ello, de hecho, comienza a cum- 
plir nuevas leyes). La ilegalidad de la praxis liberadora es la 
moralidad en su posición negativa; en su posición positiva 
dicha moralidad es respuesta a la interpelación o pro-voca- 
ción de justicia del Otro. Es el Otro, fuera de todo orden legal 
vigente, futuro con respecto a todo derecho positivo, la autén- 
tica fuente de la moralidad y no la ley vigente. La praxis 
óntico-legal que se justifica en la Totalidad verá en la praxis 
liberadora su oposición esencial. En definitiva, la praxis óntico- 
legal es moralmente mala en cuanto se ocupe de afirmar el 
pro-yecto dado totalizándolo como absoluto. Fija así el pre- 
sente como insuperable; afirma así el pasado como lo mejor. 
Niega la historia sobre el cadáver del Otro, sobre la domina- 
ción, sobre la negación del nuevo orden que se avecina y que 
se le presenta como peligro inminente, como el "fin del mun- 
do" o el caos final. En verdad, sólo es muerte de un orden 
perimido, injusto, insuficiente. 
     El nuevo pro-yecto histórico que incluye al Otro y le da 
lugar en una nueva estructura de justicia es al que se lanza 
el oprimido, no en cuanto alienado en su opresión, sino en 
cuanto "voluntad de libertad" o en cuanto anhela ser el Otro 
libre del orden vigente. Es al Otro y su proyecto de ser al que 
se ama en el deseo que hemos denominado amor-de-justicia, 
amor gratuito más allá de la amistad y la fraternidad, más 
allá de la comunidad establecida de la totalidad. El amor al 
Otro como otro (donde la palabra esencial es "como otro", es 
decir, como exterioridad a la totalidad) permite en el silencio 
escuchar la interpelación, el llamado de justicia histórico del 
Otro. La respuesta a dicha interpelación no podemos sino de- 
nominarla en lengua hebrea: habodáh203. Esta noción indica 
un obrar que sobrepasa el horizonte ontológico del pro-yecto 
o télos dado, la com-prensión existencial del ser, ya que obra 
lo que el Otro, desde su exterioridad, exige. La exigencia 

 



 
72 
 
transontológica del Otro, su interpelación que se enuncia esen- 
cialmente así: "Tengo derechos que no están vigentes en tu 
Todo", abre un camino "imposible". Es decir, lo que el Otro 
me exige hacer en su favor no es una "posibilidad" (tal como 
la hemos estudiado en el capítulo II) ya que no pende del 
pro-yecto (estudiado en el capítulo I), porque el Otro es nada 
en mí o nuestro pro-yecto dado, es exterioridad meta-física. 
El "servicio", el "trabajo" o la "praxis liberadora" es ese obrar 
transversal al orden dado. Se trata de una acción que sur- 
giendo desde más allá del lógos como com-prensión (aná-logos) 
se mueve hacia más allá de sus posibilidades. Aunque todo 
avanzar desde sí es una dia-léctica, esta dialéctica tiene su 
punto de apoyo en una previa ana-léctica: desde el Otro se 
abre el camino y la exigencia de lanzarse como en el vacío; 
vacío de derecho promulgado, vacío de camino pasado, vacío 
de pro-yecto habitual o de costumbres. Sólo el hombre justo, 
el que obra el acto moralmente bueno, corre el riesgo de avan- 
zarse hacia el "servicio" liberador del Otro dando la espalda 
al Todo que lo cobijaba en la seguridad como "su casa". Sólo 
los héroes de las patrias nuevas, los héroes no conquistadores 
de los imperios sino los liberadores del oprimido, obran moral- 
mente bien en su sentido estricto y prototípico. Hidalgo en 
México, Bolívar en la Gran Colombia, San Martín en el Plata 
debieron volver la espalda al orden legal de las Leyes de 
Indias y tornándose traidores de España y de la Cristiandad 
colonial de Indias pudieron jugarse por las patrias nuevas. 
Mientras que Julio César en las Galias o Cortés y Pizarro en 
Amerindia significaron la expansión dialéctica del Todo como 
totalidad dominadora; su praxis óntico-legal niega al Otro (al 
bárbaro germano y al indio) y lo cosifica como oprimido a 
disposición del Todo y su grupo dominante. La heroicidad es 
entonces desde ahora equívoca: el acto supremamente malo 
-justamente el exaltado por Nietzsche- es la praxis con- 
quistadora, porque es la única que despreciando el cara-a-cara 
domina al Otro como a su servicio. El acto supremamente 
bueno es la praxis liberadora. Entre estos límites se encuen- 
tran los demás actos cotidianos, en la medianía del claro-oscu- 
ro, que van desde la bondad y la justicia hasta la mediocridad, 
la bajeza y la maldad autoconsciente. 
     El respeto kantiano por la ley -si fuera la ley vigente por 
su contenido último como Sittlichkeit- es veneración del 
pasado y afirmación del statu quo; es afirmación de la domi- 
nación; es la regla de la praxis que construye los muros de 
la Totalidad como totalidad irrebasable, eterna, divinizada. 

 



 
73 
 
El respeto por el Otro es esperanza de futuro, de justicia en 
un nuevo orden; es anhelo de superación del statu quo, del 
pecado, de la dominación presente; es el origen de la praxis 
liberadora que abre brechas en el muro, construye puertas 
por las que puedan transitar las generaciones futuras. La ley 
no puede medir el "servicio" gratuito de la praxis analéctica 
ya que su fuente es el Otro, un siempre más allá de todo 
orden, no un mero caos-caótico, pero ciertamente un cierto 
caos o nihilismo ya que sin romper el muro difícilmente se 
pueda salir de la prisión. El orden pasado e injusto se ha trans- 
formado de casa que cobija en cárcel que oprime y esclerosa. 
     Hemos dicho en el capítulo anterior que, ontológicamente, 
puede juzgarse el pro-yecto desde el Otro (se trata de la 
eticidad del fundamento). El pro-yecto que se cierra al Otro 
es malo y es él el fundamento de la doctrina de que la mora- 
lidad es siempre legalidad. Mientras que el pro-yecto que se 
abre o expone al Otro, por el hecho mismo de abrirse, es ya 
un nuevo pro-yecto. Ese nuevo pro-yecto es el pro-yecto de la 
Patria nueva. Ese nuevo pro-yecto es el fundamento de la 
moralidad; es un pro-yecto no promulgado; es el fundamento 
de una ley no establecida todavía; es el punto de partida de la 
praxis liberadora. La conclusión completa es la siguiente: la 
praxis moralmente buena es ilegal del Todo pasado vigente 
y fiel al Todo futuro esperado en la justicia y que se abre 
desde el Otro. Esto nos explica el porqué de la muerte fre- 
cuente del liberador, porque se expone, todavía sin las me- 
diaciones del poder, por el orden justo futuro contra el orden 
injusto presente. El orden futuro es todavía un niño sin fuerza; 
el orden presente es un viejo pero en plenitud de fuerzas. 
El acto moralmente bueno hace correr al que lo cumple riesgo 
de muerte, siempre fue así y sin embargo las éticas desde 
siempre lo ocultaron. ¿No serían, más que éticas filosóficas, 
ideologías encubridoras de la dominación que "naturalizaban" 
o "sacralizaban" deshistorificando el orden establecido? Eran 
éticas de la ley, que aplaudían a los héroes pasados, vivían so- 
bre sus glorias y mataban, y siguen matando, a los héroes pre- 
sentes de las patrias futuras. Nuestra ética se levanta, con 
conciencia, contra todas ellas y las declara inmorales. 
 
 
 
 
 
 

 



 
74 
 
 
§ 27. MALDAD MORAL DE LA PRAXIS DOMINADORA 
 
La praxis, lo hemos visto, es equívoca. Si es la praxis que, 
cumpliendo con las necesidades que se fundan en el pro-yecto, 
y según las leyes, significa la actualidad en el mundo como 
Totalidad cumplida, es praxis dominadora. Si es praxis que 
a partir del mismo pro-yecto no cumple con las leyes, es mera 
praxis privativa o defectiva de la Totalidad, pero no en tanto 
totalidad sino sólo de alguna de sus partes. Si un tirano -que 
no es lo mismo que un dictador investido de este poder por la 
autoridad auténtica- ejerce un poder totalitario, dicha praxis 
es dominadora, pero no puede confundírsela con la del cri- 
minal común que roba a alguien sin poner en cuestión a la 
Totalidad como totalidad, sino sólo en una de sus partes (en la 
persona robada). Pero estas dos praxis deben distinguírselas de 
la praxis liberadora de la que nos ocuparemos en los §§ 29-31, 
que pone en cuestión a la Totalidad como totalidad en vista del 
Otro, del pobre, de lo que Hammurabi llamaba "la viuda, el 
huérfano y el miserable". De todas maneras tanto el tirano 
como el criminal, p. e., han totalizado un cierto orden (el grupo 
que tiraniza la nación o el proyecto individual del criminal) y 
negado al Otro (como nueva patria o como al que se asesinó 
para robar). Es por ello que todo acto malo en tanto malo 
puede describirse analógicamente de la siguiente manera: 
     La praxis óntica era actualidad en el mundo. La praxis que 
se funda en un pro-yecto cerrado al Otro o totalizado (no-al- 
Otro del § 21 es actualidad de la Totalidad como totalizada; 
es la totalización misma como actividad absolutizante. Dicha 
praxis es la acción que se ocupa de organizar el todo como 
irrebasable y que construye el muro de la patria sin futuro. 
La praxis que se funda en el pro-yecto abierto desde el no-al- 
Otro no es "servicio" (habodáh) sino esclavización (habdut); 
no es un obrar analéctico que gratuitamente trabaja en vista 
del Otro como otro, sino que es un obrar óntico (o en el mejor 
de los casos dialéctico dominador imperial) que por la domi- 
nación reduce al Otro a la esclavitud; lo cosifica como algo 
a su servicio; somete al Otro dentro de la Totalidad que se la 
propone como definitiva desde el poder usufructuado en su 
propio beneficio. Todo acto moralmente malo tiene razón de 
dominación o de alienación sobre otro hombre, se lo constituye 
como instrumento para el propio fin absolutizado. Cabría en- 
tonces hacerse esta pregunta: ¿Habría mal si los hombres fue- 
ran iguales? O de otro modo: ¿No es la desigualdad el origen de 

 



 
75 
 
todos los males? O aun: ¿No será el origen de la desigualdad 
la causa de todos los males? 
     Rousseau escribió un librito sumamente instructivo, De la 
desigualdad entre los hombres, sin advertir él mismo que la 
desigualdad de la que trata es la que de hecho podía Rousseau 
observar en la sociedad de su tiempo -tiempo de la burguesía 
individualista y donde la mediación para el proyecto de "estar- 
en-la-riqueza" era el valor económico-. Nos dice: "El primero 
que delimitó un terreno y se apresuró a exclamar: Esto es 
mío, y encontró gente suficientemente inocente que le creyera, 
fue el verdadero fundador de la sociedad civil"204. Este es "el 
origen de las diferencias que constituyen a los hombres, los 
que, es aceptado, son mutuamente iguales entre ellos como lo 
eran los animales de toda especie"205. Para nuestro autor en- 
tonces la identidad originaria de la especie ha sido diferida 
hasta constituirse en "diferentes órdenes del estado civil"206, 
diferenciación garantizada, estabilizada y hecha real por las 
instituciones: "Tal fue o debió ser el origen de la sociedad 
y de las leyes, que opusieron dificultades a los débiles y nuevas 
fuerzas a los ricos, destruyeron sin retorno la libertad natural, 
fijaron para siempre la ley de propiedad y de desigualdad 
y en injusta usurpación promulgaron una ley irrevocable, para 
provecho de algunos ambiciosos, redujeron desde entonces 
todo el género humano al trabajo, a la esclavitud y la mi- 
seria"207, El mal ontológico es la determinación o diferencia208, 
El mal óntico es el corroborar la diferenciación, es actualizar 
y acrecentar la determinación, es decir, que "no debe ser, que 
debe ser suprimida, no en el sentido de que esa escisión no 
hubo de aparecer jamás sino que no hay que fijarla porque 
la particularidad no debe ser mantenida como esencial en 
oposición a lo universal; ella debe ser superada como lo ne- 
gativo"209. 
     El acto negativo moralmente óntico no es sin embargo la 
determinación o diferencia ontológica, sino la particularización 
no sólo activa sino que vacía o aniquila al hombre. Para el 
hombre moderno la definición metafísica del hombre parte del 
sujeto como fundamento: yo conquisto (Cortés o Pizarro), yo 
pienso (Descartes, Fichte, Kant), y yo trabajo (desde los eco- 
nomistas ingleses como Adam Smith y Ricardo, pasando por 
Hegel y culminando en Marx). Por ello pudo decirse que 
"Hegel concibe al trabajo como la esencia, como el ser del 
hombre (das Wesen des Menschen)"210. Sin embargo, el tra- 
bajo como producción cultural, como objetivación de dicha 
energía en la obra producida. no puede ser valorada negativa- 

 



 
76 
 
mente. Marx, sin razón, dice que Hegel "ve sólo el lado positivo 
del trabajo, y no su lado negativo"211. El lado negativo sería lo 
moralmente malo, el trabajo como dominación, o mejor la 
praxis dominadora como pecado. 
     Decimos que Marx se equivoca porque Hegel no sólo vio 
el sentido del trabajo como objetivación (alienación) "abstrac- 
tamente espiritual", sino que vio igualmente, como lo hemos 
indicado más arriba, la alienación como apropiación inmoral 
del trabajo de otro hombre: "Por la exteriorización (Veräus- 
serung) de todo mi tiempo de trabajo, y de la totalidad de mi 
producción, haría de un otro el propietario de lo sustancial 
mismo que constituye mi actividad y realidad, mi personali- 
dad"212. Hegel mismo había ya afirmado que la desigualdad 
de las clases significa "división del trabajo" (die Teilung der 
Arbeit)213. Era sin embargo necesario que la cuestión fuera 
planteada todavía en toda su gravedad social por Proudhon, 
para que Marx surgiera, cuando dijo al comienzo de su famosa 
obra: "Si debiera responder a la siguiente cuestión: ¿Qué es 
la esclavitud? y yo respondiera: Es un asesinato; mi pensa- 
miento sería rápidamente comprendido. No tendría necesidad 
de largos discursos para mostrar que el poder arrebatar al 
hombre el pensar, la voluntad, la personalidad, con derecho 
a la vida y la muerte, y hacer del hombre un esclavo, es asesi- 
narlo. Por qué entonces ante esta pregunta: ¿Qué es la pro- 
piedad? yo podría responder igualmente: Es un robo"214. La 
importancia moral de la cuestión estriba en que repetidos actos 
de dominación de un hombre sobre otro, sea por la primera 
ocupación de una tierra, sea por fruto de una guerra, y, en 
definitiva, por la violencia del más fuerte (del español sobre 
el indio transformándolo en instrumento de extracción de oro 
y plata; del inglés sobre los negros que eran vendidos como 
esclavos; de los lugartenientes de la "conquista del desierto" 
que se apropiaron de las tierras de los indios patagónicos 
ultimados; etc.), esos repetidos actos de dominación vienen a 
fijarse como costumbre, a promulgarse como ley ya respe- 
tarse como la naturaleza misma. La Totalidad encubre la 
dominación haciéndola pasar como objetivamente verdadera, 
real, inevitable. 
     Es por ello que los análisis de Marx vienen a perturbar la 
conciencia aquietada del orden europeo establecido. Este pen- 
sador alemán del siglo XIX aúna la doctrina de la alienación 
de Hegel (como objetivación y como "venta" o vaciamiento 
del trabajador), con la formulación proudhoniana de la pro- 
piedad sobre lo que Ricardo, el economista inglés, había deno- 

 



 
77 
 
minado el "excedente" de la producción. Para Marx el acto 
moralmente malo o la praxis dominadora negativa es, exacta- 
mente, la apropiación de una plus-valía que el capital roba al 
trabajador. Sin embargo no llegó a considerar la misma cues- 
tión en el orden internacional por lo que su antecesor Adam 
Smith se mostró en esto de mayor profundidad: "El objeto es 
siempre el mismo: enriquecer el país, mediante una balanza 
ventajosa de comercio... El sistema mercantil fomenta la 
introducción de primeras materias de otros países para que los 
nacionales puedan labrarlas a menos costo"215. La cuestión 
era la de una plus-valía internacional y América latina se en- 
contraba exactamente del lado de las colonias dominadas, ex- 
plotadas, objeto de la praxis dominadora e imperial. El pecado 
de la Edad moderna europea aparece así a la luz del pensar 
filosófico -mediando el estudio de la economía política, de la 
historia y de las demás ciencias humanas. 
     El pecado o la falta moral, la praxis óntica totalizante, 
consiste en el hecho de despreciar el rostro del Otro y usarlo 
como cosa: es praxis cosificante del Otro. El Otro como instru- 
mento es mediación del pro-yecto totalizado de la Totalidad 
sacralizada. Esa praxis sólo cumple con las "necesidades" de 
la Totalidad, necesidad egoísta de algunos, de grupos, que ni 
puede "servir" ni puede escuchar la voz interpelante del Otro 
en el rostro del pobre. Su prepotencia lo ha tornado sordo 
y destructor de lo humano como humano. 
     El pecado es la praxis dominadora por la que el varón cosi- 
fica a la mujer como su objeto puro de propio placer; cuan- 
do los padres cosifican al hijo como el que será "lo Mismo" 
que ellos gracias a la herencia y la pedagogía dominadora; 
cuando el hermano domina al hermano y lo transforma en su 
esclavo: cosa productiva a su servicio. El pecado es la consti- 
tución concreta, la construcción paso a paso de la Totalidad 
como totalidad. 
     Sin embargo no se crea que el pecado de la dominación será 
vivido como pecado. La conciencia del dominador, que no 
tiene conciencia ética (como lo hemos visto en el § 24), domes- 
tica igualmente su conciencia "moral". Llamaremos así "mo- 
ral", no ya la voz del otro, meta-física, sino la aplicación 
óntico-deductiva de los principios de la misma Totalidad onto- 
lógica. Como el proyecto ontológico es equívoco, es igual- 
mente equívoca la "conciencia moral". Dicha conciencia puede 
aplicar, aconsejar y remorder pero en vista de un pro-yecto 
totalizante que niega al Otro. En este caso el acto dominador, 
el pecado de cosificación del Otro, es vivido como un acto 

 



 
78 
 
"natural", "legal", perfectamente lícito y moral. La Totalidad 
éticamente mala afirma una conciencia moral tranquila. Es así 
que "la inmoralidad mayor no puede reducirse a la esfera po- 
lítica ni achacarse tan sólo a la existencia de hombre corrom- 
pido en instituciones fundamentalmente sanas. La corrupción 
política es uno de los aspectos de una inmoralidad más general; 
el nivel de sensibilidad moral que prevalece ahora no procede 
sólo de la corrupción humana. La inmoralidad mayor es un 
rasgo sistemático de la élite norteamericana"; lo mismo puede 
decirse de la burocracia rusa, ya que "su aceptación general 
constituye la característica esencial de una sociedad opresora 
de masas"216. 
     La Totalidad totalizada del hombre de nuestra época, del 
dominador, que ha eliminado al Otro y que está en la omní- 
moda soledad del Único, ha perdido totalmente la conciencia 
del pecado. Esto no quiere decir que no lo cometa; al con- 
trario. Su pecado más grave es que ya no sabe dónde se 
encuentra porque vive "naturalmente" sobre y en él, junto 
al cadáver desapercibido del Otro. Sin apariencia de pecado 
no hay tampoco conciencia de culpa, ya que no escucha que 
nadie le impute dicho asesinato. Esa culpabilidad moral se 
revestirá del ropaje de la enfermedad mental, de perturba- 
ciones psicológicas, de temores, de angustias. Se ha conven- 
cido que no es digno de ningún castigo, pero tiene el presenti- 
miento de que se acerca un peligro que debe ser racionalizado 
como caótico, injusto e inhumano: el no-ser. 
     Sin conciencia de pecado, ni de culpa, ni de necesidad de 
castigo, la praxis dominadora de la Totalidad debe seguir or- 
ganizando el orden imperante -que incluye el pecado y la 
injusticia encubierto debajo de las más venerables institu- 
ciones. Su conciencia tranquila, en apariencia, no es suficiente 
para acallar el clamor de los oprimidos. La "voluntad de liber- 
tad" es voluntad de vida y amor al Otro como alterativo. El 
oprimido -como mujer "objeto", como hijo "imitante", como 
hermano "esclavizado"- se levanta ante la praxis domina- 
dora, ante el orden establecido. Cuando aparece el rostro del 
Otro tras el clamor de liberación del oprimido, el opresor re- 
dobla su praxis dominadora y se recubre de un pecado en 
nuevo nivel. No es ya la mera dominación que redujo a cosa 
el rostro del Otro, es ahora la violencia que quiere fijar eter- 
namente como "cosa" el rostro del Otro que reaparece en la 
cosa. La violencia es fuerza dominadora que ultraja al Otro 
contra su propia voluntad, contra su libertad dis-tinta. Vio- 
lencia es exigir, al que ha sido reducido a la pobreza por un 

 



 
79 
 
cierto orden, que permanezca en dicha pobreza aniquilante 
de sus posibilidades justas. La dominación que era aceptada 
como "natural" se hace violenta, descarada, abierta, cuando 
el oprimido comienza el proceso de la liberación. 
     El pecado de la dominación se dobla de violencia, pero la 
violencia es nuevamente racionalizada, "naturalizada", sacra- 
lizada, ya que se trata de la paz y la seguridad del orden, de 
la Totalidad. La violencia queda justificada como mediación 
para un bien supremo: el bien de la Totalidad totalitaria. 
Dicha violencia es consagrada aún como virtud. El varón vio- 
lenta a la mujer cerrando la casa, pero la venera como la "ama 
del hogar" (mitificación de su propia alienación); el padre 
violenta a su hijo obligándole obediencia a una autoridad 
dominadora, y lo educa como a su propia imagen ("lo Mis- 
mo"); el hermano violenta a su hermano exigiéndole bajo 
pena de muerte que por la seguridad y en vista del ideal patrio 
(patria antigua y bajo el poder del hermano dominador) ame 
al Estado. Esta es la violencia institucionalizada, la primera, 
la más grave, la originaria de todas las otras. Ésta es la única 
que tiene fábrica de armas, que tiene leyes y "conciencia 
tranquila", que duerme sobre el cadáver del Otro, Abel asesi- 
nado que ya no puede hablar (y por ello el dominador no 
tiene "conciencia ética" o meta-física). 
     La guerra, que es el enfrentamiento de dos violencias (aun- 
que pueden tener muy diversa consistencia moral, ya que una 
puede ser injusta, la dominadora, y otra justa, la liberadora), 
no es "el padre de todo" como lo pensaba Heráclito217, ya que 
antes que la violencia está la dominación, y antes todavía el 
cara-a-cara. La dominación aliena el rostro del Otro y lo hace 
cosa dominada. La voluntad de libertad del dominado, el amor- 
de-justicia al Otro como otro es el verdadero origen del proceso 
analéctico-dialéctico. Dicho amor y voluntad hace aparecer 
y transforma la dominación en violencia; la violencia domina- 
dora exige al que se libera revestir su intento de una violencia 
defensiva o de respuesta. El choque de las dos violencias: una 
moralmente injusta, la dominadora, y la otra moralmente jus- 
ta, la defensiva del que se libera, es la guerra. La guerra es 
el inevitable fruto del pecado, de la dominación, pero no es 
el origen, el padre de todo, sino que la guerra es un mal y trae 
consigo la acrecentada inmoralidad del dominador. La guerra, 
que siempre es un mal, tiene razón de pecado, culpa y merece 
castigo como praxis dominadora, ya que es la que la declara y 
ejerce. El que sufre la guerra, el que entra en ella defensiva- 
mente y como respuesta obtiene en ella dignidad, mérito y 

 



 
80 
 
honor; es la guerra que establecieron los héroes que originaron 
las patrias nuevas, los Moisés, los mártires de las Termópilas, y 
los de los circos romanos, los Hidalgo, Bolívar y San Martín 
y muchos otros héroes contemporáneos. 
     ¿En qué medida es personalmente culpable un dominador 
particular? ¿Cuál es la relación de imputabilidad concreta que 
un acto óntico-dominador tiene si la estructura de la Totalidad 
pasa por ser la "naturaleza de las cosas" y se ha sido educado 
en una disciplinada fidelidad a lo establecido? La Europa mo- 
derna y su filosofía, que sólo experimentaron la Totalidad 
como último horizonte, se declararon a-éticos (recuérdese lo 
dicho en el § 20). Su a-eticidad encubría el pecado supremo, 
el asesinato fáctico del Otro en el colonialismo como domina- 
ción del hombre sobre el hombre. En esa misma medida se 
declaraba inocente a todos sus componentes de todo tipo de 
pecado de dominación: podían enviar a los indios al fondo 
de las minas, sin comida, sin vestidos, sin salarios en el monte de 
Potosí, ya que su conciencia estaba tranquila porque con esa 
plata, Carlos V, pagaría sus campañas contra los herejes lute- 
ranos; se podían vender los esclavos africanos, pingües ganan- 
cias de los piratas y negreros ingleses, porque se invertirían 
los beneficios en los bancos de Londres, se pagarían los impues- 
tos y, si cupiese la suerte del pirata Francis Drake, pudiera 
que un día la Corona británica lo honrara con el título de 
"Sir". ¿Qué responsabilidad personal puede imputarse al pro- 
pietario de una acción de una compañía norteamericana que 
tiene sus explotaciones fruteras entre los indios de Guatemala, 
cuando pidiendo más dividendos se niegan salarios que llevan 
a revueltas sociales y producen muerte de hombres en la lu- 
cha, de mujeres y niños en la miseria? Y, sin embargo, ¿son 
absolutamente inocentes? ¿Puédese independizar como dos fe- 
nómenos distintos el pecado institucional, tradicional, ontoló- 
gico y pedagógico, y el pecado óntico, fáctico, personal? ¿Qué 
tipo de culpabilidad pudieron tener los lugartenientes de Hitler 
que fueron ahorcados en Nüremberg? ¿Ninguna? ¿Por qué se 
los ahorcó, entonces? ¿Tenían plena culpabilidad? ¿Por qué 
no se juzgan hoy todos los criminales de todas las guerras? 
Ciertamente todo hombre adulto, en el uso normal de sus fa- 
cultades, conserva siempre un ámbito de libertad, de responsa- 
bilidad personal, de conciencia lúcida. Es en ese nivel concreto, 
irreducible al condicionamiento, donde la dis-tinción de sí 
mismo como Otro se manifiesta como ser humano en el acto 
voluntario, donde el pecado institucional de la dominación se 
hace, siempre, aunque en juicio objetivo es imposible, personal. 

 



 
81 
 
Nadie nunca podrá declararse personalmente inocente de la 
muerte de Abel. 
 
 
§ 28. EL ÊTHOS DE LA DOMINACIÓN 
 
"Lo habitual", lo que se hace por costumbre, es un repetir lo 
mismo, un reiterar lo ya cumplido. Decir que alguien repite lo 
nuevo es una contradicción. El êthos de la dominación será un 
reiterar lo mismo sin novedad, dentro de una Totalidad cuyo 
ser consiste en el "eterno retorno de lo Mismo". Nuestra crítica, 
paradójicamente, se levanta contra el más crítico de los éticos 
que se hayan atrevido a volverse contra la moral imperante, pe- 
ro Nietzsche, del que hablamos, no será suficientemente radical, 
y por ello, aunque de sí dijo: "Nosotros, los inmoralistas", 
podremos exclamar que no fue suficientemente inmoral ante 
la moralidad vigente de la Totalidad dominadora218. La moral 
que se funda en virtudes -como la que se funda en la ley, y 
que hemos visto en los parágrafos anteriores-, busca su segu- 
ridad en lo óntico y quiere descubrir una cierta permanencia 
que le permita no vivir el riesgo de la historia, de la libertad 
y del servicio alterativo. 
     En efecto, "la historia del hábito (de la virtud como lo habi- 
tual) representa el retorno de la libertad a la naturaleza, o, 
con más exactitud, la invasión en el dominio de la libertad de la 
espontaneidad natural"219. La más importante de las morales 
de la virtud fue la que expuso Aristóteles en la Ética a Nicó- 
maco, donde puede verse claramente lo que nos indica Ravais- 
son: el anhelo de cubrir el ámbito riesgoso que separa la natu- 
raleza sin libertad del mundo libre (con pretensión de negar 
la misma libertad, que el griego no conoció en cuanto tal). El 
ser del hombre no es meramente natural (como el de las 
plantas), sino que obra contra natura (parà fysin) o según 
ella (katà fysin). Los actos habituales dan por el carácter 
una como segunda naturaleza al hombre220. Cuando el hombre 
nace "ninguna de las virtudes del êthos se encuentra en nos- 
otros por naturaleza (physei)"221. Pero de inmediato, por el 
aprendizaje, se adquieren los hábitos222 que conservan lo 
aprendido pero que pueden caer en el automatismo o repetición 
de lo mismo sin sentido. El carácter, que es "la manera indivi- 
dual -no elegida y no modificable por la libertad- de la 
libertad misma"223, o "el êthos, es el fruto de los modos de 
habitar el mundo (ek êthous)"224. Los modos de habitar el 
mundo (el hábito: héxis) son fruto de repetición de lo mismo: 

 



 
82 
 
"los estados habituales del êthos son el resultado de actos 
iguales (tôn homoîon energeiôn) en el mundo"225. De allí que 
la misma "virtud sea un modo habitual de morar en el mun- 
do"226, y lo mismo puede decirse de los vicios, y, por ello, no 
sin razón Nietzsche la llamaba vis inertiae der Gewohnheit227. 
Es verdad que la tradición interpretó dichos hábitos como 
disposiciones activas que predisponen, verdaderas potencias 
activas que inclinan. Pero, de todas maneras, es inevitable la 
caída en la cotidianidad, en lo existencial, en lo que se obra 
con pérdida de sentido y por ello de libertad real. 
     Pero lo más grave es que, de pronto y a partir de nuestro 
método, la doctrina de vicios y virtudes deviene equívoca. Por 
una parte, como genialmente lo ha analizado Nietzsche, hay 
un proceso histórico-cultural por el que un cierto êthos llega 
a ser imperante, es decir, un cierto conjunto de hábitos o dis- 
posiciones son juzgadas como positivas, buenas. Por otra parte, 
y más allá Nietzsche, las virtudes vigentes (y aun la del 
conquistador) son las de la Totalidad como totalizante. Las 
virtudes de la Totalidad totalizada se manifiestan, si se sabe 
descubrir el velo de la hipocresía que oculta su verdadera natu- 
raleza, como vicios sublimados. Podremos entonces advertir 
que los vicios-virtudes de la Totalidad son equívocos con 
respecto a la virtud (pero, ¿puede haber hábito de lo nuevo, 
de lo nunca cumplido e irrepetible, de lo verdaderamente his- 
tórico?) de la praxis alterativa (cuestión que pensaremos en 
el § 31). 
     En Más allá del bien y del mal Nietzsche muestra cómo el 
hombre de la calle tiene "buena fe en la moral imperante"228, 
que no es sino, y para Europa contemporánea, "la inversión 
de los valores... (que es cumplida por) el pueblo judío: con 
él comienza la insurrección de los esclavos en la moral"229. Esa 
moral como "lazos sólidos nos tienen amarrados y agarrotados; 
llevamos una camisa de fuerza hecha de deberes y no podemos 
quitárnosla"230. "No veo a nadie en Europa que tenga la idea 
de que la meditación con motivo de la moral [esto vale igual- 
mente hoy para América latina], pueda ser llevada hasta un 
devenir peligroso, insidioso, seductor"231, nihilismo de la hipo- 
cresía imperante, a fin de que "estos grandes e inmodestos 
errores no se pavoneen ya insolentemente con su aire de vir- 
tud... Casi todo lo que nosotros llamamos cultura superior 
se basa en la espiritualización y en la profundización de la 
crueldad"232. En mucho nuestro filósofo tiene razón, pero equi- 
vocará la solución, como veremos. Su error estribará en que 
no pudo ser suficientemente radical al no superar la Totalidad, 

 



 
83 
 
última categoría u horizonte de su pensar europeo dominador 
del siglo XIX. 
     Para Nietzsche los vicios del dominado, del débil, del escla- 
vo, diríamos nosotros: del oprimido en tanto alienado, son 
sublimados como virtudes una vez que dichos oprimidos han 
logrado tomar el poder y transformarse por su parte en domi- 
nadores. Para pensar esto en las categorías que hemos pro- 
puesto en el § 23 del capítulo IV, diríamos que se trata de la 
mistificación de la alienación misma del dominado en un pro- 
ceso de liberación enajenante (o falsa liberación en la Totali- 
dad), proceso que sacraliza el vicio del alienado y no su positi- 
vidad como exterioridad (que es lo que libera la liberación 
alterativa). El peor vicio del dominado es el resentimiento 
contra el dominador. Para Nietzsche el resentimiento de los 
judíos ante los helenistas y romanos; para Scheler el resenti- 
miento de los burgueses ante los hombres de Iglesia o de la 
nobleza de la Europa medieval del siglo IX al XIII; para nos- 
otros el resentimiento incubado en la conciencia de la oligar- 
quía criolla colonial contra España, Europa y Estados Unidos 
desde el siglo XVII al XX (y aún antes, el resentimiento de los 
conquistadores y colonos ante los "grandes" de España y no 
sin envidia, en los primeros tiempos, de las riquezas de los 
indios). El resentimiento es un autoenvenenamiento anímico 
por represión de un acto querido de venganza que el débil no 
puede cumplir en su impotencia contra su dominador. La 
acción de la venganza se introyecta en la autorrepresión y se 
incuba como resentimiento. El resentimiento, como segunda 
naturaleza del alienado en tanto alienado por la dominación, 
no puede vivirse como tal, debe entonces sublimar su vicio, 
debe mistificar su alienación, produce una como "inversión de 
los valores" para poder subsistir. "Esta amarga prudencia, que 
hasta el insecto posee (el cual, en caso de gran peligro, se hace 
el muerto), tomó el pomposo título de virtud, como si la debi- 
lidad del débil fuese un acto libre, voluntario, meritorio"233. Y 
así se llega a que "la mentira llame bondad a la impotencia, 
humildad a la bajeza, obediencia a la sumisión forzada. La 
cobardía, que está siempre a la puerta del débil, toma aquí 
un nombre muy sonoro, y se llama paciencia. 'No poderse ven- 
gar' se llama 'no querer vengarse'..."234. El resentimiento 
lleva entonces a forjar un "ideal humano", un êthos y surge 
así, en el tiempo de la dominación, una figura mistificada de 
sí mismo: "Del mismo modo en que el colonizador intenta 
aceptarse como colonizador, el colonizado se halla obligado a 
aceptarse como colonizado para sobrevivir"235, pero esa exi- 

 



 
84 
 
gencia de la debilidad lleva al oprimido a tenerse como real 
en esa visión mistificada por el resentimiento, lo que le impul- 
sará a imponerla cuando con el tiempo llegue al poder. De 
esta manera el êthos imperante y sus virtudes no son sino el 
disfraz de los vicios del oprimido como alienado. 
     El êthos vigente, por su parte, se reviste también de una 
coraza interna que le permite permanecer, subsistir. Nietzsche 
muestra cómo por el castigo, el dolor, el hombre llega a cons- 
tituir una "conciencia moral" (que será después el Ueberich 
de Freud) que se impone como la jerarquía de valores, y así 
se "santifica la venganza bajo el nombre de justicia, como si 
la justicia no fuese sino una transformación del resentimien- 
to"236. Pero, además, hay un grupo de hombres, una verdadera 
clase profesional, que cultiva el resentimiento en nombre de la 
moral, es el "sacerdote ascético... los verdaderos representan- 
tes del espíritu serio"237. En América latina, "la dominación 
sobre los enfermos"238 en nombre de los valores de la civiliza- 
ción occidental y cristiana, la cumplen hoy los herederos de la 
Cristiandad hispanoamericana -que no debe confundírselos 
sin más con los cristianos239-, que hacen cumplir como virtu- 
des los vicios del resentimiento de los criollos dominados en 
la colonia, y que en el fondo ocultan el pecado contra su 
padre (lo que les da a sus actos una morbosa culpabilidad): 
la emancipación del siglo XIX y la necesidad sentida de la libe- 
ración presente negada. Igualmente forman parte de ellos los 
liberales, que al fin del siglo XIX se reúnen con los conserva- 
dores, y que ahora tienen culpabilidad por haber firmado el 
pacto neocolonial con Inglaterra y su descendiente. El resen- 
timiento del "nuevo rico", el burgués industrial, contra la anti- 
gua oligarquía o aristocracia terrateniente, viene a transfor- 
marse en virtud imperante. La vida urbana, el buen vestir y 
comer educado, la disciplina, el ahorro, la limpieza a la inglesa, 
la palabra cuidada, la legalidad, el hablar francés, se opone 
como la civilización a la barbarie vivida por el español, por 
el gaucho, por el pueblo que en su folklore conserva rastros 
del antiguo dominador odiado. Ese êthos, y los bienes que 
permite y cobija, viene a ser sacralizado por un derecho natu- 
ral y divino a la propiedad sin mirar ni su origen, ni su con- 
dición ni lo que en su fundamento signifique. Los sacerdotes 
de esta moral, diría Nietzsche, la pretenden eternizar a fin 
de usufructuar también eternamente los beneficios del orden 
vjgente. 
     Nietzsche se levanta contra ese orden, contra la "verdad"240 
imperante y ocultante, contra lo apolíneo que es el orden esta- 

 



 
85 
 
blecido como imperio del resentimiento instrumentado por una 
casta dominadora sin haber sido conquistadora. Predica el 
nihilismo de ese orden muerto, cadavérico, pero lo hace desde 
la Totalidad y en nombre de "la raza de los conquistadores 
y señores"241 la de la "aristocracia guerrera"242, cuyo nombre 
es el "hombre que se trasciende" (Uebermensch), que impone 
nuevos valores (Wertsetzung) por la previa destitución de los 
valores vigentes (Umwertung). No hay lugar a dudas, Nietz- 
sche propone como ideal humano a los invasores aqueos, jonios 
y dorios, a los arios invasores, a todos los conquistadores en 
especial a los de la Roma imperial, a  Napoleón, "hombre único 
y tardío como nadie, encarnación del ideal aristocrático"243. 
Nietzsche habría estado, con certeza, del lado de Cortés, de 
Pizarro y no del azteca o del inca. Se trata, desde la Totalidad 
cerrada y dominadora, de exaltar el momento en que la Tota- 
lidad crece dia-lécticamente y engloba, domina, cosifica al 
Otro: la conquista, la expansión de "lo Mismo", la actualidad 
de lo ya dado en la potencia (como posibilidad y como fuerza, 
vida, violencia) de lo Mismo. Nietzsche es, lo decimos con 
toda conciencia de lo que esto significa, la expresión final del 
êthos dominador moderno europeo. Su "voluntad de dominio" 
no es sino la formulación ontológica del "yo conquisto" his- 
pánico o del "yo pienso" cartesiano. Su virtud suprema, el 
bien como guerra, el guerrero injusto y conquistador como 
héroe patrio es la más ciega, opresora e inhumana de las acti- 
tudes posibles: el êthos de la dominación desnudo, que presenta 
como virtud insigne el asesinato, la violencia, o mejor, la vio- 
lación del Otro. El conquistador guerrero es la antípoda del 
liberador en la justicia; el êthos de la liberación es exactamen- 
te el contradictorio al êthos descripto por el europeo Nietzsche, 
sabio del hombre dominador. Lo mismo le pasará a Kant con 
su moral del deber, a Hegel con su moral de la clase suprema: 
la burocrática o de los empleados públicos del Estado, que es 
manifestación histórica de la divinidad misma244, y a Marx 
que aceptará al origen de la revolución un acto del êthos gue- 
rrero y dominador moderno: la lucha a muerte, por lo que le 
será muy difícil negar al odio como fuerza motriz y como 
posición inicial del proceso. En todos ellos la Totalidad es el 
horizonte irrebasable y último, el fundamento ontológico del 
êthos moderno. 
     Se trata ahora de describir el êthos de la dominación, el modo 
como los vicios del dominado (no decimos sus virtudes que se 
analizarán más adelante) llegan a ser las virtudes de la Tota- 
lidad totalizada, es decir, un modo muy sutil de perma- 

 



 
86 
 
necer en el vicio, pero con "buena conciencia", más aún: como 
personaje virtuoso. 
     El êthos de la dominación se origina enteramente de la afir- 
mación irrebasable de la Totalidad como totalidad; es aversión 
o ateísmo del Otro porque previamente se ha instaurado a la 
Totalidad como única (sea "yo solo" o "nosotros"). La "afir- 
mación" de la Totalidad como única es el odio, no todavía el 
odio opuesto al éros (en su dimensión ontológica), sino opues- 
ta al amor-de-justicia o trans-ontológica, meta-física. El odio 
es amor a sí mismo, a la Totalidad como tal, a lo Mismo como 
fundamento. No es la envidia, como pensaban los clásicos, el 
origen del odio. Si la envidia fuera el origen, ¿de dónde surgi- 
ría entonces la tristeza del bien ajeno o la alegría de su fraca- 
so? ¿Por qué se alegraría el totalizado de la destitución del 
Otro? La misma envidia se abre desde la previa aversión o 
No-al-Otro que es lo maligno mismo, el panteísmo de la Tota- 
lidad o la negación de la exterioridad. Se envidia al que previa- 
mente se ha querido reducir a la nada óntica, a no ser ya algo 
que pueda interpelarme y sacarme de la dorada egocentralidad 
de la Totalidad dominadora. En este caso "el Otro es el infier- 
no" y es "bueno" que desaparezca, es "malo" que subsista y 
me es insoportable su presencia porque en cualquier momento 
puede irrumpir: por ello es el peligro mismo, el que merodea 
como lo terrible. "La conciencia aislada es una conciencia a la 
defensiva que resbala insensiblemente en el camino de la 
locura"245. 
     Téngase en cuenta, además, que en el odio es posible la sim- 
patía por el que odia lo mismo. La sim-patía o com-pasión, 
en su significación griega o dentro de la ontología de la Tota- 
lidad, es un "sentir lo Mismo". Ante el Otro como otro es 
imposible sentir "lo Mismo" y en este caso el amor-de-justicia 
es más que mera simpatía y ni siquiera amor (ya que puede 
haber un amor-a-sí de la Totalidad que es el odio mismo alte- 
rativo: el mal supremo). 
     El amor-a-sí como aversión al Otro funda la desconfianza. 
el no tener fe en el otro y por ello mismo la infidelidad. 
No se puede creer en el Otro si afirmándose la Totalidad como 
única se descalifica así el sentido y la necesidad moral de la 
revelación alterativa. ¿Cómo puede creerse en la veracidad de 
una palabra interpelante si se niega la posibilidad o el benefi- 
cio de la interpelación misma? Habiendo constituido al Otro 
como el odiado enemigo, su palabra será calculadamente apren- 
dida en la desconfianza del que teme su peor peligro: el Otro, 
como el que puede hacer estallar a la Totalidad como tal. Ha- 

 



 
87 
 
biendo el odio aniquilado al Otro, la desconfianza lo cosifica y 
la infidelidad simplemente confirma que nunca ninguna pala- 
bra fue dada en la sinceridad, sino exclusivamente en el cinis- 
mo, la hipocresía, la conveniencia, la astucia. 
     ¿Qué puede esperar del Otro el que lo ha constituido como 
el infierno propio mismo? La desesperanza forma parte con 
las dos actitudes antes nombradas del êthos de la dominación; 
desesperanza ante el Otro que, con el tiempo, se transforma 
de desesperación meta-física en desesperación ontológica: el 
total sinsentido del que obra por obrar sin ya saber "para-qué". 
Siendo el Otro la ad-ventura, el futuro esperanzoso, el solipsista 
termina por cerrarse en un pasado abstracto, fácil, muerto. 
     En el tiempo en que el dominador era dominado (más exac- 
tamente un subdominador, porque ya aparecía el nuevo domi- 
nado futuro) odió, desconfió y desesperó de su dominador, 
pero no pudiendo expresar por la venganza su opresión la 
interiorizó como resentimiento del débil ante el fuerte domi- 
nante. Ese resentimiento es el vicio que nos manifiesta la 
alienación en el alienado, copia reduplicada en el oprimido de 
la injusticia del opresor. Cuando el subopresor dominado llega 
al poder del Todo, impone sus antiguos vicios mistificados, las 
astucias que le permitieron vencer, como las virtudes vigentes: 
el êthos dominador. 
     En el êthos dominador la llamada prudencia (la frónesis o 
la prudentia de los clásicos)246, "recta interpretación de las 
mediaciones que han de obrarse", es en verdad astucia, negli- 
gencia, fraude, dolo, imprudencia entonces. ¿Cómo podrá exis- 
tencialmente interpretar correctamente una posibilidad el que 
ha depravado el fundamento y obnubilado su claridad al cons- 
tituirse como Totalidad sacralizada y única? Toda posibilidad 
será interpretada como mediación de dicho pro-yecto totali- 
zante: la que converja a su grandeza será elegida y la que 
imposibilite dicho pro-yecto será postergada. Quiere decir en- 
tonces -que eligiendo en vista del orden, la seguridad, el creci- 
miento del Todo actual, dicho hombre niega el futuro, la histo- 
ria: asesina al Otro en nombre de la Totalidad. Ningún acto 
puede ser realmente prudente, y los tenidos por tal son malig- 
namente astutos, ya que matan al Otro de manera más apro- 
piada. 
     De la misma manera la justicia óntica de la Totalidad, cuya 
razón es la ley (la justicia en este caso tiene a la legalidad 
como su fundamento), es en realidad homicidio o robo (ya 
sea con respecto al ser del Otro o a sus bienes) en el nivel 
individual (conmutativo), como partes de la comunidad (in- 

 



 
88 
 
justicia legal) o como poder establecido (distributiva). La 
justicia que cumple las leyes vigentes del Todo totalizado es 
no sólo homicidio y robo o rapiña, sino igualmente y en distin- 
tos niveles avaricia y usura, injuria y maledicencia, idolatría, 
falsedad, ingratitud, jactancia, hipocresía, adulación, etc. El 
"justo" de la Totalidad (que no ha matado probadamente con 
sus manos a nadie y que no ha cometido a mano armada nin- 
gún asalto, aunque tenga cuantiosas inversiones en acciones 
de fábricas de armas o no pague millones al fisco en concepto 
de impuestos o a sus asalariados en razón de su trabajo), di- 
cho "justo" de conciencia tranquila (porque no tiene "con- 
ciencia ética" ya que el Otro ha sido negado en el origen por 
la afirmación del Todo como universalidad natural y eterna: 
divinización idolátrica del Yo) construye las prisiones y los 
circos de los mártires del Otro como futuro liberado. 
     Así también la temperancia o el dominio de las pasiones 
humanas, viene a transformarse en la mediocre medida que 
considera mal el placer desordenado pero admite como supre- 
mo el orden dentro del placer lícito (el confort) al que no 
puede ya abandonarse (es decir: se es esclavo de dicho con- 
fort) y que teme verse privado del mismo: El temor, ante 
la pérdida del confort lleva así al dominador a temer al que 
pudiera arrebatarle su cuota lícita (pero siempre creciente) de 
placer domesticado. Y así "el espíritu señorial burgués" -como 
dice Scheler- viene a cubrir con el nombre de temperancia o 
"medida" a la gula, la ebriedad, la lujuria, a la incontinencia 
regulada. Este hombre que es así tan sensible con su propio 
confort llega a ser un pétreo insensible ante la miseria ajena, 
la que previamente ha sido recubierta con razones "muy jus- 
tas" (tales como: "Son pobres porque son vagos; si trabajasen 
tendrían el status que yo tengo"). 
     Y, considerando todavía otro ejemplo, la fortaleza o valentía 
que es la virtud de la pasión de la ira por la que pueden inten- 
tarse arduos y temibles proyectos, al no poder ejercerse en el 
riesgo real del tiempo en que fue necesario jugarse hasta la 
muerte para organizar el orden sobre el que ahora se vegeta- 
se ejerce con pusilánime crueldad masoquista o sádica a ma- 
nera de prepotencia colérica sobre los más débiles (sobre la 
mujer, el hijo y el pobre) o con soberbia y ambiciosa ostenta- 
ción de los bienes que se tienen (que ocultan el ser personal 
raquítico). Esa aparente "fuerza", violencia o potencia insti- 
tucionalizada encubre una debilidad presentida y un temor 
ante lo peligroso inminente y sin embargo desconocido. Se 
sabe, esencialmente, que el orden que lo funda es inconsisten- 

 



 
89 
 
te y que el Otro negado bajo la dominación es más vida, más 
fuerte, más futuro, porque está en la justicia, en la razón y 
en el ser libre. 
     El êthos de la dominación es una endeble estructura de pre- 
tendidas virtudes que recubre hipócritamente una profunda 
perversión. Lo sacrílego del caso es que ha sido sacralizado 
dicho êthos y se avanza como eterno para el que lo cumple. 
Es aquí cuando la ética de la liberación adquiere junto al 
oprimido liberándose el carácter de peligro, porque quita a la 
"conciencia tranquila" del dominador su carácter de naturali- 
dad y lo interpela como un culpable. Lo espantoso del caso es 
que la cuota de vicio mistificada en virtud en el dominador 
es mutilación del ser del oprimido: el lícito confort que encu- 
bre la gula es hambre en el dominado, la relación sexual paga- 
da es degeneración en la prostituta, la prepotencia del empre- 
sario es humillación en el asalariado, la dominación pedagógi- 
ca del padre es fracaso del hijo... y así el poderoso se cons- 
tituye en el "príncipe de este mundo", como el que tienta al 
más débil para retenerlo en "lo Mismo"; la tentación es tauto- 
logía; lo tienta con su palabra que no es reveladora ni creadora 
sino dominadora, palabra de "lo mismo-opresor" dirigida a "lo 
otro-oprimido" dentro de la Totalidad ("lo Mismo"), y para 
expresar inversamente la fórmula de Sartre: "La Totalidad es 
el infierno". Por ello podríamos simbólicamente decir que la 
praxis dominadora es la constructora del infierno247. 
 
 
§ 29. LA LIBERTAD META-FÍSICA DEL OTRO Y LA NEGATIVIDAD 
 
Ahora deberemos volver sobre un tema ya tratado en los §§ 
16-19 y 22, pero aclarando ciertos aspectos y profundizando 
otros. "El Otro" cuya posición revelante es el "cara-a-cara" 
aparece como lo supremamente positivo, en el sentido de la 
"negatividad" primera, como la "nada" de donde la creación 
de lo nuevo, de lo imprevisible, del ser como amado y libre 
pro-voca en la Totalidad del mundo e interpela al "servicio", 
que es praxis alterativa propiamente humana, la gratuidad 
donde el hombre se revela como tal. 
     La noción de "negatividad", que indica simplemente un cier- 
to "no", es equívoca, ya que hay una negatividad que se juega 
en la Totalidad (la que originándose en Hegel, por ejemplo, 
llega hasta Sartre, Marcuse o Adorno) y la que sobrepasando 
el horizonte del mundo afirma al Otro "como otro" ("negativi- 
dad" afirmada como "filosofía positiva" por un Schelling pos- 

 



 
90 
 
terior a Hegel, por Feuerbach hasta llegar a un Lévinas por 
ejemplo). 
     En un primer sentido, en la Totalidad (incluyendo entonces 
a todo el pensar griego y en especial a Aristóteles, y a todo el 
pensar moderno europeo), la "negatividad" indica lo que le 
falta a lo potencial para llegar al acto. Es la noción de "poten- 
cia" (dynamis), pero acentuando no lo que "ya-es" sino lo que 
"todavía-no-es". El "todavía-no" considerado en sí mismo nos 
muestra el grado de negatividad de algo. Ónticamente la nega- 
tividad del fenómeno o de la cosa u objeto intramundano es 
la necesaria posición encubridora que juega el "ente" con res- 
pecto al fundamento. El "ente" no es el "ser" y al conceptuar 
o interpretar al ente el ser queda relegado al horizonte implí- 
cito. Si verdad es des-cubrimiento, el conocimiento del ente es 
la no-verdad del ser como fundamento. La negatividad como 
negación del fenómeno, del ente u objeto es, exactamente, el 
movimiento dialéctico ontológico que supera o niega un hori- 
zonte de entes para pasar al que lo funda, y de este a otro hasta 
llegar al horizonte primero. Para Hegel dicho horizonte prime- 
ro es la Identidad como resultado: el Absoluto que se piensa 
como pensar pensante. Esta "superación" (en francés dépas- 
sement, en alemán Aufhebung) es negatividad como negación 
de negación: el ente que había sido negado en su verdad ar- 
queológica o radical (en tanto encubridor del fundamento en 
la cotidianidad de la vida obvia o ingenua) es negado en su 
no-verdad. Esta superación dialéctica-ontológica niega la dife- 
rencia encubridora y des-cubre la Identidad fundamental del 
ser del mundo. Sin embargo, y en su fundamento, esta negati- 
vidad termina por ser afirmación -no es la negatividad radical 
entonces-. En efecto, y correctamente. nos dice Ricoeur, con- 
tra Sartre, que toda "aniquilación oculta una afirmación"248, 
y así la "nada" de Sartre (que es el hombre mismo como ser 
en el mundo) no es sino un modo de ser (el humano). En 
Hegel, la afirmación del Absoluto como Identidad resultante 
final es el fundamento de todo el movimiento de la negatividad 
dialéctica. Adorno ha mostrado cómo el "principio de identi- 
dad" tiene una "afirmación como contenido"249, pero lo que no 
ha podido al fin es superar la Totalidad como temporalidad 
futura, puesto que si es verdad que la conceptuación objetivan- 
te no corresponde a la com-prensión del ser, sin embargo, 
aunque dialécticamente dicha com-prensión se abra infinita- 
mente hacia el futuro, no deja por ello de ser afirmación. La 
praxis en este caso no es tanta afirmación (negación de una 
negatividad segunda) como el "servicio" (negación de una 

 



 
91 
 
negatividad primera). En este sentido Habermas no logra su- 
perar la noción tradicional de praxis250, ya que como toda la 
Escuela de Frankfurt, desde Horkheimer hasta Marcuse251, su- 
ponen en definitiva la categoría de Totalidad como lo irreba- 
sable. 
     El hombre en la Totalidad puede tener "libre arbitrio", pero 
al fin se reduce a pura espontaneidad, autodeterminación, au- 
todiferenciación electiva252. El ámbito de la libertad óntica se 
juega dentro de la "necesidad" (besoin de Sartre, Bedürfnis 
de Hegel o Marx, Sorge de Heidegger), que se funda en el 
pro-yecto o com-prensión del ser como Totalidad. En este sen- 
tido la libertad queda reducida a la espontaneidad (que Aris- 
tóteles nombró ekousíon253, y lo que queremos indicar es que 
el Otro como otro es libertad meta-física, más allá de la espon- 
taneidad solipsista de la Totalidad, más allá de la fysis (sea 
ésta astrológica, vegetal, animal o humana) es historia y 
creación. 
     Es aquí donde el intento de los posthegelianos debe ser 
reinterpretado. Cuando un Schelling enuncia que "la filosofía 
positiva puede comenzar puramente con la sentencia: Yo quie- 
ro lo que se encuentra más allá (über) del ser. Así veremos 
acontecer gracias a un tal querer la real superación (Ueber- 
gang)" [del ser como lógos]-. Por el querer (Wollen) se 
accede a un "más allá" (metá-física) del ser (como Identidad 
originaria del Saber absoluto). De la misma manera un Feuer- 
bach, que se propone superar la "identidad del pensar y el ser, 
el punto central de la filosofía de la identidad"255, afirma que 
"la nueva filosofía [entre la que la filosofía latinoamericana 
es ya una realidad] se apoya sobre la verdad del amor"256, 
Por el amor se alcanza la "existencia" (en la significación 
kantiana) y se la puede distinguir de lo inexistente (ya que 
el dolor de la ausencia del amado no es idéntico a su presencia; 
para la razón presencia o ausencia de "lo" amado son idénti- 
cos). Quiere decir que el amor accede a un ámbito de exte- 
rioridad con respecto a la razón. De la misma manera un 
Marx ("sujeto del trabajo") o un Kierkegaard ("suieto de la 
fe ante Dios") colocan en la exterioridad de la objetividad 
abstracta (la Totalidad hegeliana como subjetividad absoluta) 
al sujeto existente en concreto257. Sin embargo, no han podido 
describir adecuadamente la exterioridad y lo han hecho de tal 
manera que al fin fueron nuevamente apresados por la moder- 
nidad: el pensar de Schelling se cierra en una Totalidad divina 
que somos por naturaleza; la intención de Feuerbach no supe- 
ra la Totalidad de la Humanidad (que incluye como un "nos- 

 



 
92 
 
otros" al "yo-tú"); el pensar de Marx nunca va más allá de 
la Totalidad cultural antropológica; la meditación de Kierke- 
gaard reduce la alteridad a la de un individualismo ante Dios: 
es un solipsismo teológico y no llega a describir una posición 
alterativa solidaria y antropológica (que puede rematar en 
una teológica, tal como lo haremos en el capítulo X de esta 
obra). 
     La cuestión no es fácil, pero reside toda ella en la noción 
de "negatividad primera" de Otro como otro, cuya afirmación 
jamás puede la Totalidad avanzar (ni como Identidad fun- 
damental) y, por ello, permanece expuesta a ese momento 
asistemático negativo insuperable desde la Totalidad. El Otro 
mismo es el que puede afirmarse desde él mismo como otro, 
y dicho acto es revelación, creación, novedad, pro-vocación, 
interpelación. Esta negatividad no es óntica, es ontológica, 
meta-física, pero no es simplemente el "poder-no-ser" del pro- 
-yecto (posibilidad del fracaso), sino la "imposibilidad-de-ser" 
el Otro como otro desde la Totalidad, la imposibilidad de com- 
-prenderlo, abarcarlo, conocerlo desde el fundamento. y es por 
esto que "tanto tiempo como haya un mendigo -dice Benja- 
mín-, será necesario que haya mito"258. El mendigo es el 
Otro y el mito es un modo de querer decir el misterio. 
     De lo que se trata no es de mi libertad (espontaneidad), si- 
no de la libertad del Otro. La libertad óntica del Otro es para 
mí, para nosotros, para la Totalidad, un momento meta-físico. 
Si la com-prensión del ser en mi mundo no es conceptualiza- 
ble, cognoscible u objetivable, porque es el fundamento de la 
conceptuación, es imposible conceptualizar el horizonte onto- 
lógico del mundo del Otro. No sólo es incognoscible, sino que 
es incom-prensible (tanto atemática como temáticamente) .Si 
su horizonte ontológico me es incom-prensible in concreto 
quiere decir que no puedo abarcarlo "como futuro", no puedo 
dar cuenta de su poder-ser como ser ad-viniente. Su libertad 
óntica no es mero pasado ni presente, sino que se funda sobre 
su pro-yecto siempre futuro. En tanto futuro el Otro es la 
exterioridad suprema, imposible de ser intramundanizado en 
la Totalidad. Si lo sitúo en mi mundo es como "ente" u "obje- 
to" (como alienado o cosificado). Es por ello que el acto libre 
o "el acto voluntario aparece (en la Totalidad) como una 
creación en la creación; es un infinito reunido en un punto 
que triunfa de la opresión universal y subleva el mundo, por- 
que hay en el sujeto (como otro) una potencia por la que la 
dominación que se expresaba sobre el objeto por el conoci- 
miento ya no cuenta más. Para mover el dedo meñique es 

 



 
93 
 
necesario que se conmueva el todo del sistema de los fenóme- 
nos... Concebir la unidad del universo, afirmar que este uni- 
verso no es un sistema cerrado ¿no es acaso admitir que el 
espíritu es con respecto al mundo como un infinito capaz de es- 
tar por sobre todas las fuerzas naturales?... La liberación por 
iniciativa moral, por la paciencia, por la muerte misma, heroi- 
camente afrontada o aceptada, permanece siempre como posi- 
ble"259. Blondel nos dice, en oposición a lo que nosotros hemos 
llamado "la lógica de la Totalidad", que hay "una lógica nece- 
saria de la libertad"260. Esta "lógica de la Alteridad" parte 
del hecho de que hay "un plus que el ser o un más allá que el 
ser, que se traduce en la idea de creación"261, primeramente 
en su nivel antropológico. Por ello "la libertad (del Otro) es 
misterio y no puede ser sometida a una racionalización"262; es 
decir, se niega "la identificación de la voluntad y la razón"263, 
ya que lo amado como Otro, libre, supera el ámbito de la Tota- 
lidad como mundo, como ontología o como inteligibilidad. 
     La libertad meta-física del Otro no es, sin embargo, el nou- 
menon de Kant. Como para Kant es lo real que trasciende el 
horizonte de la representación objetual; pero, más allá de 
Kant (y aun de Lévinas), el Otro puede revelarse desde su 
libertad (o puede delatarse en la tortura) que es irrupción 
ana-lógica de su palabra en la Totalidad. Adviene entonces a 
la com-prensión pero sólo analógicamente (ya que el ámbito 
de la identidad no llegará a dar cuenta jamás del polo libre 
dis-tinto del Otro). 
     El conocimiento objetua1 del ente, en el mundo, es captación 
de su contenido con sentido (dentro de la totalidad ontológica 
de sentido). La conceptuación o interpretación del ente es 
entonces objetual, abstracta y universal. El Otro como otro 
libre, como centro de un mundo que me es dis-tinto o separado 
del mío o nuestro (exterior a la Totalidad) es concretamente 
incognoscible en la proximidad del cara-a-cara. La inteligencia 
queda como perpleja y debe rendir sus armas quedando a la 
espera en la esperanza; dicha posición la hemos denominado 
con-fianza, fe. Por ello el respeto, la veneración264, el recono- 
cimiento de la libertad del Otro (liberté d' Autrui) no puede 
fundarse en la razón o el lógos, en la intuición o com-prensión, 
sino en la con-fianza que afirma al Otro como un prius, como lo 
anterior de suyo (como diría Zubiri) o la negatividad primera 
(afirmación suprema pero desde el mismo Otro como otro) del 
semejante pero jamás igual, el próximo ("prójimo") pero nun- 
ca el mismo. Desde esa nada (ex-nihilo) es que irrumpe, desde 
 

 



 
94 
 
su libertad (la nada misma primera)265, el Otro como creador. 
interpelante, pro-vocador de justicia. 
     Negar al Otro es negarlo como libre; es negar su libertad. 
Negar su libertad es la totalización de la Totalidad; es el 
único mal (que hemos descripto en el § 21). Negar la libertad 
del Otro es afirmar a la Totalidad como única; pero es trans- 
formarlo ipso facto en fysis, en la "naturaleza" ante el hom- 
bre; es transformar toda relación a la pura relación económica 
del hombre-naturaleza. La propia libertad del Todo es ahora 
sólo espontaneidad y no ya libertad propiamente dicha. La 
espontaneidad humana del Todo es un momento de lo único, 
que necesariamente se diviniza como panteísmo: todo es uno, 
es desde siempre, es Dios. Negar la libertad del Otro es igual- 
mente negar la historia, porque el Todo es naturaleza, y por 
ello es divinización de la naturaleza. Engels, en ontológica 
coherencia llega a decir: "las sucesiones eternamente repeti- 
das de los mundos en el tiempo infinito no son más que el com- 
plémento lógico de la coexistencia de los innumerables mundos 
en el espacio infinito... La materia se mueve en un ciclo eter- 
no"266. La "lógica de la libertad" es otra. 
     El respeto y la veneración del Otro como otro libre trans- 
forma a la Totalidad. Expuesta y abierta por el silencio a la 
voz pro-vocadora del Otro, llega a escuchar su voz, acoge dicha 
palabra analógica e intenta aceptarla como creadora, como in- 
novadora, ya que "lo nuevo es el Otro"267. La respuesta a la 
palabra creadora del Otro ya no es mera obra (érgon en Aris- 
tóteles, o prâxis, la griega o moderna incluyendo a Marx o 
Sartre), que viene a actualizar lo que falta (negatividad 
óntica). Más allá aún del trabajo como mera pro-ducción de 
entes mundanos, está la oblación, el culto, el servicio, que de 
la gratuidad erótica o pedagógica llega a ser una política libe- 
radora. El servicio (del hebreo habodáh) es meta-físico, mien- 
tras que la prâxis es sólo óntica (tal como la hemos descripto 
en el § 12 del cap. II). El "servicio" es la acción de un libre 
ante un libre; es el modo como la Totalidad se abre en el 
cara-a-cara y realiza efectivamente como respuesta (y no por 
propia iniciativa dominadora) el momento dialéctico práctico. 
Se avanza hacia el Otro, y lo envuelve como quien abriga con 
una manta en el frío a su amada, a su hijo o al pobre. No por 
sí, sino por él mismo como otro. El "servicio" es prâxis cuyo 
origen analéctico la constituye como prâxis liberadora. La 
prâxis conquistadora es dialéctica en cuanto incluye al Otro 
dentro de la Totalidad desde la potencia de la Totalidad (Pi- 
zarro conquista a los Incas). La prâxis liberadora o "servicio" 

 



 
95 
 
parte desde el Otro (ana-lógico) ya que su palabra que pro-vo- 
ca a la justicia es ana-léctica; la respuesta de la Totalidad que 
crece dialécticamente para servirle ya no es conquistadora, no 
incluye unívocamente al Otro en la misma Totalidad, sino que 
crea una nueva Totalidad que es analógica de la primera y 
originada por la con-vergencia de las dos praxis: la interpe- 
lante creadora del Otro y la servicial liberadora de la Totali- 
dad. Es aquí, y sólo aquí, donde la Totalidad se decide por el 
bien y cumple su ser como deber-ser. La Totalidad equívoca 
niega su totalización opresora y afirma su capacidad liberadora. 
     Es sólo afirmando por la prâxis liberadora la libertad del 
Otro que la mera espontaneidad de la Totalidad accede al 
nivel de ser libertad humana. La libertad humana es fruto de 
un compromiso y una acción liberadora, es en verdad una 
historia. Los dos límites de la libertad, que la niegan por lo 
tanto, son, por una parte, la Totalidad plenamente totalizada 
o la total naturalización del hombre (ya no es hombre, sería 
pura naturaleza sin libertad); por otra parte, la Alteridad pu- 
ramente gratuita con la consecuente desaparición de la Totali- 
dad (ya no es hombre, sería Dios y tampoco tendría libertad 
finita, humana). La libertad humana se juega entonces entre 
la naturaleza y la divinidad, sin ser una ni otra, acercándose 
a lo físico (al mal) en cuanto Totalidad cerrada; acercándose 
al Otro (el bien) en cuanto "servicio" meta-físico. 
     Permítasenos, como en otras ocasiones, una representación 
esquemática, con mediaciones matemáticas: 
 
Esquema 10 
 

 



 
96 
 
Cuando el hombre accede a la libertad (Y), después de la 
evolución interna de los primates y del mismo hombre (ya 
que el hombre fue primitivamente com-prensor intelectual 
pero no todavía con plenitud de responsabilidad libre) se le 
abren posibilidades de cumplir la libertad del Otro (A,A', A") 
para ser libre, o cerrarse en la Totalidad negando al Otro (B, 
B', B"). El progreso histórico de la humanidad (pasaje de Y a 
Y',Y", etc.) no niega la libertad sino que amplía su margen 
(AB es menor que A'B'), pero, al mismo tiempo, el hombre 
puede ser más libre o Alterativo (ya que A" se acerca más a a 
que A) o más bestial y totalitario (porque B" está más cerca 
de t que B). La totalización (t) es la naturalización del hom- 
bre (y paradójicamente su autodivinización); la Alteridad o 
el "servicio" (a) es la liberación del hombre o su plena huma- 
nización (y paradójicamente al negarse ser Dios, ya que para 
"servir" debe negarse como Totalidad totalizada; "servir" es 
reconocerse en la finitud, es adoración). En la historia, sin 
embargo, jamás A"YB" tocará ni a ni t (es un infinitésimo), y 
                        ‹———› 
el que pretendiera haber tocado o cumplido a, al divinizarse 
se totaliza y toca en verdad t: pretender estar en el Reino es 
el Infierno mismo; pero decir que "el Otro es el infierno" es 
ya vivir en él. La pretensión sartreana de la libertad absoluta 
es naturalización del hombre y su pretendido ateísmo es una 
divinización del ego europeo, que Sartre niega en sus compro- 
misos; compromisos que negó por su parte en su conceptuali- 
zación (en el tiempo de El ser y la nada). La ontología de la 
Identidad quiere tocar a y t, la teoría se identifica con la 
praxis en Hegel, o el humanismo es naturalismo y el natura- 
lismo es humanismo (en los Manuscritos del 44 de Marx): 
identificar libertad y necesidad o pretender conciliarlas es 
simplemente eliminar la libertad (y con ella la doctrina de 
la creación) dentro de la Totalidad totalizada, hecha naturale- 
za física. Los extremos se tocan y el “valor” intentado deviene 
un "totem"; la antiteología del Creador deviene teología t)pan- 
teísta de la naturaleza; la liberación se cumple como domina- 
ción y la enajenación es inevitable. Aquí nos situamos en el ni- 
vel de la conceptualización, ya que tenemos conciencia de que 
muchos filósofos intentan algo distinto a lo que han formulado; 
pero, igualmente, como filósofos, debemos reprocharles el no 
haber tenido la suficiente creatividad para inventar categorías 
adecuadas que pudieran formular correctamente lo que se in- 
tentaba con justicia fácticamente. 
 

 



 
97 
 
 
§ 30. BONDAD MORAL DE LA PRAXIS LIBERADORA 
 
Hemos ya mostrado de cómo la ley vigente no puede ser el 
fundamento de la moralidad del acto, en el § 26. El mismo 
Max Scheler había criticado el criterio formal de la ley como 
principio moral, y por ello definía la moralidad del acto dicien- 
do que "nuestro querer es bueno si es que elige al valor más 
alto radicante en las tendencias. El querer no se rige por 
una ley moral que le sea inmanente, sino por el conocimiento 
de la altura de la materia valiosa dada en la tendencia, cono- 
cimiento que se presenta en el preferir"268. Es, decir, la morali- 
dad del acto se- juega en la relación establecida entre el 
valor preferido (que nunca es un valor moral para Scheler) 
como el mejor (contenido objetivo de la tendencia), y el efecti- 
vamente representado y propuesto a la voluntad como fin para 
ser realizado. Si hay coincidencia entre el valor preferido y 
el realizado, después de la elección y representación, el acto 
es portador del valor bueno. Pero, como hemos visto en el 
§8; los valores no son sino el ser mediativo de la posibilidad 
(la posibilidad qua posibilidad, es decir, la "Posición" de lo 
"a la mano" en tanto se funda en el pro-yecto y condiciona su 
efectuación) y no puede por tanto ser el fundamento de la 
moralidad. Se deja ver esto claramente por el simple hecho de 
que el valor vigente (y por ello la "jerarquía" de valores) 
puede ser simplemente la mistificación de un disvalor: el orden 
vigente de- valores históricamente no puede ser en tanto tal 
fundamento. Pero ni siquiera un valor absoluto (o "jerarquía" 
absoluta de valores) -cuestión que no entramos a discutir en 
sí misma- puede ser fundamento, ya que el ser como poder-ser 
es el horizonte que explica y exige los valores. La ética axio- 
lágica fijó ónticamente el fundamento de la moral, y por ello 
no llegó siquiera al fundamento ontológico. 
     Pero tampoco el fin, que en su sentido ontológico es equí- 
voco, puede ser sin más el fundamento de la moral, porque 
el pro-yecto vigente o el de la Totalidad como tal (ser el mío, 
el nuestro o el de la Humanidad presente) no lo es. El pro-yec- 
to puede negar al Otro y de este modo los actos fundados en 
él contribuirán, como praxis dominadora, a profundizar el 
mal. La praxis dominadora y conquistadora (la que inmoviliza 
al Todo y la que lo hace crecer dialécticamente en la mismi- 
dad) se funda en el pro-yecto establecido, y no deja por ello 
de ser inmoral. El pro-vecto conquistador es un pro-yecto éti- 
camente perverso. La ética de la conquista no sólo se funda 

 



 
98 
 
en un fin, sino que es además axiológica: cumple los valores 
en su más cabal expresión. Es por los valores vigentes y por 
el fin de la Totalidad que el dominador domina y el conquis- 
tador conquista a otros hombres. El cazador cazaba animales 
para comer; el guerrero arcaico cazó hombres (entre los antro- 
pófagos) o derrotó enemigos para subsistir; los ejércitos de los 
imperios conquistaron pueblos para ejercer sobre otros hom- 
bres el predominio, la "voluntad de poder". Su praxis violenta 
y dominadora fue axiológicamente positiva y teleológicamente 
buena, si la Totalidad fuera el último horizonte, ya que cum- 
plió "el valor más alto radicante en la tendencia" del 
dominador. El pro-yecto éticamente malo (analizado en el 
§ 21) no puede fundar la bondad moral del acto humano. 
     La bondad moral del acto, del acto que se abre desde el 
pro-yecto ontológico, se funda en un pro-yecto abierto al Otro 
(estudiado en el § 22) y se cumple como praxis liberadora, 
como "servicio", cuyo fundamento es un pro-yecto histórico 
de liberación. Esto exige cierto análisis. 
     Hasta el presente hemos hablado simplemente de un pro- 
-yecto ontológico de la Totalidad. Sin embargo, es posible dis- 
tinguir ahora entre un pro-yecto vigente (que es el de la To- 
talidad o del grupo dominante: el pro-yecto de "lo mismo 
óntico" que se impone a "lo Mismo" como Totalidad), y un 
pro-yecto del orden futuro269. El pro-yecto histórico futuro, 
no el de la dominación o la conquista (pro-yecto del Todo como 
"lo Mismo"), es el fundamento de la liberación. El pro-yecto 
es equívoco: como dominación es malo; como liberación es 
bueno. ¿Qué es lo que puede permitirnos discernir la equivo- 
cidad del pro-yecto? Ya lo hemos indicado repetidamente: el 
Otro. En tanto es negado (dominación y conquista es muerte 
del Otro) es malo. En tanto que es afirmado como Otro, como 
negatividad primera, es bueno. El acto bueno es afirmación 
del Otro, es "servicio" que se avanza más allá del interés 
vigente y del pro-yecto positivo hacia la utopía. Oùk tópos (en 
griego: sin lugar) es lo "todavía no vigente". La "utopía" 
puede ser la mera veleidad (un querer desde sí lo imposible) 
o irrealidad, o puede ser la apertura que muestra el futuro 
auténtico a través de la estructura actual del Todo. El "ser- 
vicio" como gratuito, y la gratuidad por tanto, tiene relación 
a la esencia del hombre. La diferencia entre la audaz e irreal 
utopía y la utopía auténtica o histórica reside en que, en la 
primera, el veleidoso quiere superar lo dado por pura curio- 
sidad, por aburrimiento, por hacer algo "novedoso" (lo “nove- 
doso” o la novedad como "novedosa" es lo opuesto a lo “nuevo” 

 



 
99 
 
como creación); es el pasaje al acto de "lo Mismo" en potencia 
pero imprudentemente. La utopía auténtica es el pro-yecto 
nuevo que se va constituyendo (fuera del orden dado) desde 
la exigencia analéctica del Otro, del "pobre", del que siendo 
oprimido guarda al mismo tiempo una exterioridad escatoló- 
gica. El "fuera-del-lugar" (de la Totalidad) es el Otro, pero 
no como lo irreal sino como lo realísimo. El fundamento 
de la moralidad del acto es la "utopía analéctica" y no la me- 
ramente dialéctica. En esto, aunque puede servirnos para pen- 
sar, nuestro análisis no sólo se separa de Hegel sino igualmente 
de Ernst Bloch270. 
     En resumen, Hegel y Bloch nos proponen al fin una "patria 
de la Identidad"271. Para Hegel, lo hemos visto, cada pueblo 
particular es un "ser-ahí" (ente), una determinación finita 
que debe ser negada desde la potencia del universal ("lo Mis- 
mo"): "El Espíritu pensante de la Historia universal cuando 
se despoja de estas limitaciones de los espíritus de los pueblos 
particulares y de su propia mundanidad, capta su universali- 
dad concreta y se eleva hasta el saber del Espíritu absoluto, 
como verdad eternamente efectiva"272. Es decir, el movimien- 
to de la historia es el pasaje prepotente de un horizonte patrio 
hacia un otro que lo envuelve dialécticamente: pasaje de la 
diferencia, de lo diferido, hacia la Identidad o fundamento ("la 
Totalidad del Ser" como historia universal del Único Espíritu: 
el Absoluto). El proceso dialéctico, en su esencia, puede reali- 
zarlo desde "lo Mismo" el grupo dominador ("lo mismo") y 
en esto Hegel piensa lo mismo que Nietzsche: la clase suprema 
es la clase dominadora, no del particular sino del universal 
final: "el pueblo en cuestión es el dominador del mundo"273, 
y la moralidad del acto, entonces, es adecuación de la praxis 
particular a la universal praxis de la dominación mundial 
de "lo Mismo". 
     Los posthegelianos, de izquierda, se levantaron contra esta 
ontología aristocrática, y mostraron que es por la vertiente de 
los dominados, los "esclavos", por donde la historia avanza. En 
esta línea, como contemporánea reinterpretación, debe situar- 
se a Bloch, que no pensamos aquí indicar sino su tesis cen- 
tral274. Nuestro autor debe situarse dentro de la tradición, 
no sólo de un Feuerbach o Marx, sino de un Marción, Montano, 
Joaquín de Fiore o Tomás Münzer (cristianos helenizados 
que lucharon escatológicamente sin mediaciones históricas). 
Bloch muestra que la tradición cristiana se divide en dos ver- 
tientes: el del cristianismo dominante (el statu quo), y el del 
cristianismo oprimido, que sería un "ateísmo" no consciente. 

 



 
100 
 
Para simplificar por ahora la respuesta de la meta-física de la 
Alteridad desde América latina (cuestión que abordaremos 
nuevamente en el capítulo X), podemos decir que efectiva- 
mente todo grupo revolucionario, como el que propicia Bloch, 
debe ser "ateo" de dios establecido como el "orden" imperante 
("ateo" de los dioses romanos fueron los primeros cristianos 
al igual que "ateos" de los dioses de la Aufklärung y de Hegel 
fueron los posthegelianos). Lo que no advierte Bloch es que 
el dicho "ateísmo" no es sino el primer momento negativo con 
respecto a la Totalidad totalizada como el "orden" vigente (y 
divinizado consecuentemente: son las divinidades paganas, 
aún en nombre de la "civilización occidental y cristiana", nue- 
vo tipo de paganismo). El marxismo y Bloch han reducido su 
discurso a la negación del "falso" dios imperante: el orden 
burgués, pero no han descubierto el contenido positivo de 
dicho "ateísmo": la aceptación de la sacralidad del Otro. Es 
decir, la negación de la teología hegeliana por parte de Feuer- 
bach y el privilegiar la antropología es justamente la correcta 
manera de permitir nuestro planteo alterativo. El "ateísmo" 
de los posthegelianos es una meta-física de la Alteridad sin 
conciencia (invirtiendo y dando pleno sentido a la fórmula 
de Bloch). Sólo el "ateo" de la Totalidad (destotalización y 
apertura) permite "servir" al Otro como otro (más allá de la 
Totalidad declarada no-Dios o secularizada). De esta manera 
el “ateísmo” de la Totalidad es condición de posibilidad de la 
"utopía" alterativa o el "pro-yecto de liberación", fundamento 
de la bondad del acto humano o moral. 
     Para poder ver mejor la descripción que a continuación hare- 
mos indicaremos en un esquema la compleja maraña de pro- 
-yectos: 
 

 



 
101 
 
Esquema 11 

Este esquema viene a completar el dibujado en el § 25. A: domina- 
dor; a: pro-yecto del grupo dominador; b: el pro-yecto a impuesto 
a la Totalidad; c: en la conquista el pro-yecto a se impone a Otros 
hombres; 1 a: Totalidad dominada por A; 1 b: nuevo orden, el im- 
perio conquistado; B: el dominado sin pro-yecto propio establecido; 
d: pro-yecto de liberación; 2: la patria nueva o el "nuevo" orden 
gestado como "servicio" al Otro; flecha x: dominación; flecha s: 
“servicio”. 
 
 
     La dialéctica de la dominación se juega por un mismo pro- 
-yecto (a-b-c), repetición de "lo Mismo" sacralizado. Los fas- 
cismos, el nazismo y los imperios deben siempre divinizar el 
Todo imperante dominando al Otro como cosa sin pro-yecto 
propio (E). Bloch y ciertas izquierdas se declaran "ateos" de 
dicho pro-yecto pero al afirmar el objetivo de su praxis, sin 
haber advertido clara y meta-físicamente la Alteridad del Otro, 
caen nuevamente dentro de la Totalidad dialéctica. La "domi- 
nación" del proletariado o se cierra en un círculo, B reemplaza 
a A, o se confunde con un pro-yecto de conquista (c), o sim- 
plemente de conquista del poder por el poder (y sin nuevo 
pro-yecto histórico). Para que el pro-yecto sea nuevo debe 
contar con la meta-física de la creación, de la libertad, de la 
Alteridad, y con un método analéctico. En efecto, el proyecto 
d (de liberación) tiene por contenido histórico lo que el Otro 
ha revelado pro-vocativamente como siendo su derecho más allá 
de la Totalidad establecida. Sólo el momento analéctico del 
amor-de-justicia lanza el proceso a su novedad, y solo después 

 



 
102 
 
puede comenzar la guerra. La guerra es un fruto y no el origen. 
Lo que parecía ser el comienzo, en el nivel dialéctico de la 
Totalidad (como opuesto a la paz de la injusticia), viene a 
ser comprendido desde otro horizonte dialéctico (de origen 
analéctico) como los opuestos (guerra-paz) que se disuelven 
en un orden que los concilia y supera: el camino de la libera- 
ción como "servicio" que no es ni la paz injusta de la Totalidad 
totalizada (paz de la dominación y muerte de la historia), ni 
la guerra de dominación o para dominar (guerra del Todo y 
dentro de sus reglas). El "camino de la liberación" como servi- 
cio, porque anuncia un nuevo orden de justicia, nueva patria 
para el Otro, aparece como instauradora de la paz futura para 
el pobre y como peligro y riesgo de desaparición para el Todo 
(guerra entonces, pero no de dominación sino de respuesta, 
de justicia, praxis atea de la Totalidad y adoradora del Dios- 
Otro que toda creatura). El pro-yecto de liberación niega al 
pro-yecto de "lo Mismo" (a-b-c) como eterna reiteración del 
dios panteísta y pagano. Bloch se encuentra más cerca de la 
Alteridad que el nazismo, el fascismo, los totalitarismos e im- 
perios conquistadores. 
     Por otra parte, el pro-yecto histórico de liberación es la 
necesaria mediación de todo pro-yecto futuro: es la realización 
presente de un movimiento escatológico, es decir, de la impo- 
sibilidad de que la historia termine por cerrarse sobre ella 
misma y terminar así el proceso. Pero contra la "mala infini- 
tud" que dejaría abierto Bloch o el marxismo, donde sólo se 
afirma el "ateísmo" de la Totalidad, la Alteridad supera la 
"mala infinitud" afirmando positivamente (desde el Otro, ya 
que él se aparece como la negatividad primera) la Infinitud 
del Otro, y pasando así a un "nuevo" orden que no es ya repe- 
tición sino acceso a lo irrepetible. Los socialismos llamados 
utópicos que nacen contra la revolución burguesa francesa, los 
posthegelianos, Bloch y la Escuela de Frankfurt, por ejemplo, 
les falta el punto de apoyo que les permita ser realmente "nue- 
vos"; les falta el pensar desde una opresión realmente total. 
Ese punto de apoyo lo tenemos los latinoamericanos, junto a 
africanos y asiáticos. Desde la "exterioridad" del Nordatlán- 
tico (EE.UU., Europa y Rusia) podemos vislumbrar un pro- 
-yecto postmoderno, la cuarta Edad de la filosofía o la antro- 
pología de la liberación. 
     El acto moralmente bueno, entonces, es el acto transversal 
al Todo, un acto creador: al "servicio" o el "trabajo" (habodáh 
en hebreo significa también trabajo) liberador. Dicho "servi- 
cio" va más allá de la necesidad, de la pre-ocupación o la 

 



 
103 
 
boûlesis aristotélica, va hasta donde llega el generoso y gra- 
tuito amor-de-justicia (el désir de Lévinas o el agápe). El fun- 
damento del "servicio" no es la ley ni el valor: es el Otro que 
pro-vocando gesta un pro-yecto liberador que ob-liga a cum- 
plirlo en la gratuidad, porque se impone como digno, como 
justo, como sagrado. 
     Ese nuevo pro-yecto originará nuevas leyes, fundará nuevos 
valores, pero dicho "derecho" y "jerarquía de valores" se irán 
gestando en el camino mismo de la liberación concreta. El 
"servicio" o "trabajo" liberador es analéctico (desde el Otro 
y cada día) y no ideológico. El pro-yecto existencial liberador 
es lo más lejano a una ideología y no lo puede ser por esencia. 
La ideología es la formulación óntica-conceptual que justifica 
el orden establecido (que encubre la verdadera realidad mis- 
tificando positivamente lo disvalioso del caso). El "servicio" 
en cambio no se mueve por ideologías sino que se interna en el 
paraje: nunca caminado de lo creadoramente "nuevo". Él permi- 
tirá que sobre sus rastros nazcan ideologías, pero él nunca 
puede serlo. La negatividad primera, inconceptualizable en 
cuanto tal (más que el mismo pro-yecto ontológico que no es 
tampoco conceptualizable), es garantía de no ideologización, 
pero, y al mismo tiempo, de prudencia política. Al no poder 
absolutizar ningún proyecto óntico, el que "sirve" o "trabaja" 
está siempre atento a la nueva pro-vocación del Otro, y al no 
absolutizar su proyecto óntico guarda siempre una ductibilidad 
política que le permite reformarlo, corregirlo, adaptarlo. En 
el camino de la liberación el "ideólogo" termina por totalizar- 
se e impide la liberación. El que acepta el resto escatológico 
irrealizable de todo pro-yecto (porque el Otro es siempre 
"exterior") es el gran político, que sin embargo debe distin- 
guírselo del Maquiavelo o del utópico irreal. El utópico irreal 
confunde "su" ideología ortodoxa con el pro-yecto de libera- 
ción (siempre es un pro-yecto c: conquistador desde "lo Mis- 
mo"). El maquiavélico, igualmente se propone hacer pasar el 
pro-yecto conquistador o dominador (c o b) por un pro-yecto 
liberador; y por ello debe usar astutamente medios para en- 
cubrir sus intenciones y hacer creer al dominado que lo libera, 
dominándolo en verdad. Cuando se dice: "Cualquier medio es 
bueno para el fin", el fin es de dominación y por ello todo 
medio es igualmente malo. En ambos casos la acción no es "ser- 
vicio" o "trabajo", sino dominación, esclavización, totalización, 
ateísmo del Dios-Otro, paganismo entonces. 
     El acto moralmente bueno, el "servicio", es ya la paz, es su 
mérito y la felicidad a la que el hombre pueda aspirar. Es sabi- 

 



 
104 
 
do que Kant, por su dualismo antropológico, postergó hasta 
después de la muerte (y de allí la necesidad de una inmorta- 
lidad del alma) la coincidencia de felicidad y virtud275. Para 
Kant la felicidad era como un perfecto confort del cuerpo ya 
que toda inclinación era patológica (y el respeto, realmente, 
no es inclinación). Si la felicidad se reduce a su solo nivel 
empírico corporal, es necesario un "paraíso de Mahoma", impo- 
sible en esta vida, para que se dé junto a la virtud. Si la feli- 
cidad (beatitudo de los medievales) es en cambio realización 
plena del ser del hombre, efectuación querida, amada y senti- 
da como tal (aun en el tormento de la tortura, de la muerte o 
la deshonra injusta), entonces el hombre virtuoso puede ser 
feliz en la vida presente. Si el ser del hombre, en su esencia 
y fundamentalmente, se diferencia del de las cosas, los vege- 
tales y las bestias por su incesante apertura a la Alteridad, 
historia futura en búsqueda del Infinito, el que vive la ad-ven- 
tura del pasaje de la detotalización de un estado de cosas 
hacia la novedad del "servicio" al Otro como creación, pro- 
-creación y "trabajo" constituyente del orden justo, tiene ya 
(en esa venturosa vida de riesgo y alegría, de invención y 
creación, de amor y misericordia) cumplida su felicidad, está 
ya en el Reino276. La alegría (o felicidad) del liberador es 
infinita, y ninguna otra experiencia humana puede igualársele. 
El cara-a-cara que vive el liberador, el amor libre ante un 
libre, la gratuidad de dar hasta la propia vida por el Otro, la 
fecundidad de poder comunicar nueva vida a los muertos den- 
tro de la Totalidad (donde eran "nada" como Martín Fierro), 
son experiencias empíricas y espirituales que un gourmand 
como Kant nunca pudo vivir. En la burguesa Prusia, un 
profesor universitario, soltero y reglamentado, no podía sino 
divinizar el orden y el deber (dentro del orden establecido): 
debió postergar hasta después de la muerte la coincidencia de 
la felicidad (porque era él mismo un in-feliz, teniendo en 
cuenta su propio pensar) y la virtud. En verdad, no sólo des- 
pués de la muerte a la Totalidad y en la mortalidad del "ser- 
vicio" se cumple la coincidencia del "bien supremo". Toda la 
"dialéctica de la razón práctica" kantiana viene a mostrar la 
Alteridad del bien, posterior a la muerte de la Totalidad, para 
el que se compromete hasta la muerte en el "servicio" de libe- 
ración del Otro. 
     Pero no sólo la alegría sino también la paz del liberador es 
infinita. Se sabe estar obrando lo que el Otro implora y la 
"conciencia moral" aprueba lo que se vive. La intranquilidad 
del dominador tiene su punto de partida en que habiendo aca- 

 



 
105 
 
llado la "conciencia ética" (la voz del Otro que hemos estu- 
diado en el § 24) la "conciencia moral" u óntica termina tam- 
bién por acallarse. Como ha sido educada dentro del orden es- 
tablecido (sus leyes, sus valores y sus dioses), no le increpa sus 
injusticias. Pero siempre, aunque encubridoramente justifique 
su dominación, el Otro sigue eternamente siendo su peligro, 
oculta y misteriosamente. El pobre es el fundamento de su 
intranquilidad, de su infelicidad, de la endeble estructura de 
la Totalidad (por ello "el Otro es el infierno" para Sartre), y 
la felicidad debe ser postergada para después de la vida (del 
orden burgués imperante). El "pacífico" es en cambio el que 
deja por la "conciencia ética" que el Otro haga llegar su voz 
hasta su oído atento; es el que sigue la voz de su "conciencia 
moral", que indica el "cómo" del "servicio" o la moralidad de 
la acción liberadora dentro de las exigencias del pro-yecto 
liberador; es el que puede educar dicha conciencia óntica o 
moral a partir de las exigencias o pro-vocaciones de justicia 
del Otro que le interpela desde la "exterioridad". Esto indica 
ya toda una nueva descripción del acto de la "conciencia 
moral ", toda una nueva pedagógica moral, no en vista del fin, 
sino en vista de un pro-yecto liberador que se forja analécti- 
camente desde el Otro y a su servicio, por un "trabajo" trans- 
ontológico (que no debe confundírselo con el trabajo óntico 
que cumple necesidades). 
     El "servicio" o la praxis liberadora pone en cuestión a la 
Totalidad, y como se levanta ante la injusticia vigente (domi- 
nación no exenta de violencia, pero violencia institucionaliza- 
da) la lógica de la Totalidad no podrá soportar su existencia. 
La mera dominación se transforma en violencia represiva. La 
praxis liberadora o la acción moralmente buena aparece como 
un acto peligroso, subversivo, que pone en cuestión al Todo. 
La violencia represiva hispánica exige a los patriotas a consti- 
tuir los ejércitos liberadores ilegales a las Leyes de Indias (de 
un San Martín o Bolívar), tomando un ejemplo del siglo XIX, 
aunque en el siglo XX habría que tomar otros ejemplos. Nace 
así la guerra, injusta para el opresor y justa para el oprimido. 
El acto moralmente bueno viene así a mezclarse de una cierta 
violencia, pero no la que impide crecer sino la violencia que 
debe ejercer la semilla contra el suelo para buscar la luz del 
día y el aire de las pampas. 
     El "servicio" o el "trabajo" (la praxis liberadora) puede 
tener, desde su origen (desde el oprimido y en la Totalidad) 
una doble intención (aunque un mismo pro-yecto de liberación 
histórico). Unos se comprometerán en vista de la "toma del 

 



 
106 
 
poder" de la Totalidad futura (son los políticos del orden 
futuro); otros se comprometerán por servicio al pobre y sin 
pretender la "toma del poder" sino el cumplimiento de una 
vocación pedagógica de liberación. Es aquí donde el filósofo, 
codo a codo en el tiempo del "desborde" de la Totalidad se 
distingue del político o el militar, guardando al mismo tiempo 
la diversidad de su llamado y la practicidad efectiva de su 
tarea ("servicio", "trabajo"). El filósofo aparece como el "tá- 
bano de Atenas", el crítico no sólo de palabras sino en la 
riesgosa concreción existencial de su figura de "maestro". La 
filosofía como una pedagógica analéctica de la liberación cum- 
plirá en América latina su función o no habrá filosofía alguna. 
Y, sin embargo, no debe esperar tampoco la gloria ni en el día 
en que el pro-yecto liberador comience a ser realizado, porque 
su compañero (el político) en el tiempo del desborde de la 
Totalidad se volverá contra él cuando quiera repetir sobre el 
"nuevo" orden su crítica liberadora. La filosofía, que tiene 
condicionamientos políticos, nunca es "política" (ejercicio del 
poder y concomitantemente solidario de la dominación). Cuan- 
do la filosofía y la política se identifican quiere decir que la 
Totalidad se ha cerrado (como con Platón o Hegel) y el futuro 
es considerado como no-ser, como el enemigo, inmolándose al 
mismo tiempo meta-físicamente al Otro y política o guerrera- 
mente al bárbaro (por la guerra de conquista: Alejandro o 
H;tler). 
     La "violencia" dominadora o conquistadora es el acto moral- 
mente perverso, malo. El "servicio" o el "trabajo" creador o 
liberador es el acto moralmente humano, perfecto, bueno. Por 
ello, la violencia más perversa es la tortura, porque el sádico 
obra malignamente en nombre de la ley, los valores y el fetiche 
vigente. Por ello el acto humano cuya bondad es infinita es el 
saber perdonar al verdugo mismo. El cosificado como simple 
delator de lo que en libertad no revelaría, se constituye como 
hombre, como libre y como Otro al impedirse constituir al 
verdugo como máquina de dolor y restituirle su ser de hombre, 
libre. Pero al comprender que si fuera realmente libre no 
podría torturarlo se eleva hasta el aceptar que obra de esa 
manera porque "no sabe lo que hace". El torturado cosificado 
acepta su posición al cosificar al verdugo en el deseo de ven- 
ganza. Vengarse es atribuir al dominador un castigo que debe- 
rá ser cumplido por el torturado. El perdón en cambio deja 
ser al torturador en su exterioridad: el Otro. El perdón deja 
de atribuir al Otro el castigo merecido y no se lo imputa; se 
olvida el mal sufrido y se niega la posibilidad de la venganza. 

 



 
107 
 
El perdón es la negación del resentimiento y la única manera 
de superarlo. El perdón es el acto pasivo del amor-de-justicia 
en la imposibilidad práctica del "servicio" por ser objeto activo 
de la violencia sádico-dominadora. Pero esa pasividad aparente 
de la no-praxis liberadora es la condición de posibilidad de la 
conversión del torturador y la permanencia de la apertura y 
exposición de la Totalidad (el torturado) a la Alteridad (aun- 
que ésta se presente en su extrema maldad, no sólo como ten- 
tación sino como violencia efectivo-tentadora). El torturado 
que perdona es la posición límite en la que el hombre tiene la 
voluntad suprema de libertad en la permanencia del cara-a- 
cara; aunque el torturador, por su violencia cosificante, se 
presenta como "máquina de producir dolor", el torturado le 
otorga perennemente su dignidad de rostro humano ante el 
que él mismo permanece libre. 
 
 
§ 31. EL ÊTHOS DE LA LIBERACIÓN 
 
El tema de este parágrafo parecería incluir una contradicción 
o paradoja: ¿Cómo puede haber un hábito cuya función con- 
sista en crear lo nuevo? ¿Cómo puede alguien habituarse ante 
lo siempre nuevo? ¿Es posible una virtud o costumbre acerca 
de lo único, de lo irrepetible, de la liberación de lo dado? Si 
hay un tal hábito deberemos saberlo distinguir de los vicios-vir- 
tudes de la Totalidad cuya esencia consiste en disponer a obrar 
"lo mismo", como repetición habitual que predispone como 
espontaneidad segunda. En la Totalidad la virtud (que son 
vicios sublimados) es reiteración de un mismo contenido: se 
obra "lo" mismo por tradicionalismo. Se cumple pulcramente 
con el êthos imperante, y por ello inevitablemente dominador. 
Entre los dominadores el êthos prototípico es el de los conquis- 
tadores guerreros (el exaltado por Nietzsche). Nuestro pensar 
deberá ahora detenerse en el êthos contradictorio, el más 
opuesto, a dicho modo de ser dialécticamente dominador del 
Otro. Se trata del êthos de la liberación del que inequívoca- 
mente relanza la historia al futuro, a lo nuevo; el hombre 
realmente creador, el que se compromete a riesgo de su vida 
por "servir" al Otro en el "trabajo" transontológico de la jus- 
ticia primera. Se trata del liberador pedagogo, del fecundo 
pro-creador que con amor gratuito da el ser por difusiva ex- 
pansión de su propia alegría. La detotalización de la Totalidad 
totalizada, el primer movimiento crítico-liberador, germina en 
el "hombre supremo", el hombre que puede de la plenitud 

 



 
108 
 
de su existencia, como nueva nada del Todo (porque sabe 
escuchar la voz interpelante del Otro), aparecer como el único 
que se enfrenta a la Totalidad para increparle su injusticia. 
Esta posición excéntrica del pro-feta ("el que habla delante 
de") tiene anterioridad meta-física y posterioridad inequívoca 
con respecto al político liberador. El político dominador no lo 
consideramos ahora, por ser evidentemente otra cuestión. El 
político liberador, el que se lanza en el proceso de liberar al 
oprimido, marcha junto al pedagogo de la liberación (el filó- 
sofo es un pedagogo de la liberación y al mismo tiempo un 
pro-feta, en su sentido antropológico), pero se distingue del 
maestro liberador en que tiene por objetivo concreto la "toma 
del poder", es decir, una Totalidad futura como Totalidad “en 
sus manos”. La vocación del político, aún del liberador en la 
justicia, incluye una cuota inevitable de dominación. Se podría 
decir que la posición contraria es utópica-irrealista o anarquis- 
ta. Es decir, es el puro superar la Totalidad por inconformis- 
mo, por infantil deseo de novedad, o para tranquilizar la con- 
ciencia de "petit bourgeois", cuando no un purismo reacciona- 
rio del angélico querer permanecer con las "manos limpias". 
Pero no es así, el maestro liberador es el creador primero, es 
el que ha llamado al político y le ha entregado en vivo su 
vocación. Él es el que primero supo escuchar al Otro, dar 
valor a su pro-vocación, tematizar conceptualmente su interpe- 
lación. Es el pedagogo del político liberador; éste es su fruto 
operativo con el que nunca podrá confundirse sino en el ries- 
go, en el compromiso cotidiano de la liberación. En el tiempo 
de la "toma del poder" -por parte del político liberador en el 
nuevo Todo constituido-, el antiguo compañero de camino, 
el maestro de la liberación, será ahora tenido como el "quinta- 
columnista", como la "reacción", como el que quita la "moral" 
a la revolución. Es que, la vocación y la función del pedagogo 
liberador, son seguir advirtiendo en el nuevo orden sus concre- 
tas posibilidades de dominación. No es difícil que si no perdió 
su vida en el proceso de la liberación del orden antiguo, la 
pierda ahora en manos del nuevo orden que él mismo antici- 
pó277. Por ello es una existencia "límite", y es por el último 
límite que toda conducta humana puede ser medida. Entre el 
conquistador autoconsciente, colonizador del Otro a "lo Mis- 
mo" (lo perverso supremo), y el maestro de la liberación, 
que lleva de la mano al Otro hacia su propia realización desde 
sí mismo como otro (lo bueno primero), el hombre opta coti- 
dianamente en el infinito claro-oscuro de la vida moral. 
     Si el êthos dominador, sus "virtudes", son mistificación del 

 



 
109 
 
resentimiento o los vicios del antiguo oprimido; el êthos libe- 
rador en cambio es la plena realización de las virtudes del 
Otro, las virtudes no intratotalizadas del oprimido en cuanto 
extrasistemático. El oprimido en cuanto alienado o en cuanto 
refleja en él el orden dominador, tiene vicios que pasan por ser 
"virtudes" (paciencia, educación, etc.) del orden imperante. Esas 
serán las "virtudes" del orden futuro (vicios mistificados). En 
cambio las virtudes reales del oprimido, no en tanto oprimido 
sino en cuanto exterior al orden vigente, virtudes que perma- 
necen ocultas para el dominador y despreciadas como "incul- 
tas", "supercherías", "populacheras", etc., son el punto de apo- 
yo del êthos de la liberación, que el maestro de liberación 
sabe descubrir, revivir en su propia vida y cultivar en el Otro, 
el pobre y despreciado en sus propios valores (que son las 
mediaciones del pro-yecto histórico de liberación). En este 
sentido las virtudes o el êthos liberador luchan contra la entro- 
pía o "ley del uso" que convierte todo en "habitual". La vir- 
tud liberadora aparecerá para el orden vigente como caótica, 
anarquista, subversiva, desordenada, enfermizamente incon- 
formista; como lo temiblemente nuevo. 
     El êthos de la liberación es un modo habitual de no repetir 
"lo Mismo" (el contenido del obrar) porque se trata del "hábi- 
to" de adoptar la posición primera del cara-a-cara. El Otro 
(como el rostro o cara que me enfrenta en la exterioridad) 
aparece siempre como otro, como nuevo, como ante el que 
debo ahora preguntarle de nuevo que me revele lo que está 
siendo en su libertad. Toda virtud liberante es hábito ante lo 
inhabitual, costumbre de no acostumbramiento, disposición a 
la disponibilidad, repetición de la posición que se expone a lo 
irrepetible. La virtud del êthos de liberación tiene por conte- 
nido siempre algo nuevo y consiste en una misma posición, 
actitud: el permitir ser al Otro otro, el dejarlo ser más allá 
de la Totalidad, para después poder servirlo en el trabajo de 
justicia. Es entonces una costumbre creadora. una posición 
pro-creativa, innovadora; un hábito deshabitualizante. El vi- 
cio-virtud de la dominación es un modo idéntico de repetir 
"lo Mismo" (contenido ahistórico divinizado). La virtud de la 
liberación es un modo analógico de cumplir siempre "lo Nue- 
vo" (contenido variable histórico en busca de lo sagrado: el 
Otro). 
     Desde este punto de vista podemos ver cómo se han organi- 
zado las éticas modernas desde Malebranche hasta Hartmann, 
pudiendo observar que las "éticas de virtudes" suponen presu- 
puestos impensados que comprometen como unilateral el plexo 

 



 
110 
 
orgánico de las virtudes del êthos, que en los casos nombrados. 
no fue sino las del êthos burgués europeo278. 
     Malebranche, a la inversa que Kant, comienza por un Tra- 
tado de la virtud y sigue por otro Tratado de los deberes, en 
su obra específica sobre nuestro tema (el Tratado de moral)279. 
Para nuestro pensador hay, fundamentalmente, una virtud 
esencial: "el amor al Orden"280, ya que la virtud en general 
no es sino "la sumisión al Orden inmutable"281, y por ello "el 
amor al Orden no difiere en nada de la caridad"282. Como en 
cierta manera todas las virtudes quedan incluidas en esta úni- 
ca, los deberes para con Dios (IIa. parte, cap. II-V), con la 
sociedad (cap. VI-IX), con el marido y la mujer (cap. X), con 
los superiores e iguales (cap. XI-XII) y consigo mismo (cap. 
XIV), son los contenidos de esa única virtud, que desaparece 
de hecho como tal. El peligro de esa formulación estoico-cris- 
tiana es permitir el deslizamiento de significación que confun- 
de el "Orden" de la providencia con el "orden vigente". De 
hecho es una "moral del orden" y no alcanza a conceptualizar 
la movilidad escatológica del profetismo incluido en la doctri- 
na de la providencia en Israel. Es, realmente, una moral del 
statu quo del hombre burgués europeo, que guarda una cierta 
Alteridad (Dios), pero que en definitiva viene a convertirlo 
en un momento interno de la cotidianidad: el Todo es sacrali- 
zado como la Cristiandad francesa "du Roi très chretien", 
según la fórmula de la época. 
     El racionalismo cartesiano remata en Spinoza, el que al fin 
de su Ética y como resultado de su discurso, concluye dicien- 
do que, en primer lugar, "Dios se ama a sí mismo con un amor 
intelectual infinito"283. Por ello "el amor intelectual del alma 
a Dios es el amor mismo de Dios con que Dios se ama a sí 
mismo"284. La Alteridad ha desaparecido y la virtud suprema 
es el egótico amor que la Totalidad (Dios) tiene a sí misma por 
mediación del alma humana. Ese "amor intelectual" es sólo un 
momento secundario del ser mismo de Dios: "El cogito es un 
atributo de Dios, o sea, Dios es una cosa pensante"285. Por ello 
la virtud suprema, en definitiva, es la sabiduría o el autocono- 
cimiento de la Totalidad. Sólo con variantes, que orquestan 
genialmente los descubrimientos de las ciencias de la natura- 
leza y la historia, Hegel ha dicho lo mismo: la virtud suprema 
es "el saber que sabe el pensar", es decir, el "Saber absoluto". 
Con ello se ha repetido como con los griegos (allá como fisio- 
-logía) el hecho de que se valore como suprema la virtud de 
la sofía. En la ontología de la Totalidad el ser es "lo visto" (por 
el noeîn, el lógos, el intellectus, la Vernunft o la raison) y por 

 



 
111 
 
ello el modo perfecto del ser del hombre es un "ver adecuado", 
la sabiduría. Ya hemos dicho que la ontología de la Totalidad 
termina por ser una gnôsis auténtica. 
     Dentro del ámbito ontológico de la suprema virtud de la 
sabiduría, la Totalidad organiza el orden interno por la virtud 
de la justicia. Se trata de la virtud óntica de la justicia (la 
que hemos visto en el § 28 de este capítulo) que asegura el 
orden imperante del hombre burgués europeo. Es fácil ver 
que un Hume, por ejemplo, en su Tratado de la naturaleza 
humana III, al tratar la cuestión de las virtudes se ocupa en 
la parte II exclusivamente "de la justicia e injusticia"286. Se 
invierte el orden de Malebranche (virtudes-deberes) para in- 
cluir dentro de la justicia (fundamento de los deberes) a las 
virtudes. Indica igualmente el nuevo espíritu el hecho que 
desde el segundo parágrafo se piensa en " Acerca del origen 
de la justicia y la propiedad"287. La justicia viene a garantizar 
el orden establecido (de las propiedades privadas británicas, 
cuyo origen son la venta de esclavos y el botín de los piratas 
como lo ha demostrado Sombart). Se trata entonces de una 
moral de la "justicia" (dentro del orden burgués), y dentro 
de ella de los deberes (por ello la obra de Cicerón tendrá en 
esta época tanta importancia De officiis: "De los deberes") 
para con Dios (intrasistematizado), para consigo mismo y para 
con los otros (dentro de la Totalidad)288. En la Metafísica de 
las costumbres de Kant, se sistematiza la ética de la justicia 
vigente como doctrina del derecho y los deberes ( esta última 
pasa por ser una "doctrina de las virtudes")289. El mismo Hegel 
conservará esta división: la doctrina del derecho será el "De- 
recho", mientras que la doctrina de los deberes será la "Mora- 
lidad", conciliándose y superándose en la "Eticidad" (Sittlich- 
keit) (que de todas maneras, y al fin, son momentos asumidos 
en la suprema posición del Saber absoluto)290. La única virtud 
(vicio-virtud de la europeidad burguesa) es la justicia legal, 
que ha englutido a las demás desde la sabiduría de la Totali- 
dad, reducción óntica del hombre a ser sólo un sujeto pro-duc- 
tor dentro del Todo vigente, sabido como la naturaleza misma, 
amado como el Orden divino (siendo sólo, en realidad, el 
europeo moderno). No se olvide que la justicia legal es la dis- 
posición que inclina a cumplir con los mandatos de la ley. Si 
la leyes es la ley vigente, la justicia es sólo afirmación del orden 
vigente, histórico, de la dominación. 
     Por su parte las grandes éticas medievales, al sistematizar 
la doctrina de las virtudes (y evidenciar así su propio êthos), 
debieron arreglárselas para poder dar cuenta de la organiza- 

 



 
112 
 
ción de dichas virtudes en el mundo greco-romano dentro 
de una inspiración cristiana de intención teológica. Sin lugar 
a dudas es la "segunda parte de la segunda" de la Summa 
de Tomás de Aquino la que sintetiza mejor la problemática, ya 
que pudo contar con la Ética a Nicómaco íntegramente traba- 
jada por su maestro Alberto y con una madura ética cristiana 
elaborada durante siglos291. Allí se ve claramente cómo se 
anteponen virtudes de carácter alterativo, pero con exclusivo 
sentido teológico positivo (que se fundan en la fe teológica 
revelada y que exceden el ámbito de la filosofía), para sólo 
después exponer las virtudes aristotélicas (las cardinales y 
sus dependientes) sin dar relevancia esencial a la sofía292. En 
la Edad Media hay una relación clara hacia el Otro, pero éste 
es conceptualizado esencialmente como Dios. La virtud funda- 
mental es la religio293. El mundo moderno, al construirse sobre 
el "yo conquisto" que culmina en el ego cogito y la "voluntad 
de poder", diviniza al hombre. En este caso no puede relacio- 
narse con ningún Otro: no hay Dios alterativo (Creador) ni 
hermano (que ha sido colonizado), ni mujer (alienada en el 
patriarcalismo milenario), ni hijo (bajo la dominación peda- 
gógica). Sólo queda una Totalidad como el Orden vigente que 
hay que amar, conocer los derechos que se le otorgan y cum- 
plir los deberes correlativos. Es una moral de la ley, del valor, 
de la unidimensionalidad. Y los Nietzsche, los Freud y muchos 
otros no hacen sino acentuar los supuestos de la misma lógica 
de la Totalidad294. 
     Nuestra positiva descripcjón del êthos de la liberación, el 
êthos de la eticidad y moralidad latinoamericana (como uno 
de los ámbitos socio-culturales del mundo presente, y válido 
analógicamente para todos los demás: sean desarrollados y 
dominadores o subdesarrollados y dependientes), deberá tener 
en cuenta dos momentos. La posición de la Totalidad ante la 
Alteridad o las virtudes negativas por excelencia (negatividad 
que indica su posición esencial y radical en el êthos): es decir, 
las virtudes antropológicas o meta-físicas propiamente dichas; 
y, en segundo lugar, la posición de la Totalidad que por el 
"servicio" mediatiza como "trabajo" (habodáh) para el Otro 
la organización de un nuevo Todo, es decir, virtudes que se 
mueven en el ámbito que comienza en lo óntico y se despliega 
hasta lo meta-físico (es el movimiento trans-ontológico de la 
prâxis liberadora descripta en el § 30). 
     El oprimido, no en tanto oprimido sino en cuanto fuera del 
sistema como pobre, como otro, ama a otro oprimido con un 
amor extra-sistemático, fuera de las reglas del juego de la 

 



 
113 
 
Totalidad. Este amor ni es amor a "lo Mismo" (éros), ni siquie- 
ra amor de amistad dentro del Todo y en la igualdad (filía), 
sino que es amor al que es nada para el Todo, es amor gratuito, 
amor creador295. Este amor que va más allá del horizonte 
ontológico (que hemos denominado antes "amor-de-justicia" o 
désir con Lévinas) es lo que Feuerbach quiso indicar (pero no 
pudo al fin, por quedar encerrado en la Totalidad de la huma- 
nidad como especie unívoca) con la frase que dice: "La nueva 
filosofía se apoya sobre la verdad del amor"296. Esto no es un 
irracionalismo, sino el descubrimiento, que quiere ser postmo- 
derno (pero que no logra conceptualizar su intención), de que 
la identidad del ser y el pensar es falsa297, ya que hay ser más 
allá del ámbito del pensar. Hay ser y puede ser amado, ya que 
nos duele la ausencia del amado todavía presentido, descono- 
cido, incomprensible actualmente como el Otro libre y con 
futuro. 
     Los equívocos en este nivel son numerosísimos. Por ejem- 
plo, Schopenhauer llega a decir, con razón, que en "Europa 
el fin supremo de la ética radica en la doctrina del derecho y 
de la virtud y no se conoce lo que va más allá de ésta, o no se 
deja valer"298. Parecería que propone exactamente lo que nos- 
otros indicamos. A tal punto es así que dice que la "compasión 
natural, innata e indestructible en cada hombre, ha resultado 
ser la única fuente de las acciones no egoístas"299. Pero obser- 
vada la cuestión más de cerca puede concluirse, en identidad 
con Hegel, que el fundamento es la Totalidad, la Identidad 
del ser y pensar, puesto que "quien en todos los demás, en 
todo lo que tiene vida, vio su propia esencia, se vio a sí mis- 
mo (sich selbst erblickte), y cuyo ser-ahí (Dasein) fluyó en 
unión del ser-ahí (Dasein) de todo ser vivo, ese solo pierde 
con la muerte una pequeña parte de su entidad"300. Schopen- 
hauer funda entonces la compasión en el panteísmo de la Iden- 
tidad divina de todo ente en la Totalidad. Es acerca de esta 
divinidad sobre la que diríamos con Nietzsche que "el ateísmo 
es una suerte de segunda inocencia"301, ya que ser ateo de la 
Totalidad es la condición negativa para poder amar al Otro 
como otro con amor-de-justicia, que nada tiene que ver con la 
compasión schopenhaueriana que no es sino un egoísmo del 
nosotros, un egoísmo compartido en la Totalidad. 
     El amor-de-justicia como acto puntual no es todavía una 
virtud, un hábito, una segunda manera de ser. Sólo un hacer 
de este acto meta-físico el modo-de-vivir el mundo, negándolo 
como Totalidad, constituye la virtud ética suprema (meta-físi- 
ca y no sólo óntica-ontológica o moral)302, el fundamento del 

 



 
114 
 
êthos de la liberación. Negativamente es un decirse: no soy 
el Todo, no soy Dios, el Otro como libre está más allá de mi 
Totalidad. Positivamente es un tender por sobre el horizonte 
ontológico y morar en el Otro como otro. Es temblor, temor 
sagrado, respecto ante el Otro como otro. Pero más, es amor, 
amor creador, libre, gratuito. Su esencia se juega en la miseri- 
cordia (amor al pobre, al miserable; al no totalizado, sistema- 
tizado, hecho ente en el ser como lo com-prendido), ya que la 
simpatía (como lo ha mostrado Scheler) no es lo mismo que el 
amor de justicia. La simpatía es todavía éros: amor a "lo 
Mismo" (que los antiguos llamaban amor de concupiscencia 
o de utilidad). Pero tampoco es amor de amistad (la filía aris- 
totélica), porque ésta exige "mutuo" amor de benevolencia. 
Se trata en cambio del hábito o virtud de lanzarse sin recipro- 
cidad, creadoramente, al Otro como otro: es el amor primero, 
originario, el que pone el fundamento mismo de la amistad 
(an-árquico con respecto al mismo fundamento o a la Identi- 
dad). No es todavía fraternidad (en cuanto también exige 
reciprocidad), sino fundamento de la fraternidad. 
     Ese amor-de-justicia que tiene el oprimido por el pobre como 
Otro, que no es sólo compasión ni simpatía sino conmiseración, 
es decir, amor al Otro pobre como único, sin referencia al 
horizonte de la Identidad ontológica del sistema o la Totalidad, 
sino por sobre dicho horizonte; ese amor meta-físico es el que 
ejerce el pro-feta y el auténtico filósofo (maestro del pueblo y 
no sofista académico) ante el pobre, fuera del sistema y nada 
de sentido ni valor para la Totalidad y la Patria antigua; ese 
amor lo cumple el político liberador en vista de una nueva 
Patria. Es el amor motor de la historia, el origen de la historia 
y del movimiento de las clases sociales, la surgente de la paz 
y aún lo que produce las guerras de justicia. Es el amor y no 
la guerra "el padre de todo". Ni Heráclito, ni Hobbes, ni Hegel, 
ni Marx, ni Nietzsche han tenido razón. Si es verdad que la 
guerra pareciera estar muy junto al comienzo de las grandes 
etapas históricas lo que está por debajo y antes que la guerra 
es el amor creador, la voluntad de libertad, el afecto al misera- 
ble, al pobre, al no sistematizado en su ser de persona. Este 
amor mueve al pro-feta y al filósofo al martirio, al político y al 
militar liberador, al pobre mismo en la tarea que le es propia: 
construir la nueva casa, la nueva Patria, caminando escatoló- 
gicamente hacia la Justicia que siempre se aleja sin embargo. 
     Esta virtud del amor meta-físico es el fundamento del hu- 
manismo crítico. La crisis si es alejamiento de la cotidianidad 
se funda en este hábito deshabituador, hábito ante lo nuevo, 

 



 
115 
 
hábito que sabe amar lo todavía imposible: el Otro miserable. 
Es un amor primeramente ateo de la Totalidad divinizada (fin 
de la "teología" moderna en el sentido de Feuerbach y Marx) 
y afirmación de una antropología del cara-a-cara (que signifi- 
ca, como lo veremos, la teológica del Dios creador, que necesi- 
taba previamente del ateísmo del fetiche moderno). Esta vir- 
tud del amor-de-justicia es, precisamente, el saber situarse en 
la posición misma del cara-a-cara. El rostro del Otro, su perso- 
na, su cara es siempre novedad. Amarlo como Otro, como lo 
siempre novedoso, a partir de lo que el lógos nos deja aparecer 
de él pero afirmándolo como in-com-prensible, es lo propio del 
amor trans-ontológico303. Ese amor del cara-a-cara, del Otro 
como otro, es el acto supremo del ser humano y ningún acto 
com-prensor ni interpretador puede asemejársele. 
     El amor-de-justicia como hábito de trascender Totalidades 
dadas es el acto supremo antropológico, político; acto infinito 
por sus posibilidades ya que no puede sino abrirse a una teoló- 
gica donde el Amado es esencialmente intotalizable y garantía 
de perenne movilidad histórica, subversión política y apertura 
de la humanidad a la escatología. 
     El amor-de-justicia hacia el Otro como pobre es un acto de 
cabal agradecimiento. Es retorno gratuito de la gratuidad ori- 
ginaria de la libertad pro-creadora. La libertad (del Libre, de 
la Patria, la Tradición y los padres) está al origen del ser, no 
como un absurdo (en el sentido sartreano), sino como la nada 
(ex nihilo).Amar gratuitamente al Otro, no buscando siquiera 
la amistad (que es el "mutuo" amor, es decir, que él también 
me ame), es meta-físicamente amistad originaria: amor de 
agradecimiento para con el creador. La deuda (la "culpa" de 
Kierkegaard y Heidegger) queda saldada en el amor gratuito 
al Otro sin pedir ni exigir gratificación, agradecimiento ni 
retorno. El amor meta-físico de justicia, gratuito con respecto 
al Otro, es amistad meta-física entre el creador (a partir antro- 
pológicamente de los padres, antecesores, historia...) y la 
Totalidad o creatura. La ontología de la Totalidad, sólo pose- 
yendo en su origen la Identidad, no puede sino amar la di-fe- 
rencia en dicha Identidad como retorno: amor a "lo Mismo", 
a sí mismo, egoísmo. La meta-física de la Alteridad, que tiene 
como punto de partida la abismal dis-tinción de los analogados 
sin comunidad idéntica, puede devolver a la Libertad ante-on- 
tológica (el prius anticipativo pro-creador), por el amor me- 
ta-físico al Otro (trans-ontológico) o a lo dis-tinto y la plurali- 
dad, el amor creador. Hay sólo dos ciudades y no una ni tres: 
La ciudad del amor a sí, Totalidad totalitaria y panteísta. La 

 



 
116 
 
ciudad del amor al Otro, Alteridad en la justicia y creacionista. 
Agustín tuvo razón pero no la "cristiandad medieval" (que 
organizó el "Sacro imperio") ni la modernidad europea (con 
su Leviathan; divinización del Estado nacional imperial). 
     La segunda actitud esencial en el cara-a-cara, ahora teniendo 
en cuenta la condición de posibilidad de la escucha e inter- 
pretación analógica de la voz del Otro, es la con-fianza. Con- 
-fianza en su sentido meta-físico fuerte es ob-ediencia: el que 
sabe oír en el cara-a-cara (ob-audire). Ob-edece, escucha con 
seriedad al Otro el que tiene solidez, solidaridad, firmeza, fide- 
lidad (nociones todas que en hebreo se enuncian con la palabra 
hesed)304. La con-fianza es un "tener fe en alguien", nunca en 
algo, ni siquiera en la verdad (si fuera meramente algo) ."Te- 
ner fe" en la palabra de alguien es tener con-fianza en su 
Alteridad, en su ser como Otro, como persona. Desde el amor- 
de-justicia al Otro la con-fianza en el pobre es fe en su futuro, 
en su libertad, es acreditarle la veracidad de su palabra, de su 
revelación: más, es hacer posible la revelación como revela- 
ción (y no como mera manifestación cósica o delación en la 
tortura). La fe meta-física (no la kantiana en el noumenon 
como convicción transobjetual ante algo) es negación de la 
Totalidad como identidad del ser y el pensar; negación del 
pensar como lo último. El amor-de-justicia afirma el ser más 
allá del lógos; la con-fianza niega, primeramente, a la com- 
-prensión la omnicom-prensibilidad. La con-fianza comienza 
por ser ateísmo del panteísmo lógico. 
     En segundo lugar, la con-fianza como virtud liberadora, habi- 
tual entonces posición ante la siempre nuevo, niega la palabra 
de la Totalidad como única palabra expresiva, su cultura, su 
alfabeto. Afirma entonces la posibilidad de otra palabra, otra 
cultura en la llamada "incultura" y "analfabetismo". Es enton- 
ces silencio, espera, alianza. respeto de su revelación, fide- 
lidad en el secreto por anticipado de su posible intimidad. 
Es así la condición de posibilidad del lenguaje humano, analó- 
gico, más allá de la univocidad dominadora del lenguaje de la 
filosofía europea que nos ha clasificado en la barbarie y en la 
a-logicidad del no-ser. El escuchar (en hebreo shmá’) es ob- 
-ediencial y crea el espacio receptivo para la palabra revelado- 
ra, creadora en la Totalidad. La con-fianza, la fe en el Otro, 
es la hospitalidad primera: hospeda al que está a la interpe- 
rie en el silencioso vacío de la palabra dominadora de la Tota- 
lidad como un oído todo tendido a la captación de la nuevo: 
la interpelación pro-vocante del Otro a la justicia. A los gran- 
des habladores norteamericanos y europeos de la filosofía del 

 



 
117 
 
lenguaje se les ha escapado esta simple reflexión. El mismo 
Jacques Derrida, que apunta la cuestión, no llega a dar en la 
solución meta-física y ética305. La filosofía del lenguaje tiene 
raigambre ética: el Otro como el pobre es el origen del len- 
guaje propiamente humano, y por ello, al fin, la palabra domi- 
nadora debe resignarse en aquel trágico pero real callarse, que 
nada tiene que ver con el silencio del habla en la ob-ediencia: 
"De lo que no puede hablarse se debe callar"306. Si sólo hubie- 
ra el hablar, el callar es la muerte del lógos; si hubiera en 
cambio el diálogo entre el yo y el Otro, más allá del no-hablar, 
del silencio, podría todavía comenzar el diálogo. Pero para ello 
Ludwid Wittgenstein debería haber descubierto al Otro en 
el pobre... y es mucho pedir para un europeo norteamerica- 
nizado. La crítica al positivismo lógico, comenzada por Marcuse 
desde la Totalidad europea, no ha sido siquiera iniciada en 
verdad: ella es tarea de la filosofía latinoamericana, africana 
y asiática. Mientras que la universalidad unívoca y matemáti- 
ca del lógos no sea superada tampoco podrá haber liberación 
antropológica, política ni teológica (no queremos decir: libe- 
ración de Dios, sino liberación de las condiciones que hacen 
posible la revelación del Dios creador). La voz dicha, o mejor, 
el Decir mismo307, deja lugar a la mera expresión pensada, 
juzgada, más aún escrita: la palabra como revelación del Otro 
ha sido negada como la palabra vista y leída dentro de la Tota- 
lidad de la interpretación óntica y ontológica. El ser no es aquí 
la libertad del Otro como fuente originaria; el ser es reducido 
al texto escrito por mí mismo, o, lo que es lo mismo, interpre- 
tado desde mi mundo308. 
     La con-fianza o fe meta-física es la posición de la Totalidad, 
como virtud o hábito, por la que el Otro siente que, en el amor 
del que con-fía, la desnudez y la entrega erótica en el pudor 
es revelación y no obscenidad ni dominación; por la que el 
hijo va hacia el regazo de los padres que cariñosamente lo 
acogen; por la que el hermano, el pobre, va hacia la revelación 
de su intimidad, del secreto o su propio ser histórico. Revela- 
ción es exposición; es exponerse a que se vuelva contra el que 
se revela su propia revelación. El revelar, o el Decir como acto 
humano (no "lo dicho" como ex-presión de un ente), es sólo 
posible cuando el que escucha lo hace en la con-fianza, en el 
amor-de-justicia. La fe de la Totalidad es condición de posibili- 
dad del lenguaje humano, del Decir del Otro como palabra 
libre, como revelación nueva, creadora, desde la nada; como 
interpelación y no como tautología, tentación. 
     La revelación antropológica había sido dejada de lado por la 

 



 
118 
 
filosofía de todos los tiempos. Unos por ignorar la posición 
meta-física del Otro (griegos y modernos); otros por situar la 
Alteridad casi exclusivamente en el nivel teológico (medieva- 
les). La antropología como filosofía de la Alteridad es una 
posibilidad cuya cabal efectuación será vocación de los pueblos 
oprimidos del mundo entre los que se encuentra América la- 
tina, porque han sufrido la prepotencia dominadora de la pala- 
bra tautológica. La sofística académica que sólo tiene por inter- 
locutor un texto escrito es un pensar tautológicamente "lo 
dicho". La filosofía real debe saber pensar la voz histórica y 
real del Otro que le interpela en su pueblo, en su tiempo, en 
sus discípulos. Los textos, el "ser-escrito", sólo puede prope- 
déuticamente introducirnos al pensar por semejanza. El ver- 
dadero texto, el ser-libre, a ser pensado es la voz del Otro, del 
pobre que clama liberación. Este texto es contacto, proximidad, 
cara-a-cara, historia y compromiso. Hay que tener fe en su 
palabra; hay que creer en la palabra del pobre para que en la 
con-fianza nos revele "lo" a ser pensado. La cuestión a ser 
pensada (la Sache diría Heidegger), es, negativamente, las 
condiciones del silencio para que el Otro se revele; positiva- 
mente, las condiciones de la interpretación de la misma palabra 
que se revela en el Decir mismo del Otro, ya que el Otro, en 
su total carnalidad histórica se hace signo en su Decir. Fe es 
ob-ediencia, es fidelidad a la palabra dada y creída. Fe es la 
racionalidad histórica suprema que permite la continuidad 
de la historia a partir de la discontinuidad meta-física de sus 
portadores. 
     La tercera posición meta-física o virtud originaria del 
cara-a-cara, es vivir ya hoy anticipadamente la alegría de la 
liberación del Otro, del miserable. La esperanza ante la utopía 
real transforma la meta-temporalidad ontológica en historici- 
dad meta-física o escatológica309. Es la superación de la "anti- 
cipación" (Vorlaufen) heideggeriana, como el modo de pre- 
vivir la muerte, experiencia ontológica límite. Por el contrario, 
la esperanza es anticipación de la posición límite, pero no ya 
ontológica sino meta-física, y no ante la negatividad ontológi- 
ca (el no-ser como muerte) sino meta-físico (el más allá del 
ser como el lógos de la Totalidad: el Otro, negatividad prime- 
ra). La esperanza no es espera de la realización del pro-vecto 
de la Totalidad; paciencia ante el fin que se aproxima. No. La 
esperanza es virtud meta-física o ética, alterativa, ya que espe- 
ra la liberación, la plena realización futura del Otro, del que 
no tengo bajo mi dominio pero sí bajo mi "servicial" responsa- 
bilidad (responsabilidad no dominadora sino gratuita). La es- 

 



 
119 
 
peranza, sin embargo, no se funda en lo que pueda hacer por 
el Otro, sino en lo que el Otro es y pueda hacer desde sí mismo 
como otro. La esperanza no se funda en la Totalidad, en el 
poder dominador y ni siquiera servicial (" Alianza para el pro- 
greso"; "ayuda a los países subdesarrollados"), sino que se 
apoya en la amada y con-fiada potencia del Otro como otro, 
como liberado. La esperanza es el con-fiado amor puesto en el 
Otro como futuro, afirmación por ello de su libertad presente. 
Desde cuando comenzamos a describir la analéctica posición 
del cara-a-cara, hemos repetido frecuentemente que es una 
posición meta-física que respeta al Otro como futuro. La espe- 
ranza es, precisamente, el momento de afirmación del futuro 
del Otro, y es donde resplandece más misteriosamente la 
negatividad primera, la Alteridad del Otro. Su pro-yecto, el del 
Otro, es un poder-ser; es el ser suyo ad-viniente: es su futuro. 
Su futuro es por esencia inconceptualizable, inobjetivable. Nun- 
ca podrá ser tema de su Decir. En el cara-a-cara su Decir es 
vivido en la inmediatez de la proximidad. "Lo dicho" viene 
a ocultar en la lejanía al Otro como otro. La esperanza es, 
fundamentalmente, esa referencia al futuro como futuro del 
Otro; alegría anticipativa de su liberación (ya que la libera- 
ción es el pro-yecto ontológico del Otro como pobre y como el 
que sin Patria vive como oprimido en la Patria antigua y 
ajena, alienado). El amor anticipativo de la liberación del 
Otro, que es la utopía real, histórica, Bloch sólo supo concep- 
tualizarlo negativamente, como ateísmo del orden injusto, pero 
no positivamente, como antropología (que remata en una 
teológica) del "servicio" liberador o subversión por el "traba- 
jo" ético, pedagógico, político del orden sacralizado. 
     Esperanza es también paciencia activa ante la respuesta (que 
es la interpelación a la interpelación del profeta, la pro-voca- 
ción ante la pro-vocación del filósofo) que se deja esperar. La 
respuesta será el contenido del "servicio" o el "trabajo" libe- 
rador (más allá de la necesidad) y, por ello, el esperanzado 
sabe esperar para no apresurar su propia palabra dominado- 
ra (su "modelo" de desarrollo) como el camino liberador. 
Cuando la Totalidad avanza su propia palabra como si fuera la 
palabra del Otro es presunción; es sobrevaluar su propia capa- 
cidad: es ocultar la palabra del Otro; es dominación cultural 
y enajenación de la liberación. Los sofistas y los ideólogos son 
presuntuosos sabios de la palabra opresora. Pero, y al mismo 
tiempo, los desesperados o desesperanzados, los que ya no 
confían en el futuro del Otro, del pobre, del oprimido como 
miserable pero no alienado, los que no con-fían en el pueblo, 

 



 
120 
 
se transforman, por negación, en adoradores del statu quo: 
cierran al fin la Totalidad sobre sí misma. Todas las filosofías 
de postguerra, desde el 1945, fundadas en la angustia; todo el 
positivismo lógico, que magnifica la dificultad de la expresión 
hasta hacer callar al hombre; todos los pragmatismos que tanto 
avanzan los hechos y la eficacia que niegan el lógos, cuya 
verdadera grandeza ignorada por los racionalistas es la revela- 
ción en el Decir; todos ellos, al fin, afirman el statu quo domi- 
nador y niegan el Decir del Otro que es anterior a las falacias 
de las palabras, a la angustia del solipsismo, egoísmo o panteís- 
mo, a los hechos y su eficacia. Todas esas filosofías nordatlán- 
ticas, que encuentran cultivadores entre nosotros, se vuelven 
contra el pueblo oprimido latinoamericano y operan en favor 
de la opresión. Sólo un pensar antropológico, meta-físico, ético, 
esperanzado en el Decir mismo del pobre latinoamericano por 
su vida hecho signo, gesto, puede pensar la novedad que esta- 
mos viviendo, puede tener fuerza para comprometerse por el 
futuro del Otro. 
     Si meta-física o éticamente el amor-de-justicia, la con-fianza 
y la esperanza son las tres virtudes o posiciones habituales 
ante lo inhabitual por excelencia: el Otro, debemos ahora indi- 
car resumidamente cuáles son las posiciones óntico-meta-físicas 
o virtudes de las mediaciones o del "servicio" al Otro, virtudes 
morales o de la prâxis liberadora. 
     Si Feuerbach había indicado correctamente, aunque no co- 
rrectamente conceptualizado, que el ser no es idéntico al pen- 
sar, es ahora Marx el que indica, pero tampoco formula bien 
(al fin Marx fue demasiado hegeliano todavía), que el ser no es 
sólo lo intuido sensiblemente, ni siquiera es sólo lo amado, sino 
que es lo pro-ducido. Contra Feuerbach, su maestro en la 
crítica a Hegel, diría: "Los filósofos han solamente interpreta- 
do de diferentes maneras el mundo; lo que importa es cam- 
biarlo"310; es decir, si el ser fuera sólo lo intuido y lo dado, la 
filosofía consistiría en una pasiva mayéutica; si el ser es, en 
cambio, lo pro-ducido y lo dado por el trabajo humano, la 
filosofía consistiría en una activa participación. La ontología 
moderna no permitió a Marx formular lo que había descubier- 
to. De lo que se trata es lo siguiente: El ser histórico (no sólo 
el cultural o del pro-ducto óntico económico) o la historia 
misma, es el activo encuentro de mutuas revelaciones creado- 
ras. El ser (y la filosofía que piensa el ser según su modo de 
darse) se va dando activamente en el mutuo y creativo injerto 
de lo in-com-prensible en lo com-prensible, del Otro en la 
Totalidad. El ser no es intuición (ni siquiera sensible, como 

 



 
121 
 
en Feuerbach), no es sólo pro-ducto económico o cultural (ni 
siquiera del trabajo-necesidad, como en Marx), sino que es 
creación histórica de la Alteridad en la Totalidad. Por ello el 
amor-de-justicia, la con-fianza o la esperanza como posiciones 
meta-físicas no son el fin del proceso sino sólo las condiciones 
éticas de posibilidad de la prâxis liberadora, que para la Tota- 
lidad es "servicial" gratuidad trans-ontológica, pero que para 
el Otro (como Totalidad), es, exactamente, la revelación hecha 
gesto y acción: creación. Para cambiar el mundo es necesario 
la prâxis; pero se lo cambia sólo accidental y tautológicamente 
cuando se trabaja desde la necesidad. Para cambiar ad radicem 
la Totalidad la prâxis debe ser liberadora, creadora; no debe 
obrar por la necesidad sino por amor-de-justicia. Es decir, el 
ámbito meta-físico en el que se vuelca la prâxis liberadora es 
amado, desplegado y tenido abierto por el momento meta-físico 
o ético del êthos de la liberación. Veamos ahora cómo se hace 
eficaz, cómo se realiza en obras, cómo se revela al Otro como 
un Decir que es la Totalidad hecho signo, "servicio". 
     Habiendo indicado las condiciones que posibilitan la adecua- 
da interpretación de la palabra del Otro, debemos ahora pen- 
sar la cuestión de la "interpretación" misma de la palabra del 
Otro. Para ello hay que recordar dos aspectos de importancia: 
en primer lugar, no se trata ya de una interpretación o herme- 
néutica del ente o de lo óntico (interpretación en el sentido 
heideggeriano o aristotélico), ya que es un interpretar la pala- 
bra que viene más allá del horizonte ontológico. En segundo 
lugar, la palabra del Otro no es mera palabra apofántica (ex- 
-presora de una interpretación óntica), sino que juega para la 
Totalidad la función de una palabra apocalíptica (en griego 
apokálypsis significa "revelación"). La recta interpretación 
de la palabra del Otro es condición del "servicio" o el trabajo 
liberador justo, ya que en la posición analéctica (la actitud 
ante el Otro como más allá del lógos) es la palabra del Otro 
la que da el contenido del "servicio", es la que bosqueja el 
pro-yecto mismo liberador. El Otro que pro-voca o interpela 
lo hace por su palabra reveladora, donde se expone (en grie- 
go apokalypto es exponer o descubrirse el pecho, desnudarlo 
ante otro) a la Totalidad desde su sagrada exterioridad. La 
virtud o disposición activa que permite al lógos interpretati- 
vo311 captar analógicamente la palabra revelada se ha denomi- 
nado, y podemos conservar el término precisando su sentido, 
prudencia (prudentia en latín). 
     La prudencia había sido entendida sólo como una recta in- 
terpretación de lo que se debe obrar. es decir, como una ade- 

 



 
122 
 
cuada elección de los medios o posibilidades para el fin. En 
este caso se funda en la certeza del propio fin y considera los 
medios para el mismo. Pero si el objetivo de su acción de 
"servicio" fuera el Otro, más allá del fin de la Totalidad, sólo 
el Otro podrá revelarle312 lo que debe obrar. La prudentia 
sería así un hábito ante la inhabitual pro-vocación del Otro y 
una costumbre en saber captar la palabra siempre nueva e 
histórica del pobre. La palabra del Otro no es unívoca, ya que 
no se funda en la Identidad del horizonte ontológico de la 
Totalidad, sino que viene más allá del lógos univoco de la 
Totalidad: es entonces analógica (y no equívoca, porque en- 
tonces sería imposible de ser interpretada y la comunicación 
quedaría también en la imposibilidad). La cuestión es enten- 
der cómo es posible la interpretación de una palabra ana-lógi- 
ca, siendo sin embargo la experiencia primera del hombre, ya 
que al nacer somos acogidos en la palabra revelante de nues- 
tros padres, nuestro pueblo, la que escuchamos antes de poder 
responder: la palabra pedagógica originaria que da sentido a 
todo lo que habitará nuestro mundo. La palabra analógica es 
interpretada en nuestro mundo como aquello que viene más 
allá de nuestro mundo. En el mundo es un ente, como el rostro 
del Otro que es en verdad la palabra primera en su mismo 
Decir, en su gesto hecho signo y palabra, en su ojo suplicante 
o atrevido y pro-vocante, en su sonrisa acogedora o en su mue- 
ca horrible. Desde más allá del mundo es ana-lógica o dis-tinta. 
En aquello que esa palabra tiene de "semejante" (pero nunca 
idéntica) es ya com-prensible por mi mundo y puede ser inter- 
pretada ónticamente; en aquello que esa palabra tiene de "dis- 
-tinta" (pero nunca equívoca) es in-com-prensible desde mi 
Totalidad y por ello no es interpretada todavía ónticamente. 
En esa su no interpretabilidad la palabra reveladora del Otro 
permanece como negatividad meta-física que me permite que- 
dar abierto al más allá de la Totalidad (la Totalidad abierta 
es la única éticamente buena). Sin embargo, aunque lo nuevo 
de la palabra reveladora no pueda de inmediato ser interpre- 
tado, sin embargo es aceptada en su contenido todavía in-com- 
-prensible y tenida como real porque ha sido pro-ferida por el 
Otro, a quien se ama, en quien se con-fía y de quien se espera 
su liberación. Es sobre la palabra del Otro todavía no verifica- 
da, es sobre la con-fianza en la veracidad del Otro que avanza- 
mos en el "servicio" y el trabajo liberador. El ciego acepta la 
palabra del Otro que le dice que puede caminar por la calle 
porque no hay ningún obstáculo que se lo impida. El ciego 
marcha entonces por la calle sobre la palabra del Otro. La 

 



 
123 
 
historia tiene un campo de visibilidad y luz ( el mundo de la 
Totalidad), pero lo más está en la tiniebla del Otro y solo él 
puede des-velar lo que en su libertad se esconde. La prudencia, 
en su primer sentido, es un saber discernir entre la palabra 
reveladora (liberadora) del Otro y la tentación que es expre- 
sada tautológicamente dentro de la Totalidad. La conciencia 
moral es un momento de la prudencia. Interpretar una palabra 
ana-lógica, entonces, es con-fiar en la autoridad del pobre y 
serle ob-ediente. La filosofía del lenguaje se ha perdido en el 
análisis de la palabra dominadora, tautológica, la de la ciencia 
de la Totalidad imperial. Nada ha dicho sobre la interpretación 
de la palabra analógica del Otro, porque jamás ha aceptado 
(porque en su experiencia dominadora no ha dejado lugar para 
la justicia, para el Otro) al Otro como quien tiene otra pala- 
bra. La palabra. La prudencia es interpretación heteróloga. 
     En segundo lugar, y después de haber interpretado la pala- 
bra del Otro, la prudencia interpreta la factibilidad del "ser- 
vicio" o de las imposibilidades de la Totalidad vigente, es decir, 
de las posibilidades de la Totalidad futura al "servicio" del 
Otro y a partir de su palabra reveladora. La nueva Totalidad 
será un nuevo orden de la verdad del ser. La verdad, como 
mundo, se funda entonces en la veracidad de la palabra del 
Otro. Si él nos miente no hay posibilidad de crear lo nuevo y 
trascender realmente la Totalidad. Sólo puede verificarse la 
palabra revelada; si no hay veracidad en el Otro no habrá un 
nuevo orden de verdad. Y es desde y sobre la palabra del 
Otro que el prudente ejercerá en la elección del "servicio libe- 
rador" a obrar sus experiencias históricas y la de su pueblo, 
su inteligencia práctico-singular, su prontitud en la realización, 
la docilidad ante el buen consejo, el razonable juicio, la pre- 
visión y provisión, la circunspección de todas las circunstan- 
cias, la cautela y precaución en vista de Otro. Así aparece el 
pro-yecto o modelo liberador; así se concreta planificadamente 
un camino de liberación. Se trata del momento intelectivo 
práctico científico del "servicio". Aquí el lógos juega toda su 
esencia y su sentido. Una falta radical de la liberación sería 
negar el papel de la inteligencia (porque la ha confundido 
unívocamente con la inteligencia opresora de la Totalidad). No 
hay liberación sin inteligencia práctico científica que planifi- 
que prudentemente las mediaciones del nuevo pro-yecto. De 
todas maneras la prudencia pro-fética no será la misma que la 
prudencia política. La primera se encarga en recordar la alte- 
ridad de la palabra reveladora y el hecho de que se obra en 
nombre del Otro, el pobre, y sobre su palabra. La segunda, la 

 



 
124 
 
política, se ocupa primeramente de la factibilidad del pro-yecto 
que dicha palabra ha indicado, y en su ocupación por las me- 
diaciones puede a veces olvidar el origen: el Otro como exte- 
rioridad; de allí que el político puede al fin cerrarse en una 
estructura nuevamente dominadora y necesita del filósofo crí- 
tico para que lo despierte del olvido de la voz del Otro. Otro 
que es el oprimido y que fue el primero que en su simple soli- 
daridad en la pobreza comenzó a mostrar un camino a la pru- 
dencia liberadora. La virtud del oprimido como Otro, como 
"servicial" trabajo a otro oprimido, es la prudencia como virtud. 
     Es sólo aquí que podemos ahora abordar la justicia como 
virtud óntico-meta-física, como el amor, no ya al Otro como 
otro (lo propio de lo que hemos llamado agápe o amor-de-jus- 
ticia, pero "justicia" en otro sentido), sino como hábito que 
dispone y tiende a dar efectiva, óntico-servicialmente al Otro 
lo que le corresponde, no por la ley del Todo sino en cuanto 
tal: en cuanto Otro, en cuanto persona inalienable, en cuanto 
origen de todo derecho positivo. Justicia aquí es disponibilidad 
ante los entes, no fetichismo ni absolutización de las posibili- 
dades del pro-yecto de la Totalidad; es un poner a disposición 
del Otro los entes que puedan saciar su hambre, mediar su 
liberación cultural y humana integralmente. Justicia es des- 
pego o libertad, "pobreza" como actitud liberadora, que permi- 
te entregar al Otro lo que es suyo. Si, por ejemplo, la propie- 
dad privada positiva excedente en un miembro de la sociedad, 
legal dentro del derecho de la Totalidad vigente, debiera ser 
atribuida al que nada tiene, es sólo la justicia la que podrá 
consentir e inclinar a "dar" efectivamente el plus de uno que 
es falta en el Otro. De ahí que la sacralización de la propiedad 
privada (sin limitaciones) es un principio inmoral. El ateísmo 
ante el fetichismo de la privatización de los bienes es un cami- 
no abierto hacia el Otro, y hacia el Dios alterativo, creador . 
Dicho ateísmo de la absolutización de las mediaciones de una 
Totalidad cuyo fundamento es el "estar-en-la-riqueza" es jus- 
tamente el pecado contra el que clamaba el primer gran pen- 
sador americano, y por ello pro-feta, Bartolomé de las Casas, 
y que hemos colocado al comienzo del primer tomo de esta 
obra: "La causa porque han muerto y destruido tantas y tales 
y tan infinito número de ánimas los cristianos, ha sido sola- 
mente por tener por fin último el otro"313; el fin último en la 
filosofía de la Segunda escolástica es "dios" mismo. Es decir, 
la sacralización del dios oro permitió la inmolación de hom- 
bres en su culto. La justicia es libertad ante el oro y por ello 
disponibilidad en el "dar" al Otro lo que es suyo. Por entonces 

 



 
125 
 
es justicia ilegal o translegal; es justicia transdistributiva o 
gratuidad misericordiosa; es justicia alterativa y no meramen- 
te legal-conmutativa. No se piense que dicha justicia óntico 
alterativa sea meramente individual. Hay momentos en la 
historia en que un pueblo se pone en marcha hacia su libera- 
ción y en esos casos la justicia alterativa es vivida alegremente 
por los justos y tristemente por los injustos. A los primeros 
se los pone delante del proceso y a los últimos se les ob-liga 
en el nuevo pro-yecto liberador. No es posible permitir que el 
injusto deba decidir cuando deje de cometer la injusticia; por 
propia decisión nunca liberará al Otro. En estos casos la "ayu- 
da fraterna" puede adquirir hasta la posición de una preten- 
dida violencia, cuando no es sino el recto castigo del pecado y 
la tristeza y el dolor propios del que debe comenzar también el 
camino de su propia liberación. Esta justicia fue ya anticipada 
en el "dar" cotidiano de un pobre a otro algo, no en razón 
de la ley del Todo (fuera de la cual viven) sino en razón de 
lo que el Otro es como persona314. 
     De la misma manera la valentía o fortaleza, no es la del 
héroe conquistador sino la del liberador, y del pobre que se 
arriesga por otro pobre para salvar su vida o alguna de sus 
reales posibilidades negadas (alimento, luz, cultura...). La 
valentía permite en el tiempo de la espera, del difícil y largo 
camino de la liberación crecer en la perseverancia y la pacien- 
cia, a partir de la magnificencia. Pero lo propio de la valentía 
liberadora es el poder arriesgar la vida, en cada acto cotidiano 
como en el supremo y último, no por el Todo opresor sino por 
el Otro en la pobreza. Por ello, la virtud de fortaleza se cum- 
ple en el hábito o actitud que se templa cada día en el camino 
de la liberación y que se ha llamado "dar testimonio" (en 
griego martyréo) de donde viene "martirio" (martyrion), que 
significa dar la vida como testigo de un Otro que la Totalidad 
no puede soportar (porque es su propia muerte, ya que el 
orden nuevo que el Otro pide es la muerte del orden antiguo). 
El pro-feta "testimonia" al Otro y por ello corre siempre el 
riesgo del martirio. La valentía suprema no es la del conquis- 
tador que muere por la Patria imperial oprimiendo al Otro, 
sino la del pro-feta que muere por el Otro, por la Patria futura. 
La muerte del testigo es la muerte supremamente humana 
porque manifiesta la plenitud del hombre en la gratuidad, en 
la alteridad, en la creación de la historia. La muerte del de- 
fensor de la Patria, como los valientes de las Termópilas, es 
buena moralmente. El que da su “vida hasta la muerte” por 
el Otro, en cambio, no es sólo buena sino perfecta, es el proto- 

 



 
126 
 
tipo de la humanidad liberada porque revela en su mismo 
gesto que lo supremo es futuro, más allá de toda liberación 
histórica posible: el Otro. La vida, que es la mediación de 
todas las mediaciones, ya que el muerto no-es-ya-en-el-mundo, 
al decir de Heidegger, cuando se la sabe inmolar por alguien, 
significa que la Totalidad se ha vuelto transparente a sí mis- 
ma (y ningún lógos ni "conócete a ti mismo" podrá cumplir 
esta transparencia acabada) y se ha abierto y volcado total- 
mente por el Otro, ya que no ha "servido" con algo de su 
mundo, ya que no ha "servido" con toda su personalidad y su 
ciencia, sino que ha "servido" con la donación de su ser mismo. 
La fortaleza o valentía alterativa es la virtud que libera del 
miedo y el temor ante la: dificultad última: el saber perder la 
propia vida para alcanzar la liberación del Otro. Este es el 
signo real del mayor amor-de-justicia; amor-de-justicia que es 
el saber mantenerse en el cara-a-cara y en el camino de la 
liberación. 
     Es temible el hombre que no tema dar la vida hasta la muer- 
te. Pero para no temer dar la vida es necesario ser libre ante 
los entes, ante las cosas, ante los bienes. Los bienes, los entes 
nos apresan como objeto de goce, de satisfacción, como confort. 
El confort como Totalidad de satisfacción esclaviza al más 
valiente, soborna al más justo, equivoca al más prudente. Por 
ello, es todavía necesario un dominio de sí mismo, un no dejar 
que la pusilanimidad del confort nos arrebate la magnanimi- 
dad de la valentía. La templanza o temperancia (la sofrosyne 
de los griegos, pero ahora renovada en otro sentido) salva o 
protege la recta interpretación de la palabra del Otro; garan- 
tiza a la justicia su recto ejercicio; posibilita al valiente dejar 
todo para el "servicio" hasta la muerte. La temperancia como 
dominio del goce que los bienes permiten es también disponi- 
bilidad para la liberación. Se tienen los entes aceptándolos 
como mediaciones equívocas; se los tiene pero dispuestos a 
dejarlos de tener en el mismo momento que se accede a ellos. 
Temperancia hacia los entes es disponibilidad para la justicia. 
Temperancia hacia el Otro es imposibilitarse hacerlos media- 
(ción de pasión concupiscible: mera "cosa" que me produce 
placer. Temperancia alterativa es aceptar como único placer 
irrevocable la felicidad del "servicio" del Otro en el "trabajo 
liberador". Esa satisfacción total del hombre, donde su car- 
nalidad se goza en su esencia, la posee sólo el que vive la 
ad-ventura de la liberación de la mujer, del hijo y del pobre. 
     En este caso la virtud se reviste del ropaje del desafío, del 
riesgo, de la rebelión contra el orden injusto y aun subversión 

 



 
127 
 
de la pretendida verdad que no es sino la hipocresía de una 
mentira mistificada. 
     Para terminar este capítulo nos sentimos tentados de trans- 
cribir lo que dijo una pobre mujer de pueblo, hija, esposa y 
madre de artesanos simples, cuando exclamó con un entusiasmo 
contagioso pero al mismo tiempo sobrecogedoramente extraño: 
 
     "Mi corazón se alegra en el Otro"315, 
     "porque ha empleado contra los presuntuosos la fuerza de 
     su brazo, 
     y los ha confundido en sus maquinaciones. 
     Ha derribado a los dominadores 
     y ha exaltado a los oprimidos. 
     Ha colmado con alimentos a los hambrientos, 
     y ha enviado a los ricos con las manos vacías" (Lucas 1, 
     51-53). 
 
     No parece extraño que el hijo de semejante mujer, que en 
nuestro caso nos interesa y lo tomamos en tanto filósofo y 
como un ejemplo histórico cultural de la meta-física de la Alte- 
ridad, sobre quien debió ejercer tan profunda influencia por 
sus consejos pedagógicos, terminara en una cruz, condenado y 
entregado por el dependiente gobierno de su patria y torturado 
hasta la muerte por las armas y soldados, por las leyes y repre- 
sentantes del Imperio. 
     Hemos así indicado muy resumidamente las condiciones de 
posibilidad meta-física del saber oír la voz del Otro. "El que 
tenga oídos para oír que oiga." 

 



 
CAPÍTULO VI 
 
EL MÉTODO DE LA ÉTICA 
 
 
     "Nuestra filosofía [latinoamericana], con 
     sus peculiaridades propias, no ha sido un 
     pensamiento genuino y original, sino in- 
     auténtico e imitativo en lo fundamental... 
     Pero todavía hay posibilidad de liberación 
     y, en la medida en que la hay, estamos 
     obligados a optar decididamente por una 
     línea de acción que materialice esa posibi- 
     lidad y evite su frustración. La filosofía 
     hispanoamericana tiene también por de- 
     lante esta opción de la que, además, depen- 
     de su propia constitución como pensa- 
     miento auténtico" (AUGUSTO SALAZAR BON- 
     DY, ¿Existe una filosofía de nuestra Amé- 
     rica?, pp. 131-133). 
 
     Nuestro dis-curso, el discurrir de nuestro pensar, intenta partir 
de la realidad, de América latina. Para ello es necesario antes 
poder permitir que el camino sea abierto, es decir, debemos 
derribar demasiados obstáculos que la historia de la filosofía 
nordatlántica ha sido poniendo en su propio caminar a nuestro 
nuevo camino. La tarea de los primeros parágrafos (§§ 32-35) 
es todavía de-structivo, y hacen posibles los capítulos I y II de 
la Primera parte (§§ 1-12) de esta obra. Se trata de indicar có- 
mo es posible un movimiento dialéctico que dejando atrás la 
subjetividad moderna pueda avanzarse hasta lo ontológico co- 
mo tal. Nos encontraríamos en la tradición de Heidegger. Esta 
parte fue escrita en 1970. El segundo momento, en verdad el 
tercero (ya que el primero es óntico-ontológico dialéctico; el 
segundo ontológico-óntico deductivo), es el salto meta-físico 
al Otro. Este método meta-físico nos permitirá desplegar una 
filosofía latinoamericana que queda enunciada en el § 36, y 
se continúa en el § 37 (en el cuarto y quinto momento deduc- 
tivo), y es el empleado en los capítulos III al V (§§ 13-31) yen 
toda la Tercera parte (tomo III). Este método parte, pero va 
más allá de Lévinas, y lo hemos escrito después de una estadía 
en Europa en 1972, lo que nos ha permitido una confrontación 
y un distanciamiento irreversible de aquella filosofía. 
 

 



 
130 
 
 
§ 32. EL MÉTODO ÉTICO FILOSÓFICO DE LA SUBJETIVIDAD MODERNA 
 
Aunque pudiéramos ir paso a paso por los más importantes 
pensadores de la modernidad a partir de Descartes, como en 
otros casos nos detendremos en Kant. Para el profesor de 
Königsberg la cuestión metódica es de la mayor importancia. 
Ya en su Lógica (publicada en 1800 pero que era objeto de sus 
clases universitarias desde 1765 y como comentario de la del 
libro de Meier) se ocupa en la segunda parte de la Allgemeine 
Methodenlehre316. En ella indica que el método ("Methode, 
Zwang") científico debe distinguirse de la simple ("Manier, 
frei") del vulgo. El método es la "forma de la ciencia en gene- 
ral"317, la que nos permite alcanzar la "perfección del conoci- 
miento"318. El método se aplica en base a definiciones, exposi- 
ciones y descripciones. Hay diversos métodos entre los que se 
encuentran los científicos y vulgares. En último lugar Kant 
recuerda que se da igualmente "un pensar metódico"319. En la 
Crítica de la razón pura aplica ahora esa doctrina general a 
la "Metodología trascendental" (es decir, la metódica en el 
nivel trascendental de la crítica del conocer los objetos). "En- 
tiendo por metodología trascendental -nos dice Kant- la 
determinación de las condiciones formales (der formalen Be- 
dingungen) de un sistema completo de la razón pura"320, y por 
ello "la obra de la Crítica de la razón pura especulativa... es 
por sí un tratado del método (ein Traktat van der Metho- 
de)"321. Crítica para Kant significa un determinar los límites 
de la sensibilidad, del conocer, del saber y de la fe322. La cues- 
tión ahora es la siguiente. ¿Cuál es el modo de conocer de la 
filosofía? Kant responde claramente: "El conocer filosófico 
(die philosophische Erkenntnis) es conocimiento racional a 
base de conceptos (aus Begriffen)"323. De ser así la filosofía 
no tiene axiomas, porque los axiomas son "principios sintéticos 
a priori en la medida en que son directamente ciertos (unmit- 
telbar gewiss)"324; por su parte los conceptos no pueden rela- 
cionarse sintética y directamente uno con otro. Es decir, los 
principios de la filosofía no son intuitivos (intuitive)325; deben 
entonces deducirse326. Esta deducción, sin embargo, sólo se 
puede efectuar con respecto a los objetos (cuestión de la que 
se ocupa en la Crítica de la razón pura en el libro sobre la 
analítica de los principios en la lógica trascendental)327, no así 
en el ámbito último de la razón pura cuyas ideas (que juegan 
la función de principios) quedan por los paralogismos en la 
mayor incertidumbre. Es por ello que la metafísica, "filosofía 

 



 
131 
 
en la cabal acepción de la palabra"328, es "una legislación 
peculiar y sin duda negativa"329. Esta negatividad rotunda de 
las ultimidades podría parecer un fracaso sin atenuantes330. 
Kant sin embargo indica el sentido positivo de la negatividad. 
"La idea general de la metafísica... debe seguir siendo siem- 
pre, por lo menos, el baluarte protector, y la razón humana, 
dialéctica (dialektisch) por la dirección de su naturaleza, no 
podría prescindir nunca de esa ciencia que le sirve de freno... 
e impide los estragos que de lo contrario causaría indefectible- 
mente -tanto a la moral como a la religión- una razón espe- 
culativa que careciera de leyes"331. El aspecto que queremos 
recalcar en la reflexión kantiana, y que veremos después bajo 
nuevas luces, es que la metafísica es afirmada como negativi- 
dad, pues "en el mundo ha habido y habrá siempre una meta- 
física... (y) a su lado se encontrará siempre también una 
dialéctica de la razón pura, porque le es peculiar"332. Sobre 
lo que no es objeto de concepto hay dialéctica, pero de las 
ideas dialécticas no hay conocimiento ni saber, sino sólo fe 
racional gracias a la crítica de la razón práctica pura333. La 
filosofía que piensa las ideas es ahora "doctrina de la sabidu- 
ría... en la acepción en que los antiguos entendían esta pala- 
bra... como doctrina del bien supremo, si la razón aspira 
(bestrebt) en ella a llegar a una ciencia"334. Es decir, Kant 
afirma la metafísica como negatividad en su nivel teórico y 
como sabiduría en su nivel práctico, en este caso como un 
anhelo al que siempre tendemos sin jamás concretar. La meta- 
física como ciencia del ser como ser es imposible porque en 
sus últimos fundamentos es dialéctica (en su sentido contra- 
dictorio). El método en último término es dialéctico. 
     El idealismo posterior cerró la puerta, dejada abierta en 
cierta manera por Kant, hacia la exterioridad, haciendo ahora 
del método dialéctico un proceso racional especulativo: con- 
ceptual. El Saber absoluto como intuición positivo conceptual 
hizo de la metafísica una lógica totalizada. Hegel pensó ofrecer, 
toda hecha, la ciencia que Kant sabía que el hombre aspiraba 
a constituir pero que jamás podría concretar enteramente. Así, 
cuando el profesor de Nürenberg se pregunta por el “comien- 
zo (Anfang)” radical de todo el pensar filosófico335, dice que 
"el ser es lo inmediato indeterminado"336. Desde el "ser, puro 
ser" -como concepto en sí- se pasa por el proceso dialéctico 
a la "nada, pura nada", para alcanzar la síntesis en el "deve- 
nir"337. Todo este proceso metódico conceptual dialéctico cul- 
mina en la "idea absoluta (absolute Idee) [que] es la identidad 
de lo teórico y lo práctico"338. Esto es la negación de la dialéc- 

 



 
132 
 
tica en su sentido existencial y alterativo. Lo que Kant había 
dejado abierto como proceso finito hacia una imprecisa alteri- 
dad por naturaleza intotalizable, Hegel lo ha cerrado como 
identidad e inmediatez totalizada. El método de las ultimidades 
no queda abierto a nuevos horizontes dialécticos y niega la 
negatividad primera; el método ahora no es "sólo la simple 
manera y forma de conocer... [sino que el] método es el movi- 
miento del concepto mismo... la actividad universal absoluta, 
esto es, el movimiento que se determina y se realiza a sí mis- 
mo. Por consiguiente el método tiene que ser reconocido como 
la manera ilimitada, universal, interna y externa, y como 
la fuerza absolutamente infinita (schlichthin unendliche 
Kraft)"339. Esta es exactamente la doctrina que queremos evi- 
tar. Es una filosofía de la identidad y del saber absoluto. La que 
proponemos en cambio es una filosofía de la finitud y del sa- 
ber siempre abierto, de una analéctica que debe ser definida 
nuevamente a partir de la com-prensión existencial del ser y 
del Otro. El método no nos permitirá acceder a la inmediatez, 
sólo a la lucidez y al "servicio"340. 
     Después de Hegel no podía el pensar europeo sino retornar 
sobre sus pasos. La ética fenomenológica significa una última 
etapa de retorno341, es decir, la ética axiológica constituida por 
el método fenomenológico. Husserl había dicho que "la fenome- 
nología expresa descriptivamente con expresión pura, en con- 
ceptos de esencia y en enunciados regulares de esencia, la 
esencia aprehendida directamente en la intuición esencial"342. 
En las Ideas I, sección tercera, trató tiempo después la cuestión 
del "método y problemas de la fenomenología pura", indicando 
las dificultades y la necesidad de estudiar detalladamente el 
método porque "no se trata de los datos de la actitud natural 
(natürlichen Einstellung)... (que es) una experiencia inin- 
terrumpida, ejercicio milenario del pensar que se nos ha hecho 
familiar... ¡Qué diferencia con la fenomenología! No solamen- 
te es necesario determinar este método anterior a todo otro 
método...; no sólo es necesaria una costosa conversión de la 
mirada (Blickabwendung) para sacarla de los datos natura- 
les (natürlichen Gegebenheiten)...; sino que estamos exentos 
de todas las ventajas que tenemos al nivel de los objetos natu- 
rales"343. La fenomenología como "filosofía primera" es toda 
ella una doctrina del método, por lo menos en las obras funda- 
mentales de Husserl mismo. Fundamentalmente consiste en 
partir de la "actitud natural"344;esa posición ingenua y mun- 
dana debe ser "puesta entre paréntesis" por la epojé fenome- 
nológica345; de esta manera se alcanza una nueva "posición" 

 



 
133  
 
(Einstellung), la actitud fenomenológica, noesis que constituye 
el ámbito del noema puro o esencial346. El ego cogito puro o 
fenomenológico (filosófico) tiene como cogitatum a la esencia, 
correlato de la subjetividad trascendental o reducida del mis- 
mo fenomenólogo. La esencia (Wesen) está tan separada de 
la facticidad como la actitud fenomenológica de la natural. La 
filosofía, la intención filosófica o "la intuición filosófica (phi- 
losophischen Intuition)... (es) la captación fenomenológica de 
la esencia (phänomenologischen Wesenserfassung)"347, ciencia 
en sentido estricto. Metódicamente, entonces, el tema de la 
filosofía se encuentra situado en un ámbito trascendental. Ese 
ámbito trascendental funda lo que llamó Husserl las regiones 
ontológicas. La esencia es el ser del objeto (un transzendente 
Sein, que está constituido als wahrhaftes Sein por la Bewusst- 
sein selbst)348, cuyo último fundamento es la subjetividad 
trascendental, y cuyo acceso metódico es la reducción. Por su 
parte, la ética, momento de la filosofía, se ocupará de su tema 
teniendo el mismo método349; su tema es la intención estimati- 
va que constituye correlativamente el noema propio: el valor 
ético. La ética se ocupará metódicamente, como parte de la 
filosofía, del ámbito trascendental axiológico y de su realiza- 
ción por la prâxis pura350. 
     Por su parte Scheler se mueve dentro del mismo método. 
La ética material trata de valores que constituyen un ámbito 
absoluto e independiente. La "independencia de la captación 
del valor"351 está fundada en que la intención estimativa (que 
Scheler llama Fühlen) es distinta de todo otro tipo de intención. 
El valor es una "unidad de significación ideal" que se alcanza 
por una "intuición inmediata (unmittelbaren Anschauung)", 
es decir, por una "intuición de esencia (Wesensschau)". La 
"esencia o quididad (Wesenheit oder Washeit)" es en este caso 
el valor mismo, que puede ser tema de una "experiencia feno- 
menológica" o "intuición fenomenológica" (se trata de la acti- 
tud filosófica, ética)352. 
     El pensar heideggeriano partirá de una crítica a Husserl, por 
ello deberemos distinguir entre lo cotidiano y el pensar propia- 
mente dicho (§ 33), lo que nos permitirá discernir una herme- 
néutica existenciaria de la existencia (§ 34), debiendo admitir 
que hasta el nivel ontológico el método originario es la dialéc- 
tica, que no es ya la dialéctica de la com-prensión existencial 
del ser (§ 35). 
 

 



 
134 
 
 
§ 33. LA INTRODUCCIÓN A LA FILOSOFÍA ONTOLÓGICA COMO CONVERSIÓN 
         AL PENSAR 
 
La cuestión metódica de la ontología heideggeriana es poder 
superar en su fundamentación la subjetividad moderna, con- 
servando una ontología de la negación en su positividad, re- 
uniendo así en un solo abrazo el intento de Aristóteles y la 
intención kantiana. Para ello nos es necesario repensar el 
sentido de la filosofía misma y su "nacimiento", ya que el 
método nos conducirá de la mano desde la cotidianidad no-filo- 
sófica al tema y al ámbito de la filosofía, al modo de ser en el 
mundo que llamamos filosofar. Méthodos significa en griego un 
hódos (modo de vida, costumbre, senda, curso, camino) que 
debe ser transitado (metá, methó: tras de lo cual; methodía: 
asechanza, cerco, rodeo) ; es decir, es el modo de rodeo o dis- 
-curso gracias al cual se descubre lo que está en y detrás de la 
senda de acceso. No es sólo un pensar, es un saber pensar la 
"cuestión" del pensar; no sólo es un pensar derivado (como el 
ego cogito de la modernidad), sino que es primeramente un 
pensar fundamental cuyo tema es el ser que se aleja siempre 
por su fuyente posición dialéctico existencial. Ese pensar fun- 
damental y esencial está más allá de la theoría de los entes 
intramundanos y de la prâxis como acción productora de di- 
chos entes; dicho pensar es anterior porque "se las habe" con 
el fundamento mismo del mundo como tal353. En este sentido 
"el ser no es un producto del pensar, sino que es más bien el 
pensar esencial (wesentliche Denken) un acontecer (Ereignis) 
del ser"354. 
     Para tener esquemáticamente diferenciadas, antes de la des- 
cripción, los diversos términos que usaremos siguiendo a Hei- 
degger en la exposición, queremos encuadrar las distintas cues- 
tiones de la siguiente manera: 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 
 
135 
 
Esquema 12 
 

 
 
     El hombre es en el mundo cotidiano. La cotidianidad es su 
modo fundamental de ser en el mundo. En ese nivel práctico 
"el abarcar-con-la-vista que ilumina al pre-ocuparse-por recibe 
su luz del poder-ser del Ser-ahí a causa del cual existe en el 
pre-ocuparse-por de la pre-ocupación"356. Desde ese nivel prá- 
tico, que no es ciego, emerge el pensar ontológico. La cuestión 
es la siguiente: ¿Cuál es la "génesis ontológica de la conducta 
teorética"357? ¿Cómo salimos o emergemos de la contidianidad? 
¿En qué consiste el "entrar" en la filosofía como ontología? 
¿Qué es la "introducción" en el pensar ontológico funda- 
mental? 
     El "honesto hombre de la calle", el "plácido burgués" de 
Mendoza o Buenos Aires, New York, Moscú o París, vive en 
las seguridades que le permite lo obvio, lo que se comprende 
de suyo (Selbstverständliche), lo aceptado por todos. Lo obvio, 
sin embargo, en cuanto aparece como evidente de suyo oculta 
su significación profunda; se trata de un olvido del ser del 
ente que tiene "a la mano". El tener olvidado el ser del ente, 
 

 



 
136 
 
lo que es, es la paradójica posición en que se encuentra ónti- 
camente lo que nos enfrenta dentro del mundo práctica y 
existencialmente en la cotidianidad. Es algo; pero lo que es 
significa sólo una implícita referencia al ser. "Esto significa que 
el hombre tiene una referencia al ser cuando lo comprende y 
que esta comprensión -en tanto lo torna presente a sí mismo 
y le otorga un saber al menos implícito de esta presencia a sí- 
define su ser"358. ¿Cómo es que existencial u ónticamente el 
hombre puede pasar de la com-prensión implícita del ser a una 
comprensión filosófica o explícita? Sólo puede producirse ese 
"pasaje", esa "introducción" existencial al pensar existenciario 
por la crisis. Crisis (que procede en griego del verbo krineîn: 
alejar, separar, juzgar) significa juicio, dictamen del tribunal. 
Es el alejamiento, ruptura o separación que nos lanza desde 
la cotidianidad a un estado como de extranjería. Lo que hasta 
ese momento era obvio se torna ahora problemático, se des- 
-fonda, des-ploma, y el ser que olvidado se ocultaba tras el uso 
opacante tiende riesgosamente a mostrarse. La crisis como mo- 
mento existencial es una posibilidad de "salir" de la segura co- 
tidianidad para permitirnos quizá "introducirnos" a la filosofía 
como ontología. Jaspers la describe como una "situación lími- 
te"359. Crisis es separación, desarraigamiento, des-quicio. Los 
entes que pueblan el mundo se anonadan y dejan un vacío, una 
nada de entes: el mundo como tal. La angustia como páthos an- 
te el ser se diferencia del miedo como pasión ante entes intra- 
mundanos. Nadie puede "introducirse" al filosofar ontológico 
si antes no ha roto con la cotidianidad. La cotidianidad es un 
modo habitual de habitar el mundo (êthos)360. La crisis es posi- 
bilidad de un "mirar" desde afuera "hacia" el mundo cotidiano 
(admirar). Todos los filósofos de todos los tiempos han descrito 
este momento existencial originario. Platón en la República, 
en el mito de la caverna; Aristóteles con las diversas metáforas 
del estar ciegos como murciélagos en pleno día; Hegel con el 
estadio de la auto-conciencia como superación de la conciencia 
perdida en la cosidad (Dingheit) en la Fenomenología del 
espíritu361; Kierkegaard con la doctrina de los diversos esta- 
dios; Heidegger con las experiencias de la angustia, etc. Para 
que el pensar aflore desde la com-prensión cotidiana es nece- 
sario entonces una conversión ética, un desgarramiento del 
êthos, en nuestro caso inevitablemente del êthos burgués del 
hombre moderno, para en la crisis enderezar la existencia 
("convertir" es cambiar de rumbo) hacia otro modo de vivir 
la vida, otro modo de ex-sistir: "Sócrates adopta un nuevo 
modo de vida; la meditación sobre lo que son las cosas de la 

 



 
137 
 
vida. Con lo cual, lo ético no está primeramente en aquello 
sobre que medita, sino el hecho mismo de vivir meditando... 
es sencillamente hacer de la meditación el êthos supremo"362. 
     Por eso es que el que quiere introducirse en la filosofía on- 
tológica (y debe todavía introducirse en ella el que sólo ha 
"estudiado" sistemas filosóficos o el sofista que enseña "doc- 
trinas" filosóficas aunque sea con el mejor aparato bibliográ- 
fico) debe esperar la crisis como la invitación del ser a entrar 
en su ámbito explícito. Crisis que es ruptura, muerte a la 
cotidianidad363, que debe significar modificación en la com- 
prensión de todo ente, todo gesto, todo acontecimiento; el 
rostro y el andar, el vestir y el habitar, el hablar y el callar, 
el compromiso y la omisión... todo indicará al "honesto hom- 
bre de la calle" el hecho de la conversión al pensar ontológico. 
De alguna manera el que se "introduce" en la filosofía se torna 
extranjero, pero no por ausencia sino por presencia en el ám- 
bito originario del ser olvidado y oculto. El "plácido burgués", 
lo no-filosófico, se repliega y se defiende de la filosofía que 
pone en peligro de muerte a la cotidianidad, donde seguro 
vive instalado en las estructuras que ha recibido estáticamente 
por tradición: el pensar filosófico se le presenta como subver- 
sivo (porque como decía Séneca es un "revellere penitus fal- 
sorum receptam persuasionem"); "plantea dudas acerca de las 
verdades más importantes que habían sido tenidas hasta en- 
tonces por sagradas e indiscutibles"364. El "plácido burgués" 
debe eliminar a Sócrates porque su presencia es una insopor- 
table interpelación. "El filósofo que amenaza a los otros hom- 
bres con una suerte de muerte ideal por la conversión, es 
amenazado por su parte con la muerte física... Sin embargo, 
la indiferencia es para el filósofo mucho más temible que la 
muerte, es su verdadera muerte"365. Si el filósofo no tiene 
lugar en América latina, en Argentina, en Mendoza, es porque 
se ha refugiado en las aulas y ha perdido la ciudad. La filoso- 
fía muere cuando deja de ser enfrentamiento a muerte con lo 
no-filosófico. El "olvido del ser" lucha a muerte con la "verdad 
del ser". La vocación ética o existencial a la filosofía ontológica 
es un pro-yecto de estar-en-la-verdad ("verdad" es manifesta- 
ción del ser); es decir, un enfrentarse al público "evidente de 
suyo" (lo obvio) para des-fondarlo desde el ser sepultado tras 
la habladuría, la curiosidad vana, el cientificismo plurificante, 
la politiquería enervante, la agitación del "ejecutivo", el "pan 
y el circo" del fútbol, la alienación de la televisión no educa- 
tiva. Mientras que la filosofía no sea el término de una con- 
versión dolorosa que siempre debe ser comenzada de nuevo, 

 



 
138 
 
será una "profesión" más y no cumplirá su función irrempla- 
zable, pro-fética (pro-femí: el que habla delante del pueblo), 
histórica, política. "La tierra se ha empequeñecido, y sobre ella 
brinca el último hombre que todo lo empequeñece (der alles 
klein macht). Su linaje es inmortal, como el pulgón; el último 
hombre es el que vive más", clama Nietzsche ante el hombre 
cotidiano de la modernidad366. La filosofía así entendida es 
un pasaje a la trascendencia, un salto hacia el abismo del 
pensar ontológico. Por ello el filósofo debe saber revestir a su 
dis-curso introductor de la pasión de la exhortación (protrep- 
tikós: estimulante, persuasivo, exhortativo) a la ruptura con 
la cotidianidad y ser contradictorio (dialektikós: ducho en 
oponerse por la discusión) a la significación y seguridad de 
lo obvio. Para introducirse en la filosofía "el no-filósofo debe 
aceptar ser discípulo, debe dejarse arrebatar por la violencia 
seductora del discurso filosófico, para poder así pasar por la 
muerte de uno mismo en la que consiste la conversión"367. 
     El hombre en la cotidianidad com-prende el ser implícita- 
mente en los entes que obviamente le hacen frente. El cientí- 
fico es igualmente un modo de la cotidianidad pero en actitud 
teórica o cognoscitiva; está en el mundo histórico y situado 
sin saberlo; su ingenuidad le impide un retorno al fundamen- 
to368. El que por la crisis existencial se ha introducido a la 
filosofía por el pensar ontológico habita su mundo de otra 
manera: el pensar es el modo de ser en el mundo en el que el 
fundamento puede ahora ser puesto como tema explícito. Hay 
entonces tres niveles: el fundamental o la com-prensión exis- 
tencial del ser; la comprensión-interpretadora existencial y 
el conocer científico, modos cotidianos, uno práctico y otro 
teórico, de ser fundadamente en el mundo; en tercer lugar, 
el pensar ontológico, fenómeno diverso al anterior y que pue- 
de tener como tema ("lo puesto" a ser pensado, de títhemi en 
griego) al ser, su com-prensión y lo intramundano. La filoso- 
fía como ontología será un pensar, un modo del pensar, un 
pensar metódicamente el fundamento. 
     ¿Qué es entonces la filosofía? Negativamente: ruptura, con- 
versión y muerte al mundo cotidiano. Positivamente: acceso a 
una trascendencia. El "camino de acceso" (méthodos) parte 
de la cotidianidad para llegar en el pensar, por un pasaje, a 
la trascendencia. Desde ese ámbito se deberá retornar a la 
cotidianidad369. El hombre que es esencialmente trascendencia 
en un mundo (ex-sistencia) , cuyo ekstatikón por excelencia 
es en la temporalidad el futuro (poder-ser ad-viniente), puede 
sin embargo caer por la cotidianidad en lo obvio. El pensar 

 



 
139 
 
ontológico es una como tercera trascendencia. El pensar se 
afinca así en la esencia misma del hombre y le permite perma- 
necer en el estado de apertura, en el movimiento siempre in- 
clauso de un pasaje hacia la totalidad nunca totalizada. "El 
hombre es una cuerda tendida entre la bestia y el hombre que 
se trasciende (Uebermensch) -nos dice Nietzsche-, una cuer- 
da sobre el abismo. Un peligroso pasaje hacia el otro lado, un 
peligroso viaje, un peligroso retorno sobre sus pasos, un peli- 
groso permanecer en el mismo lugar"370. La trascendencia a 
la que llega el pensar le está vedada al hombre cotidiano, 
al que ha perdido el gusto de la vida como ad-ventura. "El 
pensar del pensador se abre a un ámbito en el que cualquier 
cosa, un árbol, una montaña, una casa, el llamado de un pájaro, 
pierden por entero su indiferencia y su carácter habitual"371. 
El que por el pensar se va "introduciendo" en la filosofía tiene 
un "estado de ánimo" (páthos) que le es propio: es un entu- 
siasmo, una inhabitualidad, es como el penetrar en un hori- 
zonte de alegres presentimientos que rápido se transformará 
en dramática responsabilidad. "El páthos del asombro no está 
[sin embargo] simplemente al comienzo de la filosofía al 
modo como, por ejemplo, el lavado de las manos precede a la 
operación del cirujano. El asombro sostiene y domina por 
completo a la filosofía"372. Sólo puede asombrarse, ad-mirar, 
el que por conversión existencial ha dejado lo comprensible 
de suyo, lo obvio, y ha trascendido al ámbito del ser oculto, 
olvidado, opacado por el uso de la cotidianidad. Sólo se admira 
ante lo que nos enfrenta y ante el mundo como tal el artista, 
el místico y el filósofo; estas tres posturas primeramente son 
idénticas, ya que consisten en una com-prensión misteriosa- 
mente explícita del ser del ente, una como apertura hacia el 
ser manifestado. Todo hombre es artista, místico y filósofo en 
algún rincón traicionado de su ser. Sólo difieren por su comu- 
nicación: el místico más bien calla ante lo inefable, el artista 
lo comunica simbólica y preconceptualmente y el filósofo 
lo intenta analítica y conceptualmente. En el último caso se 
gana en precisión y se pierde en proximidad del ser. Por ello 
el artista habita más próximamente el paraje del ser 373.El 
pensar, ese sosegado permanecer en torno al acontecer fun- 
damental del ser, es una indicación de que "no todo es vigilia 
la de los ojos abiertos"374 de la mera cotidianidad. ¡"Vigilia 
[cotidiana], hay algo más despierto que tú"!375: sí, la del pen- 
sar. Este pensar fundamental es "el sereno (ruhigen) demo- 
rarse-junto-a"376. Es necesario distinguir de todas maneras 
"dos modos del pensar, siendo ambos legítimos e imprescin- 

 



 
140 
 
dibles: el pensar que calcula (rechnende) y el pensamiento 
que medita (Nachdenken)... El pensamiento mediatante exige 
un gran esfuerzo y requiere siempre un largo entrenamien- 
to... Es como el agricultor que debe saber esperar (warten) 
que el grano germine y que la espiga madure"377. Es en este 
sentido que la filosofía trata "de los primeros fundamentos 
(aitía) y orígenes (arjâs) de todo"378. Así entendida la filo- 
sofía, la ontología fundamental, es un pensar metódico, un 
"competente y hábil tratar teóricamente las cosas" (epistéme 
theoretikè: epistéme significa ser conocedor, práctico, ducho, 
diestro, entendido en algo), y en ese sentido puede admitirse 
que la filosofía sea "la habilidad del pensar (ciencia teórica) 
acerca de los primeros orígenes y fundamentos"379. El filósofo 
se enfrenta a lo obvio y le pregunta: ¿Qué es...? ¿Por qué...? 
De inmediato se abre el ámbito de la trascendencia del pensar 
y la cosa intramundana es interpelada, acusada (no se olvide 
que aitía significa acusación, imputación, motivo o fundamen- 
to), arrinconada y proyectada sobre el horizonte del mundo 
como tal; es exigida a manifestar su ser oculto, explicitar su 
fundamento. Al ser así proyectada sobre el ser, la cosa respon- 
de por su origen (arjé) olvidado, trivializado por el uso habi- 
tual y tradicional de lo obvio cotidiano. Pero el último funda- 
mento, el ser como ser, se retira más allá del horizonte del 
pensar fundamental como lo impensable y lo indecible, inefa- 
ble; por ello el filósofo no es el sófos (sabio), sino el que "tien- 
de a lo sabio" (filéo tó sofón ), y "lo sabio" es el ser dialéctica- 
mente fuyente en la historia como manifestación finita del ser 
en cuanto ser. Por eso es que la filosofía como ontología es la 
"competencia o habilidad fundamental" (prôte epistéme), pero 
que como pensar esencial deberá saber permanecer abierto ante 
el ser como ser (sólo es una ontología negativa), ante lo nunca 
totalmente com-prendido en la cotidianidad (por ello la políti- 
ca, ciencia de la prâxis, es la ciencia arquitectónica, y, sin em- 
bargo, negativa igualmente en cuanto a su tema: el ser como 
poder-ser común e histórico). "Para comprender lo que hace 
que el mundo sea mundo, no es suficiente sumar todo lo que es 
dicho mundo; es necesario remontarse hasta la surgente, como 
dice Heidegger, que es lo siempre-más-allá-originario, llegar a 
lo que Finck llama la ad-miración ante el mundo: ad-miración 
producida, no tanto por lo que está en el mundo, sino pór el 
surgimiento del mismo mundo"380. 
 
 
 

 



 
141 
 
 
§ 34. LA HERMENÉUTICA EXISTENCIARIA 
 
Al método de la ontología podemos dejarlo de llamar hoy feno- 
menológico, y esto por diversas razones que deberemos ir ana- 
lizando. La vida de un autor nos servirá de hilo conductor de 
nuestra exposición -al menos al comienzo-381. 
     Teniendo dieciocho años, en 1907, recibió Martin Heidegger 
de manos del futuro obispo de Freiburg el libro de Brentano 
Sobre los diversos sentidos del ente en Aristóteles (1862), acer- 
ca de cuya obra comenta al profesor japonés en 1953, sacándolo 
de su biblioteca después de cuarenta años: "Así como comen- 
zaste, permanecerás"382. La cuestión del ser en cuanto ser, más 
allá de sus manifestaciones, es el problema que abordará nues- 
tro filósofo. Él es la cuestión existenciaria383; pensar esta "cues- 
tión" (Sache) unifica toda su vida, en la que no pueden distin- 
guirse períodos, y si los hay sólo significan radicalización del 
proyecto inicial que va desarrollándose en el camino. 
     Sus estudios universitarios fueron primeramente teológicos. 
Desde 1909 hasta 1911 siguió en Freiburg clases de teología, y 
de filosofía sólo enderezada a la teología384. Fue en torno a 
1910 que el joven estudiante de teología tuvo en sus manos 
las Investigaciones Lógicas de Husserl. En la obra del 
profesor de Göttingen "esperé yo un decisivo adelanto en la 
estimulante cuestión planteada por la disertación de Brentano. 
A pesar de mis trabajos fue inútil, porque lo que debería 
experimentar sólo mucho más tarde, no buscaba del modo 
adecuado"385. De todas maneras fue impactado por el inventor 
de la fenomenología386. Decidido ya por la filosofía recibe el 
influjo de la escuela de Baden, en la persona de Rickert y 
Lask 387, manteniendo su cercanía al pensamiento medieval (de 
allí su disertación sobre Duns Scoto en 1916 y el tema de 
numerosas Vorlesungen y seminarios). Fue en 1913 que advino 
a la comprensión de Heidegger una extrema claridad sobre la 
doctrina husserliana, definitiva con respecto a la fenomenolo- 
gía: leyendo las Ideas I, publicada por Niemeyer ese año, 
comenta en 1964 que "la Fenomenología pura es la ciencia 
fundamental de la filosofía por ella acuñada; pura significa: 
fenomenología trascendental. Como trascendental es tomada 
la subjetividad del sujeto que conoce, que obra o que pone 
valores. Ambos títulos subjetividad y trascendental muestran 
que la fenomenología, consciente y determinadamente. se ha 
convertido a la tradición de la filosofía moderna"388. Es por 
ello que, aunque intentará redefinirla, "el tiempo de la filoso- 

 



 
142 
 
fía fenomenológica se me aparece como superado; se trata de 
algo pasado, que será indicado en el futuro sólo como dato 
histórico junto a otras direcciones de la filosofía"389. Con ello 
Heidegger superaba ya en 1913 la filosofía moderna: Descartes, 
Kant, Hegel, Husserl390. 
     La consigna era "a las cosas (Sache) mismas". Pero ¿en qué 
consiste esta "cuestión" (Sache) a ser pensada?391 
     En el descubrimiento de cuál es la "cuestión" (Sache) del 
pensar (que después recibirá el nombre de esencial), nuestro 
filósofo se interna por otra tradición. La lectura personal de 
los vitalistas, de Nietzsche y Dilthey, le permitirán plantear 
en toda su radicalidad la problemática de la vida y la tempora- 
lidad -en otro sentido de como Husserl lo había encarado-. 
Pero serán Kierkegaard y Jaspers los que le darán una nueva 
y valiosa indicación: el pensar existencial le permitirá recu- 
perar no sólo la vida (que para evitar malentendidos será re- 
emplazada por la noción de Dasein), sino lo que irá recibiendo 
con el tiempo una definida configuración: la facticidad 392. En 
sus Vorlesungen de 1919-1920 expone el tema de "Problemas 
escogidos de Fenomenología pura"393, donde aparece ya su 
problemática personal: la pregunta por el ser debe ser respon- 
dida al nivel de la "vida fáctica" (das faktische Leben). Esa 
facticidad, efectividad (Tatsächlichkeit), situación vital tiene 
su estructura concreta propia, histórica. La fenomenología, 
ciencia fundamental, como para Husserl, no es ya descripción 
de esencias reducidas abstractamente, sino descripción u "onto- 
logía y hermenéutica de la facticidad"394. 
     En sus lecciones sobre "Introducción a la fenomenología de 
la religión" (semestre de invierno de 1920-1921) Heidegger 
estudia con detenimiento un ejemplo a sus ojos paradigmático 
de lo que pudiera llamarse "experiencia fáctica de vida", y para 
ello comenta metafísicamente las cartas de Pablo a los Tesalo- 
nicenses (cap. 4-5), donde como en ningún otro texto aparece 
la cuestión de la parousía (ad-venimiento del Señor); estudia 
igualmente la II Carta a los Corintos, capítulo 12, 1-10. Conclu- 
ye indicando a la "religiosidad del cristianismo primitivo como 
el modelo de una experiencia fáctica de vida"395, fundamental- 
mente por su sentido histórico, escatológico, kairológico. Este 
es el origen de la cuestión propiamente heideggeriana -pero 
de raigambre kierkegaardiana- de la "existencia fáctica", y 
la advertencia sobre la desviación propia de la inadecuada 
conceptualización (Begrifflichkeit) de la experiencia fáctica. 
     Heidegger afirma en Ser y tiempo que se da la com-prensión 
del ser en el nivel cotidiano o fáctico396; con ello se opone a 

 



 
143 
 
todo irracionalismo vitalista; com-prensión que es una nota 
óntica del hombre y su preminencia entre las "cosas" al abrír- 
sele el horizonte ontológico (el hecho de que las cosas se den 
dentro del lógos como horizonte de com-prensión) .Con ello 
indica en el nivel existencial, en parte, la intención del pensar 
existencial de Kierkegaard y Jaspers, y la inteligibilidad propia 
del hombre de toda la filosofía clásica397. Pero la com-prensión 
existencial del ser no es la tematización de la facticidad: "Vers- 
tehen ist nicht Erkennen im Sinne des thematischen Erfas- 
sens". "Lo que se dice ser está abierto a la com-prensión del 
ser que es inherente como com-prender del Ser-ahí ex-sistente. 
La previa, si bien no conceptual (unbegriffliche), apertura al 
ser (Erschlossenheit von Sein) posibilita que el Ser-ahí pueda, 
en cuento ex-sistente ser-en-el-mundo, conducirse relativamente 
a entes"398. Esa com-prensión posibilita igualmente la temati- 
zación como "modo" fundado de ser en el mundo399. Por su 
parte, como en el pensar, habrá una tematización radical (el 
pensar fundamental y esencial) y una tematización derivada 
(el conocer implícito del ser de la ciencia y el pensar filosófico 
explícito del ser intramundano). Así surge una diferencia con 
la fenomenología husserliana y como superación del saber 
absoluto hegeliano. 
     Al comienzo, en Ser y tiempo, será sólo una nueva descrip- 
ción de lo que es la fenomenología misma: la fenomenología 
trascendental de Husserl, método de la reducción esencial o 
eidética, será ahora una hermenéutica fenomenológica existen- 
ciaria. La cuestión hermenéutica es tan antigua como la voca- 
ción filosófica en Heidegger, y comienza a ser planteada en el 
momento de sus estudios teológicos: "El título hermenéutica 
me era familiar por mis estudios teológicos. En aquel entonces 
me ocupé en la cuestión de la relación entre la palabra de la 
Sagrada Escritura y el pensar teológico-especulativo... Sin 
esa procedencia teológica no hubiera jamás alcanzado el ca- 
mino del pensar. Pero procedencia (Her-kunft) es un perma- 
necer siempre como futuro (Zukunft) "400. Y a continuación 
relata al profesor japonés de cómo incursionó en la "herme- 
néutica" gracias a las indicaciones que Dilthey le diera sobre 
la cuestión en el pensamiento de Schleiermacher401. Herme- 
néutica significará en Ser y tiempo algo más radical que para 
el profesor berlinés, ya que "ni es la doctrina del arte de inter- 
pretar (Auslegungskunst), ni la interpretación misma, sino 
más bien la búsqueda por determinar la esencia de la inter- 
pretación desde la [interpretación] hermenéutica"402. No sería 
entonces un método como técnica o arte, no sería tampoco el 

 



 
144 
 
interpretar cotidiano o científico, es la descripción de las con- 
diciones esenciales de posibilidad de la interpretación misma, 
de sus últimos fundamentos, de los su-puestos, de los "pre- 
-juicios". Es "interpretación" como "ubicación por procedencia 
(Erörterung) "403: "de donde" procede toda interpretación es 
"del estar-ya-siempre-en-un-mundo". Ese previo ser ya no 
puede estar ausente ni en la com-prensión existencial (en la 
cual consiste), ni en el conocer científico o el pensar (de 
cualquier tipo que sea). Si ese "ser-en-el-mundo" es siempre 
previo (y por otra parte históricamente dialéctico) , ¿no nos 
encontraríamos en un círculo vicioso? ¿Se podrá llegar a la 
fundamentación de la interpretación si dicho fundamento es 
por último histórica y positivamente impensable en cuanto a 
sus contenidos? Esto es justamente el "círculo hermenéuti- 
co"404. La facticidad no puede "reducirse" o "ponerse entre 
paréntesis"; debe partirse de ella sabiendo que se permanece 
en ella aún en el pensar. "Lo decisivo no es salir del círculo, 
sino entrar en él del modo justo. Este círculo del com-prender 
no es un círculo en que se movería una cierta forma de cono- 
cimiento, sino que es la expresión de la existenciaria estructu- 
ra previa (Vor-struktur) del Ser-ahí mismo"405. "Un método 
auténtico se funda en dirigir una previa y adecuada mirada a 
la constitución fundamental (Grundverfassung)"406. "Sin duda 
mostramos ya [Heidegger en los §§ 18 y 31-32 de Ser y tiempo 
y nosotros en los §§ 2-6 de esta Ética] al hacer el análisis 
de la estructura del com-prender en general que aquello que 
se censura con la inadecuada expresión de círculo [vicioso] es 
inherente a la esencia distintiva del com-prender mismo... 
Los esfuerzos han de apuntar a saltar, originariamente y del 
todo, dentro de tal círculo, para asegurar desde el inicio de la 
analítica del Ser-ahí la visión plena de la circularidad del ser 
de éste. No demasiado, sino demasiado poco su-pone la ontolo- 
gía del Ser-ahí cuando parte de un yo sin mundo para darle 
luego un objeto y una relación a éste ontológicamente in- 
fundada"407. 
La "situación hermenéutica"408 es el punto de partida de una 
redefinición de la fenomenología. La fenomenología no es ya 
un método trascendental para conocer la esencia reducida, una 
evidenciación de la esencia, sino que, como hermenéutica exis- 
tenciaria, es un "permitir ver lo que se muestra"409. Lo que 
se muestra por sí es la "cosa" (Sache) o tema del pensar filo- 
sófico. Lo que cotidiana y existencialmente se aparece es el 
ente, lo obvio, lo comprensible de suyo; "pero lo que en un 
señalado sentido permanece oculto, o vuelve a quedar encu- 

 



 
145 
 
bierto o sólo se muestra desfigurado, no es tal o cual ente, 
sino... el ser de los entes (das Sein des Seienden)"410. El ser 
del ente es el horizonte desde el cual los entes pueden ser 
comprendidos; el ser se su-pone en toda comprensión cotidia- 
na de entes. En este sentido la fenomenología es "hermenéutica, 
en el sentido de un desarrollo de las condiciones de posibili- 
dad (der Bedingungen der Möglichkeit) de toda investigación 
ontológica"411. Siendo el ser el tema fundamental, no el único 
de la filosofía412, esta hermenéutica no será ya óntica, existen- 
cial cotidiana, sino que tendrá por tema la "estructura onto- 
lógica"413 en cuanto tal, explícitamente. 
     Esta interpretación del "círculo hermenéutico", de la "es- 
tructura ontológica" es una analítica existenciaria414. En cuan- 
to existenciaria se diferencia de la descripción existencial, 
porque tiene como tema al ser explícitamente descubierto en 
el pensar. La actitud temática o teórica del pensar va del 
"ente" al "ser supuesto"; en la comprensión derivada y temá- 
tica se alcanza el conocer conceptual. La com-prensión del ser 
se da en el nivel existencial ( existenziell); el análisis ontoló- 
gico es temático-existenciario (existenziale), que tiene como 
tema originario al hombre como ser en el mundo, manifestado 
en la estructura ontológica por medio de sus elementos cons- 
titutivos: los existenciarios (Existenzialien). El ser del hom- 
bre, una de las manifestaciones del ser en general, es "el que 
se muestra" (fainómenon) por los existenciarios que sólo apa- 
recen al descubrimiento de la hermenéutica fenomenológica 
del análisis existenciario u ontológico explícito (temático, 
teórico). 
     La hermenéutica existenciaria, como modo fundado del hom- 
bre de ser en el mundo en actitud teórica, como pensante, es 
posible desde la com-prensión existencial del ser por parte del 
filósofo mismo, y tiene dos momentos: en cuanto analítica del 
fundamento mismo (cuestión resumidamente tratada en algu- 
no de sus momentos en el capítulo I de esta Ética), y en cuanto 
deducción de lo fundado (que hemos abordado en el capítulo 
II). El fundamento (que en último término es la com-prensión 
cotidiana del ser) puede ser pensado desde su mostración mis- 
ma: el ser es pensado como fundamento del ente intramunda- 
no. Este "permitir" ver lo que se muestra será pensado al fin 
negativamente, por mostraciones ad absurdum y que se fun- 
dan recíprocamente. En definitiva el método de esta descrip- 
ción ontológica fundamental será la dialéctica. 
     La hermenéutica deductiva de lo fundado, las posibilidades 
(los entes desde el ser y sus actitudes correspondientes), puede 

 



 
146 
 
pensar desde el fundamento ya mostrado y pensado por el 
pensar fundamental y esencial. Este pensar derivado es de- 
-mostrativo. Sólo puede mostrarse el ser y la com-prensión del 
ser; en cambio puede de-mostrarse "desde" la negatividad del 
poder-ser la libertad humana ante posibilidades. Las posibili- 
dades, los valores, la interpretación existencial, la prâxis... 
pueden de-ducirse (incluyendo siempre la in-ducción a partir 
de la experiencia cotidiana del filósofo) desde el fundamento 
previamente descripto. Este pensar fundado (que es también 
el del ego cogito como "sujeto") ha debido previamente ser 
des-fondado de su pretendida primigeniedad para ahora ser 
re-fundado en el ser, con lo que recupera su validez. 
     La ética ontológica o del fundamento será una analítica 
existenciaria o hermenéutica dialéctica que mostrará el ser 
del ente como punto de partida del "círculo hermenéutico". El 
tema incluye y parte desde la com-prensión del ser como hori- 
zonte. Este horizonte será en Ser y tiempo la temporalidad (el 
ser desde el tiempo; el ente desde el ser), pero que se preten- 
derá sobrepasar, y no por ello suprimir sino para re-fundarlo, 
desde el ser pensado desde sí mismo415: la "cuestión" (Sache) 
del pensar esencial. En el § 33 hemos colocado al comienzo un 
cuadro; el último nivel, el supremo, es para Heidegger al que 
existencialmente se abre la com-prensión dialéctica y cotidia- 
na sin jamás abarcarlo: la totalidad totalizada, el ser mismo, 
en cuanto tal. Ese ser mismo pensado desde sí mismo es el 
tema del pensar esencial heideggeriano. ¿Es ello posible? El 
pensar del fundamento o del ser como horizonte del mundo es 
analítico existenciario y al mismo tiempo dialéctico (tema del 
siguiente parágrafo). El pensar de las posibilidades o de lo 
intramundano es in-ductivo y de-ductivo, epistemático. Este 
último puede llevar estrictamente el nombre de método; los 
anteriores más bien son los supuestos metódicos del pensar 
filosófico. La pregunta que ahora debe ser planteada es la 
siguiente: ¿Cuál es el límite del pensar en cuanto tal? 
 
 
§ 35. ¿ES LA TEMATIZACIÓN DIALÉCTICA EL LÍMITE DEL PENSAR? 
 
El pensar que tematiza la esencia del ente "desde" el ser como 
abarcado dentro del horizonte de la temporalidad, pensar de- 
rivado de lo intramundano con referencia explícita al ser de las 
posibilidades, hemos dicho que tiene un método in-ductivo de 
la cotidianidad histórica y de-ductiva de los horizontes o estruc- 
turas analíticamente descriptos por el pensar fundamental 

 



 
147 
 
existenciario. El pensar derivado es epistemático y su tema es 
una estructura "ante los ojos" (Vorhandenheit) indica la obje- 
tualidad de lo así tematizado conceptualmente). De esta mane- 
ra se describe lo que sea la hermenéutica existencial, la dife- 
renciación proyectada de las posibilidades por elección, la 
libertad, el valor, el ámbito fundado e intramundano de la 
prâxis, vistos en el capítulo II. En ética se trataría de la mo- 
ralidad de las posibilidades o de la prâxis con todo lo que 
esto incluye. Esta es la ética en el sentido tradicional, parte 
de la filosofía como ciencia de-mostrativa. En verdad es sólo 
la parte de-mostrable de la ética, ética de las posibilidades o 
de la prâxis como tal. En este nivel se ha movido la ética 
moderna, la de Kant o Scheler, ética del sujeto intramundano 
ante el objeto que es puesto en su ser desde la subjetividad 
productora o constituyente. 
     Pero la ética fundamental, ontológica, tiene como tema algo 
más radical, no ya el ente desde el ser, sino el ser como hori- 
zonte del ente. Este ser es inconceptualizable y por ello nunca 
puede estar en la posición de "ante los ojos"; pero tampoco 
temáticamente se encuentra como está cotidiana y práctica- 
mente. ¿Es el ser tema del pensar fundamental como orden 
trascendental de la manifestación de la esencia de los entes o 
del mundo como tal? ¿Puede acaso ser pensado temáticamente 
el ser que es com-prendido existencialmente pero que fluye 
históricamente como fuyente poder-ser? ¿No es el ser como 
poder-ser un horizonte in-clauso que jamás la dia-léctica exis- 
tencial llega a abarcar como la identidad del todo totalizado? 
¿Cómo se denominará el método o el acceso a los pre-supuestos 
originarios que son el tema de la ética ontológica? 
     Partiremos en nuestra exposición de una doctrina clásica 
pero olvidada, que necesita por ello ser de-struida. 
     Aristóteles planteó clara y resolutivamente nuestra cuestión 
metódica416. A la actitud ontológica fundamental le dio el 
nombre de dialéctica, que tiene por función preparar el suelo 
sobre el que pueda levantarse la actitud epistemática de la 
filosofía de-mostrativa (in-ductiva "desde" la cotidianidad y 
de-ductiva "desde" los últimos horizontes: en ambos extre- 
mos encuentra el ser com-prendido existencial, histórica y 
políticamente). Veamos esto detenidamente. 
     Platón había usado la noción de dialéctica -conocida en su 
tiempo en especial entre los sofistas- para convertirla en el 
"arte real"417, que permite elevarse positivamente al saber su- 
premo de los principios418, siendo así el "coronamiento de 
todas las ciencias"419. Aristóteles en cambio toma la dialéctica 

 



 
148 
 
en un sentido distinto: como una práctica, como un ejercicio, 
recetas empíricas para la discusión. Sin embargo, la eleva al 
rango de arte gracias a su reflexión teórica sobre su estructura 
propia. El Estagirita expuso por primera vez enteramente una 
lógica, y en ella no podía faltar la parte fundamental. Sin 
embargo, dicha parte fundante, se la ha descuidado a tal punto 
que ha caído en el olvido más absoluto. En las Categorias y 
De la interpretación estudia la cuestión del término y el juicio 
(y todo lo que esto supone); en los Analíticos el gran descu- 
brimiento de la de-mostración por silogismos, es decir, la cons- 
titución apo-díctica de la ciencia (método que se usa en la ética 
de las posibilidades). La partícula latina de- y griega apó- nos 
indica una anterioridad. La cuestión anterior a la ciencia la 
trató Aristóteles en los Tópicos y en el tratadito de los Argu- 
mentos sofísticos (al igual que en otras obras tales como la 
Retórica, la Metafísica, etc., pero nos referimos aquí principal- 
mente al Órganon). La cuestión es simple y por demás clara: 
la de-mostración epistemática, el saber apo-díctico parte de 
premisas o axiomas conocidos evidentemente. Por ello hay 
saber y ciencia de las conclusiones inferidas. Pero, ¿puede 
acaso haber ciencia o saber por conclusiones de los principios 
mismos, de los axiomas o primeras premisas? De otra manera: 
¿Puede haber acaso demostración del horizonte desde el que 
com-prendemos, de la misma manera epistemática de como 
apo-dícticamente concluimos acerca de los entes intramunda- 
nos? Si hay de-mostración acerca del ente ¿Puede haberla del 
ser que ilumina al ente? El plano óntico puede de-mostrarse 
desde el ontológico, pero ¿puede demostrarse el fundamento 
ontológico mismo? La respuesta es evidentemente: no. Por 
definición los principios de la definición son indefinibles, los 
principios de la demostración indemostrables; de lo contrario 
llegaríamos al infinito y no de-mostraríamos nada ni tampoco 
definiríamos algo jamás. ¿Queda entonces acerca de las pri- 
meras premisas, de los principios, del punto de partida indicar 
simplemente que son evidentes y sobre ellos no hay ninguna 
manera de pensarlos metódicamente? Aristóteles no piensa 
así. La dialéctica es justamente la manera de habérselas con lo 
originario en un plano existencial (práctico-histórico como 
veremos) y en lo temático existenciario (cuestión de los pri- 
meros principios en la Metafísica y los Analíticos)420. Interpre- 
temos algunos textos claves. 
     Al comienzo de la Retórica dice que "la retórica es como (un 
arte) paralelo al de la dialéctica, porque ambas tratan de 
aquello que comúnmente todos (koinà hapánton) pueden com- 

 



 
149 
 
prender (gnorízein) de alguna manera y que no pertenece a 
ninguna ciencia"42l. Lo que no es objeto de ciencia puede no 
serlo por eminencia o por defecto: o porque es una mera opi- 
nión o algo adventicio, o porque es el principio de la ciencia 
misma. Estos -los principios- son comprendidos por todos los 
hombres, no así las meras opiniones o los niveles adventicios de 
los entes individuales; los principios son, por otra parte, epis- 
temáticamente indemostrables, porque constituyen el funda- 
mento de la ciencia422. El tema del arte o método dialéctico es 
la com-prensión histórica, cotidiana, cultural y dialéctico-exis- 
tencial del ser. Vamos a mostrarlo en Aristóteles, y ello con- 
firmará la hipótesis de que la dialéctica, como método temati- 
zante, no es un método científico porque su tema es más 
inteligible que la misma ciencia y su tarea es mucho más 
fundamental. Se trataría del pensar fundamental de Heidegger 
-más allá del ego cogito-, sin ser todavía el pensar esencial. 
     La dialéctica es el "arte de la interrogación"423, es como un 
arte del diálogo424, pero es mucho más. Al comienzo de los 
Tópicos dice Aristóteles que "el tema de este tratado es el de 
encontrar un método por cuyo medio podamos razonar sobre 
todo problema (perì pantòs problématos) a partir de lo com- 
prendido cotidianamente"425. Ese método es la dialéctica, que 
es "un razonamiento que argumenta a partir de lo comprendido 
cotidianamente"426. La dialéctica es universal (trata de todo), 
su punto de partida no es sabido ciertamente (porque es 
com-prendido existencialmente). "Se considera que se com- 
prende cotidianamente (éndoxa) lo que es admitido por todos, 
por la mayoría, por los sabios; es decir, por todos, por la mayo- 
ría de los que saben, o por los más dignos"427. Se trata enton- 
ces de aquello que funda efectiva e históricamente la cultura 
de un grupo: la com-prensión existencial y cotidiana del ser428. 
Por ello "la dialéctica no se ocupa ni sobre cuestiones deter- 
minadas ( como género), ni sobre un, género único"429, porque 
los géneros son conceptualizables y nos encontramos en un 
nivel anterior. La dialéctica no se ocupa de algún tipo de ente 
en particular sino sobre los principios "comunes" (koiná) a 
todas las ciencias, como por ejemplo el principio de contra- 
dicción, y, por ello, la dialéctica es fundante con respecto a 
todas las ciencias430. Así poco a poco se van identificando los 
principios teóricos de la ciencia con lo comprendido cotidiana- 
mente (tà éndoxa). Sobre los principios se tiene un "asenti- 
miento"431 que sólo la dialéctica puede confirmar. En efecto, 
la dialéctica "es útil para las ciencias filosóficas432, porque el 
poder suscitar aporías en posturas opuestas sobre un tema nos 

 



 
150 
 
permitirá descubrir más fácilmente la verdad y el error. Lo 
es igualmente Con respecto al fundamento (tà prôta) de los 
principios (arjôn) de cada una de las ciencias, puesto que es 
imposible someterlos a prueba a partir de los mismos principios 
de la ciencia, supuesto que el principio es lo primero de todo 
(desde lo que de-muestra); éstos deben ser necesariamente 
discutidos a la luz de la comprendido cotidianamente (éndo- 
xon) en algún ámbito particular, y esto pertenece como propio 
a la dialéctica; pues la dialéctica es un poner a prueba433 en 
el que se encuentra el camino (hodòn) que lleva a los princi- 
pios (arjás) de todo método"434. En Aristóteles se ha rehabili- 
tado entonces la "comprensión cotidiana" postergada como 
mera "opinión" por Platón, lo que en nuestro caso llamaríamos 
la com-prensión existencial e histórica del ser. 
     ¿El dialéctico es un filósofo? Si la filosofía es ciencia, y este 
fue el intento aristotélico, el dialéctico es más que un filósofo. 
En esto residiría la cuestión de la Ueberwindung de la meta- 
física. ¿Cómo llamó Aristóteles al hombre que superando la 
filosofía como ciencia podía pensar los principios mismos? 
Simplemente: el hombre culto. Copiemos un texto importan- 
te: "En todo género de especulación y de métodos, desde el 
más cotidiano al más elevado, parece que hay dos tipos de 
actitudes435; a la primera podríamos denominarla ciencia de la 
prâgma ya la otra una como cultura (paideían). Es un efecto 
del hombre culto (pepaideuménon)  el poder efectuar la críti- 
ca  (krînai)... Y es pues precisamente esta actitud la que 
pensamos pertenece al hombre que posee una cultura sobre 
todo (tòn hólos pepaideuménon) y como resultado de la 
cultura (tò pepaideûsthai). Agreguemos que pensamos que 
[el culto] es capaz de criticar (kritikón): pensar, probar, juz- 
gar) él solo acerca de todo (perí pánton), mientras que los 
otros no son competentes sino sobre alguna naturaleza deter- 
minada [por las ciencias particulares]"436. El hombre culto 
trata de lo más universal y sin embargo más cotidiano que se 
encuentra "bajo" los mismos principios de las ciencias; su 
modo de habérselas es la dialéctica y su tema es lo compren- 
dido por la com-prensión existencial del ser. Esta "cultura 
dialéctica" no es un saber epistemático (paideía no es episté- 
me), y es justamente porque no es un saber determinado, ni 
siquiera una parte de la filosofía de-mostrativa, que la com- 
prensión culta del dialéctico es supremamente universal y 
crítica acerca del fundamento de toda ciencia particular437. Se 
trata de una manera de habérselas con la totalidad pero nega- 
tivamente, y de allí la manera negativa de los primeros prin- 

 



 
151 
 
cipios: "es imposible que algo pertenezca y no pertenezca al 
mismo tiempo a algo bajo el mismo respecto"438. La dialéctica 
que se abre al ser como fundamento, lo comprendido en la 
cotidianidad por último, por referirse a la totalidad histórico- 
existencial (que fluye dialécticamente en su perenne dia-lécti- 
ca pretemática), no puede al fin afirmar algo sino más bien 
negar el error, la desviación, la falsedad (lo que no-es el ser 
que com-prendo pero que nunca puede saber). "Lo negativo 
adviene, por primera vez, el índice de una posibilidad indefi- 
nida, adviene apertura a la totalidad"439. Y esto porque "lo 
comprendido cotidianamente" (éndoxon) no puede ser de- 
-mostrado sino mostrado por negación, por la imposibilidad 
que sea lo que se afirma acerca de lo que no-es (lo falso): el 
dialéctico parte de dos posibilidades para negar una dejando 
a la otra en su pura mostración jamás de-mostrada440. Es un 
"dejar ser", un permitir mostrarse lo que es, negando la 
mera apariencia. ¿No es acaso la descripción ontológica de 
Heidegger? 
     La ética-ontológica tiene como método o manera de pensar 
la dialéctica, y en este caso el filósofo es un "hombre culto", 
Es por ello, nos dice en la Ética a Nicómaco, que es "un signo 
del hombre culto exigir en cada tema el rigor que comporta 
la naturaleza del asunto... [por ello el método de la ética pue- 
de determinarlo] aquel que juzga bien en cuanto es cultivado 
en todas las cosas"441: el dialéctico -que plantea las cuestio- 
nes de ontología- podrá indicar el camino al científico -que 
expone de-mostrativamente la ética de las posibilidades. 
     Si se tiene en cuenta las nociones usadas en el capítulo I 
de esta Ética se verá que, al fin, todo es negativo: la "com- 
-prensión del ser" se entiende sólo como un no-concepto del 
ente; la metáfora del "horizonte" es la negatividad misma; 
lo "ad-viniente" del ser es un no-ser todavía, que por su parte 
indica igualmente el poder-ser; la com-prensión es "dia-léctica" 
en cuanto fluyente, es decir, un siempre más allá, un límite; 
el mismo término "trascendental" es una superación de lo 
dado, su negación. Pero la negatividad fundamental es la del 
ser mismo: nunca es com-prendido del todo (sus manifesta- 
ciones históricas son sólo parciales), pero además, el ser como 
ser nunca puede ser pensado positivamente, y por lo tanto 
dicho. Es que al fin todo acerca de lo que se delibera y obra (y 
se piensa) es un "principio futuro"442, y por ello nada intra- 
mundano se nos da "inmediatamente"443. 
La ontología entonces en último término es dialéctica, y 
acerca del ser como ser nada puede ser pensado positivamente 

 



 
152 
 
pero sí com-prendido existencialmente. La com-prensión histó- 
rica del ser además de cultural es política. Es por ello que 
Aristóteles descubre que la ciencia arquitectónica (la que ar- 
ticula todas las demás positivamente) debe ser la política444. 
¿No es esto una aporía? ¿Cuál es la ciencia real, la política 
como arquitectónica o la ciencia del ser como principal445? Si 
la metafísica pensara lo que la prâxis en su com-prensión exis- 
tencial com-prende; si la ontología pensara claramente la tota- 
lidad totalizada a la que la prâxis tiende como un futuro inal- 
canzable, se daría lo que Hegel ha afirmado: "La idea abso- 
luta es la identidad de lo teórico y lo práctico"446. Nada más 
ajeno al pensar aristotélico de la finitud. 
     Intramundanamente descubre Aristóteles que hay una mul- 
titud de proyectos (fines de las técnicas, de las artes, del 
obrar)447. Pero todos esos proyectos se subordinan a un pro- 
-yecto final, el fin último, el ser como poder ser, pero poder-ser 
político e histórico448. Como ciencia la política es la que más 
se acerca en la tematización de las estructuras existenciarias 
de esa com-prensión existencial del ser como interés común 
(poder-ser de "nuestro" ser), y en tanto tal puede orientar a 
las otras ciencias asignándoles un lugar en el concierto de las 
mediaciones (que eso es al fin el conocer científico o el pensar 
filosófico) hacia ese ser que ad-viene prácticamente. Es como 
ciencia de la prâxis política (comunitaria e histórica), que se 
orienta en la mayor proximidad al ser com-prendido existen- 
cialmente, que la política es arquitectónica. Sin embargo, ja- 
más podrá dar cuenta positiva del contenido de ser que sólo 
se nos muestra parcialmente en la historia: es ciencia de lo 
in-clauso, de lo nunca totalizado. 
     Por su parte la ontología, en cuanto pensar teórico del ser 
como tal, tampoco puede dar cuenta de él: sólo puede pensar 
lo que el ser como tal no-es y decir negando. Pero como ciencia 
de lo teórico (existenciaria) la ontología es igualmente princi- 
pal, aunque nunca pueda tener ante los ojos como ob-jeto al 
ser como tal. 
     La convergencia del pensar dialéctico ontológico (en el cual 
consiste la ontología) y de la política (en el que remata la 
ética de las posibilidades) no puede identificarse en un ob-jeto 
conocido. Ambos saberes están siempre abiertos hacia un más 
allá que los trasciende. Ese más allá es fundamentalmente el 
ser, ser com-prendido efectivamente en la com-prensión exis- 
tencial, la supremamente inteligible, y sin embargo ser que 
como poder-ser histórico se muestra en una manifestación 
epocal que como máscara endurecida viene a ocultar nueva- 

 



 
153 
 
mente al ser que siempre se retira hasta que pueda manifes- 
tarse. Pero la manifestación histórica jamás será total. El ser 
jamás será una totalidad ni com-prendida ni sabida ni pensada 
totalmente por el hombre en su finitud, en su condición histó- 
rica itinerante. 
     ¿Es dialéctica la última manera de pensar el ser? Esta fue 
la pregunta con la que iniciamos este parágrafo 35. Aristóteles 
piensa que no, e igualmente Heidegger. Es sólo aquí que debe 
plantearse la cuestión del "pensar esencial". Resolvamos ahora 
la cuestión planteada por Kant, Hegel y Husserl, y mostremos 
la originaria solución heideggeriana. 
     Ante Husserl se afirma que lo supremamente inteligible, en 
sentido fuerte y propio, es la com-prensión existencial del ser, 
en su situación fáctica, lo éndoxon; esta com-prensión es el 
punto de partida de todo: de la vida cotidiana, del conocer 
científico, de la filosofía, del primario quehacer dialéctico o 
existenciario; no es ya la reducción eidética. Se afirma el sen- 
tido de un pensar el ente desde el ser (la hermenéutica exis- 
tenciaria), y el poder de la filosofía de trascender la mera 
cotidianidad. Más allá de la fe de lo "en-sí" de Kant está la 
intuición existencial del ser; más allá del saber kantiano 
está el pensar existenciario. La pretensión hegeliana de la iden- 
tidad de lo práctico y teórico es un imposible: imposible la 
com-prensión totalizante del ser, imposible el pensar clarivi- 
dentemente un ser dado como identidad del concepto consigo 
mismo. La dia-léctica existencial y la dialéctica como manera 
de pensar, como método, nos preserva de caer en todos esos 
errores. 
     Pero ¿y el ser "como ser" puede ser com-prendido o pensado? 
Jamás podrá ser com-prendido totalmente en la historia. ¿Y 
pensado? Aristóteles responde adecuadamente: el poder-ser 
adecuado y último (eudaimonía) sería justamente el poder 
com-prender cotidianamente y pensar teóricamente el ser como 
ser (que es lo idéntico a la totalidad de cosas divinas), pero 
"¿no es este tipo de vida algo demasiado alto para la vida 
humana?"449. En efecto, el hombre tiene en su inteligencia 
(noûs) una capacidad divina, pero en el estado de esta vida 
no puede tener de lo divino o del ser en cuanto tal una intui- 
ción adecuada, por ello comportándose como el más amado de 
los dioses debe tender hacia lo supremo. Lo supremo, el ser 
como ser, la totalidad totalizada, fluye siempre tanto en lo 
existencial como en el pensar, nos va como dejando sus ruinas 
y sin embargo nos atrae con su plenitud. El pensar que piensa 
el pensamiento es divino pero no humano. 

 



 
154 
 
     Valga el siguiente esquema como lejana síntesis de lo dicho: 
 
Esquema 13 
 

 
 
     Heidegger sin embargo intenta algo más; intenta lo que él 
llama el "pensar esencial"; un pensar de alguna manera posi- 
tivamente el ser y decirlo igualmente, y en cuanto tal. Este 
había sido el primer intento aristotélico ("la ciencia buscada 
del ser como ser", pero nunca encontrada; lo encontrado fue 
una teología negativa y una ontología doblemente negativa; 
ya que el ser de lo intramundano en cuanto tal no puede ser 
pensado ni dicho)450, o mejor, un intento de Aristóteles pero 
de raigambre platónica (la dialéctica positiva como conoci- 
miento supremo de las ideas). Los años y la fidelidad a un 
pensar acerca de la finitud le hizo postergar la solución hasta 
el momento de su muerte. La identidad, vida divina del noûs 
absoluto, no es ya quehacer humano. Heidegger en cambio 
guarda todavía esa esperanza. ¿No será que la inmediatez del 
ego cogito ha sido todavía postergada hasta este nivel? ¿No 
 

 



 
155 
 
será que alienta al fin un secreto intento de reconstruir el 
sueño moderno, no ya al nivel óntico ni ontológico, sino al del 
ser pensado desde sí mismo más allá del horizonte trascenden- 
tal del mundo? En este caso, efectivamente, ninguna categoría, 
ni siquiera existenciaria u ontológica, podría servir para pensar 
el ser, y ninguna palabra filosófica para decirlo. ¿La búsqueda 
de categorías positivas trans-existenciarias, el lenguaje poético 
usado, y el ir cada vez más cerca del místico, no nos indican 
que el pensar esencial de Heidegger, el pensar positivamente 
el ser desde el ser más allá de sus manifestaciones (es decir, 
más allá del pensar el ser desde el ente), es un intento que 
sobrepasa la humanidad misma? ¿El pensar de la finitud no 
habrá intentado al fin sobrepasar sus límites y ser el mismo 
pensar infinito? De ello nos hablan sus obras posteriores a Ser 
y tiempo, pero se hace acuciante e insistente desde Carta sobre 
el "humanismo", en especial Gelassenheit, La constitución onto- 
-teo-lógica de la Metafísica, Identidad y diferencia. Hacia la 
cuestión del pensar. Su intento, magnífico y clarividente, pre- 
tende ir más allá de la ontología como Totalidad, tanto de la 
ciencia filosófica demostrativa (ética de las posibilidades en 
nuestro caso) como de la ontología dialéctica (ética ontológi- 
ca) o existenciaria, fundamental. Lo cierto es que, al menos, 
la indicación de que el ser-totalizado del hombre es la identi- 
dad, significa una señal para no detener cotidianamente la 
com-prensión existencial y dia-léctica, y temáticamente no 
detener igualmente el pensar dialéctico existenciario o demos- 
trativo de lo que es com-prendido: el ser, el que manifestán- 
dosenos histórica y prácticamente como poder-ser llegue así a 
ser, como el télos absoluto de Kierkegaard, simplemente ser: 
allí se dará la identidad entre com-prensión, saber y pensar, 
entre historia y eternidad, entre teoría y prâxis, entre la eudai- 
monía y el ser como ser. El Hegel teólogo describió lo Idéntico 
divino pero no pudo explicar lo dis-tinto histórico. En la histo- 
ria de la ontología el método supremo es el dialéctico; es la 
eternidad el noûs o la intelección positiva del ser como ser; en 
ese caso ya no hay método y esa indicación nos es dada igual- 
mente por el intento heideggeriano, sería la Ereignis del hom- 
bre-ser451: la Identidad inmediata final. 
     Pascal había ya visto que "los hombres se encuentran en una 
imposibilidad natural e inmutable de tratar cualquier ciencia, 
sea la que fuere, en un orden absolutamente realizado (abso- 
lument accompli)"452. Mientras que para Heidegger, aunque no 
ya como ciencia, es posible un pensar esencial positivo más 
allá de la ontología: "la cercanía lejana y la lejanía cercana 

 



 
156 
 
del ámbito" (die Gegnet: el ser como tal)453. O, como dice en 
Ser y Tiempo: "el Ser pensado sin el ente"454. De todas mane- 
ras, es siempre un pensar desde el mundo, un pensar desde la 
Totalidad, un pensar como actualidad cuya potencia no es "el 
Otro", y en esto coinciden los griegos, los modernos, Hegel y 
aun Heidegger . 
 
 
§ 36. EL MÉTODO ANALÉCTICO Y LA FILOSOFÍA LATINOAMERICANA 
 
Se trata ahora de dar el paso metódico esencial de nuestra 
obra. El método dialéctico u ontológico llega hasta el horizonte 
del mundo, la com-prensión del ser, el pensar esencial heideg- 
geriano, o la Identidad del concepto en y para-sí como Idea 
absoluta en Hegel: "el pensar que piensa el pensamiento". La 
ontología de la Identidad o de la Totalidad piensa o incluye 
al Otro (o lo declara intrascendente para el pensar filosófico 
mismo). Nos proponemos mostrar cómo más allá del pensar 
dialéctico ontológico y la Identidad divina del fin de la historia 
y el Saber hegeliano (imposible y supremamente veleidoso: 
ya que intenta lo imposible) se encuentra todavía un momento 
antropológico que permite afirmar un nuevo ámbito para el 
pensar filosófico, meta-físico, ético o alterativo. Entre el pensar 
de la Totalidad, heideggeriana o hegeliana (uno desde la fini- 
tud y el otro desde el Absoluto) y la revelación positiva de 
Dios (que sería el ámbito de la palabra teológica)455 se debe 
describir el estatuto de la revelación del Otro, antropológica 
en primer lugar, y las condiciones metódicas que hacen posible 
su interpretación. La filosofía no sería ya una ontología de la 
Identidad o la Totalidad, no se negaría como una mera teología 
kierkegaardiana, sino que sería una analéctica pedagógica de 
la liberación, una ética primeramente antropológica o una 
meta-física histórica. 
     La crítica a la dialéctica hegeliana fue efectuada por los 
posthegelianos (entre ellos Feuerbach, Marx y Kierkegaard). 
La crítica a la ontología heideggeriana ha sido efectuada por 
Lévinas. Los primeros son todavía modernos; el segundo es 
todavía europeo. Seguiremos indicativamente el camino de 
ellos para superarlos desde América latina. Ellos son la pre- 
historia de la filosofía latinoamericana y el antecedente inme- 
diato de nuestro pensar latinoamericano. No podíamos contar 
ni con el pensar preponderante europeo (de Kant, Hegel o Hei- 
degger) porque nos incluyen como "objeto" o "cosa" en su 
mundo"; no podíamos partir de los que los han imitado en 

 



 
157 
 
América latina, porque es filosofía inauténtica. Tampoco po- 
díamos partir de los imitadores latinoamericanos de los críticos 
de Hegel (los marxistas, existencialistas latinoamericanos) 
porque eran igualmente inauténticos. Los únicos reales críticos 
al pensar dominador europeo han sido los auténticos críticos 
europeos nombrados o los movimientos históricos de liberación 
en América latina, África o Asia. Es por ello que, empuñando 
(y superando) las críticas a Hegel y Heidegger europeas y 
escuchando la palabra pro-vocante del Otro, que es el oprimido 
latinoamericano en la Totalidad nordatlántica como futuro, 
puede nacer la filosofía latinoamericana, que será, analógica- 
mente, africana y asiática. Veamos muy resumidamente cómo 
pueden servirnos los pasos críticos de los que nos han ante- 
cedido, y de cómo deberemos superarlos desde la pro-vocación 
al servicio en la justicia que nos exige el pueblo latinoameri- 
cano en su camino de liberación.  
     De Schelling queremos recoger la indicación de que más allá 
de la ontología dialéctica de la Identidad del ser y el pensar 
(por ello Heidegger con su "pensar esencial" con respecta al 
"ser desde él mismo" es criticado por Schelling) se encuentra 
la positividad de lo impensable456. El Schelling definitivo se 
vuelve contra Hegel indicando, como para Kant, que "la repre- 
sentación no da por sí misma la existencia a su objeto"457. Es 
decir, para Kant una de las categorías de modalidad (y por 
tanto sus juicios) es la de posibilidad o imposibilidad458, y, por 
ello, analítica o negativamente deductible. Para Schelling, He- 
gel se encuentra en esta posición (que Fichte y el mismo 
Schelling de la juventud habían aprobado y expuesto), ya que 
"sólo se ocupa de la posibilidad (Möglichkeit) (lo que algo 
es: das Was)... pero independiente de toda existencia (Exis- 
tenz)"459,  y, por ello, es sólo una filosofía negativa porque "el 
acto en sí es sólo en el concepto"460. La "filosofía positiva es 
la que emerge desde la existencia; de la existencia, es decir, 
del actu acto-Ser... Éste es primeramente sólo un puro ésto (én 
tí)"461. La existencia es un "prius"462 que había sido dejada 
de lado por Hegel en el nivel de la conciencia. 
     Feuerbach, que escuchó las lecciones de Schelling, continúa 
su reflexión, mostrando que si el ser es el pensar en Hegel, 
todo se resume en al ser como pensar divino. Si el pensar abso- 
luto es la Idea y ésta es dios, es necesario, para recuperar la 
existencia, negar a dicho dios: "La tarea del tiempo nuevo 
fue la realización y la humanización de dios, el pasaje y la 
resolución de la teología en la antropología"463. Es por ello un 
ateísmo. Pero el ateísmo del dios de la Totalidad hegeliana 

 



 
158 
 
es la condición de posibilidad de la afirmación del Dios crea- 
dor (cuestión del capítulo X). Negar al hombre como solo 
razón es pasar de la posibilidad a la existencia; es redes- 
cubrir al hombre sensible, corporal, carne, que había negado 
Descartes. Kant había dicho que "en todos los fenómenos, lo 
real (Real) es un objeto de sensación (der Empfindung)"464. 
Por ello "lo real (das Wirkliche) en su realidad o como real 
es lo real como objeto de los sentidos; es lo sensible (Sinnli- 
che). Verdad, realidad, ser objeto del sentido (Sinnlichkeit) 
son idénticos"465. Si la existencia de algo es percibida y no 
pensada, la sensibilidad corporal es la condición del constatar 
la existencia o realidad. Por su parte, lo supremamente real o 
existente es para el hombre otro hombre, porque "la esencia 
del hombre es la comunidad" (§ 59), "la unidad de Yo y 
Tú" (§ 60). Es decir, lo supremamente sensible es otro hom- 
bre, y, por ello, "la verdadera dialéctica no es el monólogo 
(hegeliano) del pensador solitario consigo mismo, sino el diá- 
logo entre Yo y Tú" (§ 62). El Tú sensible es exterioridad de 
la razón; es existencia real. Es un paso más allá de Schelling, 
pero, y al mismo tiempo, se cierra nuevamente en la Totalidad 
de la humanidad: "La verdad es sólo la Totalidad de la vida y 
esencia humana (die Totalität...)" (§ 58). La Alteridad no ha 
sido sino indicada pero no propiamente pensada y definida 
para que no caiga nuevamente en la Totalidad. 
     Marx continúa el camino emprendido. Contra la mera intui- 
ción sensible de Feuerbach, criterio visivo o pasivo de lo real, 
el joven filósofo describe lo real no sólo como "lo sensible" 
más allá de lo meramente racional, sino como "lo pro-duci- 
do" más allá de la mera sensibilidad. Por ello, "el error princi- 
pal de todos los materialismos hasta ahora (incluyendo al 
feuerbachiano) consiste en que el objeto, la realidad, el ser 
objeto de la sensibilidad, ha sido captado sólo bajo la forma 
de un objeto o de una intuición, pero como acción humana 
sensible, como prâxis, como sujeto"466. Lo real no siempre es 
"dado" a la sensibilidad, sino que hay que producirlo para 
que se dé. Tengo hambre; el pan sensible debo producirlo 
para que se me dé a la intuición sensible. Es real (real como 
lo efectivamente dado al hombre) lo que por el trabajo es 
puesto a la disposición efectiva del hombre. La antropología 
feuerbachiana ha sido transformada en antropología cultural, 
si cultura (del latín: agri-cultura) es "lo producido" por el 
trabajo humano. La Totalidad no es ahora la humanidad sensi- 
ble sino la cultura universal. La exterioridad de lo producido 
sensible queda nuevamente interiorizado. 

 



 
159 
 
Kierkegaard, viene a dar un paso más, pero en otra direc- 
ción. Para el filósofo danés, el mundo hegeliano sistemático 
racional queda comprendido en la etapa de lo estético: se trata 
de la contemplación o de la "identidad del ser y el pensar"467, 
"un sistema y un Todo cerrado"468, donde cada hombre queda 
perdido como una "parte" de la "visión histórico mundial"469. 
La segunda etapa, la ética, se produce por la conversión que 
permite acceder al sujeto a la elección personal de su existen- 
cia como exigida por el deber. No es ya un hombre perdido en 
el abstracto mundo de la contemplación descomprometida, pero 
es todavía, "éticamente, la idealidad como la realidad en el 
individuo mismo. La realidad es la interioridad que tiene un 
interés infinito por la existencia, el que el individuo ético tiene 
por sí mismo"470. El hombre ético está todavía encerrado en la 
Totalidad, aunque sea una Totalidad subjetivizada y exigente; 
es no sólo el Hegel de la Filosofía del Derecho, sino el Heideg- 
ger de Ser y tiempo. 
     En la tercera etapa el pensar de Kierkegaard indica la cues- 
tión de la Alteridad (pero sólo en el nivel teológico, dejando de 
lado la otra indicación de Feuerbach, en el sentido de que la 
Alteridad debe comenzar por ser antropológica, y, por ello, 
dejando igualmente de lado el avance del mismo Marx). Más 
allá del saber ético se encuentra la fe existencial, que permite 
acceder a la "realidad como exterioridad"471, en su sentido 
primero y supremo. Más allá de la Totalidad ética del de- 
ber se encuentra la Alteridad: "El objeto de la fe es la rea- 
lidad del otro... El objeto de la fe no es una doctrina... 
El objeto de la fe no es el de un profesor que tiene una 
doctrina... El objeto de la fe es la realidad del que enseña 
que él existe realmente... El objeto de la fe es entonces la 
realidad de Dios en el sentido de existencia"472. La fe no "com- 
prende la realidad del Otro como una posibilidad"473, sino como 
"lo absurdo, lo incomprensible"474. " ¿Qué es lo absurdo? Lo 
absurdo es que la verdad eterna se haya revelado en el tiem- 
po... Lo absurdo es, justamente, por medio del escándalo 
objetivo [es decir, el sistema hegeliano], el dinamómetro de la 
fe"475. La fe, entonces, es la posición que, superando el saber 
de la Totalidad (absurda en cuanto el fundamento o identidad 
ha quedado atrás: absurdo = sin razón o fundamento [Grund- 
los], permite vivir sobre la palabra reveladora de Dios; se 
"opone a las opiniones" de la Totalidad ("paradójico" enton- 
ces). Por ello, la posición "religioso-paradojal"476 es la re-liga- 
ción suprema al Otro y la aceptación de su exterioridad a toda 
especulación; es el respeto por la existencia (Dios, concreto, 

 



 
160 
 
personal, individual) , desde el escándalo y lo absurdo de la 
razón sistemática. 
     Es aquí donde aparece nuevamente el viejo Schelling. En su 
última obra, Filosofía de la revelación, indica que por revela- 
ción se entiende, cuando es "la verdadera revelación de la 
fe"477, no sólo "de lo que no hay ciencia, sino de lo que no 
podría haber ningún saber sin la misma revelación (ohne die 
Offenbarung)"478. Por ello, "aquí sería establecida la revela- 
ción primeramente como una adecuada y especial fuente de 
conocimiento (Erkenntnissquelle)"479. Ahora, se pregunta 
Schelling: "¿En qué condiciones es posible llegar al conoci- 
miento filosófico de lo que sea [la revelación]?"480. A lo que 
responde que acerca del Dios creador, a priori, sólo "podemos 
tener un conocimiento a posteriori"481; es decir, la revelación 
supone el revelador. Por ello, "la fe (der Glaube), no debe ser 
pensada como un saber infundado (unbegtündetes Wissen), 
sino que habría más bien que decir que ella es lo mejor funda- 
do de todo (allerbegründetste), porque sólo ella tiene [como 
fundamento] algo tan Positivo en absoluto que toda supera- 
tión (Uebergang) hacia otro término es imposible"482. 
     La superación real de toda esta tradición, más allá de Marcel 
y Buber, ha sido la filosofía de Lévinas, todavía europea, y 
excesivamente equívoca. Nuestra superación consistirá en re- 
pensar el discurso desde América latina y desde la ana-logía; 
superación que he podido formular a partir de un personal 
diálogo mantenido con el filósofo en París y Lovaina en enero 
de 1972. En la sección de su obra Totalidad e infinito, que 
denomina "Rostro y sensibilidad"483, asume a Feuerbach y lo 
supera: el "rostro" del Otro (en el cara-a-cara) es sensible, 
pero la visibilidad (aún inteligible) no sólo no agota al Otro 
sino que en verdad ni siquiera lo indica en lo que tiene de 
propio. Ese "rostro" es, sin embargo, un rostro que interpela, 
que pro-voca a la justicia (y en esto queda asumido Marx, co- 
mo la antropología cultural del trabajo justo). Esta es una 
relación alterativa antropológica, que siguiendo la consigna de 
Feuerbach, debió primeramente ser atea de la Totalidad o "lo 
Mismo" como ontología de la visión, para exponerse al Otro 
(pasaje de la teología hegeliana a la antropología post-moder- 
na). Pero el Otro, ante el que nos situamos en el cara-a-cara 
por el désir (expresión afectiva que intelectivamente corres- 
pondería a la fe), es primeramente un hombre, que se revela, 
que dice su palabra. Revelación del Otro desde su subjetividad 
no es manifestación de los entes en mi mundo. Con esto Lévi- 
nas ha dado el paso antropológico, indicado por Feuerbach y 

 



 
161 
 
"saltado" por Schelling, Kierkegaard y Jaspers. El Otro, un 
hombre, es la epifanía del Otro divino, Dios creador. El Otro, 
antropológico y teológico (teología que está condicionada por 
el ateísmo previo de la Totalidad, posición fecunda de Feuer- 
bach y Marx), habla desde sí, y su palabra es un Decir-se484. 
El Otro está más allá del pensar, de la com-prensión, de la luz, 
del lógos; más allá del fundamento, de la identidad: es un 
án-arjos. 
     Sin embargo, Lévinas habla siempre que el Otro es "absolu- 
tamente" otro. Tiende entonces hacia la equivocidad. Por otra 
parte, nunca ha pensado que el Otro pudiera ser un indio, un 
africano, un asiático. El Otro, para nosotros, es América latina 
con respecto a la Totalidad europea; es el pueblo pobre y opri- 
mido latinoamericano con respecto a las oligarquías dominado- 
ras y sin embargo dependientes. El método del que queremos 
hablar, el ana-léctico, va más allá, más arriba, viene desde un 
nivel más alto (ana-) que el del mero método dia-léctico. El 
método dia-léctico es el camino que la Totalidad realiza en ella 
misma: desde los entes al fundamento y desde el fundamento 
a los entes. De lo que se trata ahora es de un método (o del 
explícito dominio de las condiciones de posibilidad) que parte 
desde el Otro como libre, como un más allá del sistema de la 
Totalidad: que parte entonces desde su palabra, desde la reve- 
lación del Otro y que con-fiando en su palabra obra, trabaja, 
sirve, crea. El método dia-léctico es la expansión dominadora 
de la Totalidad desde sí; el pasaje de la potencia al acto de 
"lo Mismo". El método ana-léctico es el pasaje al justo creci- 
miento de la Totalidad desde el Otro y para "servir-le" (al 
Otro) creativamente. El pasaje de la Totalidad a un nuevo 
momento de sí misma es siempre dia-léctica, pero tenía razón 
Feuerbach al decir que "la verdadera dialéctica" (hay entonces 
una falsa) parte del diá-logo del Otro y no del "pensador soli- 
tario consigo mismo". La verdadera dia-léctica tiene un punto 
de apoyo ana-léctico (es un movimiento ana-dia-léctico); mien- 
tras que la falsa, la dominadora e inmoral dialéctica es simple- 
mente un movimiento conquistador: dia-léctico. 
     Esta ana-léctica no tiene en cuenta sólo un rostro sensible 
del Otro (la noción hebrea de basar, "carne" en castellano, 
indica adecuadamente el unitario ser inteligible-sensible del 
hombre, sin dualismo de cuerpo-alma), del Otro antropológico, 
sino que exige igualmente poner fácticamente al "servicio" del 
Otro un trabajo-creador (más allá, pero asumiendo, el trabajo 
que parte de la necesidad de Marx). La ana-léctica antropoló- 
gica es entonces una economía (un poner la naturaleza al ser- 

 



 
162 
 
vicio del Otro), y una erótica y una política. El Otro nunca es 
"uno solo" sino, fuyentemente, también y siempre "vosotros". 
Cada rostro en el cara-a-cara es igualmente la epifanía de una 
familia, de una clase, de un pueblo, de una época de la huma- 
nidad y de la humanidad misma por entero, y, más aún, del 
Otro absoluto. El rostro del Otro es un aná-logos; él es ya la 
"palabra" primera y suprema, es el gesto significante esencial, 
es el contenido de toda significación posible en acto. La signi- 
ficación antropológica, económica, política y latinoamericana 
del rostro es nuestra tarea y nuestra originalidad. Lo decimos 
sincera y simplemente: el rostro del pobre indio dominado, del 
mestizo oprimido, del pueblo latinoamericano es el "tema" de 
la filosofía latinoamericana. Este pensar ana-léctico, porque 
parte de la revelación del Otro y piensa su palabra, es la filo- 
sofía latinoamericana, única y nueva, la primera realmente 
postmoderna y superadora de la europeidad. Ni Schelling, ni 
Feuerbach, ni Marx, ni Kierkegaard, ni Lévinas han podido 
trascender Europa. Nosotros hemos nacido afuera, la hemos 
sufrido. ¡De pronto la miseria se transforma en riqueza! Esta 
es la auténtica filosofía de la miseria que Proudhon hubiera 
querido escribir. "C'est toute un critique de Dieu et du genre 
humain"485. Es una filosofía de la liberación de la miseria del 
hombre latinoamericano, pero, y al mismo tiempo, es ateísmo 
del dios burgués y posibilidad de pensar un Dios creador 
fuente de la Liberación misma. 
     Resumiendo. En primer lugar, el discurso filosófico parte de 
la cotidianidad óntica y se dirige dia-léctica y ontológicamente 
hacia el fundamento (cap. I, §§ 1-6). En segundo lugar, de- 
-muestra científicamente (epistemática, apo-dícticamente) los 
entes como posibilidades existenciales. Es la filosofía como 
ciencia, relación fundante de lo ontológico sobre lo óntico (cap. 
11, §§ 7-12). En tercer lugar, entre los entes hay uno que es 
irreductible a una de-ducción o de-mostración a partir del 
fundamento: el "rostro" óntico del Otro que en su visibilidad 
permanece presente como trans-ontológico, meta-físico, ético 
(cap. III, §§ 13-19). El pasaje de la Totalidad ontológica al 
Otro como otro es ana-léctica, discurso negativo desde la Tota- 
lidad, porque se piensa la imposibilidad de pensar al Otro posi- 
tivamente desde la misma Totalidad; discurso positivo dé la 
Totalidad, cuando piensa la posibilidad de interpretar la reve- 
lación del Otro desde el Otro. Esa revelación del Otro, es ya un 
cuarto momento, porque la negatividad primera del Otro ha 
cuestionado el nivel ontológico que es ahora recreado desde un 
nuevo ámbito (cap. IV, §§ 20-25). El discurso se hace ético y 

 



 
163 
 
el nivel fundamental ontológico se descubre como no origina- 
rio, como abierto desde lo ético, que se revela después (ordo 
cognoscendi a posteriori) como lo que era antes (el prius del 
ordo realitatis). En quinto lugar (y lo pensaremos en el § 37), 
el mismo nivel óntico de las posibilidades queda juzgado y 
relanzado desde un fundamento éticamente establecido (cap. 
V, §§ 26-31), y estas posibilidades como praxis analéctica tras- 
pasan el orden ontológico y se avanzan como "servicio" en la 
justicia. 
     Lo propio del método ana-léctico es que es intrínsecamente 
ético y no meramente teórico, como es el discurso óntico de 
las ciencias u ontológico de la dialéctica. Es decir, la acepta- 
ción del Otro como otro significa ya una opción ética, una 
elección y un compromiso moral: es necesario negarse como 
Totalidad, afirmarse como finito, ser ateo del fundamento como 
Identidad. "Cada mañana despierta mi oído, para que oiga 
como discípulo" (Isaías 50, 4). En este caso el filósofo antes 
que un hombre inteligente es un hombre éticamente justo; es 
bueno; es discípulo. Es necesario saber situarse en el cara-a- 
cara, en el êthos de la liberación (como lo hemos resumida- 
mente descripto en el § 31), para que se deje ser otro al Otro. 
El silenciarse de la palabra dominadora; la apertura interro- 
gativa a la pro-vocación del pobre; el saber permanecer en el 
"desierto" como atento oído es ya opción ética. El método ana- 
-léctico incluye entonces una opción práctica histórica previa. 
El filósofo, el que quiera pensar metódicamente, debe ya ser 
un "servidor" comprometido en la liberación. El tema a ser 
pensado, la palabra reveladora a ser interpretada, le será dada 
en la historia del proceso concreto de la liberación misma. Esa 
palabra, ese tema no puede leerse (no es un "ser-escrito": 
texto), ni puede contemplarse o verse (no es un "ser-visto": 
idea o luz), sino que se oye en el campo cotidiano de la histo- 
ria, del trabajo y aún de la batalla de la liberación. El saber-oír 
es el momento constitutivo del método mismo; es el momento 
discipular del filosofar; es la condición de posibilidad del 
saber-interpretar para saber-servir (la erótica, la pedagógica, 
la política, la teológica). La conversión al pensar ontológico 
es muerte a la cotidianidad (la hemos visto en el §§ 33). La 
conversión al pensar meta-físico es muerte a la Totalidad. 
La conversión ontológica es ascensión a un pensar aristocráti- 
co, el de los pocos, el de Heráclito que se opone a la opinión 
de "los más" (hoì polloí). La conversión al pensar ana-léctico 
o meta-físico es exposición a un pensar popular, el de los más, 
el de los oprimidos, el del Otro fuera del sistema; es todavía un 

 



 
164 
 
poder aprender lo nuevo. El filósofo ana-léctico o ético debe 
descender de su oligarquía cultural académica y universitaria 
para saber-oír la voz que viene de más allá, desde lo alto 
(aná-), desde la exterioridad de la dominación. La cuestión 
es, ahora: ¿Qué es la ana-logía? ¿Cómo es posible interpretar 
la palabra ana-lógica? ¿La misma palabra del filósofo, la filo- 
sofía como pedagogía analéctica de la liberación, no es ella 
misma analógica? ¿La filosofía Latinoamericana no sería un 
momento nuevo y analógico de la historia de la filosofía hu- 
mana? Estas cuatro preguntas deberemos responderlas sólo 
programáticamente, es decir, resumida e indicativamente. 
     El problema de la analogía es un tema de suma actuali- 
dad488. La palabra lógos significa para la Totalidad: co-lectar, 
reunir, expresar, definir; es el sentido griego originario que 
Heidegger ha sabido redescubrir. Pero la palabra lógos traduce 
al griego el término hebreo dabar que significa en cambio: 
decir, hablar, dialogar, revelar, y, al mismo tiempo: cosa, algo, 
ente. El lógos es unívoco; la dabar es aná-loga487. Cabe des- 
tacarse, desde el inicio de nuestra descripción, que tratamos 
aquí, por ahora (porque en el capítulo X nos ocuparemos de 
la analogía reí), la analogia verbí (la analogía de la palabra), 
es decir, del hombre como revelación, ya que el hombre (el 
Otro) es la fuente de la palabra y en su libertad estriba por 
último lo originario de la palabra reveladora, no meramente 
expresora. Analogía verbí o analogía fideí no debe confundír- 
sela con la analogía nominí, ya que esta última es de la pala- 
bra-expresiva, mientras que la primera es la palabra que revela 
ante la Totalidad que escucha con con-fianza (con fe antropo- 
lógica), en la ob-ediencia discipular. 
     La noción de analogía es ella misma analógica. La analogía 
del ser y el ente (cuya diferencia es ontológica: la diferencia 
ontológica") no es la analogía del ser mismo (cuya diversidad 
es alterativa: la "distinción meta-física")488. Si el ser mismo es 
analógico los dos analogados del ser no son ya di-ferentes sino 
dis-tintos, v de allí la denominación que proponemos (más allá 
que la de Heidegger) de "dis-tinción meta-física". Esta simple 
indicación deja casi sin efecto la totalidad de los trabajos con- 
temporáneos sobre la cuestión analógica, y los reinterpreta 
desde otra perspectiva. 
     La analogía del ser y del ente, la "di-ferencia ontológica", 
fue explícita y correctamente planteada por Aristóteles (con- 
tinuando el esfuerzo platónico, rematado en el plotiniano). 
Nos dice, dejando de lado el uso óntico de la analogía en 
Biología y cosmología, refiriéndose a la analogía en su uso 

 



 
165 
 
lógico ontológico: " (los términos) pueden compararse por su 
cantidad o por su semejanza (katà homoíos)... y cuando 
de estas cosas no se predica (légetai) lo semejante idéntica- 
mente" (taûta), estos términos son análogos (análo- 
gon)"489. Los homónimos son los que tienen igual término 
para significar dos entes o nociones "semejantes" (no idénti- 
cas ni diferentes) pero con un momento de diversidad. Dejando 
de lado todas las analogías ónticas, recordemos lo que nos dice 
genialmente el Estagirita en cuanto a la analogía ontológica: 
"Tò dè òn légetai pollajôs (el ser se predica de muchas mane- 
ras)"490, pero aclara de inmediato que dichas predicaciones 
se refieren "a un polo(èn) y a una misma fysin... (Es decir) 
el ser se predica de muchas maneras pero todas (las dichas 
maneras) con respecto a un origen (pròs mían arjén)"491. De 
la misma manera se plantea la cuestión de la analogía en 
Kant, y Hegel desde la subjetividad moderna, o en Heidegger 
desde la ontología492. Toda esta doctrina se resume en su esen- 
cia, sin entrar a la "clasificación" de las diversas analogías ón- 
ticas, en que el "ser" no se predica como los géneros. Los 
géneros se diferencian en especies, gracias a las "di-ferencias 
específicas". Las especies coinciden en la identidad del género. 
No debe olvidarse que el nivel de los géneros y especies es 
óntico: los entes son los que coinciden en los géneros y espe- 
cies. El "ser" está más arriba (áno) que todo género y no es 
meramente un género de géneros, sino que se encuentra en 
un nivel diverso, ontológico. Los géneros y especies son inter- 
pretables, conceptualizables por el lógos. Aquí lógos es una 
función secundaria de la inteligencia, fundada en el noeîn 
(Aristóteles), en la Vernunft (Hegel), en la "com-prensión 
del ser" (Heidegger); el lógos es aquí el entendimiento (Kant, 
Hegel) o la interpretación existencial (Heidegger)493. Más- 
-arriba494 de dicho lógos se encuentra el "ser" que metafórica- 
mente puede llamarse "horizonte" del mundo, "luz" del ente 
o, estrictamente, la Totalidad de sentido. Para los griegos era 
la fysis, nombrada explicítamente por Aristóteles, que se pue- 
de manifestar como materia o forma, como potencia o acto, 
como ousía o accidente, como verdad o falso, la última referen- 
cia. Pero en último término, el contenido de la palabra "ser", 
el "ser en cuanto ser", es idéntico a sí mismo, es Uno y "lo 
Mismo". Si es verdad que "puede predicarse de muchas mane- 
ras" con respecto al ente (y en esto el ser es ana-lógico en el 
nivel óntico), sin embargo, es idéntico a sí mismo. El ser, que 
se predica analógicamente del ente, es él mismo tò autó, das 
Selbe, "lo Mismo", como “lo visto” (físicamente por los griegos, 

 



 
166 
 
subjetualmente por los modernos). El ser se "ex-presa" enton- 
ces de muchas maneras (con "di-ferencia ontológica", tanto del 
ser con respecto a los entes, como con respecto a las pre- 
dicaciones fundamentales: la materia, la forma), pero dicha 
"ex-presión" no sobre-pasa la Totalidad ontológica como tal, 
que es idéntica y unívoca ("llama" y es "llamada" fundamental 
y ontológicamente de la misma manera): el fundamento es 
Uno, es neutro y trágicamente "así, como es". Hay sólo analo- 
gía del ente (analogía entis) (no se olvide que el "ente" es 
“el que es” óntícamente, y "lo que" es como sentido tiene su 
raíz en el fundamento ontológico); analógica es la predicación 
del ser con respecto al ente. La dia-léctica ontológica es posi- 
ble porque el ente es analógico o porque se le predica al ser 
analógicamente; es decir, el ser está siempre más allá y el 
movimiento es posible como actualidad de la potencia. Pero 
al fin el ser es Uno y el movimiento ontológico fundamental 
es "la eterna repetición de lo Mismo". La mera analogía del 
ente termina por ser la negación de la historicidad. 
     En cambio, la ana-logía del ser nos conduce a una proble- 
mática abismalmente diversa. El "ser mismo" es análogo y por 
ello lo es doblemente el ente, ya que la "cosa" (res para nos- 
otros no es ens como lo veremos en el capítulo X) misma es 
analógica. La diversidad del ser en una y otra significación 
originariamente dis-tinta la hemos denominado la "dis-tinción 
meta-física". No se trata de que sólo el ser como fundamento 
se diga de maneras analógicamente diferentes. Es que el mis- 
mo ser como fundamento de la Totalidad no es el único modo 
de predicar el ser. El ser como más-alto (áno) o por sobre 
(aná-) la Totalidad, el Otro libre como negatividad primera, 
es ana-lógico con respecto al ser del noeîn, de la Razón hege- 
liana o de la com-prensión heideggeriana. La Totalidad no 
agota los modos de decir ni de ejercer el ser. El ser como fysis 
o subjetividad, como Totalidad, es un modo de decir el ser; 
el ser idéntico y único funda la analogía del ente. En cambio, 
el ser como la Libertad abismal del Otro, la Alteridad, es un 
modo de decir el ser verdaderamente ana-lógica y dis-tinta, 
separada, que funda la analogía de la palabra (como primer 
modo que se nos da la analogía de la cosa real: la analogía 
fidei es la propedéutica a la analogía reí, como veremos más 
adelante). El ser único e idéntico en sí mismo de la analogía 
del ente, gracias a la "di-ferencia ontológica", funda la ex-pre- 
sión (lógos apofantíkós) de la Totalidad. El ser analógico del 
Otro como alteridad meta-física, gracias a la "dis-tinción", ori- 
gina la revelación del Otro como pro-creación en la Totalidad. 

 



 
167 
 
El lógos como palabra ex-presora es fundamentalmente (con 
referencia al horizonte del mundo) unívoca: dice el único ser. 
La dabar (en hebreo "palabra") como voz reveladora del Otro 
es originariamente aná-loga. Ahora la ana-logía495 quiere indi- 
car una palabra que es una revelación496, un Decir497 cuya 
presencia498 patentiza la ausencia, que sin embargo atrae y 
pro-voca, de "lo significado": el Otro mismo como libre y 
como pro-yecto ontológico alterativo; ahora todavía incom- 
-prensible, transontológico. 
     La palabra reveladora del Otro, como otro y primeramente, 
es una palabra que se capta (comprensión derivada inadecua- 
da) en la "semejanza"499, pero que no se llega a "interpretar" 
por lo abismal e incomprensible de su origen dis-tinto. Tome- 
mos algunos ejemplos cotidianos para descubrirla como la 
palabra primera y más frecuente. La palabra reveladora eró- 
tica exclama: "-Te amo" (sea mujer o varón a un varón o 
mujer). La revelación pedagógica puede indicar: "-Ve a 
comprar pan a la nueva panadería de la esquina" (la madre 
a su hijito). La revelación política puede decir: "-Tengo dere- 
cho a que se me pague mayor salario" (un obrero al empre- 
sario). En estos tres niveles se da ya todo el misterio de la 
analogía fidei o verbi con "dis-tinción meta-física". Queremos 
insistir en el hecho de que esta palabra no es sólo la primera 
palabra sino la primera experiencia humana en cuanto tal. 
En el útero materno se vive ya la alteridad, pero es en el 
momento mismo del nacimiento, en el instante del parto (parir 
como a-parición), en el que se es cobijado y acogido en el 
Otro y por el Otro, que ya se presenta como "hablante". 
La madre dice: "-Hijito mío". El médico exclama: "-Es una 
niña". El recién parido, el a-parecido en el mundo de los 
Otros (todavía él mismo sin mundo), comienza a formar su 
mundo en la confianza filial y en la ob-ediencia discipular en 
el Otro: el más-alto y por ello maestro del mundo. Esta pa- 
labra no es ni el signo o el concepto de la ciencia500, ni el 
simbolismo como dominio operatorio matemático, ni la pala- 
bra del neopositivismo de Wittgenstein, ni el lenguaje pre- 
formativo de Austin, ni el lenguaje de auto-implicación (self- 
involvement) de Evans, ni el discurso ético de Ladrière (cuan- 
do dice que "el hombre es responsable de sí mismo como ser 
egológico, y responsable ante sí mismo")501. Derrida se acerca, 
pero tampoco da cuenta de la cuestión, cuando quiere indicar 
una diversidad entre la "différence" y la "différance"502. 
     "-Te amo", dice el muchacho a su novia. Es una palabra, 
mejor aún, es una proposición: un juicio con sujeto y predi- 

 



 
168 
 
cado pero que "propone" algo a alguien: que se "pro-pone" a 
sí mismo. Es un juicio imperativo, no en el sentido que ordene 
o mande algo, sino porque incluye una como obligación, una 
exigencia, un imperio. "Lo Dicho", por ahora inverificado (ya 
que el amor se mostrará; efectivamente en la diacronía del 
cumplimiento de la palabra meta-física), se apoya en su pre- 
tensión (esta pretensión se hace imperativa) de verdadera. 
La veracidad de "lo Dicho" queda asegurada y sólo con-fiada 
en el "Decir" mismo, en el Otro que lo dice. Exige ser tenida 
como verdadera: se obliga a tener fe, ya que el lógos o dabar 
proferido en la revelación dice referencia radical a lo que es 
más-alto y más-allá que "lo Dicho" y que mi propio horizonte 
ontológico de com-prensión como Totalidad: su palabra es 
ana-lógica (el lógos como fysis o mundo) porque su presencia 
(el "Decir" que exclama "lo Dicho": "-Te amo") remite al 
que revela ("el que" dice amar), pero oculta su mismidad 
transontológica (la mentira es siempre posible y su "Decir" 
puede ser hipocresía)503. 
     Esta remitencia o referencia de la palabra reveladora al 
revelador deja al que escucha dicha palabra en la Totalidad en 
una situación que es necesario describir, porque toca a la esen- 
cia misma del hombre, de la historicidad, de la racionalidad. 
La palabra que irrumpe desde el Otro en la Totalidad no es 
interpretable, porque puede interpretarse algo en la medida 
en que guarda relación de fundamentación con la com-prensión 
del ser mundano. Pero dicha palabra irrumpe desde más allá 
del mundo (desde el mundo del Otro). Sin embargo, es "com- 
prensible inadecuadamente" -como hemos dicho más arriba-. 
Comprensión por "semejanza" y confusa. A partir de la expe- 
riencia pasada que tengo de lo que en su Decir me dice el 
Otro uno se formó una idea aproximada y todavía imprecisa, 
inverificada, de lo que revela. Se asiente, se tiene convicción 
o se comprende inadecuadamente "lo Dicho" teniendo con-fian- 
za, fe, en el Otro: "porque él lo dice". Es el amor-de-justicia, 
transontológico, el que permite aceptar como verdadera su 
palabra inverificada. Este acto de la racionalidad histórica es 
el supremamente racional y la muestra de la plenitud del es- 
píritu humano: ser capaz de jugarse por una palabra creída 
es, precisamente, un acto creador que camina por sobre el 
horizonte del Todo y se avanza, sobre la palabra del Otro en lo 
nuevo504. 
     La palabra tenida por verdadera (für-Wahr-halten)505, con 
el asentimiento del entendimiento en una confusa comprensión 
óntica inadecuada a partir de la "semejanza" de lo ya aconte- 

 



 
169 
 
cido en la Totalidad, como declaración, proposición, pro-voca- 
ción del Otro (la muchacha con respecto al "amor"; el hijo y 
la madre con respecto a la palabra dada, el empresario con 
respecto a la reivindicación interpelante), permite avanzar 
por la praxis liberadora, analéctica, por el trabajo servicial 
(habodáh), en vista de alcanzar el pro-yecto fundamental on- 
tológico nuevo, futuro, que el Otro revela en su palabra y que 
es incom-prensible todavía porque no se ha vivido la experien- 
cia de estar en dicho mundo (Totalidad nueva, nueva Patria, 
orden legal futuro). Es decir, la revelación del Otro abre el 
pro-yecto ontológico pasado, de la Patria vieja, de la domina- 
ción y alienación del Otro como "lo otro", al pro-yecto libera- 
dor (estudiado en el § 25 del cap. IV, y los §§ 30-31 del cap. V). 
Ese pro-yecto liberador, ámbito transontológico de la Totalidad 
dominadora, es lo más-alto, lo más allá a lo que nos invita y 
pro-voca la palabra reveladora. Sólo con-fiados en el Otro, 
apoyados firmemente sobre su palabra, la Totalidad puede ser 
puesta en movimiento: caminando en la liberación del Otro 
se alcanza la propia liberación. Sólo cuando por la praxis libe- 
radora, por el compromiso real y ético, erótico, pedagógico, 
político, se accede a la nueva Totalidad en la justicia, sólo 
entonces se llega por su parte a una cierta semejanza analógica 
(communitas bonitatis) desde donde, sólo ahora, la palabra 
antes comprendida confusamente, tanto cuanto era necesario 
para poder comenzar la ad-ventura de la liberación en el 
amor-de-justicia, alcanza la posibilidad de una adecuada inter- 
pretación. Poseyendo como propio el fundamento ontológico 
desde donde el Otro, en la diacronía de la palabra reveladora, 
pronunció su palabra, ahora, en el futuro del pasado pasado, 
en el presente, puede referirse aquella palabra recordada al 
actual y vigente horizonte alcanzado por la praxis liberadora 
y a partir del Otro revelante, pro-vocante. Si el método analéc- 
tico era el saber situarse para que desde las condiciones de 
posibilidad de la revelación pudiéramos acceder a una recta 
interpretación de la palabra del Otro, todo lo dicho viene a 
mostrarnos el método mismo. 
     En el pasaje diacrónico, desde el oír la palabra del Otro 
hasta la adecuada interpretación (y la filosofía no es sino saber 
pensar reduplicativamente ese palabra inyectándole nueva mo- 
vilidad desde la conciencia crítica del mismo filósofo), puede 
verse que el momento ético es esencial al método mismo. Sólo 
por el compromiso existencial, por la praxis liberadora en el 
riesgo, por un hacer propio discipularmente el mundo del 
Otro, puede accederse a la interpretación, conceptualización y 

 



 
170 
 
verificación de su revelación. Cuando se habita, por la ruptura 
ética del mundo antiguo, en el nuevo mundo puede ahora 
jnterpretarse dia-lécticamente la antigua palabra revelada en 
el mundo antiguo. Puede aún de-mostrarse, desde el pro-yecto 
ahora con-vivido, el por qué reveló lo que reveló. Pero aquella 
palabra, de ayer, hoy está muerta, y quedarse en ella por ella 
misma es nuevamente sepultar la analéctica presente en la 
dia-léctica del pasado. En este caso filosofía es sólo recuerdo 
(Er-innerung como diría Hegel); por esto la filosofía se elevaría 
en el atardecer como el ave fenix. Pero los que describen la 
filosofía como des-olvido o recuerdo, como mayéutica, olvidan 
que primeramente la filosofía es oír a la voz histórica del 
pobre, del pueblo; compromiso con esa palabra; desbloqueo 
o aniquilación de la Totalidad antigua como única y eterna; 
riesgo en comenzar a Decir lo nuevo y, así, anticipación de la 
época clásica, que es cuando las cosas hayan ya sucedido y sea 
el tiempo de cosechar los resultados, nunca finales, siempre 
relativos, de la historia de la liberación humana. 
     El pasaje del oír la revelación a la verificación de la palabra; 
la diacronía entre la Totalidad puesta en cuestión por la inter- 
pelación hasta que la pro-vocación sea interpretada como 
mundo cotidiano, es la historia misma del hombre. La revela- 
ción, primeramente antropológica, es la presencia de la nega- 
tividad primera, lo ana-lógico; es lo que el método analéctico 
posibilita (en el sentido que deja lugar para ello; lugar que no 
existe en el método dia-léctico) y lo que debe saber describir 
y practicar. 
     Si la filosofía fuera sólo teoría, com-prensión refleja del ser 
e interpretación pensada del ente, la palabra del Otro sería 
indefectiblemente reducida a "lo ya Dicho" e interpretada 
equívocamente desde el fundamento vigente de la Totalidad, 
al que el sofista sirve (aunque cree ser filósofo). Es equivocada 
su interpretación porque, al opinar que "lo Dicho" es "lo 
Mismo" que él interpreta cotidianamente, ha hecho "idéntico" 
(unívoco) lo de "semejante" que tiene la palabra aná-loga del 
Otro. Es decir, ha negado lo de "dis-tinto" de dicha palabra; 
ha matado al Otro; lo ha asesinado. Tomar la palabra del Otro 
como unívoca de la propia es la maldad ética del sofista, pecado 
que lo condena ya que es el error capital de la inteligencia: 
culpabilidad negada que permite a la Totalidad seguir consi- 
derándose como verdadera y conquistando o matando a los 
"bárbaros" en nombre de la filosofía del sofista. Considerar a 
la palabra del Otro como "semejante" a las de mi mundo, con- 
servando la "dis-tinción meta-física" que se apoya en él como 

 



 
171 
 
Otro, es respetar la ana-logía de la revelación; es deber com- 
prometerse en la humildad y la mansedumbre en el aprendi- 
zaje pedagógico del camino que la palabra del Otro como 
maestro va trazando cada día. Así el auténtico filósofo, "hom- 
bre de pueblo con su pueblo", pobre junto al pobre, otro que 
la Totalidad y primer pro-feta del futuro, futuro que es el Otro 
hoy a la intemperie, va hacia el nuevo pro-yecto ontológico 
que le dará la llave de interpretación pensada de la palabra 
previamente revelada como niño que aprende todavía. La 
filosofía en este caso, originariamente ana-léctica, camina dia- 
-lécticamente llevado por la palabra del Otro. El filósofo, ra- 
cionalidad actual refleja auténtica, sabe que el comienzo es 
con-fianza, fe, en el magisterio y la veracidad del Otro: hoy es 
con-fianza en la mujer, el niño, el obrero, el subdesarrollado, 
el alumno, en una palabra, el pobre: él tiene el magisterio, la 
pro-vocación ana-lógica; él tiene el tema a ser pensado: su 
palabra revelante debe ser creída o no hay filosofía sino sofís- 
tica dominadora. 
     La filosofía así entendida es no una erótica ni una política, 
aunque tenga función liberadora para el éros y la política, pero 
es estricta y propiamente una  pedagógica relación maestro- 
discípulo, en el método de saber creer la palabra del Otro 
e interpretarla. El filósofo para ser el futuro maestro debe 
comenzar por ser el discípulo actual del futuro discípulo. De 
allí pende todo. Por ello esa pedagógica analéctica (no sólo 
dialéctica de la Totalidad ontológica) es de la liberación. La 
liberación es la condición del maestro para ser maestro. Si es un 
esclavo de la Totalidad cerrada nada puede interpretar real- 
mente. Lo que le permite liberarse de la Totalidad para ser sí 
mismo es la palabra analéctica o magistral del discípulo (su 
hijo, su pueblo, sus alumnos: el pobre). Esa palabra analógica        
le abre la puerta de su liberación: le muestra cuál debe ser su 
compromiso por la liberación práctica del Otro. El filósofo que 
se compromete en la liberación concreta del Otro accede al 
mundo nuevo donde com-prende el nuevo momento del ser 
y desde donde se libera como sofista y nace como filósofo 
nuevo, ad-mirado de lo que ante sus ojos venturosamente se 
despliega histórica y cotidianamente. El mito de la caverna de 
Platón quiso decir esto pero dijo justamente lo contrario. 
Lo esencial no es el ver ni la luz: lo real es el amor de justicia 
y el Otro como misterio, como maestro. Lo supremo no es la 
contemplación sino el cara-a-cara de los que se aman desde 
el que ama primero. 
     Por su parte, la filosofía latinoamericana puede ahora nacer. 

 



 
172 
 
Sólo podrá nacer si el estatuto del hombre latinoamericano es 
descubierto como exterioridad meta-física con respecto al hom- 
bre nordatlántico (europeo, ruso y americano). América no es 
la materia de la forma europea como conciencia506. Tampoco 
es de Latinoamérica el temple radical de la expectativa, modo 
inauténtico de la temporalidad507. La categoría de fecundidad 
en la Alteridad deja lugar meta-físico para que la voz de Améri- 
ca latina se oiga. América latina es el hijo de la madre amerin- 
dia dominada y del padre hispánico dominador. El hijo, el Otro, 
oprimido por la pedagogía dominadora de la Totalidad europea, 
incluido en ella como el bárbaro, el "bon sauvage", el primitivo 
o subdesarrollado. El hijo no respetado como Otro sino negado 
como ente conocido (cogitatum de los "Institutos para América 
latina"). Lo que América latina es, lo vive el simple pueblo 
dominado en su exterioridad del sistema imperante. Mal pue- 
den los filósofos decir lo que es América latina liberada o cual 
sea el contenido del pro-yecto liberador latinoamericano. Lo 
que el filósofo debe saber es cómo de-struir los obstáculos que 
impiden la revelación del Otro, del pueblo latinoamericano que 
es pobre, pero que no es materia inerte ni telúrica posición de la 
fysis. La filosofía latinoamericana es el pensar que sabe escu- 
char discipularmente la palabra analéctica, analógica del opri- 
mido, que sabe comprometerse en el movimiento o en la movi- 
lización de la liberación, y, en el mismo caminar, va pensando 
la palabra reveladora que interpela a la justicia; es decir, va 
accediendo a la interpretación precisa de su significado futuro. 
La filosofía, el filósofo, devuelve al Otro su propia revelación 
como renovada y re-creadora crítica interpelante. El pensar 
filosófico no aquieta la historia expresándola pensativamente 
para que pueda ser archivada en los museos. El pensar filo- 
sófico, como pedagógica analéctica de la liberación latinoame- 
ricana, es un grito, es un clamor, es la exhortación del maestro 
que relanza sobre el discípulo la objeción que recibiera antes; 
ahora como revelación reduplicadamente pro-vocativa, crea- 
dora. 
     La filosofía latinoamericana, que tiende a la interpretación 
de la voz latinoamericana, es un momento nuevo y analógico 
en la historia de la filosofía humana. No es ni un nuevo mo- 
mento particular del Todo unívoco de la filosofía abstracta 
universal; no es tampoco un momento equívoco y autoexpli- 
cativo de sí misma. Desde su dis-tinción única, cada filósofo 
y la filosofía latinoamericana, retoma lo "semejante" de la 
filosofía que la historia de la filosofía le entrega; pero al entrar 
en el círculo hermenéutico desde la nada dis-tinta de su liber- 

 



 
173 
 
tad el nivel de semejanza es analógico. La filosofía de un autén- 
tico filósofo, la filosofía de un pueblo como el latinoamericano, 
es analógicamente semejante (y por ello es una etapa de la 
única historia de la filosofía) y dis-tinta (y por ello es única, 
original e inimitable, Otro que todo otro, porque piensa la voz 
única de un nuevo Otro: la voz latinoamericana, palabra siem- 
pre reveladora y nunca oída ni interpretada). Si se expone 
la historia de la filosofía se privilegia el momento de "seme- 
janza" que tiene toda filosofía auténtica. Si la "semejanza" se 
la confunde con la identidad de la univocidad se expone una 
historia a la manera hegeliana: cada filósofo o pueblo vale 
en tanto "parte" de la única historia de la filosofía, y en ese 
caso "ser un individuo no es nada desde el punto de vista 
histórico-mundial"508. En este caso la filosofía latinoamericana 
no es nada, como tal, y deberá simplemente continuar un pro- 
ceso idéntico al comenzado por Europa. Si, en cambio, se sobre- 
pasa lo de "distinto" que cada filósofo o pueblo tiene, puede 
llegarse a la equivocidad total y a la imposibilidad de una his- 
toria de la filosofía, a lo que tienden las sugerencias de Ricoeur 
en Historia y Verdad, y en especial de Jaspers: no hay historia 
de la filosofía; hay biografías filosóficas. Ni la identidad hege- 
liana ni la equivocidad jaspersiana, sino la analogía de una 
historia cuya continuidad es por semejanza pero su dis-conti- 
nuidad queda igualmente evidenciada por la libertad de cada 
filósofo (la nada de donde parte discontinuamente la vida de 
cada uno) y de cada pueblo (la dis-tinción de la realidad de la 
opresión latinoamericana). La filosofía latinoamericana es, en- 
tonces, un nuevo momento de la historia de la filosofía humana, 
un momento analógico que nace después de la modernidad 
europea, rusa y norteamericana, pero antecediendo a la filo- 
sofía africana y asiática postmoderna, que constituirán con 
nosotros el próximo futuro mundial: la filosofía de los pueblos 
pobres, la filosofía de la liberación humano-mundial (pero no 
va en el sentido hegeliano unívoco, sino en el de una humani- 
dad analógica, donde cada persona, cada pueblo o nación, cada 
cultura, pueda expresar lo propio en la universalidad analógica, 
que no es ni universalidad abstracta [totalitarismo de un parti- 
cularismo abusivamente universalizado], ni la universalidad 
concreta [consumación unívoca de la dominación])509. 
     Esta simple posición Europa no lo acepta; no lo quiere acep- 
tar: es el fin de su pretendida universalidad. Europa está de- 
masiado creída de su universalismo; de la superioridad de su 
cultura, Europa, y sus prolongaciones culturo-dominadoras (Es- 
tados Unidos y Rusia), no saben oír la voz del Otro (de 

 



 
174 
 
América latina, del Mundo árabe, del África Negra, de la India, 
la China y el Sudeste asiático). La voz de la filosofía latinoame- 
ricana como no es meramente tautológica de la filosofía euro- 
pea se presenta como "bárbara", y al pensar el "no-ser" todo 
lo que dice es falso. Como yo mismo expuse en una universidad 
europea a comienzos de 1972, lo que pretendemos es, justa- 
mente, una "filosofía bárbara", una filosofía que surja desde 
el "no-ser" dominador. Pero, por ello, por encontrarnos más 
allá de la totalidad europea, moderna y dominadora, es una 
filosofía del futuro, es mundial, postmoderna y de liberación. 
Es la cuarta Edad de la filosofía y la primera Edad antropo- 
-lógica: hemos dejado atrás la fisio-logía griega, la teo-logía 
medieval, la logo-logía moderna, pero las asumimos en una 
realidad que las explica a todas ellas. 
 
 
§ 37. DE-DUCCIÓN DE LA TOTALIDAD Y LA PRAXIS LIBERADORA 
 
En la ontología pueden de-ducirse o fundarse en la com-pren- 
sión del ser a los entes. Tal ha sido el método científico 
(de-mostrativo) utilizado en el capítulo II (tomo I): las posi- 
bilidades se de-ducen o penden del fundamento ontológico. 
Ahora, en cambio, no se trata ya de una de-ducción ontológico- 
óntica, sino de una de-ducción meta-física: desde el Otro, el a 
priori real, y a posteriori conocido por su propia revelación, 
podemos de-ducir la Totalidad como totalidad, y, gracias a 
ella, y por la apertura a un pro-yecto liberador (futura Totali- 
dad que pone en cuestión la primera), podemos de-ducir doble- 
mente (en la diacronía de la liberación) la praxis como trabajo 
servicial. Ambas cuestiones las hemos planteado en los capí- 
tulos IV ( de-ducción de la Totalidad) y V ( de-ducción de la 
praxis liberadora). Dicha de-ducción es descubrimiento del 
"sentido", del estatuto antropológico, meta-físico o ético, y, por 
ello, se denominó a la de-ducción de la Totalidad: la "etici- 
dad"; y a la de-ducción de la praxis liberadora: la "moralidad". 
La "eticidad" de la ex-sistencia como Totalidad mundana y la 
"moralidad" del servicio como trabajo creador de-muestran 
-desde el Otro, origen real del descubrimiento de su "sentido" 
y raíz efectiva de su misma realidad. La de-ducción no es sólo 
epistemológicá; es también meta-física; es de-ducción de la 
realidad misma de la Totalidad (cuestión que se planteará or- 
gánicamente en el capítulo X). La Alteridad, la realidad del 
Otro no puede de-mostrarse; sólo se muestra por el absurdo. 
Su irrealidad torna absurda la Totalidad, al hombre. Lo pri- 

 



 
175 
 
mero no puede mostrarse-desde nada anterior, porque no hay 
anterioridad que lo soporte. El Otro, como otro, es indemos- 
trable; es el comienzo de toda de-ducción. En este parágrafo 
nos mantendremos en el límite de la de-ducción ético-antropo- 
lógica; en el capítulo X abordaremos la de-ducción ético-cósmi- 
ca que se encuentra a la base del estatuto ético del cosmos, de 
la naturaleza, de la realidad astronómica, biológica y antropoló- 
gica. De esta manera nuestro discurso, nuestro curso, vuelve 
al comienzo: la de-ducción analógica del hombre (física, ani- 
mal) nos permite descubrirlo como un ser-en-el-mundo (tema 
del capítulo I de esta Ética). Pero vuelve sin poder cerrar el 
círculo, porque la negatividad del Otro es como un vacío que 
siempre impide al círculo cerrarse como una Totalidad cum- 
plida: son dos semicírculos que nunca se unen porque el Otro 
es insistematizable, incomprensible, Misterio de libertad que 
nos relanza continuamente como historia. 
     La "categoría" analógica de Totalidad no se descubre sino 
en el cara-a-cara: desde el Otro. El que piensa el mundo, la 
fysis, como lo único, "implícitamente" acepta la Totalidad pero 
no la descubre como tal, como Totalidad. Para poder pensarla 
como categoría es necesario pensarla desde el Otro, desde la 
Alteridad. En estos años, en seminarios universitarios, hemos 
practicado este método y hemos podido comprobar, estudiando 
los principales filósofos griegos y modernos, el cómo la "cate- 
goría" de Totalidad es el último horizonte de su pensar y, sin 
embargo, no la han descubierto como tal. Es decir, se veían 
impulsados por la necesidad de la "lógica de la Totalidad" a 
plantear los mismos problemas y a llegar a los mismos resul- 
tados. Las diferencias son de detalles. La manera ontológica 
de habérselas con los más graves problemas es idéntica. Los 
griegos, en la Totalidad de la fysis; los modernos, en la Totali- 
dad subjetual. Los medievales, con una experiencia fáctica de 
la Alteridad, caen frecuentemente en contradicciones concep- 
tuales porque echan mano de las categorías que la filosofía 
griega de la Totalidad les presta. Estas contradicciones se hacen 
evidentes en los Padres Griegos, en Agustín y aun, en detalles, 
en Tomás de Aquino. Quiere decir que para de-ducir la Totali- 
dad es necesario, no sólo la experiencia fáctica de la Alteridad, 
sino la clara conciencia y un pensar reflejo sobre la misma 
experiencia, para que la Totalidad pueda ser descripta como 
totalidad y la Alteridad como la infinición del Otro, negativi- 
dad primera y afirmación incom-prensible510. 
     Si la filosofía es una pedagógica, es primeramente una posi- 
ción discipular: se debe saber oír la palabra reveladora del 

 



 
176 
 
Otro (el discípulo como maestro), creerla para poder compro- 
meterse en el camino de la liberación y acceder así al ámbito 
del pro-yecto liberador mismo. Desde la convivencia transexis- 
tencial en un mismo pro-yecto analógico se puede interpretar 
transexistencialmente la palabra anteriormente revelada, com- 
prendida inadecuadamente pero no interpretada en la Totali- 
dad. Es ahora que la filosofía como pedagógica pasa de su po- 
sición discipular a su actitud magistral, la del auténtico maestro 
del pensar, de la historia, de la humanidad. Es necesario que 
se pase de la mera interpretación transexistencial a una in- 
terpretación transexistenciaria, que es con respecto a la inter- 
pretación ontológica de la Totalidad una interpretación meta- 
-física, pero con respecto a la Totalidad futura (Totalidad 
tercera, entonces) una mera interpretación ontológica de se- 
gundo grado. El filósofo-maestro se ha colocado en posición 
de exterioridad con respecto a la Totalidad primera, en donde 
anteriormente habitaba antes de oír la revelación del Otro. 
Desde dicha exterioridad la Totalidad misma se le aparece 
ahora como un sistema óntico, un sistema más, un sistema 
dado en un momento de la historia, uno de tantos, un siste- 
ma ideológico. Al haber avanzado hacia la exterioridad lo 
ha dejado en el camino como un momento óntico, como una 
crisálida muerta. Desde el pro-yecto de liberación (que ahora 
es su pro-yecto ontológico vigente y que el Otro le permitió 
el acceso por su pro-vocación) puede ahora justificar la reve- 
lación que se le hiciera, y juzgar entonces a la Totalidad como 
totalidad. El pensar reflejo legitima (desde el nuevo pro-yec- 
to) la revelación que antes era ininterpretable desde la Tota- 
lidad (ya que su origen era el Otro incom-prensible). Justifi- 
car" (jus-facere: "hacer justicia" en latín) es no sólo verificar 
(comprobar la veracidad del Otro en el hecho de que lo 
revelado es, en verdad) sino pensar la referencia de lo re- 
velado anteriormente como el enunciado de la posibilidad 
del pro-yecto liberador. Ahora, cuando el filósofo-maestro, 
por su compromiso liberador, ha accedido como propio al 
pro-yecto liberador que comprende en parte al Otro, puede 
como repetir el proceso deductivo ontológico-óntico o episte- 
mático511. "Justificar" lo revelado por el Otro en la con-vi- 
venda del mismo pro-yecto liberador es además legitimar la 
praxis liberadora ilegal en la Totalidad: es juzgar como supe- 
rada y muerta a la Totalidad que pierde su rango ontológico 
y se degrada en un ente, un sistema ideológico, como el fin del 
discurso. El pensar la remitencia de la posibilidad enunciada 
por el Otro en su revelación al pro-yecto ontológico liberador 

 



 
177 
 
(meta-físico con respecto a la Totalidad ideológica) es saber 
conceptualizar, precisar, permitir la máxima acuidad a la pa- 
labra pro-vocativa. El filósofo, al pensar la revelación del Otro, 
se transforma en un pro-fético crítico, y no meramente, como 
el Otro, pobre en un profeta existencial sin el Otro, en el 
oprimido, y sin el momento discipular, el filósofo no es sino 
un sofista tautológico de la Totalidad perimida. Pero des- 
pués de haber pasado por el discipulado de la palabra reve- 
ladora del Otro, la fe en su palabra, y la praxis liberadora, 
el filósofo se presenta a la Totalidad como el peligro 
final, como el que anuncia su verdadero término. ¿Por qué? 
Porque sólo el filósofo puede de-mostrar la infundamenta- 
bilidad de la Totalidad, su falsedad, su hipocresía. Sólo 
el filósofo puede decir: "¡El dios sobre el que reposáis ha 
muerto!" Es decir, el fundamento que se tenía por natural, 
eterno, divinizado, definitivo viene a ser depuesto de su ori- 
ginariedad y se lo muestra como un pro-yecto superado, un 
sistema perimido, la pervivencia fósil de un pasado ideológico, 
cadavérico. El filósofo-maestro, en la filosofía como pedagógi- 
ca analéctica de la liberación, repite entonces la voz del Otro 
que supo escuchar, pero su reiteración no es mera imitación, 
sino que tiene ahora la virulencia crítica de lo pensado. Contra 
el dominador de la Totalidad, entre los que siempre el filóso- 
fo-maestro se contó antes (cuando fue sofista), les echará en 
cara el continuar sustentando la errada naturalidad y divini- 
dad de un ente. Se volverá a los suyos e ironizará su ceguera: 
"Ojos tienen y no ven; oídos tienen y no oyen; boca tienen 
y no hablan" los ídolos que han producido con sus manos y 
que adoran como dioses. De-ducir la Totalidad como ideología 
es mostrar desde el pro-yecto liberador la malignidad de la 
misma Totalidad en cuanto se cierra al futuro. Pero como en 
la Totalidad son los dominadores ("lo mismo" en "lo Mismo") 
los que se identifican y defienden el Todo, el filósofo-maestro 
se opone frontalmente a ellos. Su crítica se presenta como 
ininterpretable desde la Totalidad (tal como la palabra del 
Otro pobre había sido para el filósofo-discípulo sólo "inade- 
cuadamente" comprensible). Por ello los dominadores de la 
Totalidad ven en el filósofo-maestro, sólo, un mero anarquista 
(más-allá-del-origen: aná-arjê), y como revela crítica, pensa- 
da, conceptualmente la superación de la Totalidad (su muerte 
aparente, ya que es asumida en un nuevo Todo), los domina- 
dores que usan la Totalidad para sus fines egóticos, no pue- 
den sino maquinar su desaparición. Por esto murió Sócrates, 
aunque no pudo pensarlo. El filósofo-maestro es un hombre 

 



 
178 
 
condenado a muerte y por ello bien puede exclamar: "Mal- 
dito el día en que nací". Esa automaldición es paradójica, 
porque encubre una exclamación radical de infinita alegría. 
     No es sólo deducción de la Totalidad como totalidad, o 
crítica a la Totalidad como tal; es también, de-ducción de la 
praxis liberadora o del trabajo servicial como legítimo. Es la 
"justificación" de la liberación del oprimido, de la moralidad 
de la ilegalidad del "servicio" (habodáh). Su pedagogía es 
aquí también analéctica. Es analéctica con respecto al domi- 
nador (su palabra pensada, su pro-vocación crítica) ya que 
viene desde más allá de la Totalidad. Pero viene igualmente 
desde más allá de la existencial y acrítica posición del oprimido 
como oprimido y del Otro como libre, y, en ambos casos, 
como el que vive algo que no ha pasado por la clarificadora 
mediación del pensar crítico, de la interpretación transexis- 
tenciaria. El filósofo-maestro, viene a agregar a su discípulo, 
al pueblo, al Otro (que fue su maestro cuando le reveló como 
objeción o interpelación de justicia la exterioridad de un 
pro-yecto liberador) algo nuevo, algo otro: el mismo filósofo- 
maestro es el Otro que el oprimido, que el que se libera, que 
el transexistencialmente Otro. La labor del filósofo-maestro 
no es sólo dar a luz el hijo del Otro (mayéutica), sino fecun- 
dar con su palabra crítica, pensada, interpretada-meta-física- 
mente la nueva Edad histórica que comienza a vivir América 
latina y los pueblos pobres del mundo; que comienza a vivir 
la mujer y los que sufren la pedagogía dominadora de la 
Totalidad. 
     Cuando la praxis liberadora justificada pensadamente por 
el filósofo llega a cumplirse, y la patria nueva se organiza, el 
filósofo queda nuevamente apresado en la Totalidad y es 
necesario que ausculte la historia para descubrir dónde se en- 
cuentra la nueva revelación del Otro que lo llama a recomen- 
zar el camino de la crítica liberadora. La historia humana 
nunca será, por los datos que la filosofía constata, un Todo 
totalizado y, por ello, habrá siempre un Otro, y su revelación 
será el momento primero, lo analéctico, que permite al pensar 
acceder prácticamente a la novedad procreadora que irrumpe 
de la nada de sentido: desde el Otro como "fuera" del sistema, 
como pobre, como el que la intemperie llama (esta es la 
"vocación" a la filosofía) al filósofo para que co-labore con 
su don, con su "servicio", con su trabajo analéctico, en la 
liberación histórica de cada hombre, de América latina, de 
la humanidad. 
 

 



 
179 
 
 
§ 38. DEL ÊTHOS A LA ÉTICA META-FÍSICA LATINOAMERICANA 
         DE LA LIBERACIÓN 
 
Nuestra tarea en este parágrafo no será definir la ética sino 
situarla. Para ello deberemos distinguir diversos planos para 
poder orientarnos metódicamente con precisión. Deberemos 
distinguir seis planos que describimos indicativamente pri- 
mero y que trataremos con un poco más de análisis después. 
     En primer lugar partimos de la com-prensión existencial 
del ser que se organiza histórica y culturalmente como un 
êthos, totalidad modal. El êthos, en segundo lugar, incluye 
como uno de sus momentos una ética existencial cómplice o 
interpretativo-comprensora acrítica, que algunas veces llega 
al nivel de la comunicación (las "opiniones" éticas vigentes). 
La ética ontológica, en cambio y en tercer lugar, tematiza 
filosóficamente el êthos y las éticas existenciales y cuenta 
igualmente con las ciencias integradas en la dominación de 
la Totalidad. Aquí habría terminado su tarea una ética exis- 
tenciaria de tipo heideggeriano. Pero, y nos encontramos ya 
en el cuarto momento, hay un movimiento liberador que es 
vivido por algunos como un êthos transontológico (y por ello 
lo hemos denominado en el parágrafo anterior trans-existen- 
cial: es la manera acrítica de vivir la liberación, aunque el 
hecho de ser "trans-" muestra una criticidad fundamental con 
respecto a la Totalidad y su êthos existencial). De este movi- 
miento liberador puede aún haber, y es el quinto momento, 
una ética acrítica o todavía no pensada explícita, metódi- 
ca y críticamente (tal sería, por ejemplo, la clara crítica 
meta-física trans-existencial de los profetas en Israel). Por 
último, en sexto lugar, se encuentra la ética meta-física que 
oyendo la voz del êthos  liberador en cuanto liberador, de la 
ética transexistencial liberadora, y las ciencias que intentan 
superar la "cultura de dominación", formula la crítica radi- 
cal y justifica el camino de la liberación. El momento de los 
êthos, y de sus éticas existenciales correspondientes, le lla- 
maremos la simbólica, o hermenéutica a través de los símbo- 
los cotidianos (sean de la Totalidad o de la liberación). La 
ética ontológica es propiamente la dia-léctica. La ética meta- 
-física es originariamente la ana-léctica. La ética parte enton- 
ces de una simbólica, la piensa como dialéctica y la pone en 
cuestión como analéctica. Se pasa de la ética existencial a la 
ética ontológica, y de ésta, por mediación de la revelación 
de la ética transexistencial, a la ética meta-física. 

 



 
180 
 
     Todo hombre, por supuesto igualmente el científico y el 
filósofo, se encuentra en un mundo. Mundo cultural, de un 
grupo determinado, de un momento de la historia humana. 
Su último fundamento, como hemos dicho repetidas veces, es 
la com-prensión existencial del ser que tenga dicho grupo 
humano; por ejemplo el latinoamericano, el argentino, el 
mendocino, el de su familia, etc. La tarea de la ética ontoló- 
gica será "dejar que el sentido del ser original de América 
venga a la luz mediante la analítica existenciaria de nuestra 
pre-ontológica com-prensión de seres-en-un-nuevo-mundo... 
He aquí el camino a recorrer a lo largo del tiempo y de la 
historia: la historia original de América"512. Aunque dicha 
tarea analítica nunca se lleve a cabo no por ello el hombre 
no tuvo cotidianamente, de manera necesaria, una cierta com- 
-prensión de la manifestación histórica del ser. Anudándose 
en diversos círculos concéntricos, desde el ser como funda- 
mento de la Totalidad, el hombre organiza su vida cotidiana 
dando sentido a todo lo que le rodea desde el horizonte de 
significatividad que es el mundo como tal. En el mundo el 
hombre adopta ante las cosas-sentido actitudes o modos de 
"habérselas" (habitus, héxis) pero no ante esto o aquello sino 
ante todo y de manera estructural e inter-respectiva. La tota- 
lidad de esas modalidades que ha adoptado como constitu- 
yendo su carácter personal o su modo cultural es lo que deno- 
minamos êthos513. Si el pensar emerge de la cotidianidad, surge 
siempre de un mundo que es ya ético; lo ético del mundo es 
también el êthos, esa como constancia en la permanencia ante 
una manifestación del ser (como una Gestalt histórica, pero 
no en el sentido hegeliano). El êthos es el modo como cada 
hombre y cada cultura vive el ser. Si hay historia del hombre 
hay también historia del êthos. Un momento del êthos es la 
interpretación-comprensiva existencial, que pende o deriva de 
la com-prensión del ser como poder-ser (que fundando actúa 
como principio). La totalidad circunspectiva (es decir, la 
estructura respectiva y completa de la interpretación existen- 
cial) constituye el momento del "ver" del êthos (el momento 
del lógos diría Aristóteles, en función práctico prudencial). 
Como permanece en el mero nivel expresivo del ejercicio coti- 
diano deberemos decir que se confunde con el êthos mismo. 
Son todas las normas, reglas u obligaciones que permiten in- 
terpretar toda "posibilidad" (en tanto valiosa o disvaliosa), 
pero de manera a tal punto confundida con el comportamiento 
que forma un todo indivisible. 
     Pero, en ciertas personas y por circunstancias variables, lo 

 



 
181 
 
que era una totalidad interpretativa soldada al êthos mismo 
cobra no sólo expresión sino comunicación. Surge así lo que 
llamamos una ética existencial o cotidiana. Ética existencial 
cotidiana fue la del oráculo de Delfos (que tuvo después el 
destino de ser tematizado existenciariamente por la Apología 
de Sócrates de Platón), la del "Viejo Vizcacha". La interpre- 
tación es ella misma una expresión dentro del movimiento de la 
comprensión derivada514, es un habla pero no una lengua515. 
La lengua ética de la Totalidad es la ética vigente, lo alienado 
de la "sabiduría popular", que muchas veces es tan dura, di- 
recta y trágica Como el alma del gaucho, en cuanto oprimido, 
por ejemplo: "El primer cuidao del hombre -dice Vizcacha 
a Fierro-, es defender el pellejo; llevate de mi consejo, fijate 
bien lo que hablo; el diablo sabe por diablo pero más sabe por 
viejo"516. "Fijate bien lo que hablo", dice la ética existencial 
comunicada, experiencia vivida y expresada en la cercanía de 
la cotidiana "esistencia"517. Ética existencial cotidiana es la 
del Rig-Veda, la del Libro de los Muertos de Egipto y la de las 
tradiciones aztecas: 
      
     "El tlamatini: una luz, una tea, 
     una gruesa tea que no ahúma. 
     Un espejo horadado... 
     Él mismo es escritura y sabiduría. 
     Es camino, guía veraz para otros. 
     Conduce a las personas y a las cosas; 
     es guía en los negocios humanos. 
     El buen tlamatini es cuidadoso como un médico, 
     y guarda la tradición. 
     Suya es la sabiduría transmitida; 
     él es quien la enseña..."518. 
      
     La lengua de esta ética existencial es siempre simbólica. 
El símbolo y el relato mítico es el modo de hablar de esta 
sabiduría que por ello se confunde con el arte y a veces con la 
religión. Este "símbolo da que pensar" nos dice Paul Ricoeur519. 
     El ropaje simbólico del habla no debe hacernos olvidar que 
al fin nos remite a una com-prensión de la manifestación his- 
tórica y cultural del ser. El mundo mítico de los símbolos (aun 
en nuestro tiempo científico y civilizado, está presente en 
todos los niveles cotidianos de la vida y sus obviedades) es el 
punto de partida de la filosofía520. Los símbolos se compren- 
den desde sí mismos, y esta hermenéutica sería la simbólica; 
tal es el manejo experiencial deja ética existencial cotidiana. 

 



 
182 
 
Esta Totalidad simbólica de comprensibilidad es lo que Aris- 
tóteles indicaba como "la comprensión cotidiana (dóxas) soste- 
nida por todos, por la mayoría o por los sabios (tôn sofôn)"521. 
     Pero más allá de la simbólica, como explicación interna al 
símbolo que da la ética existencial cotidiana, emerge por la 
conversión al pensar la dia-léctica. El pensar fundamental co- 
mienza por ser dialéctica. Por ello "con respecto al intento 
filosófico se debe buscar el des-cubrimiento (la verdad: alé- 
theian); en orden a la sola dialéctica [como arte de la discu- 
sión] solamente que esté de acuerdo a la comprensión cotidia- 
na (dóxan)"522. Es decir, el que intenta pensar ontológica- 
mente deberá tomar en cuenta la com-prensión cotidiana pero 
como apariencia o parecer ser (lo obvio o comprensible de 
suyo) que bien puede ocultar más que manifestar la mostra- 
ción misma del ser. Por ello, se dirigirá al ámbito del símbolo 
para encontrar "proposiciones éticas" (hai ethikaì protàseis)523. 
"La filosofía [la ontología] comienza en sí, ella es comienzo. 
El discurso de las filosofías es hermenéutica de los enigmas 
que la preceden, rodean y nutren, y búsqueda del comienzo, 
intento de orden, apetito de sistema"524. Al decir "comienza 
en sí" (por sí misma: à soi) se quiere indicar que se inicia sin 
otro apoyo que ella misma; en este inicio en nada puede 
auxiliarla las ciencias humanas. Estamos en el nivel introduc- 
torio y fundamental, en el pensar dialécticamente los princi- 
pios mismos del filosofar. Desde las estructuras de la ética 
existencial cotidiana, y del êthos como su mundo, el que pien- 
sa dialéctica y ontológicamente debe saber tener en vista, no 
la validez caduca de una manifestación histórico-cultural del 
ser en un êthos dado, sino el ser que como poder-ser ad-viniente 
está siempre más allá en su fuyente posición dia-léctica. De 
esta manera el pensar fundamental, la ética ontológica, par- 
tiendo de lo cotidiano, relativo a una época histórica, a una 
cultura dada, a una com-prensión existencial del ser, puede 
quedar abierta a la Totalidad y de este modo aunque no 
tenga un saber del ser como ser, su pensar no queda apresado 
como mera cotidianidad ingenua (y por ello su mayor culpa- 
bilidad) en su mundo cultural dado fácticamente. Desde las 
estructuras variables de su mundo, tà éndoxa, podrá mostrar 
lo que el ser es al mostrar la imposibilidad de lo falso: lo que 
él no-es. Partiendo de lo cotidiano y existencial puede entonces 
la dialéctica como método de la Totalidad indicar al ser pero 
no saberlo, y por ello igualmente no puede decirlo. Deja que el 
ser se muestre; quita los impedimentos de esta mostración al 
des-velar, des-cubrir, des-ocultar su manifestación: lo deja ser, 

 



 
183 
 
pero, por su propia constitución, el ser aparece en la manifes- 
tación y jamás como tal. La dialéctica, la ética ontológica que 
mira hacia el ser como ser, está en guardia para que la apertu- 
ra final nunca sea cerrada y pueda acaecer la parousía del ser, 
su ad-venimiento. Ese ser no-sabido es mostrado como dándose 
más allá de todo horizonte de la com-prensión existencial como 
poder-ser dado. A través de todos los êthos y de las éticas 
existenciales cotidianas de todos los pueblos de la historia se 
descubre entonces una estructura ontológica fundada toda ella 
en el ser como parousía; parousía encubierta con diversos len- 
guajes simbólicos, pero expresando al fin "lo Mismo". Esta 
ética ontológica en su momento primero y dialéctico es enton- 
ces ethica perennis, en el sentido de que es un pensar metódico 
fundamental que da cuenta de lo que el hombre es desde 
siempre. El siempre indica la universalidad del factum: el 
hombre que ha sido, es y será, mientras sea hombre, tal como 
lo descubre la dialéctica como de manera cotidiana, regional 
y epocal lo expresó ya la simbólica. 
     El primer momento de la ontología es la dialéctica, la analí- 
tica existenciaria fundamental. Esta analítica fundamental de 
la Totalidad525 describe los existenciarios, como horizonte 
desde el cual se fundará de-mostrativamente la estructura de 
lo existencial y la prâxis óntica. Si el movimiento dialéctico 
mira hacia el ser en cuanto ser (como el poder-ser, y por ello 
anulado en cuanto poder-ser al meramente ser-en-Totalidad 
totalizado), la analítica existenciaria mira hacia lo intramun- 
dano para fundar lo que desde ese fondo aparece como ente, 
como "posibilidades". 
     Por ello la óntica o moral de las posibilidades -que es lo 
que intramundanamente se abre desde el horizonte del mun- 
do- tiene, ahora sí, una función de-mostrativa y derivada. La 
moralidad del acto humano o la prâxis óntica en la Totalidad 
no se la deberá confundir con la eticidad de la existencia como 
tal y con la moralidad de la praxis liberadora o meta-física. 
     ¿Cuál es la relación que se establece entre la ética ontológica 
así situada y las "ciencias humanas" de la dominación, tales 
como la psicología, psicoanálisis, historia, antropología cultural, 
sociología, el derecho, las ciencias políticas, la economía, y 
aun las "ciencias naturales", tales como la biología y otras del 
mundo nordatlántico dominador? Merleau-Pontv indica que 
Husserl "a medida que su pensamiento maduraba, era cues- 
tión de que esta relación de prioridad [de la filosofía con 
respecto a las ciencias del hombre] se sustituyera una relación 
de reciprocidad o de entrelazamiento"526. Esto debe entenderse 

 



 
184 
 
bien o puede caerse en la confusión pura y simple. Las ciencias 
humanas son, en la cultura de dominación, por una parte, un 
modo fundado de conocer ciertamente; y, por otra, un mo- 
mento del ser en el mundo cotidiano mismo. Es decir, la cien- 
cia viene a ser ella misma por el resultado de sus investiga- 
ciones un elemento de la cotidianidad: desde que el hombre 
llega a la luna, dicho satélite no es ya mirado por el hombre 
cotidiano de la misma manera que antes. La ciencia viene a 
cambiar la com-prensión cotidiana del ser. En ese sentido inte- 
resa la ciencia al pensar ontológico que parte de la cotidiani- 
dad, como un saber tenido ya por todos como manifestación 
del ser histórico. Pero un saber estricto de la ciencia misma, 
aunque no innecesario, no por ello es condición sine qua non 
de la filosofía como pensar dialéctico fundamental, y esto es 
por demás evidente: el pensar dialéctico ontológico parte de 
la cotidianidad para mostrar la posición del hombre en la 
Totalidad, y desde allí no sólo funda los otros momentos de la 
filosofía ontológica, sino los axiomas mismos de las ciencias. 
Si funda los axiomas de las ciencias mal puede necesitar para 
su pensar fundamental las conclusiones de esas ciencias. Se 
puede entonces aceptar la propuesta de Merleau, en el sentido 
de la "reciprocidad o entrelazamiento" de las ciencias y el 
pensar fundamental, sólo en el sentido indicado: es decir, en 
tanto las conclusiones científicas hayan pasado a la cotidiani- 
dad y, por ello, no son ya tomadas como "conclusiones" sino 
como "datos factuales" del mundo histórico y cultural mismo 
de la Totalidad. Un pensar que quiera en verdad ser funda- 
mental, por ejemplo en ética, deberá aun tomar el pensar 
filosófico que le precede en el mismo sentido: en tanto haya 
pasado a la cotidianidad y en tanto la explica. El êthos de una 
época, que es el punto de partida de toda ética ontológica 
como ética de la Totalidad, puede echar mano de las obras de 
arte o de las filosofías de esa época para mejor explicar el 
fenómeno fundamental: la com-prensión existencial del ser de 
una época, ser que es poder-ser, pro-yecto humano en su senti- 
do ontológico. 
     El comienzo de la filosofía a partir de la cotidianidad, de 
manera directa, no debe hacernos pensar que es un saber abso- 
luto. "La filosofía es la obra de una re-flexión incompleta y 
finita teniendo como tema una experiencia finita y que no 
llega jamás a descubrirse como posesión pura y simple de sí 
mismo"527. 
     La ética ontológica puede entonces contar con las ciencias 
humanas en tanto están integradas a la cotidianidad de la 

 



 
185 
 
Totalidad y no en cuanto que las conclusiones científicas 
podrían ser tomadas como el fundamento a partir del cual se 
debería pensar. Las conclusiones de las ciencias son proyec- 
tadas en la com-prensión existencial y, por ella, hacia ser 
manifestado de una época. El eco que nos es devuelto de esa 
pro-yección permite pensar los axiomas de las ciencias desde 
el fundamento y, al ponerlos a prueba, abrirles aún nuevos 
ámbitos de investigación528. El pensar ontológico se sitúa entre 
la Totalidad como la com-prensión cotidiana del ser y los 
axiomas de las ciencias, los principios del político o del hom- 
bre de acción que como dominador afirma la Totalidad. Hasta 
aquí llega la ética ontológica de la Totalidad. 
     El êthos de la liberación tiene también su poética y por lo 
tanto es posible igualmente el uso de la simbólica de la libera- 
ción. Más allá del fundamento pensado por la ética ontológica 
(que en verdad no es "ética" sino más bien ontología cómplice 
de la inmoralidad vigente) se encuentra la praxis habitual del 
comprometido en la liberación: êthos de lo deshabitual. Nos 
dice Pablo Neruda: 
      
     "Veo lo que viene y lo que nace, 
     las pobres esperanzas de mi pueblo; 
     los niños en la escuela con zapatos, 
     el pan y la justicia repartiéndose 
     como el sol se reparte en el verano." 
      
     Esta esperanza de liberación comienza por una toma de con- 
ciencia de la situación de dominación y como dice Fierro (I, 
973-8): 
      
     "Desde chico gané 
     la vida con mi trabajo, 
     y aunque siempre estuve abajo 
     y no sé lo que es subir, 
     también el mucho sufrir 
     suele cansarnos, ¡barajo!" 
      
     Sólo después puede llegarse al grito del cura Hidalgo: "¡La 
tierra para los que la trabajan!", bajo el estandarte de la 
Guadalupana. 
     Ante el movimiento de los pueblos por su liberación, de la 
mujer, del hijo de la pedagogía de dominación, nos revela Sar- 
tre que se hace inevitable el "afrontar un espectáculo inespe- 
rado: el strip-tease de nuestro humanismo [europeo]. Helo aquí 

 



 
186 
 
desnudo y nada hermoso: no era sino una ideología mentirosa, 
la exquisita justificación del pillaje; sus ternuras y sus precio- 
sismos justificaban nuestras agresiones. Qué bello predicar la 
no-violencia: ¡Ni víctimas ni verdugos! ¡Vamos! -nos dice 
todavía el filósofo crítico-. Si no son ustedes las víctimas; 
cuando el gobierno que han aceptado en un plesbicito, cuando 
el ejército en que han servido sus hermanos menores, sin vaci- 
lación ni remordimiento, han emprendido un genocidio, indu- 
dablemente son verdugos"529. 
     Así nace una ética de la liberación todavía no conceptuali- 
zada en el nivel filosófico meta-físico, existencial transontoló- 
gica, crítica del nivel ontológico aceptado de la Totalidad 
(transexistencial como la hemos llamado). Con respecto a la 
Revolución francesa, liberación de la burguesía con respecto 
a la monarquía y nobleza, surgirá, por ejemplo el movimiento 
de los socialistas utópicos. Se trata, todo este movimiento o 
tradición, de un grupo de hombres que expresan una ética 
transexistencial de liberación con respecto al pro-yecto recien- 
temente triunfante de la burguesía530. Con respecto al pueblo 
de Israel, por ejemplo, surge el primer movimiento coherente 
y ya irreversible en la historia de la humanidad: los llamados 
profetas. Estos personajes tienen ya un método (transexisten- 
cialmente manejado), no lo usan explicitando las "categorías" 
(porque ya sería una filosofía de la Alteridad, que nunca pose- 
yeron), pero en sus "escuelas" proféticas aprendieron cotidia- 
namente la "manera" de criticar los acontecimientos. Se ve 
cómo conocen y saben aplicar la "categoría" de Totalidad (la 
basar), de Alteridad (el Otro: el pobre, la viuda, el huérfano, 
el creador YHVH -tetralogía sin significación óntica, ya que 
en su lugar leían siempre: "El Nombre" (hashem), de domi- 
nación, alineación, liberación, etc.531. Sin dudas podemos decir 
que se trata de la tradición liberadora más importante que 
pueda constatarse en la historia mundial de todas las culturas: 
 
     "Por eso te hice pedazos [¡Oh, mi pueblo!] 
     por medio de los profetas, 
     te he matado con las palabras de mi boca. 
     ...   ...   ... 
     Efraim ha dicho: 
     Sí, me he enriquecido, 
     me he hecho una fortuna. 
     Mas todas sus ganancias [dice el profeta] 
     no podrán compensar 
     las culpas que haya cometido" (Oseas 6, 5-12, 9) . 

 



 
187 
 
     La filosofía como ética meta-física o analéctica deberá tener 
en cuenta no sólo el êthos liberador sino igualmente su ética 
transexistencial. Pero, y al mismo tiempo, deberá contar con 
las ciencias humanas (y ciencias en general) que hayan cues- 
tionado sus mismos supuestos y hayan comprendido que no 
hay "universalidad" en la ciencia. Pretender la "universalidad" 
es calcular y concluir en favor del dominador, de la cultura 
y la civilización nordatlántica. La sociología, la economía, etc., 
latinoamericanas (la practicada e inventada por los que han 
descubierto el condicionamiento dominador de los principios 
de las ciencias del mundo nordatlántico) son las que pueden 
servirnos de punto de apoyo. Los mismos economistas latino- 
americanos ven la necesidad de una tal ética: "El criterio de la 
funcionalidad de la ética no es de por sí un criterio de libera- 
ción. La ética funcional no es automáticamente una ética de la 
liberación universal. Si se entrega, por lo tanto, la formulación 
de la ética al criterio de la funcionalidad en la expansión eco- 
nómica del país respectivo, jamás se produce una funcionalidad 
de esta ética con respecto a la liberación de todos los países, 
esto es, de la humanidad. Surge así una ética de liberación, que 
entra continuamente en contradicción con la ética funcional 
producida por países particulares"532. En efecto, la ética de la 
liberación es una ética disfuncional. Por funcionalidad se en- 
tiende la eficaz actividad de un aparte dentro de la estructura 
de la Totalidad. Como nuestra ética muestra la moralidad de la 
puesta en cuestión de la Totalidad es una ética disfuncional, 
una ética que explica y justifica el cambio, el proceso socioló- 
gico, económico, psicológico-social, histórico, etc. (lo estudiado 
por todas las ciencias humanas), el paso de un "sistema" a otro 
"sistema", el camino de la liberación de la Totalidad opresora 
a la Alteridad, en nuestro caso la Alteridad latinoamericana. 
     El camino metódico será entonces: de la simbólica a la dia- 
léctica y de ésta a la analéctica, que tiene igualmente su sim- 
bólica. Es necesario instalarse en la Totalidad y a través de 
sus símbolos llegar a su fundamento (simbólica-dialéctica). 
Después se pone en cuestión la Totalidad por los movimientos 
de liberación hasta el pro-yecto de liberación abierto desde el 
Otro (simbólica-analéctica). Si la ontología es la introducción 
a la ética, la ética es la filosofía primera, no sólo porque es 
la introducción a la meta-física, sino porque, y no debe dejarse 
nunca de tener en cuenta, el cara-a-cara es realmente lo pri- 
mero, el acceso a la veritas prima. Se dice entonces que, ordo 
dicendi (por exigencias pedagógicas), la descripción ontológica 
es primera, pero, en realidad, el mundo de la Totalidad es 

 



 
188 
 
segundo y se abre desde el Otro como lo hemos demostrado 
en el capítulo III, y en los siguientes. Aun en la meta-física 
(capítulo X del tomo III) podrá verse cómo el estatuto del 
cosmos real es ético, porque procede de una Libertad incondi- 
cionada, de una "opción" (diríamos analógicamente) por crear 
lo nuevo: la Totalidad. El Otro es lo ético originario, en cuanto 
es el origen de la eticidad y la moralidad, en cuanto es Libertad 
y no la fysis, primer analogado de los dos modos originarios 
de decir el ser. 
 
 
§ 39. NORMATIVIDAD EXISTENCIAL-ANALÉCTICA DE LA ÉTICA META- 
         -FÍSICA 
 
El êthos del que partió el filósofo, si es un filósofo y no un 
sofista, es su propio êthos como modalidad de habitar el mun- 
do. La historia o la referencia a otros êthos es sólo abrirse a 
horizontes que mejor esclarecen su propia situación existencial. 
El pensar ético ontológico, la dialéctica-existenciaria, parte de 
la cotidianidad más inmediata o de la Totalidad. Pero es más, 
el mismo pensar del filósofo, aun en el caso del pensar esencial 
o el "pensar contemplativo"533, es un momento del ser en el 
mundo, y por ello un momento de la prâxis óntica, en el sentido 
de un modo fundado de ser en la cotidianidad totalizada. El 
pensar ontológico por más que tenga por tema el fundamento 
de la cotidianidad no deja de estar radicado en ella. El pensar 
mismo, como bíos theoretikós, no es sino un modo (entre otros 
aunque supremo en algún sentido, como veremos) de la bíos 
praktikós, confundiéndose esta última con el modo global y 
cotidiano de ser en el mundo. La bíos praktikós no debe ser 
considerada solamente un modo de ser del hombre posterior 
a la tematización, consecuente al pensar o conocer científico y 
ni siquiera al reflexionar existencial, cotidiano o vulgar. La 
bíos praktikós en su sentido radical es el modo de ser del 
hombre, y la prâxis es la actualidad misma de dicho modo534. 
Puede reducirse la prâxis y su bíos correspondiente a sólo ser el 
momento posterior del calcular de un "sujeto teórico (theoreti- 
sches Subjekt) que es completado luego por el lado práctico con 
una ética adicional"535. Este modo "reducido" de comprender la 
prâxis lleva, como queda expresado, a minimizar la ética mis- 
ma. La ética sería la parte de la filosofía que se ocupa de la prâ- 
xis intramundana y post-teórica. Si la prâxis, como modo de ser 
actualmente en el mundo, incluye como su supuesto al horizon- 
te mismo del ser y su com-prensión existencial, en este caso el 

 



 
189 
 
pensar que piensa la prâxis integralmente piensa igualmente los 
supuestos del propio pensar, como modo fundado en la prâxis, y 
el proyecto que como instancia previa permitió por la crisis y la 
conversión anticipadamente ser-en-la-verdad ("estar-en-la- 
verdad" o en la manifestación del ser es el pro-yecto existencial 
que funda la vocación o interpelación que avoca al hombre 
cotidiano a introducirse en el pensar filosófico fundamental) 
emerge igualmente de la prâxis. Jamás nadie pudo introdu- 
cirse a la filosofía por razones filosóficas, ya que las razones 
filosóficas que puedan convencerlo supone su previa introduc- 
ción. Es desde razones existenciales previas a la filosofía mis- 
ma que el hombre se vuelve (se con-vierte) al pensar. Lo obvio 
cotidiano manifiesta su mera apariencia, su infundamentali- 
dad, su falsía. Desde este estado de insatisfacción crítica exis- 
tencial el hombre se abre a un proyecto de "estar-en-la-verdad", 
y es sólo así que intenta entrar desde y para la bíos praktikós 
en un momento privilegiado de la misma prâxis: la theoría, 
el pensar. El pensar es prâxis, lo es en toda su esencia536. El 
pensar como prâxis es actualidad (claro que radicada en la 
prâxis fundamental; el pensar es una actualidad fundada) y 
está radicada en la negatividad o la "falta-de" (el no-estar- 
todavía en la verdad) y por ello es mediación. Como prâxis 
que el pensar es, el proyecto del mismo pensar se funda en el 
pro-yecto de la prâxis fundamental: el "estar-en-la-verdad" 
radica en el "estar-en-la-perfectio" (el llegar a ser el poder- 
ser de la Totalidad); el modo de estar pensativo en el mundo 
se funda en el estar en el mundo como tal. Esta prâxis fundada 
en la que consiste el pensar se debe denominar estrictamente 
la poíesis suprema de la Totalidad, y por ello no puede identi- 
ficarse con la prâxis fundamental, que es algo más radical y 
abarcante. Poíesis significa fabricación, confección, pro-duc- 
ción. El hacer artístico (de la téjne) inventa el arte-facto. El 
hacer del pensar, en cambio, no puede inventar su tema sino 
que sólo lo des-cubre; el ser no es un pro-ducto del pensar, sino 
que el pensar se abre a la iluminación del ser. La función del 
pensar no es pro-ducir el ser sino obrar el des-cubrimiento 
explícito de la manifestación del ser de la Totalidad. En esta 
explicitación existenciaria de lo implícito existencialmente 
estriba todo el valor humano de la filosofía como ontología. 
Cuando decimos "valor" -que, como hemos indicado en el 
§ 8 de esta Ética, es el ser mismo de la posibilidad en cuanto 
tal- indicamos que el pensar ontológico es condición condi- 
cionada condicionante de un poder-ser de la Totalidad. Es decir, 
la no referencia expresa de lo intramundano al ser como su 

 



 
190 
 
fundamento significa siempre un tipo de ingenuidad emparen- 
tada a la actitud óntica que impide la suprema lucidez. El 
hombre auténtico no lo puede ser de manera cabal si no media 
el pensar explícito del fundamento. El pensar surge en la 
genuina cotidianidad; de la cotidianidad no-genuina jamás 
emergerá el pensar ontológico que supone una conversión au- 
téntica desde la actitud óntico-existencial. Si el pensar ontoló- 
gico -como lo hemos dicho en el § 33- es muerte a la cotidia- 
nidad y pasaje a la trascendencia, su-pone una ruptura con la 
ingenuidad del orden óntico-existencial; ruptura que no pierde 
sino que asume todo lo de positivo que la cotidianidad encie- 
rra. El pensar fundamental, el dialéctico y aun el de-mostrati- 
vo si es un pensar la Totalidad, surge desde la prâxis funda- 
mental por un proyecto de "estar-en-la-verdad" y, por ello, 
queda integrado como un momento del ex-sistir, un momento 
con función propia e insustituible: su función es el esclareci- 
miento, el discernimiento, la iluminación, la explicación de 
lo hypo-tético ("puesto-debajo"). La función de la luz en la 
noche es iluminar por el brillo de la llama. La llama en nuestro 
caso es el ser, y el pensar es el que permite y conduce su 
brillo a la cotidianidad. La función normativa del pensar fun- 
damental es entonces un iluminar la prâxis cotidiana al hacer 
explícitos los su-puestos de esa misma prâxis. 
     La ética existencial cotidiana, la comunicación de la totali- 
dad interpretativa existencial del êthos, es, todavía, como dice 
Sartre537, un pensar "cómplice". Cómplice en el sentido que 
comunica, que sabe decir lo que todos viven, pero sólo para 
corroborarlo, para afirmarlo; no tiene un método crítico que 
permita superar los supuestos y desde ese horizonte fundamen- 
tal del ser re-fundar o de-struir lo afirmado en la cotidianidad. 
En ese sentido es todavía una ética ingenua ya que su-pone el 
fundamento implícitamente, sin saber dicha su-posición. La 
misma conversión moral cotidiana a la genuidad (el hombre 
que comienza un "nuevo camino", una nueva vida) queda en el 
claro oscuro de lo existencial. 
     El reflexionar filosófico del sofista puede muy bien no supo- 
ner una conversión moral y no esclarecer la cotidianidad. Se 
trataría de una theoría pura y desvinculada de la prâxis. De 
esta manera se ha descripto frecuentemente el saber filosófico 
o ético. Alguien podría ser un gran sabio ético y al mismo 
tiempo un "perdido" en la cotidianidad; un inauténtico. El 
reflexionar filosófico, sin embargo, del sofista, no es el pensar 
fundamental auténtico. El pensar ontológico auténtico, surgido 
en la angustia radical y por muerte a la cotidianidad como 

 



 
191 
 
proyecto de un estar-en-la-manifestación-del-ser (es decir, en 
la verdad), no puede sino estar comprometido con la realidad 
histórica de esa misma cotidianidad de la que emerge: la 
filosofía está por esencia en relación dialéctica con lo no-filo- 
sófico; si gira sobre sí misma no es ya filosofía: es sofística, 
academicismo, habladuría. 
     La normatividad existencial de la ética ontológica (sea dia- 
léctica, o de posibilidades) no consiste en que la ética pudiera 
impartir teóricamente normas para una acción futura. La ética, 
como pensar que emerge desde la Totalidad, es ya un momento 
de esa misma Totalidad; es luz existencial en su misma exis- 
tenciariedad; el pensar ontológico se funda en el ser-en-el- 
mundo que ilumina por el hecho mismo de ser pensar. Es la 
actitud del veri-factor (así como hay un arte que es la causa 
del arte-facto). La verdad, aún la llamada verdad teórica, dice 
relación constitutiva al pro-yecto auténtico. El hombre que 
tiene un pro-yecto falso (Aristóteles diría un ánthropos pseu- 
des)538 falsifica todo lo que le rodea en su mundo, lo falsifica 
en la ignorancia, errancia, mentira (en la habladuría, curiosi- 
dad, ambigüedad; en la simulación, hipocresía, jactancia, iro- 
nía)539. Si el horizonte mismo de com-prensión no se ajusta a 
la manifestación del ser, entonces ninguna comprensión-inter- 
pretativa derivada podrá ya descubrir la manifestación del ser; 
todo ha quedado destituido y oscurecido. 
     El ente verdadero (manifiesta su ser) sólo bajo una condi- 
ción: que "se le deje ser (sein lassen) lo que es"540. Para 
"dejar" al ente verdadero su ser el hombre tiene que ser 
libre. "La libertad con respecto a lo que se re-vela en el seno 
de la apertura deja al ente ser lo que es"541, sin distorsionarlo, 
ocultarlo, falsearlo. Lo obvio, la com-prensión existencial y 
cotidiana no pensada, es el modo de estar caído en la mera 
apariencia de lo que estando ahí, "a la mano", oculta el ser 
apareciendo en la superficie mundana manoseada por el uso. 
Lo "a la mano" se manifiesta a la comprensión derivada en lo 
que es (este pedazo de metal de color amarillo y de forma 
circular); la falsedad y el error se introducen en la interpre- 
tación (eso es interpretando cómo moneda de oro, siendo mo- 
neda de lata pintada con color dorado: se dice una "falsa" 
moneda de oro). La "falsa" interpretación no es meramente 
teórica; ha sido el fruto de un pro-yecto fundamental que 
"anda" ya en la errancia inauténtica. El juicio, posterior a la 
interpretación, al afirmar lo falso (lo que la cosa no-es), cae 
en el error; al afirmarse después el error como error se cae a 
su vez en la mentira. Pero, fundamentalmente, la falsedad de 

 



 
192 
 
la interpretación, el error del juicio o la mentira reposan sobre 
un pro-yecto inauténtico. El hombre jamás hubiera caído en 
ningún error teórico si su pro-yecto existencial-práctico hubie- 
ra siempre sido el ser mismo; pero para estar siempre en el ser 
significa que jamás el poder-ser hubiera podido no-ser, es decir, 
debía ser la Totalidad totalizada. Pero como esto es imposible a 
la finitud humana la falsedad, el error y la mentira son inevita- 
bles -en mayor o menor medida- por la negatividad propia 
del ser mismo del hombre. El pensar ontológico fundamental 
auténtico viene a esclarecer al hombre sobre su finitud, sobre 
sus límites, sobre su inevitable caída, sobre la cotidianidad 
ocultadora del ser que nunca puede del todo evitar. Así escla- 
recido el hombre es más auténtico -si su introducción al pen- 
sar fue ya crisis a la cotidianidad, el pensar es ahora instaura- 
ción metódica de una precaria autenticidad-. La normatividad 
existencial de la ética ontológica, al hacernos saber nuestra 
finitud nos lanza más profundamente en nuestro abandono, nos 
indica mejor el ser que tenemos a cargo, nos hace más clarivi- 
dentemente responsables. Es decir, nos permite perder la inge- 
nuidad y llegar al estado de "querer tener conciencia ética", 
del estar atentos en la escucha de la voz del ser. La ética onto- 
lógica hará al hombre genuino mucho más sabio (de saber) de 
sus su-puestos y le permitirá pensar la crisis cotidiana para 
adentrarse más en ella y aprestarse de manera más libre y 
abierta a la parousía del ser. 
     Hasta aquí llegan, en el mejor de los casos, Platón y Aristó- 
teles, Husserl o Heidegger. Pero el ético-ontólogo puede ser 
aún más inmoral que el sofista de la Totalidad, perdido inge- 
nuamente entre los entes, o puede, por el contrario, abrirse a 
la parousía del ser: a la revelación del Otro. Es e1 sofista más 
inmoral cuando niega al Otro como el no-ser en nombre de la 
Totalidad (y tal fue la tentación de Hegel y la praxis de los 
conquistadores europeos hispánicos, franceses, ingleses y los 
del nordatlántico en general). O es el profeta que supera la 
trágica posición de la autenticidad en la Totalidad para abrirse 
a la revelación del Otro, para empezar a aprender de nuevo (tal 
fue la posición del viejo Schelling y de los que siguieron su 
camino para desembocar en la filosofía latinoamericana, afri- 
cana o asiática a constituirse en el presente). La normatividad 
de la ontología es clarividencia. La normatividad de la ética 
alterativa o meta-física es mucho más todavía. 
     La ética de la liberación, como meta-física de la revelación y 
del "servicio", al pensar o justificar la puesta en cuestión de 
la Totalidad, al tornarla equívoca la declara un horizonte ónti- 

 



 
193 
 
co y por ello desnuda al ontólogo de la Totalidad de su preten- 
sión de haber llegado al fundamento. Le quita entonces su 
fundamento: lo des-fonda, lo "deja en el aire". El ontólogo de 
la Totalidad queda situado en su ingenua posición de "opinar 
estar en lo último", no afirmando por último sino un ente, un 
sistema, una ideología de Totalidad que ya ha sido repudiada 
desde el Otro como un momento superado de la historia. Pero 
además, al justificar la posibilidad moral de la praxis libera- 
dora, ilegal con respecto a la Totalidad, otorga al liberador en 
su "servicio", en su trabajo meta-físico la dignidad, ante sí 
mismo y ante los que se comprometen con él, de la suprema 
heroicidad, la eticidad perfecta en la moralidad acabada. El 
repudio del ontólogo de la Totalidad, la acusación de inmorali- 
dad de los sofistas y de todos los dominadores de la Totalidad 
no tocan la "conciencia ética" ni "moral" del que se compro- 
mete en la liberación. Tiene ahora, gracias al ético de la libera- 
ción, una recuperada y real moralidad el riesgo, el peligro 
a muerte y el jugarse por el pro-yecto liberador que es amor 
al Otro como otro, al pobre, a la mujer alienada, al hijo do- 
mesticado, al hermano explotado. 
     La ética de la liberación, que comienza por ser filosofía-dis- 
cipular, humildad ante el Otro, fe en su rostro, con-fianza en 
su Alteridad, amor-de-justicia en su exterioridad, manifiesta a 
la misma Totalidad la eticidad de esa apertura al Otro. Es más, 
el filósofo mismo es el testimonio de un camino práctico, de 
una apertura efectiva al Otro: él es la auto conciencia de la To- 
talidad hacia su superación. El filósofo o el ético de la libera- 
ción se vuelve, él mismo, como persona real, la norma de las 
conductas cotidianas existenciales de sus antiguos conciudada- 
nos en la Totalidad, y por ello la consciente acusación de la in- 
justicia de la Totalidad cerrada sobre sí misma. En este caso la 
normatividad de la ética en la persona del ético es interpela- 
ción y pro-vocación a la justicia, única cuestión tratada por la 
ética de la liberación en cuanto a su contenido. Pero además 
es norma pensada para los que se comprometen en la libera- 
ción, es crítica reiteración de la palabra del Otro que por ello 
es interpelado por su propia interpelación que ahora se vuelve 
sobre sí mismo como exigencia y responsabilidad de vivir hasta 
el fín lo que fue pronunciado como protesta, pro-vocación o 
llamado. La palabra del filósofo es entonces la "conciencia 
ética" de un pueblo: ante la Totalidad toma el lugar del Otro 
y reviste a su palabra del filo del método crítico liberador. 
     En América latina la filosofía tiene como "vocación" (la 
vocación del pobre que le llama desde los siglos) a pensar la 

 



 
194 
 
palabra de un pueblo oprimido. Desde su nacimiento, América 
latina, el hijo de la madre Amerindia y el padre España, hijo 
natural casi diríamos de una mujer violada542 (¿qué fue la 
conquista de América sino un uso prepotente de la fuerza: 
vis: violencia ?), viene clamando justicia pero su voz nunca ha 
sido oída. En la época colonial el conquistador, el encomen- 
dero, el burócrata hispánico no escuchó su voz. En la época 
de la independencia de España de la oligarquía criolla ésta 
tampoco escuchó la voz del Otro. Ese pueblo simple que porta 
en sí lo más antiguo, como recuerdo de opresión pero como 
signo de su realidad autóctona y fiel, fue criticado por los his- 
panos por ser mágico, fetichista, indio. Fue criticado en el 
siglo XIX por ser medieval y colonial: "La vida primitiva de 
los pueblos, la vida eminentemente bárbara y estacionaria, la 
vida de Abraham que es la del beduino de hoy, asoma en los 
campos"543. En América latina, piensa el intelectual del si- 
glo XIX "se ven a un tiempo dos civilizaciones distintas en un 
mismo suelo: una paciente, que sin conocimiento de lo que tie- 
ne sobre su cabeza está remedando los esfuerzos ingenuos y po- 
pulares de la Edad Media; otra, que sin cuidarse de lo que tiene 
a sus pies intenta realizar los últimos resultados de la civiliza- 
ción europea"544. Estos intelectuales, filósofos en potencia o so- 
fistas en ejercicio, sólo supieron repetir (no pensar) el pensar 
preponderante europeo y definieron a América latina como ám- 
bito periférico del nordatlántico. Es decir, aceptaron la domina- 
ción cultural y la hicieron esencia de nuestro pueblo latinoame- 
ricano. Civilización y barbarie: la civilización es la Totalidad 
organizada y dominada por Europa (cuyas prolongaciones son 
Estados Unidos y Rusia, como dice Heidegger)545 donde las 
colonias hispanas o neocolonias inglesas de América latina 
quedan definidas dentro del Humanismo que se les enseña; la 
barbarie es la exterioridad, el no-ser, lo que se sitúa más allá 
del lógos, el campo y la historia del indio, del mestizo, de la 
América latina originaria y real. Es en nombre y habiendo 
escuchado esa voz meta-física, esa voz meta-civilizadora (más- 
allá de la civilización dominadora, y por ello voz de una civili- 
zación dis-tinta que debería conocerse para interpretar su 
sentido), que se levanta la ética de la liberación. Auscultando 
nuestro pueblo que pareciera silencioso comienza a oírse un 
murmullo, poco a poco se distingue una voz, la voz crece y se 
hace un lamento, el lamento toma volumen y de grito se des- 
borda como clamor que se hace ya ensordecedor, atronador, y 
en la lejanía, más allá del horizonte del mundo, de la ontología 
del lógos dominador, la voz del Otro se acompaña de una 

 



 
195 
 
guitarra y el oído discipular del filósofo puede comenzar a 
pensar: 
 
     "Aquí me pongo a cantar, [a contar, a pensar,] 
     al compás de la vigüela 
     que el hombre que lo desvela 
     una pena extraordinaria, 
     como el ave solitaria 
     con el cantar se consuela. 
     ...   ...   ... 
     Triste suena mi guitarra 
     y el asunto lo requiere; 
     ninguno alegrías espere 
     sinó sentidos lamentos, 
     de aquel que en duros tormentos, 
     nace, crece, vive y muere"546. 
 
     ...con las palabras de Fierro empieza nuestra tarea de filóso- 
fos, de filósofos de la liberación de América latina. 

 



 

NOTAS 
 
 

1 Sobre el éthos véase el fin de nuestro artículo sobre “La doctrina del fin en Max Scheler”, 
en Philoshopia (Mendoza) 36 (1970) pp. 71-74. El éthos como “morada” o “residencia” es 
más fundamental que el éthos o mos/moris que sólo significaría “costumbre” (Cfr. José L. 
López Aranguren, Ética, 1968, pp. 21 y ss.). Nada tiene que ver con la diferencia 
establecida entre Sittlichkeit (más bien la eticidad por su étimon) y Moralität, en el sistema 
hegeliano (en especial en su Rechtsphilosophie), que, por su parte se distingue claramente 
de la doctrina kantiana de la Moralität y Legalität (Cfr. Para una de-strucción de la 
historia de la ética §14, b). Llamamos eticidad la referencia del pro-yecto al Otro; y 
moralidad la referencia de la praxis al pro-yecto. La eticidad es ontológico-metafísica; la 
moralidad es óntica. 

2 M. Heidegger, Sein und Zeit, § 58, p. 286. 
3 E. Levinas, Totalité et Infini, p. 284. 
4 Por ello, entonces, la “ética ontológica” de un Heidegger deberá distinguirse claramente de 

la “ética de la alteridad”. Estrictamente la “ética originaria”  de la Carta del Humanismo es 
una ética trágica sólo “camino hacia” la Alteridad. 

5 Et. Nic. II, 2, 1110 B 28-30. Cfr. Para una de-strucción de la historia de la ética, § 5. 
Sobre el mal en el pensar indoeuropeo en general ver nuestra obra El humanismo semita, 
pp. 34-38; y El dualismo en la antropología cristiana, cap. III, “Humanismo cristiano, 
gnosis y maniqueísmo”, §§29-41 (inédito); puede consultarse la obra de Herve Rousseau, 
Le dieu du mal.  

6 Aristóteles, Metafísica, I, 4, 985 a 8. “La amistad es efectivamente la causa (aitían) de los 
bienes y la discordia (neíkos) de los males” (Ibid. 6-7). En la ontología de la Totalidad o de 
la Guerra, es por el odio o la discordia que puede plurificarse la Unidad originaria; lo 
múltiple di-ferenciado puede re- unificarse por el amor o la amistad; de todas maneras la 
Guerra impera: Guerra de lo Uno contra lo múltiple, guerra de la Amistad contra la 
Discordia, y viceversa. El bien y el mal, uno según la fysis y otro contra ella, son 
necesarios, inevitables, trágicamente dados, aún para Aristóteles. 

7 Títulos de dos importantes capítulos de la obra de Paul Ricoeur, Finitude et culpabilité, II. 
La symbolique du mal, 1960 pp. 199 ss., 261 ss. 

8 Ibid., p. 212. 
9 Crf.  Para una de-strucción de la historia de la ética, § 11. 
10 Plotino Eneada, I, 8, 4, 1924 (p. 118). 
11 Ibid. 14 (p. 129). 
12 “Pre-adámico” significa aquí: anteriores a la expresión del mito adámico en Israel. 
13 Ya mostraremos cómo la pre-existencia del mal divino en los trágicos, y el mal como 

momento  

 



 

198 
 
ontológico en los modernos (inevitable porque constitutivo a priori), nos manifiestan negativamente 
un más-allá de lo ontológico desde donde el “mal” cobraría carácter de mal “ético” como una de las 
posiciones que puede adoptar lo ontológico ante la Alteridad. 

14 Véase lo ya dicho en Para una se-strucción de la historia  de la ética, §§ 13 y 15; de esta obra §§ 1 
y 7. en Die  Religión innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft (1793), I, III, nos dice Kant: “este 
mal es radical (Dieses Böse ist radikal), porque es el que corrompe el fundamento (Grund) de toda 
máxima” (B 35, A 32).  

15 Die Religión..., B 32-33, A 29. 
16 Ibid., B 39, A 36, nota. 1. 
17 Hemos indicado las líneas generales del pensar schellingiano en La dialéctica hegeliana, § 7, hasta 

1800. la obra citada de Schelling, aunque es posterior a la Phaenomenologie de Hegel, se encuentra 
sin embargo doctrinalmente como precedente: el Absoluto es inicial y no resultado como para 
Hegel.  

18 Ueber das Wessen der menschlichen Freiheit, en SW, t. VII, p. 369. A esta conclusión le movía la 
siguiente reflexión motivada en Leibniz: “La región de las verdades eternas es la causa ideal del mal 
y del bien, y debe colocarse en el lugar de la materia de los antiguos”. (Ibid., pp. 367-368). El 
origen del mal es entonces divino, en su fundamento al menos ( por ello no puede ser ético sino 
ontológico exclusivamente, previo al ejercicio de la libertad finita. 

19 “Este fundamento de su existencia, que Dios tiene en sí, no es Dios considerado en absoluto, esto 
es, en tanto existe, dado que él (el fundamento) es soló el fundamento de su existencia.Él (el 
fundamento) es la naturaleza (Natur) de Dios; una esencia inseparable de él, pero di-ferente 
(unterschiednes)” (Ibid., p. 358). Esa Entzweiung en Dios mismo (que nos recuerda el comienzo del 
proceso plotiniano del Uno y del noús) es exigido en la ontología de la Totalidad: de la Identidad a 
la Di-ferencia: “las cosas tienen su fundamento en aquello que en Dios mismo no es Él mismo 
(nicht Er Selbst ist)” (Ibid., p. 359). Lo que no “es Él mismo” es “lo otro” como di-ferencia dentro 
de la Totalidad, de la Identidad o “lo Mismo”. 

20 “La voluntad de fundamento” es el mismo fundamento o naturaleza de Dios, en Dios sin ser Dios 
(Ibid., p. 375: “der Wille des Grundes”), pero que se manifiesta como “voluntad de revelación” 
fundando los entes en sus límites particulares. 

21 “...die Eigenheit und den Gegensatz” (Ibid., p. 375). La particularidad y sus mutuas oposiciones 
dentro de la pluralidad es el “mal” para la ontología de la Totalidad (y lo mismo para Buda que para 
el Tao).  

22 Ibid., pp. 375-376. 
23 Ibid., p. 375. 
24 Ésta era la cuestión que para Kant quedaba relegada a la fe racional o ámbito noumenal: “ ein 

natürlicher Hang des Menschen zum Bösen” (supra, nota 15). Schelling “sabe” lo que para Kant era 
“incognoscible”. 

25 Ibid., pp. 380-382. Los temas son, exactamente, los griegos y los neoplatónicos, budistas o del Rig- 
Veda, vertidos dentro de la subjetividad absoluta del idealismo trascendental moderno. 

 



 

199 
 

26 Enzyklopädie § 89. 
27 Logik I, 1, 2, B, c; t. V, p. 139. 
28 Para Hegel la “naturalidad”de la voluntad (en cuanto determinada por las inclinaciones, tendencias, 

instintos, etc.) es una voluntad determinada o particular; mientras que la voluntad “interior” es la 
reflexión o el camino hacia la voluntad general, universal, el bien: “El bien es la Idea como unidad 
del concepto de voluntad y de la voluntad particular” (Rechtsphiloshopie, § 129);  la voluntad 
particular es mala cuando es “opuesta a la universal, como objetividad interior” (Ibid., § 139). 

29 Ibid., § 139. 
30 Ibid., La “reflexión” es la voluntad interior. 
31 Ibid. 
32 Por ejemplo, nos dice el Bhagavad Gîta (Canto del bienaventurado del Rig-Veda): “El sabio que se 

esfuerza por la liberación, que abandona la cólera, el deseo y el terror, que se ha liberado de los 
contactos exteriores, que concentra su visión y domina su inspiración y expiración, alcanzará la 
liberación para toda la eternidad” (cap. V, 27-28). Esa liberación es el vértice impersonal del 
hombre en el Brahman, indiferenciación originaria: Totalidad re-encontrada. La singularidad es el 
mal; la determinación finitizante. 

33 Dolor propio del ir dejando las determinaciones finitizantes. Este es el “dolor” de las penitencias de 
la espiritualidad indoeuropea, del ascetismo (Hegel propone, justamente, un ascenso o ascesis del 
sujeto singular a la Subjetividad total: el Absoluto). 

34 Enzyklopädie, § 570. La filosofía como supremo momento o perfección del espíritu no es sino “una 
mirada retrospectiva sobre su propio saber”  (Ibid., § 573). Este zurücksehen es la misma 
rememoración platónica, única manera de conocer (como recuerdo) de la ontología de la Totalidad, 
cuya moral es al fin gnósis, una visión teórica, no-ética. 

35 “Quien en todo otro, en todo lo que tiene vida, vio su propia esencia (Wesen), se vio a sí mismo 
(sich selbst), y cuyo Dasein fluyó conjuntamente con el Dasein de todo ser vivo, ése sólo pierde con 
su muerte una pequeña parte de su ser ; él permanece en todos los otros, en los que siempre 
reconoció y amó su esencia y su mismidad (sein Selbst) y desaparece así el engaño que separaba su 
conciencia del resto” (Grundlage der Moral, § 22; en SW, t. IV, 1966, p. 273. “Todo es uno” para 
Schopenhauer; el mal es la pluralidad; la virtud suprema la compasión (Mitleid) en el sentido de que 
se ama al otro como la di-ferencia interna a “lo Mismo”: el Todo que todos son. 

36 Trataremos la cuestión más detenidamente en Nueva de-strucción de la historia de la ética (curso 
lectivo 1971, segundo semestre). (Esa obra será también fruto del seminario de 1972, primer 
semestre, y el curso lectivo de 1972, segundo semestre, de la UNC). 

37 Cfr. Para una de-strucción de la historia de la ética, § 9. 
38 “La razón es que lo bonum y la privatio tienen el mismo origen ontológico en la ontología del ob-

jeto (Vorhandenen), el mismo que tiene también la idea de valor” (SuZ, § 58, p. 286).  
39 Ibid. 
40 Ibid. 

 



 

200 
 

41 Orlando Pugliese, Vermittlung und Kehre, p. 51, nota 2. 
42 Léase en Sein und Zeit, con detención, el cap. II de la II Sección: §§ 54-60, en especial. 
43 SuZ, § 58, 285. 
44 En castellano ha sido traducido de diversas maneras: por su sentido etimológico y usual en la lengua 

alemana se refiere a “propiedad”, “propio”; por su sentido heideggeriano se prefiere “auténtico”. 
Esta palabra castellana viene del griego authentés, authentikós: el que obra por sí mismo, con 
dominio sobre sí mismo. Incluye entonces a “lo Mismo” (tó autó). Sobre este tema es indicado 
estudiar en el cap. III de la II Sección de SuZ: §§ 61-66 (y en su referencia al “poder-ser” en el cap. 
I §§46-52). 

45 Véase éste al igual que los otros términos en el Index zu Heidegger “Sein und  Zeit”, de Hildegard 
Reick. sobre el Man en especial SuZ, §§ 27 Y 35-38. 

46 SuZ, § 60, p. 299 
47 Ibid., p. 297. Heidegger reemplaza la noción husserliana de “intención” por la de “apertura” 

(Erschlossenheit: Cfr. Ernst Tugendhat. Der Wahrheitsbegriff bei Husserl und Heidegger, pp. 281 
ss.). 

48 “Dei Entschlossenheit ist ein ausgezeichnete Modus der Erschlossenheit des Daseins” (Ibid., p. 
297). 

49 “Die Entschlossenheit… (ist das) eigentliche Selbstsein” (Ibid., p. 298). Lo contrario es el “estado 
de perdido” (Verlorenheit), que es como una ceguera, un interpretar erróneamente los actos. 

50 Heidegger sólo puede considerar, dentro de la Totalidad, la extrema situación de ésta en la 
temporalidad: la muerte. En la Alteridad la extrema situación no es el fin del futuro (muerte) sino “ 
el Otro”. 

51 “Con el fenómeno del estado-de-resuelto hemos sido conducidos ante la verdad originaria 
(ursprüngliche Wahrheit) de la existencia” (Ibid., § 62, p. 307). 

52 Ibid.,  § 9, p. 42. 
53 Ibid., § 41, p. 193. “Cuando el Dasein, anticipando la muerte, permite que ésta se apodere de él, se 

comprende (versteht sich), libre para ella, en la auténtica hiperpotencia de su libertad finita...” 
(Ibid., § 74, p. 284). 

54 Ibid., § 74, p. 385. 
55 Ibid., p. 386. 
56 Henri Bergson, Les deux sources de la morale et de la religión, p. 283. 
57 Véase en esta obra el § 38, la diferencia entre la simbólica y la dialéctica: ambas son hermenéuticas 

de la cotidianidad, la simbólica  existencial como “cómplice”, y la dialéctica como crítica. Cfr. Paul 
Ricoeur, La symbolique du mal (completa), y en su obra Le conflit des interprétations, p. 265 ss.: 
“El pecado original, estudio de significación”. 

58 El mito adámico (comentado en parte en Para una de-strucción..., § 6) simboliza en su más extrema 
generalidad, como veremos, el mal del hombre; el mito de Noé (Génesis 5-9) en cambio indica el 
castigo del mal y la salvación del hombre justo; el mito de Babel (Génesis 11) interpreta 
simbólicamente el solipsismo y la confusión (la raíz bll significa: confundir) como frutos del mal. 

 



 

201 
 
59 Cfr. Paul Ricoeur, Le socius et le prochain, en Histoire et vérité, pp. 99 ss.: “El socius es aquel que 

se encuentra en una determinada función social; la relación con el socuis es mediata; encuentra al 
hombre en tanto que...” (p. 102). Ricoeur, sin embargo, no llega al fondo, no llega a “Autrui”. 

60 Cfr. Piet Schoonenberg, De Macht der Zonde (trad. cast, 1968), en especial el cap. III, “El pecado 
del mundo” (pp. 95-116): “El pecado del mundo, al igual que la pecaminosidad histórica de una 
cierta comunidad familiar o cultural –por ejemplo antisemitismo, colonialismo-, es una realidad en 
el hombre mismo” (p. 101). 

61 Paul Ricoeur, La  symbolique du mal, pp. 218-219. 
62 Título de la introducción de la obra de H. Marcuse, El hombre unidimensional, p. 11. 
63 “La palabra rechaza la visión, porque el que habla no manifiesta imágenes de sí, sino que está 

personalmente presente en su palabra, absolutamente exterior a toda imagen que adelanta... La 
presencia del Otro o la expresión, fuente de toda significación, no se contempla como esencia 
inteligible, sino se escucha como lenguaje y, por esto, se despliega como exterioridad”. (E. Levinas, 
op cit., p. 273.) Cfr. Idem, “Le Dit et le Dire”, en Le nouveau commerse, Cahier 18-19, printemps 
(1971), pp. 19-48. 

64 Cfr. § 24 de esta Ética. 
65 Considérese que el Faraón tiene un “corazón duro” (esto simboliza el amor a sí y el desprecio del 

Otro)  (“el corazón del Faraón se endurecerá todavía” Exodo 7, 22 y no deja partir a los esclavos 
hebreos. Esa “dureza” del señor dominador, posesor de la Totalidad, es la que impide que los 
oprimidos (nadificados por los sabios y reprimidos por los héroes egipcios) sean libres. Experiencia 
entonces llena de violencia, por lo que Yahveh dice a Moisés: “Yo os liberaré golpeando fuerte y 
castigando duramente (bizroha nthuiah ubishpatim gdolim)”  (Exodo, 6, 6). Sobre las violencias que 
Yahveh ejerce sobre el Faraón no deben olvidarse las siete plagas, la última de las cuales significó 
la matanza de los primogénitos muriendo el mismo hijo del Faraón. No es sin embargo la violencia 
dominadora, es sólo la violencia liberadora no ya fundada en una ontología de la Guerra, sino en 
una meta-física o ética de la Paz. Se exigía al Faraón ser sí mismo (pasar del “se” dominador al 
“Yo” liberado; Cfr. § 24, esquema correspondiente a esta Ética. 

66 I, 975-981. 
67 II, 2436. 
68 Hazbu viene del verbo hazob: abandonar, dejar, y que traduciremos etimológicamente por a-

versión: “ vertirse fuera de” ( aborrecimiento, apartamiento; de aversio latino), “huir de”. La 
palabra adversario (de adversio) indica justamente el enemigo, el contrario. 

69 Nazoru ‘ajor (que viene de hazer: darse, consagrarse, y de ‘ajor: la espalda) nos   recuerda que en 
latín aversum es igualmente la espalda, el trasero. A-versión es un huir del Otro y en este apartarnos 
del Otro un darle la espalda en nuestro ir hacia nosotros mismos. 

70 Véase el art. hamartía en el TWNT de Kittel. La palabra “contra” (le-) el Otro indica la esencia 
ontológica del mal. 

71 En la lógica de la Alteridad pueden ser pensadas filosóficamente las normas que siguen: varón-
mujer: “ No cometerás adulterio... No desearás a la mujer de tu prójimo, ni su casa ni su campo... 
nada que sea de él” ( Deuteronomio 6, 18-21); hijo-padre; “Honra al padre y a la madre... Yo soy 

 

 



 

202 
 

 Yahveh quien te hizo salir de Egipto la morada de esclavitud” (Ibid., 6-16; es, en la posición 
pedagógica, el respeto que debe el discípulo, hijo o creatura a su madre, padre o creador; respeto y 
amor al Otro originante); Yo-el otro: “No matarás... No robarás [al otro sus posibilidades auténticas]. 
No levantarás falsos testimonios [esta cuestión del testimonio se verá en el § 24] contra tu prójimo” 
(Ibid., 17-20). Son, simplemente, explicitaciones del “No” al no-al-Otro. 

  
72 La Totalidad absoluta es siempre panteísta o constituye como Dios a algo finito: es la idolatría. 

“Pues el culto de los abominables ídolos es principio, causa y fin de todo mal” (Sabiduría 14,27). 
Adán, al negar al Otro, se constituye como “Dios” (seréis como dioses” le propone la serpiente). El 
ídolo (la nación, la raza, la nobleza, la ciencia, el dinero...) es aniquilación de la analéctica y de la 
historia: absolutiza algo que el dominador instrumenta para su servicio. El ídolo es neutro (como el 
“ser” de Heidegger), es algo Absoluto, pero nunca un Alguien-Otro. El ídolo (sobre el que se funda 
todo totalitarismo, sea aún p. e. la “civilización occidental y cristiana”, que no es el cristianismo) es 
el gusano que nace en el cadáver del Otro. 

73   Pablo, Carta a los romanos, 5, 12.  
74   Ibid. 
75   Heráclito, Frag. 53; Diels, I p. 162. 
76   In Rom. comm., V, 2; Patr. Griega de Migne, t. XIV, col. 1024. 
77  Cfr. Paul Ricoeur, “Le peché originel, étude de signification”, en Les conflit des interprétations, pp. 

265-282. Este estudio es insatisfactorio de un punto de vista ontológico y meta-físico. Para una 
lectura con gran acopio de materia véase el artículo de A. Gaudel, “Peché originel”, en DTC XII, col. 
275-624; y para la cuestión de la “personalidad incorporante” la obra de J. de Fraine, Adam et son 
linaje, 1959 (y en mi artículo “Los poemas del Siervo de Yahveh”, en Ciencia y fe (Buenos Aires)  
XX (1963) pp. 442-456. 

78  Véase al respecto lo que diremos en Nueva de-strucción de la historia de la ética. La cita es del L. I, 
cap. 1  (Obras, t. III, p. 200). Para ver algunos textos anteriores a Agustín considérese la obra de 
Claude Tresmontant, La métaphysique du christianisme, 1961, pp. 650 ss: “Divinización, libertad y 
problema del mal”; R. Jolivet, Esaai sur le rapports entre la penseé grecque..., pp. 112 ss.: Idem, 
San Agustín y el neoplatonismo cristiano, trad. cast.,  1941,  pp. 149 ss.; etc. 

79 Ibid. 
80 Ibid.  (p. 201). 
81 Ibid. 
82 Ibid.  (p. 202). 
83 Ibid., L. II, cap. 1  (p. 247).  
84 Ibid., L. I, cap. 3  (p. 207). Más adelante llamaremos a la libídine, “pulsión de totalización” (§ 44, 

cap. VII, t. III de esta Ética). 
85 En el Contra academicos (385), De beata vita (386) y en el mismo libro que comentamos (L. II, 

cap. 13, p. 294 ss., p. e.) el conocimiento de la verdad es lo único que hace cabalmente felices a los 
hombres. Estamos todavía dentro del orden ontológico de la Totalidad: “en esto consiste nuestra 
libertad, en someternos a la verdad suprema”. (De lib. arb., cap. cit., p. 296). 

 



 

203 
 
86 De lib. arb., L. III, cap. 1  (p. 319). 
87 Ibid., cap. 20  (p. 383). 
88 Ibid., cap. 17  (p. 377). 
89 Adviértase que esta trasparencia u olvido de sí es exactamente contraria al “conócete a ti mismo” de 

Sócrates; a la reminiscencia o recuerdo de sí platónico; a la historia-conocida como recuerdo de 
Hegel al fin de la Phaenomenologie. 

90 Ibid., cap. 25  (p. 407). El texto termina diciendo: “Y esto es lo que dice la Escritura: El principio de 
todo pecado es la soberbia; y el principio de la soberbia del hombre es apartarse de Dios (apostare a 
Deo)”  (Ibid.)  El texto citado es del Eclesiastes, 10, 15. La soberbia es el no-al-Otro como Sorge o 
intentio, boûlesis al sí mismo cerrado. Cfr. Tomás, I-II, q. 84: Sobre la causa del pecado; a. 1, si la 
concupiscencia es radix de los pecados; a. 2, si la soberbia es initium de los pecados. En la q. 77, a. 
4, se pregunta si el amor de sí es  principium de los pecados, y apoyándose en Agustín (en aquello 
de que “el amor de sí hasta la aversión a Dios hace la ciudad de Babilonia”, Civ. Dei XIV, 282; 
Patrol. lat. t. 41, col. 436), responde que “el desordenado amor de sí mismo es causa (causa) de 
todo pecado”. En ad 4 indica una pista fundamental para descubrir la equivocidad de la comunidad, 
del interés común o la Totalidad: “el amigo es como otro sí mismo, y por ello cuando se peca por 
amor al amigo se ve que se peca por amor de sí (quod peccatur propter amorem amici, videtur 
propter amorem sui peccari”; (I-II, q. 77, a. 4, ad. 4). Como veremos en el § 25 sólo el Otro en 
cuanto otro, y no como parte de “nuestro” Todo comunitario, es garantía de eticidad radical, 
absoluta, infinita. 

91 Ibid., III, cap. 8  (p. 347):  “Nam qui eligit non esse, profecto se nihil eligere”  (Ibid.). 
92 De natura boni  (405), cap. 4 (ed. cast., Tucumán, 1945,  pp. 22-23). 
93 Ibid., cap. I  (pp. 16-17).  Más adelante dice: “Ex ipso autem non hoc significat, quod de ipso... quia 

non de substantia sua”  (cap. 27;  pp. 54-57). Situándose en un plano real (y no ontológico como lo 
hemos hecho por ejemplo en el § 16 de esta obra, nos dice: “Un hombre, p. e., si engendra un hijo y 
hace una casa, desde él viene el hijo, desde él la casa (de ipso); pero el hijo es de él, la casa de tierra 
y de madera. Esto porque es hombre, que no llega a hacer algo de la nada  (quia non potest aliquid 
etiam de nihilo facere)”  (Ibid.). El pensar medieval, real y teo-lógico, debe ahora ser pensado 
ontológica, meta-física y antropo-lógicamente (sin por ello descartar dicha teo-logía, que se 
recuperará al fin del camino con nuevo sentido). 

94 Ibid., cap. 10 (pp. 30-31). La creaturidad o finitud no puede identificarse ni con la materia que 
purifica y es mala (cfr. cap. 18; pp. 40-41), ni con la determinación (Bestimmtheit) del ente de 
Hegel, porque para Agustín sería el ser del ente o una cualidad, en ambos casos “buenos” óntica y 
ontológicamente. 

95 Ibid., cap. 34. Explica Agustín cómo Adán no amó hacer el mal cuando eligió comer del árbol; el 
árbol no era malo, pero fue malamente usufructuado porque se postergó lo mejor: el Otro, “dejando 
lo que era mejor (quod melius erat deserendo). El Otro (Creator) es mejor que cualquier creatura 
que constituyó”  (Ibid.). 

 



 

204 
 
96 Comm. in ep. ad Rom. V, 12  (Patr. Latina, t. XVII, col. 92, etc.). Ese in quo, del griego ef’hô debió 

traducirse no “en el cual”, sino “basado en el hecho de que “, “en cuanto que ”, “a condición de “, 
etc. (Cfr. op. cit., de Ricoeur, Schoonenberg, y S. Lyonnet, “Le sens de ef’ho en Rom. 5, 12 et 
l’exégèse des Pères grecs”, en Bíblica  (Roma) 36  (1955) 436-457). 

97 “El pecado entró en el mundo... por la vía del ejemplo (exemplo)”  (Pelagius Expositions of thirteen 
Epistles of St. Paul, t. II, 1926, p. 45. “Adán sólo dio el ejemplo de un mal proceder (solam formam 
fecit delcti)” (Ibid.,  47); “... como por el ejemplo de la desobediencia de Adán...”  (Ibid., 48). 

98 Si “Adán” es “el hombre” (como ha quedado demostrado exegéticamente en el presente), el relato 
simbólico del Génesis habla de una estructura universal meta-física y ontológica y no describe 
históricamente un pecado factual-óntico. La desmitificación de Bultmann no se dirige contra el 
mito, sino contra el mito historificado; se trata, entonces, de una deshistorificación de un mito-
historificado, una recuperación del sentido ontológico y meta-físico de un mito ontificado. 

99 Opus imperf. contra Julianum  (429-430),  III, 57; Patr. Lat., t. XLV, col. 1275. 
100 De nuptiis et concupiscentia   (419-420),  II, 21;  Patr. Lat., t. XLIV, col. 457. 
101 De peccatorum meritis  (412), II, 9, 11; Patr. Lat., t. XLIV, col. 158. Aquí Agustín traspasa ya lo 

aceptable y cae francamente en la ontología de la Totalidad cerrada: el placer del éros es 
considerado malo (la cuestión es ya de un haber incorporado a la naturaleza del hombre el mal, 
evidente pervivencia del maniqueísmo). Su alumno Fulgencio será aún más explícito, y el mismo 
Pedro Lombardo en su Sent. II, dist. XXX, c. 9, y en especial en la dist. XXXI, c. 6. dice: 
“Multiplex defectus carnis et praecipue pollutio quaedam, quam ex fervore coitus parentum et 
concupiscentia libidinosa contrahit caro dum concipitur, causa est originalis paccati”. (Cfr. Opus 
imperf. contr. Julianum VI, 32; Patr. Lat., XLV, col. 1552-1554). 

102 Xavier Zubiri ha mostrado muy bien en su artículo “El origen del hombre”, en Revista de Occidente, 
17 (1964), p. 173, no sólo que el creacionismo funda el evolucionismo, no sólo que el hombre es 
fruto de la evolución  de los primates, sino que la inteligencia en la misma especie humana va 
evolucionando de grupo en grupo (desde el primer hombre hasta el homo habilis, pitecanthropus, 
neanderthal y homo sapiens), por lo que el primer acto libre culpable ( que necesita una inteligencia 
racional y adulta) debió poder obrarse hace poco (dentro de los últimos 200.000 años en referencia 
a los al menos dos millones que el hombre debe llevar sobre la tierra). La inteligencia la tiene ya el 
recién nacido; la racionalidad se alcanza a los cinco o seis años de madurez psíquica; la libertad real 
luego de la pubertad, en la adolescencia (de 12 a 16 años). 

103 Cfr. Tomás, De Malo, q. III: De causa peccati; a. 1: Utrum Deus sit causa peccati. 
104 Dios es el esse ipsum, los entes no libres pueden no-ser, pero tanto dicho no-ser como el poder-ser 

son “necesarios”, físicamente reglados: no son historia, futuro, pro-yecto (Cfr. en esta obra, cap. I, 
§§ 4-5). 

 



 

205 
 
105 Tomás, op. cit., a. 3: Utrum diabolus sit causa peccati. Este pensamiento dice claramente: “La causa 

del pecado puede ser tomada doblemente: de un modo, en cuanto peca él mismo; de otro, en cuanto 
hace pecar a otro (facit alterum peccare)”  (Resp.). Filosóficamente, la figura mítica del diablo, es, 
simplemente, el Otro que como “lo otro” en la Totalidad enseña el mal al discípulo y que tienta 
como mal al hermano (“... quod diabolus humani peccati causa esse potest per modum disponentis 
vel persuadentis interius aut exterius”; Ibid). La cuestión teológica no debe ser tratada aquí, ya que 
se estudia un pensar con otros supuestos y método. 

106 El primer hombre que pudo realmente pecar (¿el homo habilis... o el homo sapiens?, cfr. supra, nota 
102), debía tener una conciencia mínima de su falta (por cuanto su libertad naciente no podía decir 
un “no “ rotundo al Otro), y desde ese momento límite el pecado se hizo ónticamente transmisible, 
histórico, por la pedagogía, la tradición. 

107 Tomás, Ibid., a. 6. 
108 Ibid., a. 12. 
109 Cfr. lo  ya dicho en el cap. II,  § 9. Mi libertad se ejerce ónticamente; la libertad del Otro es meta-

física o trans-ontológica, nada ontológica o negatividad radical. 
110 El pecado óntico o intramundano (dentro de la totalidad ontológica), es siempre y al mismo tiempo 

pecado, no sólo de asesinato del Otro (“contenido” diríamos del pecado), sino igualmente 
magisterio del mal con respecto a otro “lo mismo”, y por ello no es sólo óntico, sino igualmente 
negación  de lo trans-ontológico o meta-físico: es injusticia que irrumpe en el Todo desde “lo otro” 
y se avanza como tentación. La tentación es pro-puesta de no-al-Otro; la auténtica re-velación es 
pro-puesta a sí-al-Otro. No es lo mismo el que me interpela desde su libertad (como el Otro nada), 
que lo que me tienta como cosa intramundana (como el “ello” que es ya algo dominador o esclavo 
en mi mundo). Podría aún pensarse que antes que matar al hermano, el Otro, el varón “mató” a la 
mujer (más débil en el tiempo en que la fuerza física era importante); por la dominación de la mujer 
se pudo dominar al hijo; sólo el hijo dominado pudo dominar, como represalia, al hermano más 
débil. La dependencia de Eva sería la causa de la muerte de Abel; la liberación de la mujer sería 
igualmente el inicio de la liberación política del hermano. 

111 M. Heidegger, Sein und Zeit, § 41, p. 198. Véase nuestra obra Para una de-strucción..., § 3. 
112 I, 7 (SW, t. VII, 1964, pp. 259-260). 
113 Ibid., I, 10 (p. 263). 
114 Véase §§ 16-19, cap. III, t. I, de esta Ética. 
115 Ibid. I, 9 (p. 262). 
116 Ibid. I, 5 (p. 256). 
117 Prefacio, 3 (p. 241). No buscar el origen del mal detrás de la Totalidad es, exactamente, la posición 

trágica explicada en el § 20 de este cap. IV. Nietzsche está oponiendo con genio la ética griega y 
moderna de la Totalidad a la ética meta-física de la Alteridad. “Preguntad a los esclavos cuál es el 
malo, y señalarán al personaje que en la moral aristocrática es bueno, es decir, el poderoso, El 

 



 

206 
 
 dominador”(Ibid., I, 11; p. 267). Lo que podría reproducirse así: “Preguntad a los oprimidos en y 
por la Totalidad cuál es el mal, y señalarán a la misma Totalidad y al personaje que  la utiliza para sí 
y que en la moral aristocrática es el bueno, bondad que el sabio demuestra y que el guerrero defiende 
como poder, dominación de lo Mismo (el aristócrata) contra lo otro di-ferente (el oprimido 
aniquilado)”. Ese aristócrata ( = los mejores) pueden ser los libres de Atenas, los conquistadores del 
siglo XVI, los capitalistas del mundo moderno, los miembros del “partido” en Rusia; “lo otro” es el 
esclavo “instrumento” (al decir de Aristóteles) en Grecia, el indio americano, el obrero sin propiedad 
ninguna, el ciudadano ruso no-comunista... Nietzsche repite todavía: “El símbolo de esta lucha, 
trazado en caracteres legibles en la cumbre de la historia de la humanidad es: Roma contra Judea, 
Judea contra Roma” (Ibid., I, 16; p. 279). Si la filosofía de Nietzsche es la del anti-Cristo como su 
negación, filosóficamente, la meta-física de la Alteridad es negación de la negación nietzscheana o la 
“moral plebeya” (Ibid., p. 280). Se verá sin embargo que el bien no se encuentra en el oprimido 
como oprimido, en el pueblo como masa, sino que dicho oprimido será “el Otro” que el hombre 
perfecto o bueno sabrá liberar. Esta cuestión se le escapa siempre a Nietzsche: ve sólo al esclavo, 
pero no descubre al profeta que es el que en su potencia servicial, su bondad expansiva, su salud 
incontenible, su esperanza contra todo pesimismo, su amor contra todo odio, lanza la historia 
adelante. Nietzsche confundió “el Otro” con “lo otro” al que ha sido reducido; y en la miseria “lo 
otro” con “el que se abre” a “lo otro” como plenitud; el Otro como “lo otro” en la miseria es 
negatividad; el que se abre a “lo Otro” es positividad suprema; el que se cierra como Totalidad es, en 
definitiva y aunque crea lo contrario, “lo otro” en la suprema negatividad: el mal radical como 
dominador, maestro del mal y tentador. 

118 Ibid., p. 277. 
119 E. Levinas, Difficile liberté, pp. 20-21. "¡No matarás! No es sólo una simple regla de conducta. 

Aparece como el principio mismo del discurso... La palabra es del orden moral antes de pertenecer 
al orden teórico" (Ibid., p. 21). 

120 Etimológicamente es "el que habla adelante" (prò-femí), la significación técnica que le daremos a 
este parágrafo poco tiene que ver con su sentido vulgar en el castellano actual (cfr. profetés en el 
TWNT de Kittel). 

121 En un sentido análogo un autor tradicional de occidente decía que el amor es "motor omnium 
virtutum"  (Tomás, Quaest. Disp.,  De Caritate, q. un., a. 3, resp.). 

122 Cfr. Idem. I, q. 5, a. 4, ad 1. 
123 Nos referiremos al relato del Exodo, desde el nacimiento y su adopción por la aristocracia egipcia; 

su defensa del pobre y su huida al desierto; su con-versión de mero pastor en pro-feta; y su 
compromiso como pro-feta que se enfrenta con la Totalidad (el Faraón) y que libera a un pueblo de 
esclavos:  "los otros" en la Totalidad egipcia. 

124 Exodo, 3, 4. Recomendamos leer atentamente este texto central para la ética de la Alteridad. 
125 En hebreo: lehatsiló (liberarlos) es una noción propia de la metafísica de la Alteridad (cfr. § 23, de 

esta Ética). 

 



 

207 
 
126 Considérese  la analéctica de la palabra-oído:  en primer lugar Yahveh oye el clamor del pueblo 

esclavizado; en segundo lugar el profeta oye la palabra del maestro de justicia (Yahveh); en tercer 
lugar, posteriormente, el pueblo y el Faraón oirán las palabras del profeta. Se trata, entonce, de un 
"saber escuchar":  "El que tenga oídos para oír que oiga)" (Marcos, 7, 16). No se dice:  "El que 
tenga ojos para ver, que vea", porque entonces la Totalidad no es superada. La palabra del Otro 
viene más allá del horizonte ontológico y sólo la escuchan los que no están encerrados en la egótica 
muralla de la Totalidad totalizada. El desierto es para la Alteridad el lugar del propio silencio a la 
escucha de la voz del Otro; para Nietzsche el desierto es en cambio la soledad del único, del Todo, 
del eterno retorno de lo Mismo. 

127 Claude Tresmontant, La doctrine morale des prophètes d'Israël  (ed. Cast., p. 144). Esta obra  fue 
escrita por el autor, nos lo comentaba personalmente, en momentos de la guerra del país del filósofo 
francés contra Argelia. El texto citado es de Amós, 7, 10. Tresmontant  dice:  "El profeta 
desmoraliza a la ciudad, si se nos permite expresarnos conforme a la jerga policíaca 
contemporánea"  (Ibid., p. 146). A la Totalidad se le aparece como una "quinta columna", siendo sin 
embargo, el que salva la Totalidad al abrirla al Otro como nueva etapa histórica, la que todos vivirán 
en el futuro y que el profeta pre-vive solitariamente en el presente; por ello parece que enuncia el 
futuro; en verdad sólo vive radicalmente el ahora. 

128 Cfr.  Para una de-strucción de la historia de la ética, § 17. 
129 Pobre viene de la misma raíz (hani), y de allí "miseria" (henut), violencia (hinui), humilde u 

oprimido (hanav); hithaneh: humillarse, atormentarse; pero al mismo tiempo hanoh significa 
"testimoniar" o "humillar", etc.  

130 Cfr. A. Schmoller, Handkonkordanz zum griech. NT, p. 278; art. correspondiente en el TWNT de 
Kittel. 

131 "Forma de siervo" (morfèn doúlou) es la  réplica por anticipado de la interpretación antijudía del 
cristianismo; fundador del cristianismo asume la forma de "Siervo de Yahveh"; el "servicio" en 
hebreo nada tiene que ver con la "conciencia  desdichada" de Hegel (Cfr. nuestra obra El 
humanismo semita, pp. 150-166; y en especial más adelante el § 30). 

132 Cfr. la edición Wittenberg, Köslin, Berlín, 1883. En la Vulgata se tradujo al latín exinanivit. Véase 
Paul Asveld, La pensée  religieuse du jeune hegel, 1953. 

133 Manuscrito I (1844); t. I, p. 574. Véase un trabajo monográfico, entre los numerosísimos, de J. 
Gauvin, "Entfremdung, et Entäusserung", en Archives de Philosophie  (París)  XXV, 3-4  (1962)  
555 ss., sobre la cuestión en Hegel; Friederich Mueller, Entfremdung Zur anthropologischen 
Begründung der Staatstheorie bei Rousseau, Hegel, Marx, 1970 (Bibliografía pp. 88-91). 

134 El juicio ontológico sobre el capitalismo lo hemos efectuado ya en Para una de-strucción de la 
historia de la ética, § 11 y ss., ya que la crítica de Heidegger contra la reducción subjetivista vale 
para el sistema económico-político capitalista. Ahora daremos un paso más.  

135 Das Kapital, I, 1; t. I, p. 17. La noción de Bedürfnis es la que Sartre piensa como besoin. Cfr. Para 
una de-strucción de la historia de la ética, § 17. 

 



 

208 
 
136 Das Kapital, ibid.; p. 20. 
137 Ibid. Se usa la palabra:  “vergegenstaendlicht oder materialisiert...”. 
138 Manuscrito III  (1844); t. I, pp. 645-646. 
139 Véase al menos en la Phaenomenologie B, A  (ed. Hoffmeister, pp. 148-150); C,BB,  VI, B: “El 

espíritu alienado (entfremdete) de sí mismo:  la cultura”  (pp. 347 ss.), donde se dice que “la riqueza 
(Reichtum) ...  es el resultado en el constante devenir del trabajo y de la acción de todos”  (p. 355); y 
en especial la Rechtsphilosophie §§ 41-72, donde se dice, p.e.: “Yo puedo ceder a otro (einem 
anderen)  una producción aislada debida a mis capacidades y facultades particulares corporales o 
espirituales, o su empleo por un tiempo limitado, porque esta limitación les confiere una relación de 
exterioridad con respecto a mi Totalidad (Totalität) y mi universalidad.  (Pero)  por la 
exteriorización  (Veräusserung) de todo mi tiempo de trabajo, y de la totalidad de mi producción, 
haría de otro (eines anderen), el propietario de lo sustancial mismo que constituye mi actividad y 
realidad, mi personalidad”  (§ 67). ¿No se encuentra ya en esta formulación la totalidad explícita de 
una ontología marxista? 

140 Cfr. Para una de-strucción de la historia de la ética, § 12, d. No se olvide que la “Idea” práctica de 
la libertad es “la piedra angular de todo el edificio de la razón pura”  (KpV  A 4). 

141 Manuscrito I  (1844);  I. p. 562. Marx nos dice que “la esencia subjetiva (das subjektive Wesen)” de 
cla riqueza, la propiedad privada o el producto “como sujeto (als Subjekt), como persona, es el 
trabajo”. (Manuscrito III   (1844); I. p. 584). Por su parte  “el trabajo objetivo (die objektive 
Arbeit)” es el producto, la riqueza o la propiedad privada. Es decir, con lenguaje husserliano, la 
intención esencial marxista es la pro-ducción (poiêin griego: relación arte-fáctica del hombre-
naturaleza): subjetivamente como la actualidad del sujeto trabajante: trabajo; objetivamente como el 
valor objetivado en la cosa natural trabajada: materia. 

142 Marx se está ciertamente refiriendo al pensar de Feuerbach, que en su  Das Wesen des 
Christenthums  (1841), dice: “Lo que el hombre dice de Dios, lo dice en verdad de sí mismo”  (SW, 
t. VI, p. 36). El hombre es el que crea a Dios. 

143 Manuscrito III  (1844);  I,  pp. 605-606. Es importante la identidad de la posición de Marx con la de 
Aristóteles en este punto; por ello nuestro filósofo se apoya en el Estagirita: “Ahora es fácil decir 
del individuo lo que ya Aristóteles había dicho: Tú eres producto de tu padre y tu madre, es decir, 
un acto de la especie (Gattungsakt) humana que genera al hombre. Tú puedes ver entonces que el 
hombre aún físicamente debe su ser al hombre... Debes fijarte también en el movimiento circular 
(Kreisbewegung)  en el cual el hombre en la generación se repite a sí mismo  (sich selbst 
wiederholt)”  (Ibid., p. 606). ¿No nos encontramos en el “eterno retorno de lo Mismo”? Engels dirá 
todavía más claramente:  “Así la astronomía, la física llega por su parte a expresar, 
fundamentalmente y con toda certeza, el eterno movimiento circular de la materia en movimiento”  
(Dialektik der Natur; p. 27; véase el texto completo en la nota 150, más adelante).  

144 Vorlesungen über die Philosophie der Religion,  I, B, III, 2, b, Gama  (t. XVI, p. 191). No se olvide 
que para Hegel la Totalidad es el Absoluto como Resultado: Dios mismo. El ego cogito divinizado 
es Todo: un panteísmo lógico-subjetual moderno. 

 



 

209 
 
145 Zur Kritik der Hegelschen Rechsphilosophie, en Frühe Schriiften, I, p. 488. El texto continúa en lo 

esencial:  "El fundamento de la crítica irreligiosa es:  el hombre hace la religión; la religión no hace 
el hombre...  La miseria religiosa es, de una parte, la expresión de la miseria real y, de otra parte, la 
protesta contra la miseria real. La religión es el suspiro de la criatura agobiada, el estado de ánimo 
de un mundo sin corazón, porque es el espíritu de los estados de cosas carentes de espíritu. La 
religión es el opio del pueblo...  La misión de la historia consiste, pues, una vez que ha desaparecido 
el más allá (Jenseits)  de la verdad, en  averiguar la verdad de más acá (Diesseits). Y, en primer 
término, la misión de la filosofía, que se halla al servicio de la historia, consiste,  una vez que se ha 
desenmascarado la forma de la santidad  de la autoenajenación humana, en desenmascarar la 
autoenajenación  de sus formas no santas. La crítica del cielo se convierte con ello en la crítica de la 
tierra; la crítica de la religión en la crítica del derecho; la crítica de la teología en la crítica de la 
política"  (Ibid., pp. 488-489). Marx se enfrentaba, por una parte, con un luteranismo encerrado en 
las estruccturas culturales de la cristiandad [christianitas de la que nos hemos ocupado en otros 
trabajos, como por ejemplo en un artículo en Stromata (Buenos Aires)  XXVI, 3-4  (1970)  pp. 291-
306], cristiandad que habiéndose helenizado en su origen y modernizado desde el siglo XV había 
perdido en parte la experiencia de la Alteridad  (la helenicidad y no el cristianismo es lo que 
Nietzsche criticará como "platonismo para el pueblo"); pero, por otra parte, encerraba dentro de la 
Totalidad bipolar a la re-ligión, lo que le hacía falsear la interpretación; por lo que no pudo ver que 
la re-ligión como Alteridad era una crítica al derecho individualista moderno y hegeliano, y que la 
teo-logía de la Alteridad era igualmente una crítica de la política  del homo homini  lupus. La 
"verdad del más allá"   como Otro (y no como cielo platónico) es la que se impone como justicia a la 
"verdad del más acá" como Totalidad. Al criticar al platonismo celeste como "el Otro" Marx se 
encerró en una Totalidad ontológica   que enajena su propia noción de liberación. Véase la obra de 
Johannes Kadenbach, Das Religionsverständnis von Karl Marx, p. 235: "Der dialektische 
Monismus".  Consúltese igualmente la obra de Klaus Hartmann, Der Marxschen Theorie. 1971. 

146 Kommunistisches Manifest,  en op. cit. ; II, p. 818. 
147 Ibid.,  p. 817. 
148 Superación, solución:  Auflösung. 
149 Manuscrito III  (1844); I, pp. 593-594. 
150 Ibid.,  p. 596. La fórmula "der durchgeführte Naturalismus des Menschen und der durchgeführte 

Humanismus der Natur" nos muestra el horizonte originario de la Identidad primigenia de "lo 
Mismo". "Lo Mismo" desde donde procede la di-ferencia entre Naturaleza y Humanidad (los di-
feridos), es la Totalidad que se alcanza por el comunismo como sociedad perfecta: Identidad del 
Hombre-Naturaleza en un cosmos culturalizado o una cultura cosmificada. La Humanidad, por su 
parte, era "lo Mismo" donde di-fieren las clases (el burgués y el proletariado son los opuestos di-
feridos: en el momento del capitalismo el burgués es "lo Mismo"  di-ferido que oprime a "lo otro" 
di-ferido: el proletariado). La liberación del oprimido en la bipolaridad es aniquilación del opresor, 
su muerte como burgués; y para que el proletariado no sea por su parte opresor, se piensa que no 
habrá ya oposiciones porque el comunismo es la sociedad perfecta sin antagonismo: la Totalidad 

 



 

210 
 
 recuperada como retorno y resultado. Se trata, exactamente, de una ontología  de la Totalidad, tal 
como la de Aristóteles, Plotino o Hegel, pero en vez de fisio-lógica, teo-lógica o subjetual-
aristocrática, es ahora subjetual-colectivista-proletariada, lo que signifaca un enorme adelanto con 
respecto a las anteriores, sin dejar de ser ontológicamente insuficiente. Engels en la introducción a la 
Dialektik der Natur nos dice que "la sucesión eternamente repetida de los mundos en el tiempo 
infinito no es más que el complemento lógico de la coexistencia de los innumerables mundos en el 
espacio infinito, tesis esta cuya necesidad sa ha impuesto incluso al cerebro antiteórico del yanqui 
Draper. La materia se mueve en un ciclo eterno, ciclo que probablemente describe su órbita en 
períodos de tiempo para los que nuestro año terrestre ya no ofrece una pauta de medida suficiente; en 
el que el tiempo del más alto desarrollo, el tiempo de la vida orgánica y, más aún, el de la vida 
consciente de sí misma y de la naturaleza, resulta medido tan brevemente como el espacio en el que 
se hacen valer la vida y la autoconciencia; en el que toda modalidad finita de existencia de la 
materia, ya sea sol o nebulosa, animal concreto o especie animal, combinación o disociación 
química, es igualmente perecedera y en el que nada hay de eterno fuera de la materia en eterno 
movimiento y de las leyes con arreglo a las cuales se mueve y cambia. Pero,por muchas veces y por 
muy implacablemente que este ciclo se opere también en el tiempo y en el espacio; por muchos 
millones de soles y de tierras que puedan nacer y perecer y por mucho tiempo que pueda transcurrir 
hasta que lleguen a darse las condiciones para la vida orgánica en un solo planeta dentro de un 
sistema solar; por muy innumerables que sean los seres orgánicos que hayan de preceder y que 
tengan que perecer antes, para que entre ellos puedan llegar a desarrollarse animales dotados de un 
cerebro capaz de pensar y a encontrar por un período breve de tiempo las condiciones necesarias 
para su vida, para luego verse implacablemente barridos, tenemos la certeza de que la materia 
permanecerá eternamente la misma  a través de todas sus mutaciones, de que ninguno de sus 
atributos puede llegar a perderse por entero y de que, por tanto, por la misma férrea necesidad con 
que un día desaparecerá de la faz de la tierra su floración más  alta, el espíritu pensante, volverá a 
brotar en otro lugar y en otro tiempo”  (pp. 27-28). Puede observarse la explícita afirmación de una 
Totalidad eterna y “la misma”: la divinización de la neutra materia (nunca es “alguien”)  es un 
panteísmo consecuente. Como veremos más adelante en el capítulo X  Engels, y también Marx, 
niegan al dios de Hegel creyendo que es el Dios alterativo, pero terminan por afirmarlo de nuevo 
porque era un “dios” que identificaba no sólo con la razón sino con la materia como escisión 
originaria de la misma subjetividad absoluta. 

151 Manuscrito III  (1884); pp. 597-598. 
152 Cabe  destacarse que la primera violencia, la que causa el mal meta-físico mismo, es la violencia de 

la injusticia u opresión la que ejerce I sobre II del esquema anterior  (Voluntad de poder de la 
Totalidad totalitaria). Cuando la violencia armada apoya el orden de la injusticia se ha cumplido ya 
el asesinato de Abel. La segunda violencia de respuesta o liberadora la cumple el oprimido:  cuando  
lo hace dentro de la ontología de la Totalidad enfrentará arma contra arma y muerte ante muerte. La 
tercera violencia es la represión armada contra la segunda violencia, es la réplica de la Totalidad 
reinante contra los que aspiran a reinar en la nueva Totalidad. Otra violencia dis-tinta es la del que 
revela lo nuevo en un camino pedagógico de la liberación. ¿En qué se cifra la operatividad histórica 
de este último tipo de violencia pro-fética?  ¿Cómo es factible hoy en América latina? 

 



 

211 
 

153 Parte final de nuestra ponencia al II Congreso Nacional de Filosofía, sobre “Metafísica del sujeto y 
liberación”  (Cfr. Temas de filosofía contemporánea, p. 32). 

154 Del sustantivo dabár  (palabra), que significa el pronunciar la palabra que crea de la nada en  el 
ámbito que por el silencio le ha “hecho lugar”. Sobre la diferencia de la dabár hebrea y el logos 
griego véase nuestra obra El humanismo semita, p. 87, nota 29. Sobre todo este tema además de esa 
obra consúltese la de Claude Tresmontant, Essai sur la pensée hebraïque, ed. cast., pp. 167-208; P. 
van Imschoot, Théologie de l’Ancien Testement, t. II, pp.83 ss.; etc. 

155 Refus a l’invocation, Gallimard, París, 1940, p. 68. Véase la cuestión en particular Zwi 
Werblowsky, “La conciencia moral desde el punto de vista judío”, en La conciencia moral, pp. 130-
161: “No es la voz del interior, sino más bien la voz al interior... La verdad no viene del corazón, 
sino que penetra en el corazón... No podemos paliar la diferencia entre el hombre bíblico-judío y el 
hombre moderno convencido de la dignidad moral de la conciencia autónoma”  (p. 133). 

156 Inter-(a) pel (l) a (er)  (de interappellare)  es un exigir explicación por un hecho, citar o llamar 
testigos. El Otro, como quien exige justicia, siempre interpela en su llamado. 

157 Testamento de Rubén IV, 3. 
158 Cfr. Hand-Konkordanz zum grie. NT, p. 417. 
159 Basilio, In princ. Prov.; Patr. Greca t. XXXI, col. 405. 
160 Orígenes indica en el  Coment. a la carta a los Rom., Lib. II, que la conciencia es “el espíritu 

corrector y pedagogo asociado al alma” (Tomás cita este texto en De Verit., q. 17, art. 1, videtur 8); 
Basilio en el Comm. in Psal. XLVIII 6; Juan Damasceno dice que la conciencia es “ley de nuestro 
intelecto” (cit. Tomás, Ibid., 14), etc. 

161 Agustín, De libero arbitrio, II, 10: “In naturali iudicatorio, quod synderesim (sic:  debió decir 
synedeisim) dicimus, adsunt quaedam regulae et lumina virtutum, et vera et incommutabilia” 
(Patrol. Lat., t. XXXII, col. 1256). 

162 “Quartamque [después del alma racional, irascible y concupiscible de Platón]  ponunt quae super 
haec et extra haec tria  est, quam Graecï vocant syntéresin, quae scintilla conscientiae in Cain 
quoque pectore, postquam ejectus est de paradiso, non extinguitur...”  (Comm. in Ezech, I, 1; Patr. 
Lat., t. XXV, col.22). Cfr. Odon Lottin, Psychologie et morale aux XIIe. siécles, véase es especial t. 
II, 1948, pp. 103-417. El texto de Jerónimo fue comentado por Raban Mauro en la Edad Media 
(Comm. in Ezech., I; en PL, t. CX, col. 508). 

163 P.e. I-II, q. 98, a.4, resp.; etc. 
164 Cfr. Para una  de-strucción de la historia de la ética, § 9; y el cap. de esta obra. 

 



 

212 
 
165 "...per conscientiam applicatur notitia synderesis... ad particularem examinandum"  (Tomás, De 

verit., q. 17, a.2, resp., 1). 
166 "La facultad práctica del juzgar" tiene como función que "lo que en términos generales (in 

abstracto) se dijo de la regla se aplica (angewandt) in concreto a una acción"  (Kant, KpV  A 119). 
Cfr. Para una de-strucción...,  § 14, a:  "La constitución del objeto moral". 

167 Cfr. Para una de-strucción..., §§ 16-20; en esta obra, ya lo hemos explicado en § 8. Véase además 
M. Scheler, Der Formalismus in der Ethik, V, 7: "La así llamada subjetividad de la conciencia 
moral de los valores éticos" (pp.331 ss.). Dietrich von Hildebrand, Sittlichkeit und ethische 
Werterkenntnis, 1969, en especial pp. 141-188, en las cuestiones de "la función específica de la 
conciencia moral con respecto a la captación de los valores", y la tan bien analizada cuestión  de 
"Característica general de la ceguera por los valores (Wertblindheit)"; Nicolai Hartmann, Ethik, cap. 
28: "Acerca de la jerarquía de los valores" (pp. 269 ss.), ya que la "conciencia moral" incluye una 
jerarquía de valores a partir de la cual "valora" la acción posible. Sobre una historia parcial de la 
cuestión de la conciencia moral en la época moderna véase René Le Senne, Traité de morale 
générale, pp. 332-374. concepciones empiristas, asociacionistas, racionalistas, críticas, 
evolucionistas, positivistas y religiosas de la conciencia moral (la posición de Le Senne, la expone 
en pp. 307-331, en la que no supera la moral moderna axiológica).  

168 El acto de "preferir y posponer pertenecen a la esfera del conocimiento del valor, mientras que el 
amor y el odio no cuentan como actos cognitivos" (M. Scheler, Wesen und Formen der Sympathie, 
trad. cast., 1957, p. 203). El acto de "elección" es ya de la conciencia representativa (Cfr. Der 
Formalismus in der Ethik., pp. 32-130).  

169 Cfr. Sein und Zeit, §§ 54-60, pp. 267 ss. Véase en el Index de Hildegard Feick, las palabras 
Gewissen, Hören, Rede, Ruf. Véanse los trabajos de seminario (de 1970, cuarto año) de las alumnas 
De Rosas y Vidable sobre este tema (Biblioteca de la Facultad de Filosofía, UNC, Mendoza).  

170 SuZ, § 59, pp. 289 ss. 
171 Ibid., p. 293. 
172 Ibid., § 54, p. 269. Erschliesst, dice Heidegger, es uno de los momentos de la "apertura" ontológica 

al horizonte del poder-ser como tal. 
173 Ibid., § 55, p. 271. Lo más grave en esta descripción es que el modo inauténtico del oír se funda en 

que "puede oír a otros (auf Andere hören kann)" (Ibid.). 
174 Ibid., § 58, p. 286. Véase la relación entre la "apertura" y el "estado de resuelto" (auténtica apertura) 

explicada por nosotros en el § 20, notas 37-55, de este cap. IV. La "conciencia moral ontológica" 
como la voz del sí mismo oculto, el auténtico poder-ser, es por su parte la condición efectiva de la 
iluminación de la condición existenciaria de posibilidad de la moralidad óntica. Sin la luz que 
ilumine el ser-culpable na hay moralidad onticamente vivida: "El querer tener conciencia es el más 
original supuesto existencial de la posisbilidad del fáctico hacerse culpable" (Ibid., p. 288).  

175 Ibid., § 57, p. 275: "fremden Macht". Hemos visto que el otro-hombre es desvalorizado como 
alguien que me llama en el uno (la habladuría)  (cfr. supra nota 173); aquí el Otro como Dios es por 
su parte reducido a algo totalmente heterónomo, como en el caso de Kant (pero por otras razones). 

 



 

213 
 
 El Otro que llama no puede ser sino un "ante-los-ojos" ob-jetual. Heidegger no ha descubierto la 
posibilidad de otro trans-versal al horizonte ontológico. Debe indicarse, sin embargo, que Heidegger 
no ha cerrado la puerta para una tal interpretación meta-física de la conciencia, y es poo ello que 
Sartre lo critica diciendo "elle est inquiétude, appel de conscience (Ruf des Gewissens), sentiment de 
culpabilité. Á vrai dire, la description de Heidegger laisse trip clairement paraître le souci de fonder 
ontologiquement une Éthique dont il prétend ne pas se préoccuper, comme aussi de concilier son 
humanisme avec le sens religieux du transcendant" (Être et néant, p. 122). En la etapa heideggeriana 
de Gelassenheit (cfr. § 13, cap. III, de estas lecciones de Ética) se produce el intento de superar el 
horizonte ontológico, lo que significa en la cuestión de la conciencia moral abrirse a un oír una voz 
que se encuentre más allá de "sí-mismo" como auténtico poder-ser. 

176 Véase mi obra El humanismo semita,  pp. 110  ("Desierto y trascendencia"). 
177 Véase lo ya dicho en el § 21, notas 60-62 de esta Ética. 
178 Cfr. Eduardo Pironio, "Teología de la liberación", en Criterio (Buenos Aires) n. 1607 (1970) 783-

790; n. 1608 (1970) 822-824. Aunque el estudio es exegético, nos da un material se sumo interés 
ético. 

179 Sobre este último véase la Enzyklopaedie, §§ 493 ss.; Rechtsphilosophie, §§ 72-81. 
180 Como cuando  dice: “El problema general se da en todos los regímenes, incluso en los rectos, pues 

si bien sus desviaciones hacen esto volviendo sus miras hacia el interés particular, lo mismo sucede 
con los regímenes que no lo hacen en sí, sino que las dirigen al interés común  (tò koinón agathón)”  
(Política III, 13; 1284 b 5). Véase mi tesis doctoral La problemática del bien común, t. I, pp. 197-
235; y El humanismo helénico, II, cap. III. 

181 La misma Weltgeschichte de Hegel  (por ejemplo en la Enzyk., §§ 548-552)  es una Totalidad sin 
exterioridad porque es el Absoluto mismo. La “historia mundial” de la humanidad no es sino el 
retorno interior del Absoluto hacia su propio saberse sin opacidad ninguna: el en-y-para-sí final 
como Resultado. 

182 Cfr. Cap I-II y VI de esta Ética. 
183 El mismo Cayetano, en su famosa obra Sobrre la analogía de los términos, dice en el § 33:  “Res 

autem fundantes analogiam, sic sunt similes, quod fundamentum similitudinis in una, diversae est 
rationis simpliciter a fundamento illius in alia. Ac per hoc fundamentum analogae similitudinis... 
remanent fundamenta distincta, simila tamen secundum proportionem”  (trad. cast. p. 57). El nuevo 
Todo surgido desde la libertad del Otro es analógico. 

184 Véase nuestra tesis La problemática del bien común, t. I. Me refiero a J. Maritain y Charles de 
Koninck  (consúltese en dicha tesis bibliografía pp. 276 ss.).  

185 Sobre la moralidad en el pensar griego y posterior véase Para una de-strucción de la historia de la 
ética, §§ 5, 9, 14 y 20. Allí se citan textos que no repetiremos sino en cuanto sea necesario. 

186 Véase, por ejemplo, Tomás, I-II, q. 91, a. 1-4; y q. 93-97. 

 



 

214 
 

187 El mismo autor citado en I-II, q.97 trata la tan actual cuestión De la mutación de la ley, donde 
muestra en el artículo 1 que “la ley humana no puede ser inmutable” (ad 2); aun “la ley recta puede 
cambiarse porque cambian los condicionamientos históricos (conditionum humanum)”  (resp.); la 
mutabilidad se demuestra además porque “la ley puesta por el hombre contiene preceptos 
particulares, exigencias de casos diversos” (ad. 1). 

188 Obra citada en nota 185, §§ 13-14. 
189 Grundlegung zur Metaphysik der Sitten BA 75. Esa definición se hizo tan frecuente que pasó aún a 

la llamada “tercera escolástica”: “Forman vero moralitatis dicimus consisterte in relatione 
transcendentali huius actus ad regulam morum”  (J. Gredt, Elementa philosophiae, § 916). 

190 Kritik der praktischen Vernunft A 54; GMS BA 52. Véase una reflexión sobre la cuestión en la obra 
citada en nota 185, § 13. 

191 Véase por ejemplo, Enzyklop. §§ 488-502; Rechtsphilosophie §§ 34-104. 
192 Sittlichkeit se puede traducir por êthos, costumbres vigentes de la familia, la comunidad civil y el 

estado. Véase Enzyklop. §§ 513-552, Rechtsphil. §§ 142-360. 
193 KpV  A 144. 
194 Enzyklop. § 487 B. Véase Rechtsphil., § 33 B, y las partes correspondientes a la moralidad (segunda 

parte de la filosofía del derecho o del espíritu objetivo). 
195 Cfr. Rechtsphil. § 151; consúltese los textos de la tercera parte de la filosofía del derecho o el 

espíritu objetivo. 
196 Enzyklop. § 487 C. 
197 Esta cuestión de la relación entre la “costumbre” (Sittlichkeit), la ley y la moralidad es ya 

tradicional. Véase por ejemplo cuando el medieval dice que “sed leges habent maximan virtutem ex 
consuetudine, ut philosophus dicit in II Polit. (1269 a 20-24). Et inde non sunt de facili mutandae” 
(Tomás, I-II, q.97, a.2, ad 1). 

198 Enzyklop. § 549. 
199 Ibid., § 552. es por ello que la historia universal es “la verdadera Teodicea, la justificación de Dios 

en la historia”; esa historia “no sólo no es sin Dios, sino que es esencialmente la obra de su 
mismidad” (fin de las Vorlesungen ubre die Philosophie der Geschichte). 

200 Enzyklop. § 550. 
201 Ibid., § 548. la afirmación por parte de Hegel de una Totalidad final histórica mundial es una 

teologización de la filosofía (ya que el pensar filosófico no tiene en la realidad ninguna garantía 
anticipada de una tal Totalidad), pero inversamente es la divinización o sacralización totalitaria de 
un orden político histórico: la cristiandad prusiana, o la racionalización de la teología: mutua 
degradación sin ventaja ninguna. 

202 Podríamos todavía preguntarnos cuándo un acto es moralmente bueno para Marx, y la respuesta no 
se dejaría esperar. Para Marx el acto es moralmente positivo si concuerda con el movimiento por el 
que el proletariado realiza y por el que se transforma en la praxis de hombre alienado en 
perteneciente a la especie humana como posesor de su esencia. En la medida en que la praxis 

 



 

215 
 
 concreta concuerde con ese movimiento revolucionario es buena. Téngase en cuenta, sin embargo, 
que “el comunismo es la forma necesaria y el principio dinámico del próximo futuro (der nächsten 
Zukunft), pero el comunismo en sí no es la finalidad del desarrollo humano (das Ziel der 
menschlichen Entwicklung), la figura (Gestalt)  [última]  de la sociedad humana”, (Manuscrito III  
(1844); en Frühe Schriften, I, p. 608). La validez, entonces, de la moral de Marx tiene sentido como 
pasaje de la “figura”  o  estructura burguesa a la “figura” socialista (comunista ),pero quedaria 
invalidada para la critica de la misma “figura” socialista. Desde este punto de vista es una 
formalización conceptual relativa a un momento y no vale ya en el siguiente. Pero, además, como la 
categoría de Totalidad es la última del pensar de Marx (cfr. § 23 de esta obra) debe proceder dentro 
de la “lógica de la Totalidad”; de allí que la lucha sea el origen del proceso dialéctico (como en 
Heráclito, en Hobbes, en Hegel, etc.), que el proceso sea sólo dialéctico, que sea unívoco-universal 
impidiendo así su realización analógico-particular  (por ejemplo latinoamericano), que la 
“necesidad” asuma por fin la libertad (eludiéndose así toda la cuestión moral de la responsabilidad o 
culpabilidad personal), que el trabajo sea el último horizonte que describe el ser todavía subjetual, 
moderno y europeo del hombre. Marx, que tanta importancia tiene para la crítica de la “figura” 
burguesa no-dependiente de la sociedad, queda al fin apresado en los condicionamientos propios de 
la modernidad europea del siglo XIX. América latina dependiente, postmoderna en el siglo XX, 
deberá inventar creativamente una nueva formulación de su proyecto histórico próximo futuro. 
Véanse las reflexiones de Franz Hinkelammert, Ideologías del desarrollo y dialéctica de la historia, 
pp. 293- 306. 

203  Consúltese el Theol. Wört. zum N. Test., ed. Kittel, la palabra doûlos-paîs, t. V, pp. 653 ss. El 
término hebreo de raíz hbd significa: trabajo, servicio, culto a Dios, etc., significación que no debe 
confundir con la palabra griega prâxis que necesariamente es interna a la Totalidad, mientras que 
habodah es transontológica, experiencia semita inexistente en el mundo indoeuropeo. Véase nuestro 
art. “Universalismo y misión en los poemas del Siervo de Iehavh”, en Stromata, supra. 

204 J. J. Rousseau, De l’inégalité parmi les hommes, 2da. parte; p. 292. 
205 Ibid., p. 245. 
206 “Les différents ordres de l’état civil” (ibid.) son lo que después de denominarán “clases sociales”  

(Cfr. Hegel, Enzyklop. § 527: “...den Unterschied der Stände”, que significa “la diferencia de los 
órdenes”, de las clases sociales; Cfr. Ídem, Rechtsphil. § 187-208). 

207 Rousseau, op. cit., 310. 
208 Cfr. el § 29 de este cap. V. 
209 Hegel, Rechtsphil. § 129. 
210 K. Marx, III Mans. 44; I, p. 646. 
211 Ibid.:  “Er sieht nur die positive Seite der Arbeit, nicht ihre negative”. 
212 Hegel, Rechtsphil., § 67. 
213 Enzyklop., § 525. 
214 Qu’est-ce que la propriéte?, p. 57. En la misma tradición de Rousseau y de otros autores (que 

estudiaremos en una obra próxima que continuará la ya escrita por nosotros sobre La dialéctica 
hegeliana), nos dice Proudhon: “El pauperismo, los crímenes, las revoluciones, las guerras han 
tenido por madre la desigualdad de condiciones, que fue hija de la propiedad, donde nació el 
egoísmo, que fue engendrado por el sentido privado, que desciende en línea directa de la aurocracia 

 



 

216 
 
 de la razón” (Ibid.,  (p. 281), Proudhon muestra cómo es imposible pasar de posesor a propietario, 
ya que puedo poseer algo “a título de primer ocupante, a título de trabajador, en virtud del contrato 
social que me lo asigna por distribución, pero ninguno de dichos títulos me da el dominio de 
propiedad”  (Ibid.; p. 112). Los mismos medievales decían que el derecho natural garantiza 
“communis omnium possessio”, pero la “distinción de posesiones no se induce de la naturaleza” 
(Tomás, I-II, q.94, a.5, ad 3). El hombre no posee las cosas por naturaleza, sino sólo “en cuanto al 
uso de las cosas”  (Ibid., q.66, a.1, resp.); y las mismas cosas que tiene “no debe poseerlas como 
propias  (ut  proprias)  sino como comunes  (ut communes)”  (Ibid., a.2, resp.), teniendo siempre en 
cuenta que “toda cosa que alguien tenga en sobreabundancia  (superabundanter)  por derecho natural  
(ex naturali iure)  son debidas para la sustentación del pobre”  (Ibid., a.7, resp.). La propiedad 
privada no es para los medievales, en especial para Tomás de Aquino, derecho natural primario sino 
derecho de gentes, y para los Padres Griegos (como Basilio) y Latinos (San Ambrosio) era un fruto 
del pecado original  (Cfr. Santiago Ramírez, El derecho de gentes, 1955). Por otra parte no se crea 
que Proudhon era un solitario, se apoyaba ya sobre una nutrida tradición entre los que se contaban 
Locke, Grotius, etc. 

215 The Wealth of Nations, IV, cap. 8  (ed. cast., p. 571). 
216 C. Wright Mills, La élite del poder, p. 318. 
217 Fragm. 53  (Diels, I, p. 162). 
218 El texto citado lo hemos citado de Jenseits von Gut und Böse, VII, § 226. 
219 J. G. F. Ravaisson, De l’habitude, fin. Sobre el êthos véase lo que ya hemos escrito en Para una de-

strucción de la historia de la ética, en prefacio, §§ 1, 4  (en especial), 6, 7, 11, 16; y en “Cultura, 
cultura latinoamericana y cultura nacional”, §§ 4-6, 14-15, 19-20  (pp. 11-40); en América latina y 
conciencia cristiana, pp. 10-11  (en especial la nota 3); y más adelante § 31 del cap. VI  de esta 
Ética. 

220 Este término aristotélico es usado en sentido técnico por el mismo Hegel (“El hábito  
[Gewohnheit]... es como una segunda naturaleza  [zweite Natur]  que se sitúa en el lugar de la pura 
primera voluntad natural”; a lo que agraga en Zusatz: “La pedagógica es el arte que hace al hombre 
ético  [sittlich; con un êthos]; Rechtsphilosophie § 151). Se trata, exactamente, de la noción 
hegeliana de Sittlichkeit  (eticidad o êthos). 

221 Ética a Nicómaco II, 1; 1103 A 18-19. 
222 Véase Paul Ricoeur,  Le volontaire et l’involontaite, I, pp. 264-290, y 333-350, sobre el hábito y el 

carácter; y Emmanuel Mounier Traité du caractère. 
223 Ricoeur, op. cit., p. 333. 
224 EN II, 1; 1103 a 17. Dice TODAV Aristóteles: “el êthos como su nombre lo indica procede de los 

hábitos”  (Ética a Eudemo II, 2; 1220 a-b). 

 



 

217 
 

225 EN II, 1; 1103 b 21-22. 
226 Ibid., 6; 1106 b 36. 
227 “La fuerza de la inercia de lo habitual”  Zur Genealogie der Moral, I, 1; véase especialmente 

Jenseits von Gut und Böse, VII: “Nuestras virtudes”, §§ 214-239. 
228 “. . .des guten Glaubens an die herrschende Moral”  (V, § 186). 
229 Ibid., § 195. 
230 Ibid., VII, §226. 
231 Ibid., § 228. 
232 Ibid., § 229. Nietzsche criticará a los ingleses, como los grandes moralistas de la hipocresía; por su 

parte Scheler (por ejemplo en Der Bourgeois y en Der Burgeois und die religiösen Mächte) muestra 
que en Inglaterra se da el êthos burgués en su sentida más propio. En el fondo la crítica de Nietzsche 
se dirige contra el “espíritu señorial” del burgués  (Scheler, Der Bourgeois, en Vom Umsturz der 
Werte, t. II, 1923, p. 241). 

233 Nietzsche, Zur  Genealogie der Moral, I § 13. Sobre el resentimiento véase el importante trabajo de 
Max Scheler, Das Ressentiment im Aufbau der Moral, en Vom Umsturz der Werte, t. II, 1923, pp. 
47-234. Scheler indica que la palabra re-sentimiento indica una reduplicación, un re-vivir algo como 
reacción-respuesta “ante un otro”  (gegen einen Anderen; p. 51), una hostilidad mezclada de 
cobardía y envidia. La crítica de Scheler a Nietzsche es importante pero no suficiente. 

234 Nietzsche, op.cit., §14. lo que Nietzsche dice de la cristiandad, Scheler lo dirá del buegués y 
nosotros podríamos aplicarlo a las oligarquías nacionales latinoamericanas (que de meras 
oligarquías se han transformado en burguesías dependientes; su moral es la que debemos poner en 
cuestión, para “liberar la ética”). 

235 Albert Memmi, Portrait du colonisé (ed. cast., p. 99). 
236 Zur Genealogie der Moral, II, § 11. En toda esta segunda parte de esta obra nuestro filósofo 

describe lo que será el fundamento antropológico de la doctrina freudiana, pero, más 
fundamentalmente, es una aguda crítica a todo orden vigente: “La mala conciencia (culpabilidad) es 
para mí el estado morboso en que debió caer el hombre cuando sufrió la transformación más radical 
que nunca hubo, la que en él se produjo cuando se vio encadenado an la argolla de la sociedad y de 
la paz” (Ibid., § 16), por obra de los “artistas de la violencia, de los organizadores de Estados” 
(Ibid., § 18). 

237 Ibid., III, § 11 ss. En Nietzsche el “sacerdocio ascético” es al mismo tiempo un tipo dominador de la 
cristiandad medieval latina y bizantina, como el burgués europeo de su tiempo. Hay que tener 
mucho cuidado en nombrar al que Nietzsche critica, porque se tratan en verdad de categorías 
simbólicas más que de adecuados análisis históricos. Lo que se dice del judaísmo y del cristianismo 
no puede aplicarse a dichas tradiciones históricas, sino a la Cristiandad (como cultura) y al kantismo 
racionalista alemán del siglo XIX. 

238 Ibid., § 15. 
239 Sobre la diferencia entre “cristiandad” y “cristianismo” pueden verse las reflexiones de Kierkegaard, 

 



 

218 
 
las de Luis Segundo, Función de la Iglesia en la realidad rioplatense, 1962, y numerosas de nuestras 
obras citadas arriba (p.e. “De la secularización al secularismo de la ciencia”). 

240 Véase el sentido de la “verdad” en Nietzsche en nuestra obra Para una de-strucción de la historia 
de la ética, § 17. 

241 Zur Genealogie der Moral, I, §§ 5-7. la fórmula es precisa: “. . .die Eroberer- und Herren-Rasse, die 
der Arier. . .”  (§ 5);  “. . .von der ritterlich-aristokratischen. . .”  (§ 7); etc. 

242 Ibid. 
243 Ibid., §16. 
244 Cfr. p.e. Enzyklopaedie § 543. 
245 E. Mounier, Traité du caractère, p. 497. Véase este capítulo sobre “La negación del otro”, pp. 488 

ss. Por su parte Max Scheler nos dice que “cuanto más odiado, tanto más apenan sus dichas o sus 
buenas prendad, tanto más regocija su desdicha, su nulidad”  (Wesen und Formen der Sympathie, 
ed. cast., p. 202). 

246 Todas las virtudes que nombraremos a continuación pueden estudiarse es su sentido tradicional en la 
Ética a Nicómaco de Aristóteles, o en la Summa II-II  de Tomás de Aquino. 

247 Cfr. Nicolas Berdiaeff, Essai de métaphysique eschatologique, pp. 263-275, donde pueden leerse 
páginas muy sugerentes. 

248 “Negativité et affirmation originaire”, en Histoire et vérité, pp. 308 ss., en especial pp. 328-332. 
249 Theodor Adorno, Negative Dialektik, p. 149. Nos dice: “Identidad es la forma originaria de la 

ideología” (Ibid.). Adorno habla del “concepto de libertad”  (p. 152), de lo que deja lugar “a lo 
cualitativamente nuevo”  (p. 156), pero al fin no logra superar la noción de noumenon de Kant como 
la negatividad originaria. 

250 Theorie und Praxis, Sozialphilosophische Studien  (1963). 
251 Max Horkheiner (1895-    ) es con Adorno el autor de Dialektik der Aufklärung, y de la ya conocida 

Traditionelle und kritische Theorie (1937). Marcuse por su parte (en Reason and Revolution, II, cap. 
II, 1) sólo ha visto como la “filosofía positiva” al positivismo, pero no ha visto una inadecuada 
formulación de algo adecuadamente indicado (un Schelling, Feuerbach, Marx, Kierkagaard, etc., 
forman parte de un movimiento postrero de la modernidad donde se indica la cuestión pero se la 
conceptualiza todavía desde la misma modernidad). Nuestra crítica se encamina a salvar lo indicado 
y negar la conceptualización en tanto moderna, intratotalizadora. Es decir, el positivismo del siglo 
XIX afirmó positivamente lo óntico negativizado por Hegel (es enconces como un retroceso, aunque 
al menos no es intraconciencial), pero negó lo ontológico y lo meta-físico; los posthegelianos 
afirmaron lo óntico, negaron lo ontológico subjetual, y abrieron la puerta (que no atravesaron) a lo 
trans-ontológico; nosotros afirmaremos lo óntico como el rostro del Otro, y aceptaremos la 
negatividad meta-física del Otro con respecto a lo Totalidad: la positividad del Otro sólo es 
afirmada por él mismo en la “revelación”. Jamás la Totalidad puede afirmar al Otro como otro (es 
“negatividad originaria” ante la Identidad del fundamento); sólo en el silencio y el oír puede, a partir 

 



 

219 
 
de su interpelación revelante, “servirle”. Este “servicio” es afirmación suprema de la Totalidad que 
se basa en la negatividad primera del Otro. No se trata de un a”dialéctica negativa” sino de una 
“analéctica (que es negación superadora de la dialéctica) negativa”. 

252 Véase lo ya dicho en los §§ 8-10 del cap. II de esta Ética. 
253 Cfr. Et. a Nic. III, 3, 1111 a 22-23: “el acto espontáneo pareciera ser el que tiene el fundamento 

(arjé) en sí mismo (en autô: en la Totalidad)”. 
254 Philosophie del Mythologie, t. V, 1959, p. 746. 
255 Grundzätse der Philosophie der Zukunft, § 24; t. II, p. 282; Feuerbach había además advertido en 

1838 que la “libertad es la noción creadora de la modernidad” (Die Idee der Freiheit, t. II, pp. 111 
ss.). 

256 Ibid., § 34, t. II, p. 299. 
257 Esta posición se puede estudiar claramente en el Marx de los Manuscritos del 44 hasta El Capital;  

en Kierkegaard, esta temática es tratada en su obra filosófica Postscriptum,  en especial en la II 
parte, ed. franc., pp. 41-260.  

258 Citado por Adorno, con otra significación, en su Negative Dialektik, p. 201 (de Passagenarbeit, 
Manuskript,  Konvolut 6). Véase la obra de Friederich W. Schmidt, Zum Begriff der Negativität bei 
Schelling und Hegel, 1971. 

259 Maurice Blondel, L’Action (1893), pp. 123-124. Cfr. Juan C. Scannone, Sein und Inkarnation, pp. 
185 ss. Blondel muestra cómo el dinamismo mental tiende a “hacer un todo, anum et totum, de lo 
que no es sino un fragmento” (p. 130), pero esto lleva a destruir el movimiento total del acto 
voluntario que debe saber afirmarse como “singular,  portio”  (Ibid.). 

260 Ibid., p. 127. 
261 E. Levinas, Totalité et infini,  p. 193. 
262 N. Berdiaeff, Essai de métaphysique eschatologique,  p. 178. 
263 E. Levinas, op. cit., p. 194. 
264 Véanse las obras de Otto F. Bollnow, entre ellas Die Ehrfurcht. 
265 En el caso del hijo, la libertad pro-creadora de los padres, juega antropológicamente de maneera 

paradigmática esa negatividad primera como afirmación siprema del Otro: los padres (exterioridad 
de la Totalidad filial) deciden, desde “fuera” del que todavía no es, acerca de su ser; esa desición de 
“tener un hijo” es la afirmación suprema, que irrumpe en la Totalidad del hijo como creación. 

266 Dialektik der Natur, p. 27. 
267 E. Levinas, op. cit., p. 194. 
268 Der Formalismus in der Ethik, p. 63. Véase nuestra obra Para una de-strucción de la historia de la 

ética,  § 20, donde explicamos más detenidamente esta cuestión.  
269 Véase lo que ya hemos dicho en el § 25 del cap. IV, distinguiendo el poder-ser de la Totalidad como 

mero interés o futuro inauténtico, y el pro-yecto alterativo como bien común o futuro auténtico. 
270 Cfr. Ernst Bloch, Das Pinzip Hoffnung, t. I-III, y Atheismus im Christentum (Michael Theunissen, 

Hegels Lehre vom absoluten Geist, pp. 357 ss., da un resumen interesante de la cuestión; igualmente 
en Juergen Moltmann, Theologie der Hoffnung, apéndice final:  “Un debate con Ernst Bloch”). 

 



 

220 
 

271 Heimat der Identität,  que nos recuerda el zu Hause de Hegel. 
272 Enzyklop. § 552. 
273 Ibid., § 550. 
274 Pensamos, en el segundo tomo de la obra que continuará La dialéctica hegeliana, tratar la cuestión 

de la utopía en el socialismo del siglo XIX. 
275 Es todo el libro II de la Kritik der praktischen Vernunft. 
276 Así como habíamos indicado que el “Infierno”  (en la filosofía es sólo un símbolo) es el “Reino de 

la dominación” que ya ha comenzado y tiene su “príncipe”  (el dominador o la “serpiente”), 
igualmente podemos simbólicamente decir que el “Reino” ya ha comenzado en el amor de servicio, 
dejando para los teólogos el esclarecimiento sobre la escatología comenzada en la historia y 
cumplida al fin del tiempo. 

277 Sobre el político hablaremos más adelante en el cap. IX de esta obra, y en los trabajos en curso que 
publicaremos en el futuro. 

278 Se podrían incluir también el plexo de virtudes del êthos griego (por ejemplo de Platón, de 
Aristóteles y otros), y compararlo con las éticas medievales (como la de San Agustín o Tomás de 
Aquino), pero nos extenderíamos demasiado. Sin embargo, desde ya, podemos decir que las 
virtudes griegas juegan una segunda fysis, mientras que las medievales reconocen la posición 
alterativa, pero casi exclusivamente en posición teológica. Las modernas en cambio reconocen a las 
virtudes como segunda subjetividad y desaparece la alteridad teológica. Cfr. nuestra obra Para una 
de-strucción de la historia de la ética, §§ 11-12, y en esta obra lo que ya hemos escrito en § 15 del 
cap. III (notas 279-285), en el tomo I. 

279 Oeuvres completes,  t. XI (1707), 1966. 
280 “El amor al Orden no es solamente la principal entre las virtudes morales, sino que es la única 

virtud: es la virtud madre, fundamental, universal”  (I, cap. II; p. 28). 
281 “La perfección o la virtud. . . consiste en someterse en todad las cosas al Orden y a Dios mismo”  (I, 

cap. I; P. 27). La frase puesta en el texto se encuentra en el encabezamiento del cap. I. Debe 
indicarse que para Malebranche el “Orden” no es meramente el natural sino el dispuesto por Dios. 

282 Ibid., cap. III; p. 38. 
283 Parte V, proposición XXXV; p. 266. 
284 Ibid., prop. XXXVI. 
285 Parte II,  prop. I;  p. 51. Véase en la Ética a Nicómaco, por ejemplo, la supremacía de las virtudes 

intelestuales (sean del noûs o del lógos) sobre las morales o éticas. Las virtudes intelectuales (la 
sabiduría, la ciencia, el arte, y la prudencia, virtud “mezclada” con la vida afectiva que no pierde por 
ello supremacía sobre las otras virtudes morales) quedan organizadas bajo el reinado de la sofía, que 
es la que se ocupa de la contemplación  (teoría)  de “las cosas más sublimes por naturaleza”  (EN  
VI, 7; 1141 a 20): los astros, lo divino. 

286 Tomo II, p. 184 ss. 

 



 

221 
 

287 Ibid., pp. 190 ss. 
288 Tal es el orden de los temas en la Ethica philosophica de un A.G. Baumgarten: “Religio”  (§§ 11 

ss.)  (Dios es definido como un Ens perfectissimum y el primer deber para con Dios es la vera, 
clara, certa, viva Dei cognitio; §§ 32-70), “oficia erga te ipsum” §§ 150 ss.)  (cuyo primer deber es 
“cognitio tui ipsius”; §§ 150-164), “officia erga alia”  (§§ 301 ss.), ya que, como hemos dicho en 
otro lugar, la “ética es la ciencia de las obligaciones internas del hombre en el estado de naturaleza”  
(Ibid., § 1). Una moral de obligaciones es jurídica y se funda en la justicia que organiza el orden de 
las partes de Todo como si fuera natural (pero, en verdad, pasa por ser “natural” el “estado del 
hombre europeo”): el indio, el africano y el asiático tendrán culturas antinaturales. 

289 Las dos partes de esta obra son: Rechtslehre (doctrina del derecho)  (A B 31 ss.) que se divide en 
dos (Derecho privado y Derecho Público [el que por su parte considera el Derecho de Estado, el 
Derecho de gentes y el Derecho mundial] ), y Tugendlehre  (doctrina de la virtud)  (A 3 ss.) que se 
divide en dos (Von den Pflichten gegen sich selbst, y Von de Tugendpflichten gegen andere), 
desapareciendo la referencia a Dios que todavía conservaban Baumgarten y Wolf. 

290 En Hegel la evolución de la sistemática de sus cuestiones éticas aparecen ya en su Jenaer 
Realphilosophie (1805-1806), donde después de la “Filosofía de la naturaleza” escribe la “Filosofía 
del Espíritu”, que como segundo momento tiene al “Espíritu real”, donde trata las cuestiones del 
derecho  (pp. 213-242), para rematar en la tercera parte  (“Constitución”)  donde incluye la doctrina 
del Estado  (pp. 253-262). En la Phaenomenologie  (1807)  la cuestión es planteada desde la 
“eticidad  (Sittlichkeit)”  en la tercera parte  (dentro de la Razón, Espíritu; C. BB, VI, C; pp. 317 ss.; 
y por ello comienza hablando de la familia y el Estado, continuando su obra anterior System der 
Sittlichkeit, 1801), y en segundo lugar se estudia la “moralidad”  (Ibid., VI, C; pp. 423 ss.). Los 
problemas éticos cobran mayor organicidad (cuestión ya estudiada años antes en su trabajo Ueber 
die wissenschaftlichen Behandlungsarten des Naturrechts (1802), t. II, pp. 434-530) en los primeros 
proyectos de la Enciclopedia escritos en Nürenberg (Philosophische Enzyklopädie für die 
Oberklasse, 1808 ss., y otros estudios sobre doctrina del derecho, deberes y religión, todos en el t. 
IV) donde se habla del Derecho, la Moralidad y el Estado (§§ 181-202, en la obra citada). Así se 
llega a la organización de la ética en la Enzyklopaedie (1817) y la Rechtsphiposophie (1821) en la 
que los derechos y deberes (de la justicia óntica imperante) son la sistematización fundamental de la 
ética. El “Derecho”, como los derechos objetivos de la ley; la “Moralidad” como los deberes que 
son asumidos por el sujeto (la moral del deber kantiano); la “Eticidad” o la conciliación del derecho 
y el deber en la virtud, el êthos o las costumbres. La “Doctrina de la virtud”  (que había sido tratada 
como en Kant en 1810 en Nürenberg [Pflichtenlehre oder Moral:  Pflichten gegen sich, 
Familienpflicht, Staatspflichten, Pflichten gegen Andere ─véase cómo los deberes para con el otro 
se coloca después del deber para con el Estado, como si fuera un deber consigo mismo el que tiene 
con respecto al Estado─, t. IV, pp. 251-272] )  queda incorporada a la “Eticidad” como un êthos 
unívoco, donde el individuo es sumido en el universal, y donde la virtud es “el hábito que se toma 
aquí como una segunda naturaleza”  (Rechtsphil., § 151). Esa única virtud es el cumplir el 

 



 

222 
 
orden de la familia, la sociedad civil y el Estado. Es, al fin, la virtud de connaturalidad con el statu 
quo, “amor al Orden” como diría Malebranche. Las virtudes son intratotalizadas y se cumplen en la 
subordinación o sumisión de la parte al Todo  (voluntad particular que se niega en la Voluntad 
General vigente),  que en último término es la Humanidad, Dios. 

291 Puede ser de utilidad histórica para la comprensión de la cuestión el trabajo de René Gauthier, en su 
introducción histórica a L’éthique à Nicomaque, t. I, pp. 111-134;  “La ética a Nicómaco en la Edad 
media latina”. 

292 Lo importante para nuestros fines es indicar cómo las virtudes esenciales del êthos medieval no son 
las virtudes intelectuales o racionales, sino la caridad (II-II, q.23-46), que transforma a la sapientia 
en un momento práctico (q.45, a.3). La más perfecta virtud del intelecto o la razón, dice Tomás, no 
“possit esse aliquid visum” (sobre la fe, II-II, q.1, a.4). se afirma, no la irracionaledad, sino la finitud 
de la Totalidad, pero, y al mismo tiempo, se sitúa la reflexión al nivel teológico positivo (Dios 
revela) y no se logra descubrir una filosofía al nivel antropológico (el hombre revela: el Otro 
humano; véase lo que diremos en el § 36 del próximo capítulo). 

293 Cfr. II-II, q.81, a.5, donde se indica que esta virtud no es teológica sino moral u óntica: “religio non 
est virtus theologica, cuius obiectum est ultimus finis, sed est, virtus moralis, cuius est esse circa ea 
quae sunt ad finem”.  

294 Después de las obras de Kant la ética de las virtudes desapareció prácticamente. Schopenhauer, por 
ejemplo, que centra su ética en la compasión (Mitleid) es una reducción de todas las virtudes a 
alguna de ellas. Ya en nuestro siglo, un Hartmann es su Ethik, trata la cuestión de las virtudes (caps. 
43-58) pero sin haberse cuestionado adecuadamente la problemática misma de base, ya que acepta 
muchas de las virtudes aristotélicas pero no advirtiendo que la misma estructura del êthos actual 
exige un cambio de sistematización. Así trata en segundo lugar la virtud de la sabiduría  (Weisheit, 
sofía)  (cap. 45), dejando de lado la prudencia (frônesis), pero igualmente estudia el amor al prójimo 
(Nächstenliebe)  (cap. 49), sin advertir más cabalmente la diferencia del êthos griego y el cristiano. 
Hartmann habla de que hay un cambio y evolución de uno a otro êthos pero no sabe indicar 
claramente la distinción ontológico meta.física, y sobre todo no sabe sacar las consecuencias. Cabe 
sin embargo indicarse un gran mérito en cuanto a la recuperación del estudio del problema, 
siguiendo, es verdad, la tradición de Scheler. 

295 Véase, en otro contexto pero de ayuda para situar la cuestión, la reciente obra de Johannes B. Lotz, 
Die Stufen der Liebe; Eros, Philia, Ágape (1971); lo mismo puede decirse en el TWNT  de Kittel, el 
art. agápe.  Para una historia de la doctrina, la obra citada de Anders Nygren, Eros et ágape (t. I-
III). 

296 Grundsätze der Philosophie der Zukunft, § 34; p. 299. Casi pareciera que escuchamos el oráculo 
pascaliano de: “Le coeur a ses raisons, que la raison ne connaît point (Pensées, le noeud, 6. Le 
coeur;  p. 1221), que va sequida, poco después por aquello de: “─Incompréhensible. Tout ce qui est 
incomprensible ne laisse pas d’être”  (Ibid.; p. 1226). 

 



 

223 
 

297 Véase lo que hemos ya pensado en el § 13, del cap. III, tomo I de esta obra. 
298 Grundlage der Moral, § 22, fin; t. IV, p. 274. 
299 Ibid., § 22; p. 264. 
300 Ibid., p. 273. Es decir, como para Hegel, el captar la unidad de la diferencia y la identidad es fundar 

en ente en el ser: descubrir su esencia (cfr. Hegel, Enzyklop. §§ 115-125; Logik II, II, Identidad-
Diferencia; III, Fundamento; t. VI, pp. 35-123). Para Hegel, como para Schopenhauer, la Identidad 
es la obsoluta Negatividad (cfr. Logik, Ibid., p. 38: “Die Identität. . . es ist sich selbst gleich in seiner 
absoluten Negativität”), para nosotros es sólo negatividad ontológica. Sólo “el Otro” es la 
negatividad meta-física, anterior a la Identidad. 

301 Der Genealogie del Moral,  II, § 20. 
302 La distinción entre la “ética” y la “moral” véase en el comienzo del  cap. VI de este tomo II, nota 1. 
303 La tradición judeo-cristiana denominó teológicamente esta virtud, etimológicamente griega, por 

caridad (ágape y charitas). Por nuestra parte, filosófica y antropológicamente situando la cuestión, 
debemos saber distinguir nuestra reflexión ética de la que pudiera efectuar un teólogo. Este lo haría 
desde la acptación de la revelación positiva de un Dios que se habría revelado en la historia. 
Nosotros en cambio, lo hacemos desde las condiciones de posibilidad de la revelación antropológica 
concreta, filosóficamente entonces. Un teólogo podría decir que el hombre por la sola fuerza de su 
pensar sólo con dificultad, tras largo tiempo de investigación y con numerosas posibilidades de error 
podrá llegar a precisar la alteridad antropológica. Aceptamos esa objeción, pero negamos que 
nuestro pensar sea teológico, como lo demostraremos de manera específica en el § 36,  del próximo 
capítulo. 

304 Hesed dice relación a ‘emunah: hombre seguro, justo (‘emet) que fue traducido al griego por pístis y 
en castellano por “fe” (sin relación alguna a la fe ni de Platón o Aristóteles, ni de Kant o Jaspers; 
Kierkegaar se acerca ya en algo a su sentido originario). Véase en TWNT  de Kittel el art.  pístis. 

305 Para un estado sobre la cuestión de la filosofía del lenguaje nada mejor que el trabajo de Paul 
Ricoeur, “Langage (Philosophie)”, en Encyclopaedia Universalis, t. IX, pp. 771-781. Jacques 
Derrida,  La voix et le phénomène (1967), De la grammatologie (1967),  L’écriture et la différence 
(1967), trata esta problemática pero no logra decididamente superar la Totalidad. 

306 Fin del Tractatus Logico-Philosophicus  de Ludwing Wittgenstein, parágrafo 7. 
307 Cfr. Emmanuel Levinas, “Le Dit et le Dire”, en Le nouveau commerse cahier 18-19 (1971) pp. 19-

48. Este artículo, que es una critica a Derrida, indica que “el hombre no es un decir correlativo al 
logos” (p. 30) solamente. “La significación del Decir va más allá de lo dicho: no es la ontología lo 
que suscita al sujeto parlante” (Ibid.). “El Decir” es un exponerse al Otro en acto, es “hacerse signo” 
fuera de la Identidad; es “exhibición, inseparable de la violencia del desnudarse” (p. 45). El Decir 
antecede a lo dicho y a lo escrito y, por supuesto, al hegelianismo como “evidencia que se sostiene 
en la forma excepcional del cogito” (p. 46). 

308 Cfr. J. Derrida, De la grammatologie, “El ser escrito”, pp. 31 ss. 

 



 

224 
 

309 Cfr. Pedro Laín Entralgo, La espera y la esperanza. Historia y teoría del esperar humano (1957); 
las obras citadas en nota 270. 

310 Thesen ubre Feuerbach, § 11; t. II, p. 4. 
311 Cfr. Para una de-struccuón de la historia de la ética, §§ 5 y 8, en §§ 7-8, cap. II (lo ya dicho más 

arriba). 
312 Los medievales, por ejemplo, hablaban de inventio y disciplina (cfr. nota 386 del tomo I de esta 

obra), o de “homo cognoscit aliquid per seipsum et hoc certitudinaliter”, o “per revelationem” 
(Tomás, I-II, q.112, a.5, c). La modernidad quedaría enteramente incluida (lo mismo que el 
pensamiento griego) en aquello de “certitudo enim non potest haberi de aliquo, nisi possit diiudicari  
per proprium principium”  (Ibid.). La certeza del conocimiento que precede de sí mismo (de la 
Totalidad y de su horizonte ontológico) es el cogito o la com-prensión, pero no es disciplina ni 
revelación del Otro. 

313 Brevísima relación de la destrucción de las Indias, p. 36. 
314 La noción hebrea de mishpath (justicia) la hemos estudiado en nuestro trabajo “Universalismo y 

misión en los poemas del Siervo de Iehvah”, en Stromata XX, 4 (1964), pp. 421-435. Se dice que el 
“siervo” o el liberador “fielmente traerá la mishpath, sin desmayar ni dejarse abatir, hasta que no 
haya establecido en la tierra la mishpath” (Isaías 42, 3-4). Puede leerse el TWNT  de Kittel, en el 
artículo krísis (t. III, pp. 943 ss.). La relación de la justicia con la revelación del pobre, puede verse 
cuando se dice: “porque verán lo que no se les había revelado (sufar) e interpretarán verán lo que no 
habían oído” (Isaías 52, 15). El ver es un interpretar lo nuevo en los gestos mismos del pobre o del 
liberador: “porque se ha conducido a sí mismo, entregando su vida hasta la muerte (lamavet nafshô, 
que fue traducido por los LXX en griego: eis thánaton he psyjè autoû), y siendo contado entre los 
pecadores (los Otros, los fuera de la Totalidad de los valores imperantes: los pobres) ha cargado con 
las faltas de la multitud e intercedido por los delincuentes” (Isaías 53, 11). Véase la significación 
técnica de cada una de las palabras en el artículo citado. 

315 Hemos tomado aquí el texto hebreo del cántico de Hana, donde aparece la palabra Ibí (mi corazón, 
sede del “amor” y “sabiduría práctica”) y la noción de alegre felicidad. Por otra parte hemos 
traducido simplemente: “el Nombre”, o “el Señor”, por la noción negativa suprema de: “el Otro”. El 
cántico de Hana es igualmente liberador que el de Myrian de Nazareth (I  samuel 2, 1-10). Cultural, 
e históricamente no debe olvidarse que con el estandarte de la Guadalupana marchó Hidalgo y 
Morelos contra la oligarquía y el Imperio, al igual que muchos otros movimientos latinoameracanos. 

316 Logik, II, A 213-232. Téngase en cuenta en todo este capítulo nuestra obra La dialéctica hegeliana 
(1972). 

317 Ibid., A 215. 
318 “Vollkommenheit des Erkenntnisses” (Ibid., A 216). 
319 “Unter Meditieren ist Nachdenken oder ein methodisches Denken zu verstehen” (Ibid., § 120, a 

232). 
320 B 736, A 708. 
321 Ibid., B XXII; texto de la Introducción a la segunda edición. 
322 Cfr. Para una de-strucción de la historia de la ética, § 12, c, y nota 131. 

 



 

225 
 

323 KrV  B 741, A 713. 
324 Ibid., B 760, A 732. 
325 Ibid., B 761, A 733. 
326 “La  filosofía carece pues de axiomas. . . (y) tiene que avenirse a justificar (rechtfertigen)  su 

derecho mediante una deducción fundamental” (Ibid., B 762, a 734). 
327 Ibid., B 170, A 131 ss. 
328 Ibid., B 878, A 850. 
329 Ibid., B 740, A 712. 
330 Nos dice:  “¿En qué consiste pues que la ciencia aún no ha podido encontrar aquí un camino seguro? 

¿Es acaso imposible (la metafísica)?”  (KrV, B X’). “Al hojear superficialmente este libro va a 
creerse que toda sus utilidad es meramente negativa (negativ)”  (Ibid., XXIV). Las conclusiones en 
efecto son negativas: tiempo y espacio “son formas de la intuición sensible. . . no son nada más que 
condiciones de la existencia de las cosas. . . no poseemos ningún concepto intelectual, tampoco por 
lo tanto ningún elemento para el conocimiento de las cosas. . . no podemos tener conocimiento de 
los objetos como son en sí. . .” (Ibid., XXV-XXVI). 

331 Ibid., B 877, A 850. Sobre la positividad de la metafísica, imposible como ciencia, dice aún que 
“como mera especulación sirve para impedir errores más que para ampliar conocimientos. . . 
evitando que sus animosas y fecundas elaboraciones se aparten del fin principal: la felicidad 
universal” (Ibid., B 879, A 851). “Mas se advertirá que (la metafísica) es también positiva así que se 
comprenda que los principios con los que puede la razón especulativa ir más allá de esos límites, no 
producen una verdadera ampliación, sino ineludiblemente una restricción del empleo de nuestra 
razón” (Ibid., B XXV). 

332 Ibid., B XXXI. 
333 KpV, Libro II, A 192 ss. 
334 Ibid., A 194. “La filosofía misma, tal como la sabiduría seguirá siendo siempre un ideal (Ideal) que 

de modo completo sólo se representará objetivamente en la razón y subjetivamente para la persona, 
sólo es la meta de su incesante esfuerzo” (Ibid., A 196). 

335 Hegel, Wissenschaft der Logik, I, t. V., pp. 65 ss. Es decir, “was der absolute Grund von allem sei”. 
Desde ese fundamento se debe llegar al “auténtico saber inmediato (das eigentliche unmittelbare 
Wissen)” (p. 67). Véase mi obra La dialéctica hegeliana. 

336 “Das Sein ist das unbestimmte Unmittelbare” (Ibid., cap. I; p. 82). 
337 “Sein, reines Sein. . . Nichts, das reine Nichts. . . das Werden” (Ibid., pp. 82 ss.). 
338 Ibid., III; t. VI, p. 548. 
339 Ibid., pp. 550-551. 
340 El idealismo absoluto que comenzó con Fichte (1793-1794) paralizó el proceso dialéctico en su 

negatividad, y al pretender superarlo como pura intuición negó al hombre: el Saber absoluto es la 
inhumanidad misma en la pretensión de divinidad. El proceso de totalización queda cerrado y el 
hombre es definido como a ser inmolado al que de turno piense políticamente poseer ese saber. Uno 
de ellos fue Hitler, pero hubo y hay muchos otros. Kant, con sabia clarividencia, había dicho que 
“ha sido preciso asumir el saber para dar lugar a fe” (KrV, B XXX),  y con ello dejaba lugar a la 

 



 

226 
 
 analéctica. Fichte  en cambio hace saber lo que era fe para Kant; engloba en el “saber” la Totalidad 
ahora inmediatamente dada. Con esto pensaba elevar las contradicciones y cerraba la herida de 
finitud que dejaba el sistema abierto de Kant. Fichte decía: “. . . Ich, als absoluten Subjekts. . . So 
wie es sich zetzt, ist es; und so wie es ist, zetzt es sich” (Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre; 
I ,p. 97. “Alle Realität ist in das Ich gegetzt. . . Alles Nicht-Ich is Negation; und es hat mithin gar 
keine Realität in sich” (Ibid.; I, p. 132). Cuando esto se lleve a la prâxis el hombre moderno podrá 
intentar la sociedad idéntica a sí misma como Totalidad realizada; sea en el comunismo estaliniano 
(dicha sociedad comunista, tal como la concibe el Partido ruso en si origen, es aquietamiento de la 
historia por totalización); sea en el nacional socialismo (Hitler en Mein Kampf, Libro II, cap. 1, 
Weltanschauung und Partei, muestra bien cómo poseyendo el dominio de una representación del 
mundo o visión del mundo [Weltvorstellung, Weltanschauung; pp. 409-424] puede ahora lanzarse al 
partido a su efectuación [“. . . der praktischen Wirklichkeit”] ). Todo aquietar el proceso dialéctico 
nunca es inocente (Cfr. § 6 de esta obra), sea en el colonialismo europeo. 

341 Cfr. Para una de-strucción de la historia de la ética, § 17-19. En esta exposición nos referiremos a 
la fenomenología anterior a 1927, por motivos simplemente pedagógicos e histótico-evolutivos de 
dicho movimiento. (Véase la obra de Herbert Spiegelberg, The Phenomenological Movement); es 
decir, dejamos de lado el Husserl definitivo y toda la fenomenología francesa, que será influida por 
el pensamiento existenciario de Heidegger. 

342 Logische Untersuchungen, en “Investigaciones para la fenomenología y teoría del conocimiento”, 
introducción, § 1 (ed. cast., I, p. 290). Véase un apéndice final del tomo I sobre los manuscritos 
éticos de Husserl, que hemos estudiado en el Husserl-Archiv, pero que no hemos utilizado aquí sino 
por excepción. 

343 Ideen zu einer reinen Phänomenologie, I, § 63; Husserliana III, p. 150. 
344 Ideen I, sección segunda, § 27 ss. 
345 Ibid., §§ 31-32. 
346 Sobre la noesis-noema, Ibid., sección tercera §§ 87-127. 
347 Ídem, Philosophie als strenge Wissenschaft (1910) pp. 71-72. 
348 Ídem, Ideen III, § 13; V. p. 76. Husserl distingue, sin embargo, entre noema y esencia, y 

fenomenología y ontología (Cfr. Ibid., § 16: Noema und Wesen): “. . . phänomenologischer über das 
Noema, ontologisch über die Wesen” (t. V, p. 86). 

349 “Die Konstituierung einer echten Ethik ist daher für Husserl nur möglich durch eine in 
phänomenologischer Einstellung erfolgenden Erhellung der gesamten Vernunftsphäre. . .” (Alois 
Roth, Edmund Husserls ethische Untersuchungen, p. 36). 

350 Husserl la llamará una “Ontologie der Werte” (Ms. F I 11, p. 1). Ya había dicho que “der Wert ist 
das volle intentionale Korrelat des wertenden Aktes” (Ideen I, § 36; III, p. 82). La referencia a este 
ámbito de los valores es frecuente (“Auf axiologischen Gebiet. . .”, Ms. F  I  24, p. 289). 

 



 

227 
 

351 Max Scheler, Der Formalismus in der Ethik, p. 41: “die Unabhängigkeit der Werterfassung von den 
Wertträgern”. 

352 Todos esos textos pueden consultarse en Ibid., II, A. Apriori und Formal überhaupt, pp. 68-71. 
353 De allí las en apariencia contradictorias expresiones de Heidegger, Brief über den “Humanismus”, 

en Wegmarken, p. 188: “Este pensar (Denken) no es ni teorético ni práctico. Acontece antes de esta 
distinción [intramundana]. En cuanto pensar que es, pensar es un pensar (Andenken) acerca del ser y 
nada fuera de él. Pertenece al ser, porque está entregado al ser en vista de la guardia verídica de su 
manifestación y reivindicada por el ser para su guardia; el pensar piensa el ser”. Este es el pensar 
esencial, ,más allá del pensar fundamental. 

354 Heidegger, Was is Metaphysik?, Nachwort, p. 103. Si la prâxis es “esta” acción intramundana, el 
pensar es anterior a la prâxis; si la prâxis en cambio es lo existencial como tal, el pensar emerge de 
la prâxis porque es un  modo, privilegiado, pero fundado al fin, de ser en el mundo. El ser en el 
mundo actualmente es la prâxis en su sentido radical, fundamental, primero (cfr. § 2 de esta nuestra 
obra). 

355 Estos términos tienen aquí la significación que Heidegger le atribuye en el texto citado en nota 52, 
tomo I, de esta nuestra obra. No se olvide que la prâxis tiene su “ver” y la teoría está dentro de un 
horizonte práctico fundamental. 

356 Heidegger, SuZ § 69 b, p. 359. Ese “abarcar con la vista” (Uebersichts) es la interpretación 
existencial (cfr. § 7 de esta Ética) que se funda (“por mor del cual”, Worumwillen) en el ser como 
poder-ser. 

357 Ibid., p. 357. 
358 A. De Waelhens, La philosophie et les experiences naturelles, p. 204. 
359 Philosophie, L. II, cap. VII. 
360 Cfr. Para una de-strucción de la historia de la ética, Palabras preliminares y §§ 1, 6, 11 y 16. 
361 En sus escritos de juventud el tema había quedado perfectamente enunciado: “Abraham nació en 

Caldea; abandonó su tierra cuando era aún joven. . . Cuando llegó a ser un hombre del todo 
independiente y jefe, rompió completamente con su familia aunque no lo había ofendido ni 
expulsado. . . El acto originario por en que Abraham llegó a ser padre de una nación fue la escisión 
que rasgó los lazos de la vida cotidiana y del amor. . . Abraham quiso ser libre. . . perseveró 
impertérrito en la total oposición a todas las cosas. . . Era un extranjero sobre la tierra. El mundo 
entero, su opuesto absoluto. . .” (Frühe Schriften; t. I, pp. 274 ss.). 

362 X. Zubiri, Naturaleza, historia, Dios, 1963, p. 207. Sócrates “fue, efectivamente, una existencia 
filosófica, una existencia instalada en un êthos filosófico que, en un mundo asfixiado por la vida 
pública, abre, ante un grupo privado de amigos, el ámbito de una vida intelectual y de una filosofía. 
. . La mayoría de sus discípulos tomaron su actitud, su êthos, como un trópos” (Ibid., pp. 209-210). 

363 Véase la sugerente reflexión de esta cuestión en Y. Jolif, Comprendre l’homme, cap. II: “La 
conversión y la muerte” (pp. 35 ss.). 

 



 

228 
 
364 G. Berkeley, The Works, 1901, t. I, p. 380. 
365 Jolif, op. cit., p. 53. 
366 Also sprach Zarathustra, discurso preliminar, § 5. 
367 Jolif, op. cit., p. 52. “La filosofía no es un estado natural: no se es inmediatamente filósofo, se llega 

a ser. La filosofía se nos ha aparecido en primer lugar como implicando esencialmente una ruptura. . 
. Es primeramente en sí mismo (que el filósofo) está desgarrado; es primeramente contra él mismo 
que lucha” (Ibid., pp. 54-56). 

368 Este es el tema que trata Heidegger, en SuZ § 69 b, y en Die Frage nach dem Ding; que Husserl 
plantea en Die Crisis der europäischen Wissenschaften; que Merleau-Ponty estudia desde otro punto 
de vista en Les sciences de l’homme et la phénoménologie, o Strasser en Phénoménologie et 
sciences de l’homme. 

369 “El punto de partida es cuando el hombre se encuentra sumergido en un cierto dato: la naturaleza, la 
sociedad. . . Pero el punto de partida debe ser superado. Esta superación (dépassement) constituye el 
segundo momento del queacer humano, que puede designarse como un pasaje a la trascendencia. . . 
Del ápice se vuelve ahora a la base del triángulo. . . El pasage por la trascendencia ha dado la luz 
intelectual necesaria para discernir en los datos las significaciones verdaderas y fundadas”. (Y. Jolif, 
L’homme chrétien et l’homme marxiste, 1964, pp. 10-11). 

370 Also sprach Zarathustra, ibid., § 4. 
371 Heidegger, Einführung in die Metaphysik, p. 26. 
372 Ídem, Was ist das – Die Philosophie?, p. 25. 
373 Este el sentido de todas las obras de Heidegger sobre la cuestión del arte, y su tendencia en su 

última etapa a usar más la lengua poética que la univocidad conceptual del filósofo. El pensar 
esencial o fundamental, el que quiere pensar lo impensable, el ser como ser, acerca al filósofo, al 
artista y al místico. El poeta, como el místico y el filósofo, “está arrojado fuera (Empédocles) de lo 
habitual cotidiano (aus dem Gewöhlichen des Tages) y así protegido contra lo habitual” (Heidegger, 
Erläutrenger zur Hölderlins Dichtung, p. 42); la obra de arte es fruto de una perenne conversión y 
asombro, como la filosofía. 

374 Hermoso título del libro de Macedonio Fernández. 
375 M.Fernández, op. cit., p. 75. El pensar fundamental y esencial es como un “labrar la dicción del 

Misterio” (p. 13); dicción siempre inclausa y por ello acabadamente imposible. 
376 Heidegger, SuZ, § 29, p. 138. 
377 Ídem, Gelassenheit, p. 13. El pensar llamado aquí “calculante” es el ego cogito, perfectamente 

válido pero intramundano, es un pensar los entes. En el cuadro que hemos colocado al comienzo de 
este parágrafo (Esquema 12), lo hemos denominado “pensar de lo fundado”. Es el pensar de la ética 
de las posibilidades, es la teoría que tiene siempre algo “ante los ojos” (ob-jectum, Vorhanden). Para 
ponerse a pensar sobre el pensar fundamental y esencial mismo nada mejor que esta obrita de 
Heidegger Gelassenheit, en especial la segunda parte Zur Erörterung der Gelassenheit, donde se 
muestra cómo el sosiego o la serenidad es la condición del pensar, pensar que como pasaje a la 

 



 

229 
 
trascendencia se abre al ámbito (das Offene als Gegend, p. 38; die Gegnet, p. 49) del ser en cuanto 
tal, al que podemos “acercarnos”, “ir hacia su proximidad” (“Agjibasíe:  in-die-Nähe-gehen”, p. 70). 

378 Aristóteles, Metafísica A, 1; 981 b 28-29. 
379 Ibid., 982 b 9. 
380 Y. Jolif, op. cit., p. 87. este pensar fundamental se encuestra también en la filosofía de Sartre, 

aunque con otro sentido: “Este estudio no puede ser hecho aquí [se refiere al proyecto de ser-Dios], 
ya que es tema de una Ética y supone que se haya previamente definido la naturaleza y función de la 
reflexión purificante (reflexión purifiante)  (nos hemos referido sólo ─dice Sartre─ a la reflexión 
cómplice). . .” (L’être et le néant, p. 670). Para Sartre actitud fenomenológica, reflexión purificante 
y psicoanálisis existencial hablan de lo mismo. Se trata de una reflexión metódica. 

381 Sobre este tema véase Hans G. Gadamer, Wahrheit und Methode, en especial sobre Dilthey y 
Husserl )pp. 205 ss.) y sobre Heidegger (pp. 240 ss.); A. De Waelhens, La philosophie de Martín 
Heidegger; Otto Poeggeler, Der Denkweg Martín Heideggers, en especial cap. I-IV; W. J. 
Richardson, Through phenomenology to thought, la primera parte, p. 106 ss.; de Heidegger mismo 
son importantes en cuanto a referencias biográficas Zur Sache des Denkens (en especial pp. 81 ss.), 
y Unterwegs zur Sprache, principalmente el diálogo con el Profesor Tezuka. En castellano puede 
consultarse la obra de Manuel Olasagasti,  Introducción  a Heidegger, p.15-50 ( que a veces es casi 
traducción de la obra de Poeggeler). Orlando Pugliese se refiere al asunto aquí tratado en 
Vermittlung und Kehre, pp. 33 ss. 

382 Aus einem Gespräch von der Sprache, en Unterwegs zur Sprache, p. 93. La indicación biográfica 
está en p. 92. Es interesante indicar la presencia de Aristóteles en las lecciones universitarias y 
seminarios de Heidegger: sobre la lógica de Aristóteles (sem. 1916, Vorl. 1922), sobre la física (sem. 
1922, 1928, 1951), sobre metafísica (Vorl. 1922, 1931; sem. 1927, 1942, 1951-1952), sobre el De 
anima (sem. 1921), otros estudios menores (sem. 1929), y en especial sobre la Ética a Nicómaco 
(sem. 1922. Antes de Ser y tiempo (1927) había ya efectuado seminarios sobre las grandes partes del 
pensar aristotélico. Sólo Hegel ha ocupado tanto en sus clases y seminarios a Heidegger (en 11 
ocasiones; siete veces sobre la Fenomenología del espíritu y cuatro sobre la Lógica), y Kant (en 12 
ocasiones, explicando principalmente las treS críticas, los Prolegómenos y la Religión en los límites 
del pensar). 

383 El término propuesto por Gaos en castellano de “existenciario” traduciría la palabra alemana 
existenzial (véase § 2 del cap. I  de esta Ética). Cfr. SuZ, § 4. 

384 En el reciente escrito Mein Weg in die Phänomenologie, en Zur Sache des Denkens, p. 81 (allí repite 
lo de Brentano, pero agrega que se preguntó ya entonces, en 1907: “Was heisst Sein?”), comenta 
cómo escuchó clases de C. Braig sobre Vom Sein. Abriss der Ontologie, y leyó de manera personal 
obras de Aristóteles, Tomás y Suárez. 

385 Ibid., p. 82. 
386 “Gleichwohl blieb ich von Husserls Werk so betroffen, dass ich in den folgenden Jahren immer 

wieder darin las ohne die zureichende Einsicht in das, was mich fesselte” (Ibid., p. 82). 
387 Ibid., pp. 82-83. 

 



 

230 
  

388 Ibid., p. 84. Esta disidencia explicará que cuando Heidegger sea asistente de Husserl en Freiburg 
explique principalmente las Investigaciones lógicas, porque el mismo Heidegger las consideraba 
todavía filosóficamente neutrales (philosophish neutral; Ibid.). “La cuestión (Sache) de la filosofía 
es para Hegel y Husserl ─y no solo para ellos─ la subjetividad. . .” (Das Ende der Philosophie und 
die Aufgabe des Denkens, en  Zur Sache des Denkens, pp. 69-70). 

389 Mein Weg in die Phänomenologie, p. 90. Y nos recuerda, en 1969, que en Ser y tiempo (§ 7, p. 38) 
había mostrado a la fenomenología como posibilidad. 

390 Véase lo dicho en el § 33 de esta Ética, y en el §§ 18-21 de Para una de-strucción de la historia de 
la ética. 

391 “Welches ist die Sache der philosophischen Forschung?” (Ídem, Das Ende der Philosophie, p. 69). 
En esta obrita (pp. 73-fin) indica que la cuestión fundamental no es la del método sino la 
anterioridad de la cuestión fundamental por excelencia (vom ihrer Sache) desde el cual el método de 
la filosofía recibe su luz y se encuentra por ella ya en el ámbito iluminado (“Das lumen naturale, das 
Licht der Vernunft, erhellt nur das Offene. . .”). 

392 Véase todo esto en Poeggeler, op. cit., pp. 27-88. 
393 Cfr. Richardson, op. cit., p. 663. El último seminario con el título de “fenomenológico” es del 

semestre de invierno de 1928-1929. 
394 “Ontologie oder Hermeneutik der Faktizität” es el título de la Vorlesungen de 1923 en Freiburg (en 

el libro de profesores dice simplemente: Ontologie). 
395 Poeggeler, op. cit., p. 38. En sus Vorlesungen de 1921 sobre “Agustinismo y neoplatonismo”, 

comentando diversos capítulos del libro X de las Confesiones, intenta mostrar la desviación de la 
experiencia originaria (verfälscht die Erfahrung) fáctica histórica del cristianismo. “La fe cristiana 
ha experimentado la vida fáctica como el lugar iluminado (Lichtung), dentro del cual puede darse un 
conocimiento como ver. Esa iluminación (Lichtung) es la verdad en su originariedad, que pertenece 
a la vida en sus facticidad e historicidad”. (Ibid., p. 44). La desviación fue entonces confundir en 
este caso la fe fáctica y “el poner ante los ojos” (Vor-Augen-Sein) como contemplación. Agustín, 
Lutero o Kierkegaard se le manifiestan a Heidegger como los que se oponen a una inadecuada 
conceptualización, pero sólo se mantuvieron a un nivel óntico y no ontológico. Todo Ser y tiempo se 
encuentra ya anticipado antonces en 1921. 

396 Cfr. SuZ §§ 18 y 31 (Véase todo lo dicho en el capítulo I de esta Ética). 
397  No se olvide que su primer curso universitario tuvo por tema Parménides (semestre de invierno de 

1915-1916). Para Heidegger entonces la cuestión será no el ser como sentido constituido del objeto, 
sino el ser como horizonte posibilitante del ente mismo en su inteligibilidad. Con el tiempo no será 
siquiera el ser desde el ente sino el ser en cuanto tal, pensado desde el ser mismo (y sólo aquí se 
plantea la cuestión del pensar esencial, tema del § 35  de esta Ética). 

398 Ídem, SuZ §§ 83, p. 437. Sobre tematización véase SuZ, pp. 363, 376, 393, 397, 404, 421, 436. 
399 Ibid., § 13, p. 62. Es decir, el hombre en cuanto “tematiza” (hace de algo tema) está siendo en el 

mundo de un modo particular: como de alguna manera apartado de la cotidianidad práctica. “La 
tematización de lo ante-los-ojos (Vorhandenen) dentro del mundo es una conversión (Umschlag) de 
la preocupación ─porque descubre por circunspección” (Ibid., § 69 b; pp. 363-364). 

 



 

231 
 

400 Aus einem Gespräch, p. 96. 
401  La obra citada por Heidegger del profesor de Berlín se titula: Hermenéutica y crítica con especial 

referencia al Nuevo Testamento (1838), donde se dice: “Hermenéutica y crítica, disciplinas 
filológicas ambas, ambas doctrinas de arte, se implican mutuamente, porque la práctica de una 
supone la otra. Cada una es en general el arte. . . para comprender rectamente (richtig zu vertehen)” 
(Cfr., Heidegger, op. cit., p. 97). 

402 Ibid., pp. 97-98. Cfr., Gadamer, op. cit., pp. 250 ss. 
403 “Erörten significa aquí primeramente: remitir a un ámbito (Ort). Es decir reparar en el ámbito. 

Ambos, el remitir al ámbito y el reparar el ámbito, son los pasos preparatorios de una Erörterung” 
(Heidegger, Die Sprache im Gedicht, en Unterwegs zur Sprache, p. 37). Es decir, hermenéutica 
procede del griego hermeneúein, del dios Hermês, que es “el que porta la buena nueva del destino; 
hrmeneúien es entonces un traer la noticia (das Kunde bringt)” (Ídem, Aus einem Gesprächt, pp. 
120-122), por ello “no es primeramente la hermenéutica una interpretación, sino que significa antes 
ya un dar a conocer la buena nueva (Botschaft) y la noticia (Kunde)” (Ibid., p. 122). Por ello en Ser 
y tiempo ─dice su autor─ “se tató y se trata todavía de traer el ser del ente a la manifestación, no ya 
de la manera como lo hace la metafísica, sino como adviene el mismo ser al aparecer. El mismo ser, 
es decir, la presencia del presente” (Ibid.). Sobre el origen de la cuestión hermenéutica véase P. 
Ricoeur, Le conflit des interprétations, pp. 7-9. 

404 “Dieses seltsame Verhältnis nannte ich einmal den hermeneutisschen Zirkel” (Ibid., p. 150). (Cfr. 
SuZ, pp. 7, 8, 152, 153, 314, 333). 

405 SuZ § 32, p. 153. 
406 Ibid., §61, p. 303. 
407 Ibid., §63. pp. 314-316. Y agrega: “Artificial y dogmáticamente mutilado está el objeto temático 

(thematische Gegenstand) cuando se lo limita ante todo a ser un sujeto teorético para completarlo 
luego por el lado práctico con una ética adicional (in einer beigeügten Ethik)” (Ibid., p. 316). 

408 SuZ § 63, p. 316. Véase Poeggeler, op. cit., pp. 67-80. 
409 Ibid., § 7, p. 34. 
410 Ibid., p. 35. 
411 Ibid., p. 37. 
412 “Das Sein als Grundthema der Philosophie ist keine Gattung eines Seienden, und doch betriff es 

jedes Seiende” (Ibid., p. 38). Esta frase es ya estrictamente situada en la ontología dialéctica de la 
negatividad, como veremos en el siguiente parágrafo. 

413 Cfr. SuZ § 66, p. 332 y en numerosos pasajes de la obra. 
414 “Die existenziale Analytik” (SuZ, introd.. al cap. I, parte I, p. 41). Véase la nota 34 del cap. I de esta 

Ética en la que hemos precisado el sentido de lo óntico o existencial. Lo ontológico (aquí) o 
existenciario significa un hacer explícita la referencia del ente al ser . Considérense los siguientes 
textos: “La interpretación existenciaria-ontológica (die existenzial-ontologische Interpretation) no 

 



 

232 
 
 se distingue de la interpretación (Auslegung) óntica por ser una universalización óntico-teórica. . .  
[La interpretación existenciaria-ontológica] no mienta propiedades ónticas constantemente surgentes, 
sino una estructura del ser (Seinsverfassung) subyacente fundamentalmente ya en cada caso” (SuZ, § 
42, p. 199). “El Dasein esquiva óntico-existencialmente (ontisch-existenziell) por lo regular el ser 
abierto (erschlossenen) en el estado de ánimo; lo que quiere decir ontológico-existenciariamente 
(ontologisch-existenzial): en aquello a lo que tal estado de ánimo no se vuelve, es esclarecido el 
Dasein en su estar entregado a la responsalilidad del ahí (Da)” (SuZ § 29, p. 135). “El habérselas con 
los entes intramundanos (des innerweltlichen Seienden) es óntico (ontisch); la interpretación del ser 
de dichos entes es ontológico (ontologisch)” (Cfr. Feick, Index, p. 51). 

415 En el trabajo Zeit und Sein, en Zur Sache del Denkens, pp. 1 ss., se muestra que el acontecimiento 
(Ereignis) no se da desde el horizonte de la temporalidad ad intra (la temporalidad como horizonte 
del ser del ente mundano) sino ad extra (el ser como ámbito más allá del horizonte de la 
temporalidad). Así puede “pensarse el ser sin el ente, es decir, el ser sin pensar en una vuelta a la 
metafísica” (p. 25). El pensar de la ontología, válido pero no el último , es el del ser  a partir del 
ente. La ética ontológica sería para Heidegger un pensar ontológico del fundamento que debe quedar 
abierto al pensar esencial (es un pensar esencial y del fundamento del ente). “Para Jaspers, por el 
contrario, estas últimas experiencias son inefables. En ellas el pensar esencial no percibe ─como 
cree Heidegger─ el ser, sino que el hombre asume en ellas su fracaso ante la trascendencia y la 
percibe como el verdadero fundamento de su fracaso (Max Mueller, Crisis de la metafísica, p. 84). 
Toda  la problemática de la superación (de’passement o Ueberwindung) de la metafísica no es un 
negarla, sino abrirla a otro ámbito más originario todavía. (Cfr. Poeggeler, op. cit., pp. 143 ss.): la 
esencia de la metafísica, el tema del pensar esencial. Véase de Was is Methaphysik? en adelante. 

416 Véase esta cuestión metódica en la Ética a Nicómaco I, 1; 1094 b 11-1095 a 10, 1095 a 31 – b 13, 
1098 a 26 – b 8. En la obra de Gaulthier-Jolif, Éthique à Nicomaque, t. I, 2 , pp. 3 ss., t. II, 1, pp. 12 
ss., se plantea la cuestión. Cfr. Donald Monan, Moral Knowledge and its Methodology in Aristotle, 
Lease  especialmente P. Aubenque, Le problème de I'être chez Aristotle, pp. 251 ss. 

417 Euthydemo 291 b-c. 
418 República, VII, 533 c-d. 
419 Ibid., 534 e. 
420 Cfr. II  Anal. II, cap. 19. Véase lo ya dicho en capítulo I nota 36 de esta Ética, cap. II notas 120-

125; considérese nuestro artículo Cultura, cultura latinoamericana, cultura nacional, § 5, en Cuyo 
(Mendoza) IV (1968) pp. 13-14; y El dualismo en la antropología cristiana, Introducción, nota 14; 
en nuestra obra El humanismo semita hemos mostrado el horizonte de comprensión de donde podía 
partir la de-mostración para esos pueblos (dicho trabajo es antitético de otro inédito sobre El 
humanismo helénico donde  se comprendería el horizonte mundano de los griegos incluido dentro 
del de los indoeuropeos, manifestación histórica del ser, totalidad nunca del todo manifestada). La 
manifestación histórico-cultural del ser es siempre diversa y sin embargo no sigue la lógica interna 
de la subjetividad sino que adviene por mostración del ser al des-cubrimiento del hombre siempre 

 



 

233 
 
 fácticamente situado. De esta manera una “historia de la cultura” viene a unificarse en su 
fundamento con la “historia de la ontología”, y el ser en cuanto tal, temáticamente impensable e 
inefable, es sin embargo com-prendido existencial, histórica y dia-lécticamente (esta dialéctica, 
como hemos visto no es la existenciaria, sino la existencial). 

421 Ret. I, 1, 1345 a 1-3. 
422 “Por su in-cultura (di’apaideusían) hay algunos que pretenden de-mostrar (apodeiknynai) todo esto. 

Porque es realmente in-cultura no saber qué cosas necesitan ser demostradas y cuáles no. Es un 
absoluto imposible (adynaton) de-mostrarlo todo, ya que así iríamos hasta el infinito (ápeiron), no 
demostrando de esta manera nada” (Metafísica IV, 4; 1006 a 5-9). 

423 Argumentos sofísticos 11; 172 a 18. 
424 Tópicos VIII, 14; 163 a 36 (Aubenque, op. cit., p. 26). 
425 Tópicos I, 1 ; 100 a 18-20. Hemos traducido intencionalmente ex endóxon por “lo comprendido 

cotidianamente”. Creemos que las traducciones corrientes (tesis probables, opiniones generales, 
etc.) distorsionan el sentido originario. 

426 Ibid., a 29-30. 
427 Ibid., b 20-24. 
428 Es interesante comparar esta descripción con la que P. Ricoeur da del “núcleo ético-mítico” de una 

cultura. (Cfr. Histoire et verité, pp. 282-283). Esta cuestión nos ha valido en su momento la crítica 
de tratarse de una inadecuada fundación todavía moderna de las ultimidades. Las “estructuras 
valorativas” de un grupo, si se las toma como el absoluto fundamental es todavía axiología 
moderna, si se las des-fonda para re-fundarlas en el ser como una de sus manifestaciones significa 
abrir el estructuralismo a la ontología, es decir, aprender de dicho movimiento todo lo aprovechable 
y por su parte remitirlo al ser como su última base. La crítica no debe ser negativa sino ontológica, 
es necesario indicar la manera de la nueva fundación  y no simplemente arruinar como innecesario 
los descubrimientos parciales. 

429 Analíticos posteriores I , 11; 77 a 31. 
430 Ibid., 77 a 29 (Aubenque, op. cit., p. 257). “El examen de las refutaciones que proceden de 

principios comunes y que no caen dentro de ningún arte particular es de competencia de los 
dialécticos” (Argum. sofísticas 9; 170 a 38).  

431 En el texto citado de los Tópicos Aristóteles al referirse al razonamiento por de-mostración dice que 
parte de principios: “son verdaderos y primeros aquellas cosas que se admiten (pístin, que se creen y 
estaríamos muy cerca del sentido que da la palabra alemana Fürwarh-halten, la convicción de Kant) 
en virtud de sí mismas y no a partir de otras. . . Cada uno de los primeros principios impone la 
convicción (pistén) en sí mismo y por sí mismo” (I, 1; 100 a 30 – b 21).  

432 Tàs filosofías epistémas, en plural nos manifiesta que para Aristóteles las partes de-mostrativas eran 
muchas, aunque la fundamental una sola. Pero este momento fundamental no podía ser 
epistemático, ya que debía tratar los principios mismos de la ciencia filosófica. En nuestro caso es la 
ética ontológica, fundante con respecto a la ética de las posibilidades. 

 



 

234 
 

433 Exestastikè, viene del verbo exestázo: examinar, investigar, probar, poner a prueba, criticar. Es el 
acto propio de la dialéctica. 

434 Ibid., 1, 2; 101 a 34 – b 4. En este sentido la dialéctica sería el método de los métodos, o como 
Heidegger nos lo ha indicado, la descripción de los supuestos de todo método particular. Es más que 
un mero método de-mostrativo. 

435 Héxeos. Se trata, exactamente, de la Einstellung de la fenomenología. 
436 De las partes de los animales I, 1; 639 a 1-10. Este texto recubre bien la intención husserliana de 

una “ontología de la vida cotidiana” (en Die Krisis), y la “hermenéutica de la facticidad” del joven 
Heidegger. 

437 Véase el capítulo II (172 a 11 – b 4) de los Argumentos sofísticos, en especial cuando dice que la 
dialéctica “no es un conocimiento espistemático, porque todo puede ser su tema (perlì pantón),  (y 
en este sentido) también  todas las artes, porque éstas usan principios comunes. Por lo que todo 
hombre hace algún uso de la dialéctica y del arte crítico, ya que todos intentan probar lo que 
pretender saber, [es decir, lo que parte de] estos principios comunes” (Ibid., a 28- 32). “El 
argumento dialéctico no tiene un ámbito definido, no se de-muestra ninguna cosa en particular, ni es 
de la naturaleza del universal [abstracto]” (Ibid. a  11-13). El tema de la dialéctica es el ser 
comprendido existencialmente, por ello está más allá del género y de toda determinación particular, 
óntica. 

438 Metafísica IV, 3; 1005 b 19 (Aubenque, op. cit., p. 288). 
439 Aubenque, op. cit., p. 289. “Es Aristóteles el que, el primero, insistiendo a la vez sobre el carácter 

negativo de las proposiciones dialécticas y sobre su carácter universal, defendido por los sofistas, 
afirmando la relación profunda de estos dos caracteres ya presentida por Sócrates, pareciera haber 
hecho de la negación la medición hacia la unidad. Él es el que por primera vez reconoció que los 
principios comunes son como las negaciones (Argumentos sofísticos, 11, 172 a 38) y que en ello 
consiste el carácter que les permite no ocuparse sobre una naturaleza o un género determinado 
como la afirmación científica, sino sobre la totalidad (katà pánton)” (Ibid.). Es asombrosa la 
similitud del planteo aristotélico al kantiano, aunque dentro de una diferente significación (Cfr. § 
32, notas 11-19  de esta Ética). Véanse en la obra de Aubenque, interesantes anotaciones sobre la 
dialéctica (pp. 89-93, 264-281, 483 – fin). 

440 Argumentos sofísticos, cap. 2: “Los argumentos dialécticos son los que, apoyándose en lo 
comprendido cotidianamente, razonan, con el fin de establecer una contradicción” (165 b 3-5). 

441 Et. Nic. I, 3; 1094 b 22- 1095 a 1. 
442 Arjè tôn esoménos (De la interpretación 9, 18; 19 a 7). 
443 Euthys (Metafísica VII, 6; 1031). 
444 Cfr. Et. Nic. Libro I, en especial 1094 a 27. 
445 La ciencia del ser como tal es llamada en Metafísica I, 2 (982 b 4-5) arjikotáte; la política en cambio 

málista arjitektonekês (supra). 

 



 

235 
 

446 Wissenschaft der Logik, comienzo del último capítulo (cfr. § 32 nota 335 de este capítulo IV). 
447 Libro I de la Et. Nic. (cfr. Para una de-strucción de la historia de la ética, § 3). 
448 Cfr. fin del § 6 de esta Ética, cap. I. 
449 Et. Nic. X, 7; 1177  b  26. Véanse todos los capítulos 7-9 de este libro X. 
450 Aubenque muestra esto en las tres partes de su libro: la ciencia buscada, la ciencia inencontrable, la 

ciencia encontrada. “El fracaso de la ontología llega a ser así la ontología de la contingencia, es 
decir, de la finitud y del fracaso” (p. 489). Indica acertadamente que “una encuesta completa de la 
filosofía aristotélica del ser debería comportar una elucidación y una valorización ontológica de la 
acción humana y del trabajo. . . La tradición aún la más sistematizante ha estudiado separadamente 
la filosofía teórica y la filosofía práctica y poiética de Aristóteles, y sería necesario entonces 
manifestar la unidad estructural de su especulación filosófica efectiva” (p. 505). Este es un cierto 
intento: unificar una antropología de la mediación, una metafísica del inacabamiento, una ética 
ontológica del poder-ser. Aporética, si no se tiene en cuenta el punto de unión, que como la línea 
asíntota o el infinitésimo leibniciano nunca se dará totalmente en la historia pero siempre se 
manifestó, se manifiesta y se manifestará de alguna manera. La unión de las dos líneas (el pensar y 
la com-prensión) es transhistórico y siendo la Totalidad totalizada del ser como tal, que no puede ser 
afirmada filosóficamente. 

451 “Hier gibt es weder die Methode noch das Thema, sondern die Gegend”. (Das Wesen der Sprache, 
pp. 178-179). El intento de la ética quizá lo describe Sartre, cuando en su Critique de la raison 
dialectique, p. 111, indica que “un verdadero conocimiento comprensivo (debe) encontrar 
nuevamente al hombre en el mundo social y (debe) seguirlo en su prâxis o, si prefiere, en el pro-
yecto que lo lanza a los posibles sociales  a partir de una situación definida”. Véase cómo se 
encuentra nuevamente el intento de unir la ontología con la política. En nuestra tesis sobre el “bien 
común” ya habíamos visto esta vinculación: al fin el ser como ser reviste la modalidad de bien 
común transhistórico, límite inalcanzable que no debe sin embargo hacernos olvidar la vinculación 
de la ontología con la política, ya que ambas tratan de un mismo límite inalcanzable: el ser, sea en la 
prâxis existencial, sea en la teoría existenciaria.    

452 De l’esprit géométrique, sect. I; p. 579. Véase además S. Strasser, Phénoménologie et sciences de 
l’homme, la cuestión de la fenomenología dialéctica, pp. 253-267, en aquello que “por dialéctica 
entendemos el cambio metódico de perspectiva que permite al hombre buscar y superar el sentido 
del trascender sistemáticamente las perspectivas unilaterales y los horizontes limitados” (p. 265). 

453 Gelassenheit, p. 68. “Ese pensar ─nos dice Heidegger─ es la cuestión (Sache) que en comparación 
con el (pensar) metafísica es mucho más simple que la filosofía, pero justamente su simplicidad es 
mucho más difícil al querérselo llevar a cabo” (Martín Heidegger in Gespräch, p. 77). Por ello, 
dicho pensar, que es antepuesto a la filosofía (como dice en ese diálogo del 1969 con Wisser), es 
una afirmación ya avanzada por Aristóteles; dicho pensar: o es dialéctico (ejercicio del “hombre 

 



 

236 
 
culto”; el de la ética ontológica o de la ontología en sus últimos niveles), o es el pensar del sabio más 
allá de la vida humana (del libro X de la Ética a Nicómaco; que de todas maneras era una superación 
de la filosofía epistemética). 

454 P. 25. 
455 Jean Ladrière en su obra L’articulation du sens. Discours scientifique et parole de la foi nos dice: 

“el discurso del saber (filosófico) tiene en vista la reduplicación de lo real, al asumir lo real en el 
nivel de la palabra comprensora” (p. 187), como “un saber de la totalidad” (p. 184), y por ello se 
dirige a “la actividad constituyente absolutamente originaria” (p. 18), que es “la vida universal como 
génesis absoluta de todas las formas, de todos los fenómenos y de todas las signifacaciones” (p. 
185). Más allá de este pensar, que en su esencia es la ontología heideggeriana, no habría sino “la 
palabra de la fe” (teológica) (pp. 186 ss.); “a la palabra de la revelación responde la palabra de la fe” 
(p. 187). Para Landrière, como para la ontología de la Totalidad, toda fe es teológica y toda 
revelación lo es igualmente. Queremos demostrar que la fe puede ser una posición antropológica (en 
el cara-a-cara del varón-mujer, padres-hijos, hermano-hermano) y por ello hay filosofía en la 
revelación y la fe antropológica, tertium quid entre la ontología dialéctica de la Totalidad y la 
teología de la fe sobrenatural. La descripción de la revelación antropológica, dicho sea de paso, 
fundamentará una nueva descripción de la revelación teológica e indicará el límite del pensar 
filosófico. 

456 Sobre este más allá nos hemos referido ya en los § 13 (con respecto a Heidegger), §§ 16, 17-19, 22, 
y en especial el 29 (texto citado en nota 254 del cap. V). 

457 Kant, KrV, A 92, B 125. 
458 Y en este caso, como mera “posibilidad”, es “la condición universal, aunque puramente negativa 

(sic), de que no se contradigan a sí mismos” (KrV, A 150, B 189). 
459 Parte de la famosa lección universitaria 24 ya citada arriba, de la Einleitung in die Philosophie der 

Mythologie (Werke, t. V, p. 745). Schelling tiene conciencia de lo que es “puro pensar” no es sino 
pura “potencialidad” (Potentialität)” (Ibid. p. 744). Hegel definía al fin la realidad desde la 
posibilidad (Enzyklop., § 383, Zusatz; t. X, p. 29). 

460 Ibid., p. 745. 
461 Ibid., pp. 745-756. Esto le permite decir a Schelling que “Dios es exterior (ausser) a la Idea 

absoluta. . . (la que es) solo pura Idea, solo en en concepto, pero no Ser actual” (Ibid., p. 744). Dios, 
es este caso, no es una Idea (la Idea sería el Ser como pensado; Schelling ha criticado 
magistralmente a Descartes y a su propia postura de juventud, cuando en las lecciones Zur 
Geschichte der neueren Philosophie dice: “En el Cogito ergo sum avanzó inmediatamente como 
idéntico, Descartes, el pensar y el ser )Denken und Sein als unmittelbar identisch)”, de donde 
deducirá que “pertenece al concepto de existencia necesaria; por lo que Dios es sólo pensar”; Werke, 
t. V, pp. 79-83); si la Idea es el Ser, Dios no es sólo Ser sino que es “el Señor del Ser (der Herr des 
Seins), no sólo transmundano (transmundan) como si Dios fuera la causa final, sino supramundano 
(supramundan)” (Einleitung in die Phil. der Mythol., p. 748). Por ello la posición “contemplativa” 
lo que mejor puede es, acaso, conocer “sólo una Idea”, pero de lo que se trata es de que “la persona 

 



 

237 
 
busca a la persona” (Ibid.) “algo fuera de la Idea, algo que es más (mehr) que la Idea, kreîtton toû 
lógou” (Ibid.). Esto es la “crisis de la ciencia de la razón (Krisis der Vernunftwissenschaft)”, 
superando en su intento al mismo Husserl. 

462 Ibid., p. 747. 
463 Grundsätze der Philosophie der Zukunft (1843), § 1. 
464 KrV, B 208. 
465 Feuerbach, op. cit., § 32. 
466 Thesen über Feuerbach, § 1; t. II, p. 1. 
467 Por ejemplo en Post-scriptum aux miettes philosophiques, p. 202, nota 2. Kierkegaard es, de los 

nombrados, el más fiel al pensar del Schelling definitivo, y el más metafísico de los tres. Resume 
bien la cuestión de la existencia cuando dice que “todo saber sobre la realidad es sólo posibilidad” 
(p. 211). Todo Kierkegaard (y también su modernidad) queda expresado en la crítica a Descartes y 
Hegel: “Si comprendo el yo del cogitocomo un hombre particular, la frase no prueba nada: yo soy 
pensante, ergo yo soy; pero si yo soy pensante no es tampoco una maravilla que sea, ya se lo ha 
dicho y, entonces, la primera parte de la proposición dice lo mismo que la segunda. Si en cambio se 
comprende por el yo que reside en el cogito un solo hombre particular existente, el filósofo 
(hegeliano) grita: Locura, locura, no es cuestión aquí de mi yo o de tu yo, sino del yo puro. Ese yo 
puro no puede tener otra existencia que el de una existencia conceptual. . . es una tautología” (pp. 
211-212). 

468 Ibid., p. 71. 
469 Ibid., pp. 88 ss. Si la cuestión de la exterioridad del Otro teológico será el aporte kierkegaardiano, 

sus defectos serán la subjetividad moderna, su individualismo europeo y el “saltar” por sobre la 
antropología. 

470 Ibid., p. 217. 
471 Ibid. 
472 Ibid., p. 218. 
473 Ibid., p. 242. 
474 Ibid., p. 380. 
475 Ibid., p. 139. 
476 Ibid., p. 386. 
477 Philosophie der Offenbarung, III, Vorlesung 24; Werke, t. VI, p. 396. 
478 Ibid. 
479 Ibid., p. 398. 
480 Ibid. 
481 Ibid., p. 399. 
482 Ibid., p. 407. Schelling afirma entonces que más allá del lógos como razón intuitiva o comprensora 

se encuentra el lógos como la palabra del Otro que revela. La palabra como intuición o expresión es 
Totalitaria; la aceptación de una palabra reveladora da lugar a un más allá del pensar, da lugar al 
Otro y por ello es posible sólo en la fe. Esta es la problemática de un Jaspers, en su obra Der 
Philosophische Glaube (cfr. M. Dufrenne-P. Ricoeur, Karl Jaspers, pp. 247 ss.; X. Tilliete, Karl 

 



 

238 
 
 Jaspers, pp. 189 ss.). dejando de lado otras cuestiones graves, Jaspers mantiene la alteridad de la fe 
casi exclusivamente a nivel teológico, con respecto a la Trascendencia (op. cit., pp. 29); y por ello la 
cuestión de la revelación se sitúa exclusivamente en el nivel religioso (pp. 65 ss.). La Alteridad 
queda así unilateral e imprecisamente formulada, sobre todo con el término Umgreifende: “Glaube 
ist das Leben sus dem Umbegreifenden” (p. 20). Además habla de una “fe filosófica” (en oposición a 
la teológica revelada positivamente), pero se trata de una “fe antropológica” en primer lugar, 
cuestión que, como hemos dicho, el mismo Schelling y Kierkegaard no conceptualizarón 
adecuadamente. 

483 Totalité et infini, pp. 161 ss. 
484 Véase el artículo ya citado de Levinas: “La Dit et le Dire”. 
485 Proudhon, Philosophie de la misère, p. 45. 
486 Por no citar sino sólo tres obras, téngase en cuenta la de L. Bruno Puntel, Analogie und 

Geschichtlichkeit (1969), I, con bibliografía en pp. 558-69, y de Henry Chavannes, L’analogie entre 
Dieu et le monde (1969), con bibliografía en pp. 313-318 y B. Montagnes, La doctrine de l’analogie 
de l’être (1963), pp. 185-197. La palabra analéctica la usa B. Lakebrink, en su obra Hegels 
dialektische Ontologie und die Thomistische Analektik (1955), aunque en otro sentido del que 
usamos nosotros. 

487 Cfr. Thorleif Boman, Das hebräische Denken im Vergleich mit dem griechischen, en especial la 
cuestión de “La palabra” (pp. 45 ss.; 161 ss.). Boman nos propone un siguiente cuadro, que hemos 
corregido en parte, y que nos permite comprender la doble significación de la “palabra” 
(etimológicamente):        

 
 
 
 
 

488 Recuérdese el esquema indicado al fin del § 13 del cap. I  (tomo I de esta Ética). 
489 I Tópicos 15; 107 b 13-16. El sinónymon es lo que llamamos unívoco (un término para un ente o 

noción); el parónimos es en castellano el equívoco (término derivado idéntico para dos entes o 
nociones diversas). 

490 Metaf. Gama, 2; 1003 a 33. 
491 Ibid., a 33 – b 6. Más adelante agrega todavía que “una sola ciencia es la que teoriza de una manera 

(metódicamente), por ello se refiere a una naturaleza (pròs mían fysin)” (Ibid., b 13-14). 

 



 

239 
 

492 La  obra de Bruno Puntel, Analogie und Geschichtlichkeit, puede ser consultada sobre esta cuestión. 
Estudia la analogía n Kant (pp. 303 ss.), en Hegel (pp. 365 ss.) y en Heidegger (pp. 455 ss.). 

493 Cfr. el § 7 del cap. II, del tomo I de esta Ética. 
494 Véase la diferencia vertical de áno-katá y horizontal de aná-aná indicada por Erick Pryzwara, 

Mensch. Typologische Anthropologie I, pp. 73 ss. 
495 E. Pryzwara tiene una feliz descripción de este hecho: “Agustín debió denominar aná- como lo que 

anuncia a lo áno (con omega): el Misterio más próximo del creador como la revelación de la 
Tiniebla que enceguece por su resplandor” (Analogía entis, I, p. 171). Es el sentido que da Max 
Müller a la noción de símbolo (“Symbolon=Zusammenfall, Ineinsfall des Endlichen mit dem es 
unendlich Uebersteigenden und doch in das Endliche Eingehenden” (Existenzphilosophie im 
geistigen Leben der Gegenwart, p. 230). 

496 Esta cuestión la indicaba ya Schelling con su Philosophie der Offenbarung. 
497 Emmanuel Levinas indica exactamente la cuestión cuando escribe: “La significación del Decir va 

más allá de lo dicho: no es una ontología que suscita el sujeto parlante, es la significancia 
(signifiance) del Decir más allá de la esencia que justifica la exposición del ser o la ontología” (art. 
cit. “Le Dit et le Dire”, p. 30). La univocidad fundamental la expresa así: “El lenguaje como Dicho 
puede entonces concebirse como un sistema de palabras identificando las entidades” (p. 34). La 
cuestión ana-lógica de la Alteridad, anterior a la mera “diferencia ontológica” es indicada cuando 
dice: “De la anfibiología der ser y el ente en  lo Dicho será necesario remontarse hasta el Decir, 
significante antes que la esencia, antes que la identificación. . .  Nada hay más grave, nada más 
augusto que la responsabilidad por el Otro y el Decir” (p. 39). “El Parlante (le Disant) en el Decir 
no da un signo, se hace signo. Él es-para-el Otro” (p. 42). “El Decir es la exposición de uno al Otro. 
. . Es el descubrirse en el riesgo de sí mismo, en la sinceridad, en la ruptura de la interioridad y en el 
abandono de toda seguridad, en la exposición al traumatismo, en la vulnerabilidad” (p. 44); es 
“exhibición, inseparable a la violencia del que se desnuda, exposición de esta exposición, signo que 
hace signo del signo, haciéndose sí mismo signo: revelándose” (p.45). 

498 La palabra, o mejor el rostro mismo como signo, se “presenta” como un ente en el mundo de la 
Totalidad, pero esa presencia es sólo un velo que aparece como velo y avanza lo que cubre como 
ausente: sugiere, llama, invita, acoge. 

499 “Semejante” traduce el hómoios griego. Recuérdese que la analogía se juega entre dos términos: 
ambos tienen algo de semejante (pero no idéntico: non communitate univotionis sed analogie) y 
algo en lo que son distintos (no meramente diferente). En esto Cayetano dice correctamente que “el 
fundamento de la similitud de la analogía (fundamentum analogae similitudinis) es necesario que no 
haga abstracción en los extremos (de la diversidad) de los extremos mismos; por su parte los 
fundamentos permanecen distintos (fundamenta distincta), semejante sin embargo por proporción, 
por lo que se dice que son analógicamente idénticos (eadem)” (De nominum analogia III, 33; p. 57). 
La noción analógica (“ser” p.e.) tiene un ámbito de semejanza, donde los modos originarios del ser 

 



 

240 
 
 coinciden; pero al mismo tiempo tiene cada uno un ámbito irreductible o dis-tinto que quedó 
confusamente englobado, no precisamente, en la noción analógica como semejante. La mera 
semejanza puede llevar a confusión si no se indica la distinción. Llamamos con Heidegger 
“comprensión derivada” (y agregamos lo de “inadecuada”) aquella que capta el ente confusamente e 
incluyendo sus distinciones originarias: al confundir sus distinciones es “inadecuada”. Llamamos 
“interpretar” al acto mismo de conceptuar o descubrir un sentido (. . .  como esto); acto que sólo 
puede cumplirse accediendo de alguna manera al fundamento dis-tinto del Otro; haciendo que los 
fundamenta distincta hayan devenido, al menos en un cierto nivel, fundamentum univocae 
similitudinis, es decir, la Totalidad compartida (porque se puede “interpretar” algo desde un mismo 
fundamento, super communicationem beatitudinis [II-II, q.24, a.2, resp.] ). 

500 Cfr. Ladrière, L’articulation du sens. Vamos nombrando los títulos de los más importantes temas de 
este valioso libro. 

501 Ibid., p. 158. En la revelación del Otro al hombre es responsable del Otro ante el Otro. En el artículo 
de Paul Ricoeur, Langage (philosophie), en Encyclopaedia Universalis, t. IX (1971) pp. 771 ss., 
tampoco aborda la cuestión que aquí nos ocupa. 

502 “Une voix sans différance est à la fois absolument vive et absoloment morte” (La voix et la 
phénomène, p. 115). Derrida nos da, de todas maneras, una preciosa ayuda con sus análisis sobre la 
palabra dicha y la escrita (cfr., p.e., De la grammatologie, pp. 21 ss.): la voz y la escritura. La 
“revelación” de la que venimos hablando es imposible que se dé como escrita. Se puede escribir “lo 
Dicho”, pero el “Decir” mismo se vive en el cara-a-cara o no se vive. La palabra ana-lógica meta-
física exige el rostro del Otro hablando en acto (o por lo menos su recuerdo como Otro “diciendo” y 
no el mero recuerdo de “lo que” me dijo, y sólo en este caso “lo escrito” se refiere al “Decir” mismo 
donde se juega la esencia de la palabra, que es primigeniamente revelación). 

503 De igual manera la madre con-fía en que el hijo comprará pan y no una revista; el hijo confía que el 
dinero es suficiente y la panadería nueva se encuentra en la esquina. Así también el empresario 
escucha la interpelación: como revelación (y le dará crédito), como usurpación de lo propio (e 
interpretándola como tentación la rechazará como algo malo, calculando tácticamente los pasos a 
dar para acallarla). 

504 Anticipándose por siglos a la crítica del cigito cartesiano, del Saber absoluto hegeliano y del 
cientificismo del neopositivismo, un medieval decía que “el que intuye (inmediatamente los 
principios) tiene un cierto asentimiento (assensum), porque adhiere con certeza (certissime) a lo 
inteligido, pero no por mediación del pensamiento (cogitationem), ya que sin mediación queda 
determinado por el fundamento. El que sabe (sciens) ejerce el pensar y tiene asentimiento, pues el 
pensar causa el asentimiento y el asentimiento concluye el pensar. . . Pero en la fe no hay 
asentimiento por mediación del pensamiento sino por mediación de la voluntad (ex voluntare)” 
(Tomás, De Veritate, q.14, a.1, C, Patet). ¿Por qué “Porque en la fe el entendimiento no alcanza el 
fundamento (ad unum) como término propio al que se dirige, que es la visión de algo inteligible 
vivisio. . . )” (Ibid., y, por ello, debe apoyarse en un “término ajeno”: en la voluntad, el amor, la 
praxis como trabajo liberador; se apoya en el Otro. Sin embargo, la fe puede tener una “certeza 

 



 

241 
 
 (certitudo)” mayor, a saber, “por la firmeza de la adhesión, y en cuanto a esto la fe tiene más certeza 
(certior) que la intuición y la ciencia. . .  aunque no tiene tanta evidencia (evidentiam) como la 
ciencia y la intuición” (Ibid., ad 7). Ese asentimiento “de lo ausente” (non apparens) (el Otro como 
misterio, lo aná de la palabra analógica) determina al entendimiento por medio de la voluntad y 
transforma el “asentimiento” en “convicción” (“dicitur convictio, quia convincit intellectum modo 
preadicto”; Ibid., a.2, A)  2)  Voluntas). Por ello se decía en el medievo que el “amor es el que 
constituye la con-fianza” (fidei forma sit caritas; Ibid., a.5). 

505 La “fe racional” (vernünftige Glaube) de Kant no es la “fe meta-física” o antropológica que hemos 
propuesto aquí; para él es una convicción subjetiva con validez objetiva (Cfr. GMS, BA 70; y 
nuestra Para una de-strucción de la historia de la ética, § 15): Kant tiene fe de lo que Heidegger 
tiene com-prensión del ser. Kant cree lo que es com-prendido. La fe meta-física o antropológica de 
la que hablamos es una convicción ontológica con validez meta-física. No sólo es necesario superar 
el saber para que se dé el com-prender; es necesario aún superar el com-prender mismo para que 
pueda revelarse el Otro como otro en la fe mata-física: en la con-fianza. 

506 América es el ser en bruto, la materia; Europa es el espíritu que descubre, la forma (Cfr. Alberto 
Caturelli, América bifronte), que se toca al fin con la tesis europeísta (Cfr. Juan Sepich, Génesis y 
fundamento de Europa, continente espiritual, Instituto de Filosofía, Mendoza. 1947). 

507 El análisis o hermenéutica existencial ontológico de Ernesto Mayz Vallenilla, El problema de 
América, no podía llegar sino a un callejón sin salida. Mal puede definirse un pueblo a mitad 
alienado y a mitad encubierto en lo mejor de sí: el pueblo indio, mestizo y pobre. 

508 S. Kierkegaard, Postscriptum, ed. franc., p. 98. 
509 Llamamos “universalidad analógica” el “todo” de la humanidad futura unificada en la diversidad de 

sus partes integrantes, donde cada una, sin perder su personalidad cultural pueda sin embargo 
participar de una comunicación sin fronteras de cerrados nacionalismos. No es la univocidad de una 
humanidad dominada por un solo Imperio, sino una sola Patria mundial en la libertad solidaria de 
las partes. Por ello, no hay filosofía universal (abstracta, unívoca ni aún concreta). No hay “filosofía 
sin más”. Hay filosofías, la de cada filósofo auténtico, la de cada pueblo que haya llegado al pensar 
reflexivo, pero no incomunicables sino comunicadas analécticamente; la palabra de cada filosofía es 
ana-lógica. 

510 En una obra en preparación (Nueva de-strucción de la historia de la ética) pensamos exponer desde 
estas hipótesis las éticas de Platón, de los estoicos y epicúreos y la de Plotino; la de Orígenes y 
Agustín; la de Hegel y los posthegelianos, la de Nietzsche y Levinas; por último los senderos de la 
ética latinoamericana hasta su constitución crítica. 

511 Este proceso deductivo epistemático ha sido indicado en el cap. II del tomo I (Primera parte de esta 
Ética). 

512 Ernesto Mayz Vallenilla, El problema de América, p. 56.   

 



 

242 
 

513 Véase lo ya dicho en el § 28 del capítulo V (nota 219). 
514 Cfr. SuZ § 32, pp. 148-149 y el § 7, cap II, de esta Ética (tomo I). 
515 El habla es la totalidad mundana expresada en una totalidad interpretada e interpretativa (SuZ § 34); 

la lengua es un habla que llega a la comunicación. La ética existencial (que a veces se la denomina 
vulgar, folklórica o ingenua) es la lengua del êthos como habla interpretativa, comunicativa. 

516 José Hernández, La vuelta de Martín Fierro, versos 2313-2318. 
517 “No andés cambiando de cueva, hacé las que hace el ratón: conservate en el rincón en que empezó 

tu existencia: vaca que cambia querencia se atrasa en la parición” (Ibid., versos 2337-2342). 
518 Códice matritense de la Real Academia, fol. 118 r. (cit. por M. León Portilla, El pensamiento 

prehispánico, p. 42). El tlamatini es el sabio azteca, una de las instituciones magistrales más bellas 
de América. Sobre el sentido de los símbolos usados véase la obra de León Portilla, pp. 43 ss. 

519 Así termina la obra La symbolique du mal: “Le symbole donne à penser” (pp. 323 ss.). Sobre este 
tema vuelve en su reciente obra Le conflit des interprétations. Essais d’herméneutique, pp. 283 ss.: 
“El símbolo da que pensar: esta sentencia que me encanta indica dos cosas: el símbolo da; yo no 
pongo el sentido, es él quién da sentido; pero lo que da es a pensar, algo a pensar” (Ibid., p. 284). 

520 El “pellejo” del viejo Vizcacha es la existencia íntegra del hombre; “un espejo horadado” del 
tlamatini es el ojo de la sabiduría divina; así como la “serpiente” del mito adámico es el mal en 
todos sus sentidos, como potencia tentadora (Génesis 3, 1). 

521 De ninguna manera puede traducirse “filósofos”. Se trata de los sabios (como el tlamatini azteca): 
Tópicos I, 14; 105 a 35-36. 

522 Tópicos I, 14; 105 b 30-31. 
523 Ibid., b 20. 
524 P. Ricoeur, Le conflit des interprétations, p. 292. 
525 Tal como fue descrito en los cap. III-V, de esta Ética. 
526 La fenomenología y las ciencias del hombre, p. 107. En estas lecciones Merleau critica a Heidegger 

en el sentido de proponer una “oposición pura y simple de la filosofía y de las ciencias del hombre, 
de lo ontológico y de lo óntico” (Ibid.). Aquí Merleau se equivoca, ya que el autor de Ser y tiempo, 
§ 11, p. 51, nota 1, indica cómo en una conversación tenida con Cassirer en 1923 llegaron al 
acuerdo de la necesidad de una “analítica existenciaria” de la “estructura fundamental del Ser-ahí”. 
No se trata de negar la ciencia de lo óntico, se trata sólo de fundamentarla y, quizá, mostrarle así 
nuevos horizontes de investigación óntica. 

527 A. De Waelhens, La philosophie et les experiences naturelles, p. 36. “La filosofía se comprende a sí 
misma como teniendo una referencia dialéctica a la no-filosofía (y así se transforma sin cesar ella 
misma por la transformación de lo otro)” (Ibid., p. 37). 

528 “Al fomento de las disciplinas positivas que ahí están sólo indirectamente (en la analítica 
existenciaria) puede contribuir la ontología. Esta tien por sí misma su propia finalidad. . .  (en 
cuanto está) por encima de un mero adquirir nociones acerca de los entes, (es) el aguijón de toda 
investigación científica” (SuZ § 11, p. 52). Este intento fundamental  es contrario al de Auguste 
Comte, Systéme de politique positive, París, 1896, t. I, p. 8, que asignaba como fin de la filosofía: 

 



 

243 
 
 “el oficio propio de la filosofía consiste en coordinar (coordonner) entre ellas todas las partes de la 
existencia humana”; es decir, la filosofía debe “influir directamente sobre la vida activa sólo por 
sistematización (systématisation)” (Ibid., p. 9). El positivismo asigna a la filosofía la función de ser 
síntesis a posteriori de las ciencias (ya que “el espíritu humano reconociendo la imposibilidad de 
obtener nociones absolutas renuncia a buscar el origen y destinación del universo y a conocer la 
causas íntimas de los fenómenos”, en Cours de philosophie positive, París, 1907, t. I, p. 3), mientras 
que por ahora la de ser-pensar fundamental de la cotidianidad pre-científica. Ello no significa 
desprecio a la ciencia sino, muy por el contrario, situar la función científica ontológica fundamantal 
del pensar filosófico. 

529 Prefacio de Sartre a la obra de Frantz Fanon, Los condenados de la tierra, p. 23. 
530 En una obra próxima pensamos mostrar el temple propio de este movimiento, desde Babeuf el héroe 

de la conjura de los iguales (quien escribe a su mujer antes de morir que eduque a sus hijos con la 
dignidad de pertenecer “a la familia de un mártir de la libertad”, en 1797; en Textes choisis, p. 247), 
pasando por un Aloysius Hubert en su L’Esclavage du riche, que funda sus proclama en el gran 
principio “del amor, de la felicidad y la libertad que han predicado los discípulos de Jesucristo”  (p. 
12), basándose explícitamente en San Juan 17 cuando dice: “Yo soy en ellos y vosostros en mí, a fin 
de que sean consumados en la unidad”, a lo que agrega Hubert: “La unidad es, entonces, 
explícitamente reconocida por todos los verdaderos sabios, la ley de la Humanidad como también la 
ley del universo” (Ibid.). Veremos cómo la categoría de la Totalidad no ha sido todavía superada por 
este movimiento, pero, sin embargo, se encuentra en un efectivo movimiento liberador. 

531 Cfr. Claude Tresmontant, La moral de los profetas de Israel, y en especial “El contenido de la 
enseñanza de los profetas de Israel”, en Le problème de la révelation, pp. 179-324. 

532 Franz Hinkelammert, “Teoría de la dialéctica del desarrollo desigual”, en Cuadernos de la realidad 
nacional (Santiago de Chile)  6  (1970), p. 217.  

533 Cfr., Karl Jaspers, Von der Wahrheit, pp. 357-358 (Kontemplatives Denken). Nos dice este 
pensador, adelantándonos en el tema, que “el carácter de todo pensar como una praxis se muestra en 
la conciencia de ser un dis-curso (transcurso o avance, Vorgehen) metódico” (Ibid., p. 358. 

534 Véase lo dicho ya más arriba sobre esta cuestión, § 2, en especial nota 36, del capítulo I, y en § 34, 
nota 407. 

535 SuZ § 63, p. 316. 
536  Recuérdese lo dicho en el § 12 , del capítulo I  de estas Lecciones. 
537  Cfr. F. Jeanson, El problema moral y el pensamiento de Sartre, pp. 231-241. “Este pasaje es preciso, 

pues él opera la identificación entre la actitud fenomenológica y la actitud ética, que lleva en ella 
la conversión exigida por una acción moral” (Ibid., p. 239). El pensar purificante es el 
fenomenológico para Sartre, es catarsis moral. 

 



 

244 
 
538    Véase lo dicho en nuestras Lecciones de introducción a la filosofía (edición mimeográfica) § 18, 

sobre la “Aparición del mundo u orden ontológico”. El ánthropos pseudès estúdiese en la 
Metafísica, V, 29; 1025 a 2. 

539  Las primeras formas de errancia son descritas por Heidegger, SuZ §§ 35-38; las que la siguen 
después del punto y coma por Tomás de Aquino, II-II, q. 110-113, cuando habla de la virtus 
denominada veracitas (q. 109), aunque en este último caso tienen sentido alterativo. 

540  Heidegger, Vom Wesen der Wahrheit, p. 83. 
541  Ibid., cfr. SuZ §§ 43-44. 
542  Desde España, un educado bajo la pedagogía dominadora de su padre, escribía al fin de su famosa 

obra: “Y con esto entramos en el libro décimo, a tratar de las heroicas e increíbles hazañas de los 
españoles que ganaron aquel Imperio (de los Incas)” (Inca Gracilazo de la Vega, Comentarios 
reales de los Incas, t. III, p. 222). 

543  Domingo F. Sarmiento, Facundo, p. 32. Nos dice todavía: “El hombre de la ciudad viste el traje 
europeo, vive de la vida civilizada tal como la conocemos en todas partes; allí están las leyes, las 
ideas de progreso, los medios de instrucción, alguna organización municipal, el gobierno regular, 
etc. Saliendo del recinto de la ciudad todo cambia de aspecto: el hombre de campo lleva otro traje, 
que llamaré americano, por ser común a todos los pueblos. . . y el que osara mostrarse con levita, 
por ejemplo, y montado en silla inglesa, atraería sobre sí las burlas y las agresiones brutales de los 
campesinos” (Ibid., p. 32). 

544  Ibid., p. 51. 
545  Einführung in die Metaphysik, pp. 82-83. 
546  José Hernández, Martín Fierro, I, versos 1-6; II, versos 163-168. 

                      

 


