ba(a una.e:tica de
la !lberacm_n
latinoamericana

- Tomo |l

Enrique D.Dussel




siglo veintiuno editores, sa
GABRIEL MANCERA 65, MEXICO 12, DF.

siglo veintiuno de espana editores, sa

EMILIO RUBIN 7, MADRID-16, ESPARA

siglo veintiuno argentina editores, sa

Av. CORDOBA 2064, BUENOS AIRES, ARGENTINA

Tapa: Isabel Carballo

Primera edicion en espafiol, julio de 1973
© Siglo XXI Argentina Editores S. A.
Cérdoba 2064, Buenos Aires

En coedicién con
Latinoamérica Libros
Marcelo T. de Alvear 2249, Buenos Aires

Hecho el depdsito que marca la ley
Impreso en Argentina
Printed in Argentina



PALABRAS PRELIMINARES

Deseamos indicar desde el comienzo lo ya enunciado al inicio
del tomo I de esta obra: nuestro pensar no es latinoamericano
por el hecho de recurrir a obras de fildsofos latinoamericanos
(que pueden, por su parte, estar dependiendo de la cultura del
"centro"), sino por pensar desde América latina la realidad
que nos rodea. Pero, como ya lo hemos expuesto, la tarea cons-
tructiva de la filosofia latinoamericana (que nosotros personal-
mente atacaremos en el fomo Il de manera positiva) debe
primero de-struir las categorias encubridoras de la filosofia
europea moderna, ideologizacién dominadora de dicha cultura.
Este tomo II, entonces, continua todavia la tarea negativa.

En esta segunda parte, que ocupa todo este tomo II, proce-
remos deductivamente. El primer movimiento ha sido el
ontologico y dialéctico. Desde los entes de la cotidianidad
hacia el fundamento como el ser u horizonte final de la Tota-
lidad (capitulo I). Desde dicho horizonte se pudo realizar el
primer movimiento deductivo: desde lo ontologico se fundan
los entes, las posibilidades; la praxis como actualidad en el
mundo (capitulo II). El tercer movimiento fue analéctico
(cuestion que metddicamente sera esclarecida en el § 36 del
capitulo VI de este tomo II) .Desde el rostro del Otro, el que
habita la Totalidad fue vertiginosamente llevado al ambito
trans-ontoldgico o meta-fisico de la justicia, de la ética pro-
piamente dicha (capitulo III). Ahora comenzamos un nuevo
movimiento deductivo. El cuarto movimiento es el enjuicia-
miento o justificacion del pro-yecto mismo ontoldgico ética-
mente considerado. Se trata de la eticidad de la ex-sistencia
o del fundamento mismo (capitulo I'V). Por tltimo, en el
quinto movimiento, es la praxis analéctica o el "servicio" mas
alla del orden establecido, praxis liberadora, la que queda
radicada en el pro-yecto liberador, por su parte también ética-
mente situado. La moralidad de la liberacion (capitulo V) es
la culminacién de las dos primeras partes de esta obra y nos
permite ya pasar al nivel concreto que serd expuesto en la
tercera parte (tomo III). Hay todavia un capitulo reflexivo (el
VI), sobre el método empleado en ética de la liberacion.

Mendoza, 1970-1972.
ENRIQUE D. DUSSEL



Segunda parte

ETICIDAD Y MORALIDAD



CAPITULO IV

LA ETICIDAD DEL FUNDAMENTO

"Cuando se dice que las cosas son finitas
se quiere indicar [...] que el no-ser
(Nichtsein) constituye su naturaleza y su
ser" (HEGEL, Logik 1, 1,2, B, c; V, p. 139).
"Ello no obstante sigue siendo oscuro el
sentido ontoldgico del caracter de la noi-
dad (Nichtheit) de esta negatividad (Nich-
tigkeit) existenciaria" (HEIDEGGER, Sein
und Zeit, § 58; p. 284).

Distinguiremos, para los fines de esta obra, entre eticidad (de
mas rico significado griego)' y moralidad (de més restrin-
gido sentido latino). La eticidad funda la moralidad; el fun-
damento o la ex-sistencia en su sentido existenciario juzga a
la praxis en su sentido existencial. Pero, y esto no podia pen-
sarlo Heidegger o la ontologia, la eticidad de la ex-sistencia
pende y depende de la Alteridad y no de la Totalidad. Se tra-
tara de partir de un "méas-alld" de "la condicion existenciaria de
posibilidad del bien y del mal, es decir, de la moralidad en
general", ya que se intentara mostrar la eticidad de la estruc-
tura existenciaria misma, la eticidad del fundamento.

§ 20. LA NO-ETICIDAD DE LA AUTENTICIDAD GNOSTICA
DEL HEROE TRAGICO Y MODERNO

El héroe, de la ontologia de la Totalidad, no comete falta moral
ni tiene conciencia de culpabilidad cuando mata en la guerra

a otro hombre, al enemigo, sea ésta la guerra de los griegos
libres por su patria contra los barbaros, sea la guerra moderna
en la que un nazi mata a un judio, o, cuando en la "compe-
tencia" capitalista, un burgués logra mayor ganancia: vencien-
do en los negocios a su oponente en el mercado, o vendiendo
la muerte de otros hombres en la industria de los armamentos.
Antes aun los conquistadores dominaron al indio; los negreros
vendieron africanos como "instrumentos" (esclavos), y el
gentleman ocupa el Asia. ;Qué tipo de ontologia justifica esas



14

matanzas del héroe? ;Qué tipo de l6gica dirige la argumen-
tacion de tales injusticias?

Para poder matar a otro hombre en la "inocencia", la virtud
y el deber, es necesario primeramente que el héroe revista al
Otro de la impersonalidad del "enemigo" (no se puede matar
aun "T0", sino a un degradado "élI"), sin la cual la guerra es
imposible. Pero ver al Otro como enemigo ha significado: por
una parte, considerarlo como "lo otro" di-ferente dentro de la
Totalidad de "lo Mismo" (en los ejemplos dados: lo helénico,
nazi, capitalismo o el colonialismo); por otra, ese "lo otro" como
inquietante parte interna que pretende, en un momento, eva-
dirse de la Totalidad y convertirse en "el Otro" exterior y
dis-tinto; por ultimo, a ese Otro que pretende subvertir la segu-
ridad del Todo, el enemigo, es necesario aniquilarlo por el
"bien del Todo". El héroe es la mediacion por el que el Todo
elimina por la violencia a lo que pretende ser dis-tinto, y asi,
por "el amor al orden y la unidad" del Todo, "el Otro" es inmo-
lado y el héroe es inmortalizado en el honor patrio: "lo Mismo"
absolutizado. Asi nace "el ser aislado y heroico que produce
el Estado por sus viriles virtudes. Afronta la muerte por
pura valentia cualquiera sea la causa por la que muere y
(mata)..."*

El fundamento ontologico del héroe dominador, hombre de
accion, y lo que justifica la guerra empirica es que haya un
"enemigo". Pero la "enemistad" (en el sentido de lo que hace
al enemigo un enemigo) es un modo de ver al Otro: se lo ve
como el que no esta en "lo Mismo" (por lo que el héroe lucha
en la guerra) por error. El error (el decir y vivir lo falso: el
no-ser) es exterioridad negativa al ambito del ser (de la
verdad como des-cubrimiento del ser olvidado u oculto)."Lo
Mismo" es el ser y su conocimiento es la verdad: "condcete a
ti mismo" (es una gnasis de "lo Mismo" que ya se es); ego
cogito; el "Saber absoluto" de Hegel que al fin no es sino un
"eterno retorno de /o Mismo" con Nietzsche. El que ve, el sabio,
el contemplativo, es el que hace patente al héroe que el que
ya no-es (porque estd en el error) hay que sumirlo definiti-
vamente en la nada (por la eliminacion fisica, en la guerra y
la muerte). Por ello, si el héroe recibe los honores publicos o
politicos de "lo Mismo", el hombre supremo es el sabio o filo-
sofo tedrico y contemplativo (para los griegos) o el cientifico
(para el moderno). El ver, el comprender, el conocer, el calcu-
lar, el pensar, el noein o la gnésis es un modo divino o supremo
de ser hombres en la Totalidad. Tal es el hombre perfecto para
Platon y Aristoteles, y tal igualmente lo "auténtico" para



15

Heidegger (por tomar dos extremos de una misma légica u
ontologia). En este caso la autenticidad no tiene eticidad algu-
na, ya que, siendo la Totalidad misma como gndsis, funda la
moralidad intramundana u Ontica, siendo ella misma amoral,
no-ética o la "ética originaria” como ontologia de la Totalidad®.
Propiamente no hay bien ni mal ontoldgico, sdlo hay una es-
tructura fundamental tragicamente inamovible a la que pode-
mos acercarnos por un cierto tipo de gnosis (la autenticidad,
Eigentlichkeit). El fundamento es "asi, como es" y nada mas.
Es muy sabido que para Socrates y Platon la ignorancia es
causa del mal, pero en este caso el mal es simplemente lo falso
(el no-ser o el ser-oculto). Para el mismo Aristételes "todo
hombre vicioso ignora (agnoer) lo que debe obrar y acerca de
lo que debe abstenerse, en esta falta (amartian) radica la
fuente de toda injusticia y la maldad™. No puede ser de otra
manera, porque en la ontologia de la Totalidad o de "lo Uno
y lo multiple" (donde lo multiple es s6lo di-ferenciacion de lo
Uno en la misma Totalidad: "lo Mismo") el bien es el ser en
la unidad y la amistad, amistad que es di-ferenciada por la
discordia produciendo el mal inevitable, y asi "el mal (¢0
kakon) y el bien (10 agathén) son originarios (arjds)"’. Tanto
"el Dios injusto de la vision tragica de la existencia", como
"el mito del alma exilada y su consecuente salvacion por el
conocimiento"” nos muestran la coherencia de este éthos. Ri-
coeur se pregunta: ";Es pensable la teologia tragica 2", a lo
que termina por responder que, como defienden aporética-
mente muchos contrarios, es en definitiva informulable. Por
nuestra parte, a partir de la 16gica interna de la ontologia
de la Totalidad, se nos manifiesta como pensable. En su fun-
damento, la Totalidad tragica ("el alma es en cierta manera
todas las cosas'") no es ética, sino ontologica. La no-eticidad
del fundamento queda evidenciado en la no-libertad (y por
ello, propiamente, no responsabilidad o no culpabilidad ética
del hombre) de dicho fundamento. El "mal" del que habla el
tragico no es un "mal ético" sino un error, una inevitable de-
gradacion coésmico-natural de los entes, 0, mas simplemente,
la pluralidad di-ferenciada, arritmica, informe o caotica de la
materia (expresion filosofica coherente de los primitivos mitos
del jaos originario). La misma moralidad ontica del acto hu-
mano (que expondremos en el proximo capitulo) queda asi
esencialmente comprometida. En la ontologia optica (gnosis)
de la Totalidad desaparece la ética en cuanto tal y en su senti-
do estricto, porque no hay libertad; s6lo queda lugar para la
espontaneidad (ekousion). Pero la espontaneidad del que obra



16

segun eleccidn, segiin la com-prension interpretadora existen-
cial’, no es suficiente para hacerlo agente libre de su historia,
novedad del tiempo creado, incomprensible (y por ello impen-
sable) para la filosofia tragica. El mal (error, accidente, azar,
desorden del apetito que al fin se funda en el cuerpo, la plura-
lidad y la materia como no-ser) es un momento del destino ine-
vitable, una etapa del ciclo del eterno retorno. "La naturaleza
corporal es mala, por cuanto participa de la materia (hyles),
pero no es el mal originario (kakon proton)"'’. El bien y el

ser se oponen radicalmente al mal y al no-ser; el no-ser es la
materia, y "la materia es la causa de la debilidad del alma y
también de su disposicion viciosa. Ella es el mal, o mejor, el
primer mal (préton kakén)""'. Este mal que constituye real-
mente a las cosas y al hombre, previo al hombre y al mundo,
"desde siempre", sin comienzo ni fin, es el mal ontoldgico
tragico, pero no-ético; necesario, inevitable, divino. Ante el
mal tragico s6lo hay un conocerlo (gndsis), pero ni hay pecado,
ni por lo tanto perdén de los pecados, ni por ultimo historia...
simplemente porque no hay libertad ni Alteridad.

La originariedad divina y eterna del mal tragico (no s6lo
entre los griegos, sino igualmente entre los persas y mani-
queos, entre los hindues y el resto de los indoeuropeos, como
en todos los pueblos primitivos pre-adamicos)'?, mal que al
nivel ontologico no es ético, es vivido de manera andloga por
la ontologia de la Totalidad moderna (a partir de otro hori-
zonte de comprension, pero dentro de una misma ldgica inter-
na). En la modernidad el mal no sera divinamente necesario,
pero serd ahora un a priori de la subjetividad, un constitutivo
del ente mismo, algo ya cumplido en el fundamento (pero
como el fundamento es abismal, sin momento previo, es intrin-
secamente no-ético)>.

Para Kant, que como hemos visto s6lo nos propone el fun-
damento de su ética en un nivel Ontico, el mal es diferido al
nivel propiamente ontoldgico no ya como objeto del saber sino
como tema de la fe racional, en el plano noumenal inconcep-
tualizable y, por ello, el "mal radical" es un a priori de la
razon practica'®. Nuestro filosofo razona de la siguiente ma-
nera: "Si el ser de la inclinacion al mal en la naturaleza
humana puede ser mostrado por las pruebas empiricas del
conflicto en el tiempo de la libertad humana contra la ley, sin
embargo, no podemos decir que conocemos la auténtica cons-
titucion de la misma (inclinacion) ni el fundamento (Grund)
del conflicto; ...por lo que incluye el concepto del mal (Be-
griffe des Bosen) debe ser reconocido a priori porque es posi-



17

ble sélo contando con la ley de la libertad"". Pero tanto la ley
como la libertad son conceptos no empiricos (nicht empirisch)
o puramente inteligibles (rein intellektuell). El concepto del
mal, y el mal mismo, pertenecen a lo noumenal inteligible, y,
por ello, "no se podra descubrir jamas la raiz del mal (die
Wurzel des Bosen) en la maxima suprema del libre arbitrio

en relacion con la ley, puesto que se trata de un hecho inteli-
gible (intelligibile Tat) que precede toda experiencia"'®. Esta
incognoscibilidad del mal ontolégico es perfectamente cohe-
rente con la filosofia kantiana, y de alli que toda su moral-6n-
tica quede abierta pero en definitiva infundamentada ontolo-
gicamente. Seran sus continuadores los que, asumiendo lo
noumenal como objeto de la Razon, sabran (dentro de la onto-
logia de la Totalidad moderna) el origen y el sentido del mal
como ontolégicamente no-ético.

Nadie como Schelling ha expresado tan claramente, hasta
la aparicion de la obra de Hegel, la cuestion del mal originario
en la modernidad. En su obra de /809 Sobre la esencia de la
libertad humana puede observarse la extrema exactitud, den-
tro de la ontologia de la Totalidad, en el uso de las nociones
que se manejan para indicar el sentido fundamental del mal
no-ético'’. ;Cémo es posible el mal? se pregunta nuestro pen-
sador, dentro de una tradicidn platdnica y neoplatonica, pasan-
do por Bruno y Boehme, Leibniz y Spinoza. "E! fundamento del
mal tiene que buscarse -nos dice-, no solo en algo en verdad
positivo, sino mas bien en lo supremamente positivo"'®. Ese
fundamento, la naturaleza misma de Diosl9, no como "voluntad
de amor" sino como "voluntad de fundamento"*’, es el origen
de "la particularidad y la oposicion"*' de los entes. El hecho
de que aparezca después un mal moral es posible porque "ya
en la primera creacién la voluntad de fundamento irrita la
voluntad particular de la creatura, para que cuando el espi-
ritu surja como voluntad de amor, ésta encuentre, para que
pueda realizarse, algo que le resista"**, el mal ontolégico.
"Para la explicacion del mal nada nos ha sido dado fuera de
que ambos principios (beiden Prinzipien) sean en Dios (in
Gott)"*. "De ahi que exista un mal universal... provocado
unicamente por la revelacion de Dios desde el principio (4n-
fang), por reaccion del fundamento, mal que, aunque nunca
llega a realizarse, aspira continuamente a lograrlo. Solo des-
pués de conocer (Erkenntnis, gnosis) el mal universal [que
hemos llamado nosotros mal no-ético o meramente ontologico]
se puede comprender también en el hombre el bien y el mal
[Ontico, dirfamos nosotros]. Si ya en la primera creacion el



18

mal es suscitado simultaneamente para acabar desarrollando-
se en principio general gracias al actuar-por-si del fundamento,
una inclinacion natural del hombre al mal** parece explicarse
por el hecho de que ya se le transmite desde el nacimiento el
desorden de las fuerzas producido mediante el despertar de la
voluntad particular (Eigenwillens) en la criatura... La an-
gustia de la vida misma aleja al hombre del centro en que fue
creado, pues éste, como la esencia mas pura de la voluntad,

es fuego devorador para toda voluntad particular; para poder
vivir en ¢l, el hombre debe sofocar toda particularidad (Eigen-
heit), por lo cual es casi una tentacion indispensable el salir

de ésta a la periferia con el propdsito de buscar en ella una paz
para su mismidad (Selbstheit). De ahi la necesidad universal
del pecado y de la muerte como extincion real de la particu-
laridad (Eigenheit)"*. Por tltimo y concretamente el mal es

la pluralidad, la particularidad y la oposicion de los entes, cuyo
ultimo fundamento es Dios mismo; "Dios", que para Schelling
es "lo Mismo" absoluto y tnico, ya que las creaturas son la
expresion emanantista de la interna explicatio de "lo Mismo"
como di-ferencia.

Hegel no puede partir como Schelling del "oscuro fundamen-
to en Dios" -que nos recuerda los mitos maniqueos-, ya que
originariamente el Absoluto o Dios es suprema negatividad.

Si consideramos, sin embargo, con cuidado el comienzo del
sistema hegeliano encontraremos el fundamento ontologico del
mal no-ético, la nada como el no-ser que constituye natural-
mente al ente (Dasein). "El ser en el devenir, en cuanto uno
con la nada, asi como la nada, en cuanto una con el ser, son
s6lo momentos que se eclipsan; el devenir, por la contradiccion
que porta en €l, viene a pasar en la unidad donde ambos son
suprimidos; su resultado es el ente (Dasein)"*. En el circulo
de la dialéctica hegeliana el ente, en su constitucion primera
por la explicatio, es como arrojado en la extrema lejania del
origen (todo el resto sera el retorno): "El ente estd determi-
nado... El no-ser (Nichtsein) constituye su naturaleza (Natur)
y su ser... La hora de su nacimiento es la hora de su muer-
te"?’. La "determinacién” que hace del ente éste y no-otro lo
talifica, lo delimita, lo fija y finitiza. En el "mito de la caida
del alma" el dia del nacimiento era el comienzo de la vida
exilada y en prision (muerte); y la muerte del hombre era

la liberacion del alma inmortal. El Dasein es parte de la plu-
ralidad, y la pluralidad como tal es mezcla del ser y del no-ser.
El tema neoplatonico vuelve en la modernidad con Hegel. La
"determinacion”, en el horizonte de la Totalidad plurificada



19

de los entes, es el efecto de la originaria division (Entzwei-
ung); el mal ontoloégico y no-ético es dicha division funda-
mento, de la particularidad de los entes (y en el caso del hom-
bre, de su voluntad propia o particular). Por ello, "el origen
del mal (der Ursprung de Bosen) se encuentra en el misterio,
es decir, en lo especulativo de la libertad; la necesidad del
mal surge del caracter natural (Natiirlichkeit) de la voluntad
y en su oposicién a la voluntad como interior**. Esta voluntad
con caracter de naturalidad viene a la existencia como con-
tradiccion de su mismidad, irreconciliable consigo misma en
esta oposicion; esta particularidad (Besonderheit) de la vo-
luntad misma es la que se determina continuamente como el
mal"?. Es por ello que "el hombre es malo (bése) a la vez
an sich (en sf) o por naturaleza y por su reflexion en si"*".
Este mal ontologico no-ético debe distinguirselo de la morali-
dad ontica del acto (que pensaremos en el préximo capitulo),
ya que en este nivel Hegel explica que el hombre comete el
mal cuando "la voluntad toma a las inclinaciones como prin-
cipio de determinacidn de su contenido con su caracter de
contingencia (Zufdlligkeit)"; 1o que es lo mismo que decir que
"la particularidad no debe ser mantenida como esencial ante
lo universal™' porque cuando esto ocurre se comete el mal
(6ntico). De alli que, en la culminacion del proceso dialéctico,
en la Idea absoluta como Saber absoluto, el fundamento del
mal habria sido negado (las determinaciones de los entes ha-
brian sido suprimidas y por ello "liberados" de su finitud y
particularidad). El tema indoeuropeo retorna asi en Otro mo-
mento de la historia de la ontologia®*: "La inmediatez finita
del sujeto singular (eizelnen)... se determina primeramente
como lo nulo (Nichtige) y malo (Bdse) y, seguidamente... (se
lanza en) el movimiento que consiste en deshacerse (entdus-
sern) de su determinacion natural inmediata y de su querer
propio... para unirse consigo mismo en el dolor de la negati-
vidad® y, de tal suerte, conocerse (erkennen, gnosis) como
reunido a la esencia"**. La negacion o determinacion es el
mal; negar la negacion es el bien; el resultado final es la
aniquilacion del mal, de la singularidad, del ente particular,
del sujeto finito que se vuelca en el Absoluto como resultado:
el Bien supremo como Idea absoluta. El mal seria la di-feren-
cia; "lo Mismo" como el resultado seria el bien supremo,
Totalidad unica y por ello cerrada sobre si misma: "el pensar
que piensa el pensamiento" (gndsis perfecta) .

Fécil seria indagar estos temas en un Schopenhauer®> o un
Nietzsche®®, pero querriamos referirnos aqui al pensador en



20

el que la ontologia de la Totalidad llega a su término y comien-
za a encontrar una via de superacion: Martin Heidegger. Para
el autor de Ser y Tiempo la cuestion moral tradicional del
malum como privatio boni>’ queda relegada al 4mbito 6nti-
co’ 8; a ¢l en cambio le interesa "la condicion existenciaria de
posibilidad del bien y el mal moral™’, y en este caso el 4mbito
ontoldgico o existenciario "no puede definirse por medio de

la moralidad, porque ésta lo presupone ya para darse ella
misma"*’. Es decir, y es lo que hasta ahora hemos indicado
como momento esencial del éthos de la ontologia de la Tota-
lidad (sea tragico-griego o solipsista-moderno), lo ontologico
es no-¢tico (es "natural" o abismalmente asi), y s6lo puede
darse la moralidad oOntica o intramundana. Es por ello que a la
nocion de Eigentlichkeit (el caracter de propio, Unico: Ein-
zeln de Kierkegaard, o autenticidad) no debe darsele "un con-
tenido moral"*', pero es mas, no puede darsele dicho sentido
porque no lo tiene jamas dentro de la ontologia de la Totalidad
(ni en Platon, Plotino, Hegel...) ; Cémo podria ser ético o
moral el ultimo horizonte, lo irrespectivo, lo ab-soluto? Etici-
dad o moralidad es siempre un cierto respecto a algo otro, pero
si no hay sino la Totalidad, el ultimo horizonte de la Totalidad
no es ético o moral, sino que simplemente es "asi: como es".
Para Heidegger el fundamento ontologico de la moralidad 6n-
tica es un "ser-culpable" (Schuldigsein), pero en este caso

la culpabilidad es s6lo el momento de negatividad de la estruc-
tura ontoldgica del hombre como tal. El hombre como "poder-
ser" incluye su opuesto: poder "no-ser". Lo contradictorio al
poder-ser es el no poder-ser, que se excluyen mutuamente;
mientras que el poder-ser incluye su opuesto. Esta inclusion
de un no-ser en el nivel ontoldgico es la "condicion existen-
ciaria de posibilidad" del bien o mal moral, éntico. Pero ese
"poder-no-ser" ontolégico no es moral, es no-ético™”. En este
sentido se dice que esa "negatividad (Nichtigkeit) existencia-
ria no tiene en manera alguna el caracter de una privacion,

de una deficiencia relativamente a un exaltado ideal que no

se alcanza en el Dasein, sino que el ser de este ente es, antes
de todo lo que pueda pro-yectar y por lo regular alcanza a
veces, y en cuanto pro-yectar, ya negativo" (nichtig: nulo)®.
Esta negatividad a priori es lo tragico de la ontologia de la
Totalidad que aparece en Heidegger con nuevo ropaje.

Por su parte, entonces, la Eigentlichkeit** es un cierto modo
del "ver" (y aunque nuestro filésofo se refiere a un "oir",
cierra de inmediato este camino porque es un oir al si mismo:
"lo Mismo", como lo oculto originario u ontolégico), es, a su



21

manera, una nueva version de la gndsis. Se puede comenzar

a comprender lo que la autenticidad es a partir de su opuesto:
el "se" (man)*. En el "se" se da el "olvido del ser": es lo

obvio cotidiano que oculta la mostracion de los entes en su pura
"apariencia", parece ser" que la tradicion inauténtica trans-
mite sepultando lo que transmite como "tradicional": todo es
opaco. En cambio, la "autenticidad" es "transparencia" (Durch-
sichtigkeif)*® es clari-videncia de "la mismidad del Si mismo"
(die Selbstheit des Selbst). La apertura al mundo es la "ver-
dad originaria"’, es un cierto "ver ontoldgico". Por su parte el
"estado de resuelto" (Entschlossenheit) es el modo auténtico
de dicha apertura48, es decir, es "el ser si mismo auténtico"®’.
El "si mismo" (Selbst) se encuentra como perdido debajo de
las obviedades de la cotidianidad del "se", del "uno entre
otros". Por el contrario, siguiendo la experiencia kierkegaardia-
na del "nico y desnudo ante Dios" (pero sin la alteridad
teologica del solipsismo del dinamarqués), el hombre que exis-
te auténticamente, resueltamente, se enfrenta desde su inhos-
pita soledad (Unheimlichkeit) ante el si mismo des-cubierto
que, en su caso extremo, como totalidad (Ganzheit), es la
muerte’’. Esta clari-videncia de la autenticidad suprema (el
"estado de resuelto": Entschlossenheit) es una gndsis existen-
cial-existenciaria®’, por la que tengo en cuenta "el ser en cada
caso mio (Jemeinigkeif)"*?, es decir, "el mas auténtico poder-
ser en el que reside la condicion ontolégico-existenciaria de la
posibilidad de ser libre para posibilidades existenciales autén-
ticas (eigentliche)">. El hombre auténtico tiene un "destino
unico (eizelne Schicksal) desde el que se arroja retrospecti-
vamente (zuriickwerfen) sobre su ahi factico™*, que como
saber del "estado de resuelto" significa una "reiteracion (Wie-
derholung)". "La reiteracion -recordandonos el éthos tragi-

co- ni se abandona a lo pasado, ni apunta a un progreso (sic).
Ambas cosas le son en la mirada indiferentes a la existencia
auténtica"”. El héroe y sabio heideggeriano no se aparta de

las preocupaciones cotidianas, pero considera todo subspecie
mortis, desde la Totalidad.

Hemos asi recorrido rapidamente la tradicién de la ontolo-
gia de la Totalidad, dentro de la cual es posible "la sociedad
cerrada [que no tiene alteridad], en donde los miembros con-
viven entre ellos, indiferentes al resto de los hombres, siempre
alertas para atacar o para defenderse, reducidos sé6lo a una
actitud de combate"®. El héroe dominador es el encargado
practico de luchar por el Todo contra "lo otro" di-ferente que
intenta ser dis-tinto; el sabio es el que tedricamente ha cubierto



22

al Otro de la apariencia de la maldad natural de lo di-ferente
como pluralidad, como masa cotidiana. La perfeccion se obtie-
ne alcanzando el honor al matar al que se opone: aniquilando
la pluralidad, y conociendo la Totalidad ("lo Mismo") como

el origen idéntico de la di-ferencia. El Todo, como fundamento,
no es ético: es simplemente verdadero.

§ 21. EL MAL ETICO-ONTOLOGICO COMO TOTALIZACION TOTALITARIA DE
LA TOTALIDAD

En la ontologia de la Totalidad el mal es originario; divino
para los griegos; ontoldgico para Hegel como determinacion y
para Heidegger como no-ser (Schuldig-sein). En este caso el
hombre en tanto libre no es el origen del mal radical sino s6lo
el ejecutor dntico del mismo. La di-ferencia misma es el mal
originario en "lo Mismo". Veamos ahora la respuesta de la
meta-fisica de la Alteridad, pero partiendo primeramente de
la simbélica® del mal.

En la tradicion factica de uno de los pueblos de la humani-
dad, nos referimos aqui al pueblo hebreo (considerado para
nuestros fines de reflexion estrictamente filosofica, como una
experiencia histérico-cultural exclusivamente, tal como la grje-
ga ha sido usada por la filosofia tradicional de la Totalidad),
hay un relato mitico en base a simbolos del mal que puede
permitimos interpretar la cuestion que tenemos entre manos.
El mito de Cain y Abel, 1a lucha a muerte de dos hemanos
(Génesis, 4), puede para nosotros ser paradigmatico™. En el
momento central del mito dice: "Cain se arrojo sobre su her-
mano Abel y lo matd" (Génesis, 4, 8). Se trata de un fratrici-
dio, eliminacion del Otro, instauracion de la Totalidad solipsis-
ta 'y simbolo de la eticidad misma de lo ontoldgico en cuanto
tal. Matar al hermano es aniquilar al Otro, la Alteridad, es
ateismo alterativo que se torna inmediatamente en panteismo.
Por la matanza del Otro se instituye la identidad cerrada de
"lo Mismo" como tnico: el asesinato del hermano (lo politico)
es totalitarismo, pero es al mismo tiempo el asesinato que
comete el padre contra el hijo (lo pedagdégico) como domina-
cion, el varén contra la mujer (la casa) como patriarcalismo,

y aun contra el absolutamente Otro (lo teoldgico alterativo)
como ateismo. El que mata al hermano constituye el horizonte
de su mundo como abismal y fundamento ltimo: se trata,
exactamente, de la ontologia de la Totalidad tragica y moder-
na que no puede sino seguir siendo (después del asesinato



23

mitico del Otro) una filosofia de la Guerra, una lucha a muer-
te contra el Otro como otro. El fratricidio, entonces, es ya la
aniquilacion total de la Alteridad, y, por ello, el mito adamico
indica la estructura meta-fisica, ética o trans-versal ontologica
del mal radical en su mas extrema generalidad, siendo el teoci-
dio ("la muerte de Dios") la conclusion o el extremo final de
lo que comenzd por ser en la injusticia un fratricidio, y que

no es sino, y como hemos dicho, la aniquilacion de la Alteri-
dad. La modernidad, por ejemplo, con el ego cogito se encierra
solipsistamente en una Totalidad subjetual intransversable: el
Otro como hermano desaparece y solo se recuperara como
socio del contrato®’, pero no sera sino "el hombre lobo del
hombre" de Hobbes, la lucha a muerte de Hegel o de Marx, y,
finalmente, dara lugar al diagnéstico del Zarathustra nietz-
scheano: "Dios ha muerto". En verdad, el Otro absoluto habia
desaparecido mucho antes; en su lugar habia aparecido el pan-
teismo spinoziano, hegeliano u otros. El Otro absoluto habia
desaparecido cuando la mediacion de su epifania habia sido
asesinada en el indio (victima de la mita y la encomienda),

en el negro (vendido como esclavo), en el asidtico (colo-
nizado).

En la estructura del mito adamico la simbdlica nos permite
interpretar la eticidad de lo ontoldgico como tal. El mito co-
mienza proponiendo a "la serpiente” como el simbolo del mal
histérico, a priori, que tienta. Se vera sin embargo que dicho
mal no es sino "el pecado histérico del mundo"®. Por ello la
serpiente "dijo a la mujer". El "decir" es palabra, expresion
de lo mismo en la mismidad. ;Quién habla a "lo Mismo" onto-
logico desde dentro? Lo otro como pedagogo dominador, como
padre, madre, hermano. Y como tal, en cuanto nos propone el
mal (ya veremos en qué consiste), tienta, sin la "necesidad"
del oraculo tragico, al corazon, a la libertad de Adan (Ha-
adam no es un hombre sino "e/ hombre"). Es por ello que "el
mito adamico es por excelencia el mito antropologico... El
mito etiologico de Adan es la tentativa mas extrafia de desdo-
blar el origen del mal y del bien: la intencion de este mito
es la de dar consistencia a un origen radical del mal distinto
del origen todavia mds originario del ser-bueno de las cosas"®".
En esto el mito tragico de Prometeo o Edipo (en la Totalidad
di-ferente) queda superado en la libertad tentada de Adan (la
Alteridad dis-tinta). El mal antecede siempre, en la historia,

a la historia nueva del ahora pro-creado (el recién nacido). Ese
mal viene mezclado en todo aquello que organizara alterativa-
mente nuestro mundo infantil y adolescente. El "maestro" (pa-



24

dre, madre, hermano) sera también la "serpiente": el Otro
degradado. Pero, ;en qué sentido el Otro puede ser propuesta
tentadora de mal? En el solo caso que, paradojicamente, le
proponga como "lo mismo" ser Totalidad cerrada: "Seréis co-
mo dioses" (Génesis 3, 5). La vida ("el arbol de la vida") deja
emanar desde si "lo mismo" que si; el arbol de la vida es el
contenido de la tentacion como emanantismo panteista: todo
es Uno, todo es di-ferencia interna a la divinidad (seria la
idolatria), no hay dis-tincion, no hay libertad, no hay Otro y
menos creacion, novedad. La "serpiente", como el Otro degra-
dado, tienta con "voluntad de poder", porque al fin le propone
ser parte di-ferida de un Todo en el cual ella (el Otro depra-
vado que tienta) es la identidad primigenia (como autoridad,
verdad, etc.). Eva (de Havva cuya raiz es haiah: vivir) es,
en el patriarcalismo hebreo, como la Terra Mater, la que pro-
pone al hombre (no so6lo al varén) el encerrarse en la Tota-
lidad y clausurar la relacion alterativa. En este caso Yahveh-
Elohim es el Otro negado, la Alteridad aniquilada por la
clausura de Adan en si mismo, en "lo Mismo"; mismidad pen-
sada por la ontologia tautoldgica de la Totalidad. El fruto de
esa clausura es la muerte del Otro (primero de Abel, antes
que todo), pero igualmente muerte de si -como veremos-:
"No comais del arbol... bajo pena de muerte" (Génesis 3, 3).
Pero no seré el Otro quien cumplird el juicio de muerte, sino
que, la aniquilacion del Otro, la clausura de la Totalidad, es
ya la muerte de la misma Totalidad. Por una parte, "la para-
lisis de la critica"® es la muerte de la historia como historia
y el ingreso al eterno retorno de lo Mismo. Es también muerte
del hombre porque es pérdida de su libertad dentro de la
"necesidad" tragica de la Totalidad totalitaria. Es ontologia
de la Guerra esencial y por ello éthos del héroe dominador que
mata al enemigo, represor del dis-tinto libre y personal. Lo
cierto es que el mal no es originariamente divino (como para
los griegos, maniqueos, en fin, para los indoeuropeos o culturas
arcaicas, como la inca, azteca, etc.), ni siquiera ontologicamen-
te no-ético (como para la modernidad hegeliana o la ontologia
heideggeriana de la autenticidad), sino originariamente huma-
no, nacido de la libertad y como clausura de la dialéctica de
la Alteridad. El Otro (Abel, Yahveh-Elohim) es el &mbito
desde donde la eticidad de lo ontoldgico queda constituida, en
Cain o Adan (el "hermano", el "hombre" sin mas).

La simbolica ha echado mano del mito para expresar una
experiencia factica o historica que Israel vivid en su pasado
(estos mitos son del siglo VI a. J. C. en el medio babilénico; la



25

hazafia de Moisés debe situarse muchos siglos antes). Dice la
tradicion hebraica que Moisés, un hebreo egipcio, era un sim-
ple pastor en el desierto de Madian. Un dia, sin ver al que le
hablaba, escuchd una voz® del Otro que pedagdgicamente le
hizo descubrir el sentido del acontecer historico: "He visto la
miseria de mi pueblo que habita en Egipto. He escuchado el
clamor que le arrancan sus verdugos. Estoy resuelto a liberar-
los (lehatsilé) de los egipcios" (Exodo 3, 7-8). El pobre pastor
(un "se" entre otros) se transforma por la voz de la concien-
cia ética® en un pro-feta que ha comprendido la estructura
fundamental de la eticidad. El Faraén® es el que obra mal,

ha matado a su hermano hebreo haciéndolo su "esclavo" (el
"ello" dominado y oprimido), pero ha muerto al quedarse
"solo" como Totalidad clausa, neutra, impersonal, divinizada,
idolatrica. El "mundo" del Faraon ha quedado encerrado en

su horizonte de com-prensién como Totalidad totalizada tota-
litariamente: todo Otro ha sido borrado de su horizonte. Su
"voluntad del poder", que se ejerce opresoramente sobre su
hermano degradado en "esclavo", es fruto del pecado radical

y mantiene el "orden" de la Totalidad contra la subversion del
Otro que de di-ferente interno se sabe dis-tinto. La totalidad
misma, "lo Mismo", es ahora fundamentalmente maligna; la
malignidad de la Totalidad consiste en la frustracion, en el
no-ser del poder-ser del Faradn y de los hebreos: todos han sido
degradados y nadie ya es un hombre realizado. La dialéctica ha
sido suprimida como historicidad y aquietada como dominacion.
Moisés concibi6 entonces el pecado radical, el originario u ori-
ginal como la cerrazén o clausura de "lo Mismo" y el "endu-
recimiento" libre ante el Otro; endurecimiento que se cumple
como muerte de Abel, desaparicion del Otro o reduccion del
Otro a instrumento a-la-mano: el esclavo.

El mismo Martin Fierro nos refiere esta dialéctica cuando
nos dice que "aunque siempre estuve abajo y no s¢ lo que es
subir... en medio de mi ignorancia conozco que nada valgo"®.
Que Fierro conozca que nada vale se debe a una educacion
(" ...educandome seguia" el Vizcacha)®’ que se ha ocupado de
hacerle aceptar como "natural" u obvio el estado de su opre-
sion. De no haber mediado la pro-fecia de Moisés los hebreos
hubieran seguido creyéndose "naturalmente" esclavos del Fa-
radn. La Totalidad, en su logica sin contradicciones, debe edu-
car al oprimido a que considere su opresion como ontologica-
mente fundada: se trata del éthos tragico que permite en su
necesidad no-é€tica, y por tanto sin pecado ni culpabilidad, per-
petuar al opresor en su "voluntad de poder" universal, divina,



26

inamovible. La Alteridad muestra en cambio el pecado, la
eticidad misma del fundamento, y relanza el proceso histori-
camente hacia adelante.

Esto significa que mi mundo, nuestro mundo, como com-
prension del ser en cada caso mio, mi pro-yecto como poder-
ser ad-viniente y dialéctico, queda ahora juzgado en su eticidad
fundamental desde un &mbito mas abismal que el mismo hori-
zonte ontoldgico (desconocido para griegos y modernos y para
el mismo Heidegger): el Otro. La a-version al Otro es el mal
trans-ontoldgico o meta-fisico que constituye la eticidad de lo
ontologico mismo. "Mi pro-yecto" fundamental (¢élos, finis,
etc.) es juzgado como malo si no con-verge al hermano, al
Otro: "jOh, gente pecadora, pueblo cargado de iniquidad,
raza malvada, hijos desnaturalizados! Se han apartado® de
Yahveh [el Otro], han renegado del Santo de Israel [todo
Otro es “Santo”, en cuanto inalienable, misterio, libertad, exte-
rioridad, in-comprendido], le han vue]to las espaldas®" (Isaias
1, 4). El mal originario, como eticidad negativa de la existen-
cia, de lo ontoldgico, es un situarse contra el Otro: "He pecado
contra” Yahveh" (Z7 Sam. 12,13).

El no-ser ontologico (como el poder-no-ser o el Schuldigsein
de Heidegger) incluido como posibilidad en el poder-ser (su
contrario, pero no contradictorio), o la frustracion de "lo M;js-
mo", se cumple como mal s6lo cuando es consecuencia de la
negacion del Otro. El Otro no-es yo (mi mundo: lo ontologico),
es dis-tinto como libertad: negar esa negacion es constituirse
como Totalidad clausa, es aniquilar la Alteridad: pero es, al
mismo tiempo, negacioén de novedad. de creacion (sélo el Otro
crea en mi desde la nada, hemos dicho en el § 16).

Al comienzo de este capitulo IV hemos colocado dos textos.
El de Hegel se refiere al no-ser del ente como ente (luego,
también, al hombre como ente); el de Heidegger al no-ser
(Nichtheit) del poder-ser ontoldgico. y bien, la negatividad,
nulidad, noitud (Nichtiakeit) ontologica. que es lo que "sigue
siendo oscuro" para Heidegger, es, simplemente, el no-al-QOtro.
El no-al-Otro sexuado, en la posicion varon-mujer, es instru-
mentacion erotica del Otro como "ello" (el adulterio en todas
sus formas es un cosificar al Otro como a-la-mano del puro
placer egoista de la Totalidad del dominador degradado); el
no-al-Otro es la anteposicion pedagdgica del padre-hijo, es
aniquilacion del Otro como dentro de "lo Mismo" como maes-
tro (desde el aborto del nifio no esperado hasta la prepotencia
del profesor sobre el alumno necesariamente pasivo); el no-
-al-Otro como hermano, la cuestion politica, es la lucha a



27

muerte de los iguales hasta la esclavitud de uno en favor del
sefor. El no-al-Otro es negacion de exterioridad, esa afirma-
cion totalitaria de la Totalidad, es matar al Otro. Por ello el
"no mataras", negacion de la negacion, es afirmacion suprema
del Otro como otro y apertura de la clausura. "No mataras" es
idéntico a "amaras con justicia al Otro" (mujer o vardn, hijo,
hermano, fuera de la Totalidad egética, frustrada y frustran-
te)’'. Sartre dice: "el infierno es el otro"; es un infierno para
el que quiere, pretende y proyecta cerrar definitivamente su
mundo como Totalidad (Cain ante Abel) y en este caso el
Otro es recriminacion, enjuiciamiento, exterioridad, dis-tin-
cion. Sin embargo, el infierno real y radical, el mal mismo, es
la soledad del que ha asesinado al Otro (Cain después de haber
matado a Abel): el solipsismo de la Totalidad solitaria, Unica,
cerrada, en el eterno aburrimiento del retorno desde siempre
y para siempre de "lo Mismo". Sartre ha confundido al Otro
que exige justicia y que molesta mi egolatria, egocentrismo,
totalitarismo (la conciencia ética), que es, justamente, la tinica
posibilidad para la apertura misma, con el Otro, en tanto
mirado -como lo considera Sartre con toda la modernidad-,
que no es aquel en el que con-fio, espero y amo con deseo de
justicia.

Una vez que "el" hombre (Adén) ha cometido el pecado de
matar al Otro, es decir, cerrarse en "lo Mismo" y constituirse
como Totalidad absoluta’?, esa frustracion forma ya parte del
mundo del asesino del Otro y no deja de transmitirlo en la
dialéctica pedagdgica (se la enseiia al Otro en la pareja, al
hijo, al hermano). La falta se hace histdrica, personal, a priori
con respecto al recién nacido. Asi "entro el pecado en el mun-
do"” de cada hombre; en la organizaciéon misma de nuestro
mundo desde el Otro como maestro, padre..., junto a la len-
gua, el sentido de todo lo que iba habitando mi mundo, me
fue ensefiado obvia y cotidianamente diversas maneras de
decir "No" al Otro, maneras menores y supremas de matar al
Otro. y asi "la muerte paso a todos los hombres" "™, no sélo la
muerte fisica que se lleva a cabo en las guerras de dominacion,
en las estructuras opresivas que dejan morir de hambre a
millones de hermanos, sino igualmente en la ontologia de la
Guerra que hace de la lucha el origen, el camino y el fin de
la existencia humana: "La guerra es el padre de todo"”. Ori-
genes, el gran pensador de Alejandria, vio claramente que
todos los hombres "se ven empujados a la muerte del pecado
no tanto por naturaleza como por educacion"’®.

Por influencia maniquea y helenistica, Agustin de Hippona



28

plante6 en la cristiandad latina del siglo IVy V d. JC. la cues-
tion del mal ontologico de manera insatisfactoria; esa no
completa conceptualizacion sera una de las mayores dificulta-
des éticas que debera sobrellevar la cultura europea y aun la
latinoamericana’’. La pregunta esencial es: ;De donde apare-
ce al mal (unde malum)? ;Coémo es que llego a decir y obrar
el no-al-Otro?

Agustin, en su primera etapa (hasta el afio 391), se debate
contra los maniqueos. En su obra principal de este periodo,
De libero arbitrio (388-) se pregunta: ";Puede ser Dios el
autor (auctor) del mal?""™®. A lo que responde, contra la onto-
logia de la Totalidad tragica: "Siendo Dios bueno claro esta
que no puede hacer el mal"”. Pero entonces, ;de quién pro-
cede el mal "ya que no puede ser por ningtn autor?". "Si me
preguntas entonces quién (quisnam) sea éste... [claro es que
debe obrar] por la voluntad"™®. Esa voluntad es la del hombre,
unica voluntad libre fuera de la de Dios. Pero, ;cémo es que
obra el mal? Por medio de disciplina (pedagogia o ensefan-
za), que viene de hablar o decir ("disciplina a discendo")®'.

La "mala disciplina", que ensefia el mal, es el origen alterativo
del mal, es decir, "ahora me doy cuenta de que hay una discipli-
na de la cual afirmo que indudablemente es un mal, y de ésta
precisamente deseo saber quién sea el autor"®. Se trata de
saber ahora como se origina el mal en el Otro que ensefia el
mal -esta alteridad no la considera ya adecuadamente Agus-
tin, e iguala lo ontologico a lo alterativo o meta-fisico-. Sa-
biendo que sin "el libre albedrio de la voluntad [el hombre]

no hubiera podido pecar"®, es decir, que la libertad es la
facultad causal del pecado, Agustin quiere saber como es que
esa voluntad peca. Esa causa tltima es la concupiscencia: "la
libidine (/ibidinem) es el origen inico de toda suerte de
pecados"™. El dualismo antropolégico de Agustin, herencia
del helenismo, viene ahora a aceptar un "cierto mal origina-
rio", la concupiscencia, de influencia maniquea, dentro de una
conceptualizacidon de preponderacia neoplatonica donde el bien
supremo es un "ver la verdad"®.

Pero al mismo tiempo Agustin estudia la tradicion hebreo-
cristiana, y por ello ensefia aporéticamente que el mal se ori-
gina en "aquel movimiento por el que la misma voluntad se
aparta ( avertitur = tiene a-version) del bien comun e inco-
municable, y con-verge (convertitur = se con-vierte) al bien
propio o ajeno o infimo ya todas las cosas mudables"*’. El
mal es a-version a lo comun (donde equivocamente se encuen-
tra el Otro) y con-version a la Totalidad cerrada de "lo Mis-



29

mo" como propio (a lo ajeno ya las cosas como propias). El
bien entonces seria el movimiento inverso: "mediante su con-
-version a Dios (ex conversione ad Deum) podria verse libre
del castigo que habia merecido su a-version original a Dios
(quod origo eius ex aversione)"”’. Todo el pensamiento medie-
val (bizantino o latino) sera equivocamente alterativo en filo-
sofia, pero casi exclusivamente teo-logico: el Otro es Dios. De
todas maneras es necesario comprender que en dicha teo-logia
se encuentra ya una antropologia alterativa, porque la con-
-version o a-version a Dios comienza por ser la de Abel. Por ello
hay una implicita antropo-logia o meta-fisica de la Alteridad.
En dicha linea debe situarse la proclamacion de Feuerbach,
ateo del dios hegeliano e indicativa de una antropologia de la
Alteridad. La misma concupiscencia (no ya como apetito origi-
nariamente desordenado en la estructura natural misma del
hombre) en funcién alterativa cobra un nuevo sentido: en
relacion al Otro la concupiscencia puede ser un movimiento
primero de volverse-sobre (con-versio) la Totalidad como to-
talidad cerrada, absoluta. "La concupiscencia es la voluntad
depravada; la mala voluntad es la causa (causa) de todos los
males"®®. El hombre, para Agustin, es perfecto "cuando llega

a olvidarse de si mismo (obliviscitur sui)*® por el amor que
tiene al Otro (Dei)... Por el contrario, si perversamente se

trae delante de los o0jos gustandose a si mismo (sibi) para
imitar a Dios (Deum), en tanto se quiere gozar autbnomamente
(potestate sua), entonces es tanto menor cuanto mayor aspire
ser (cupit esse)".

Cuando Agustin se pregunta, ain mas profundamente, como
es posible a la voluntad libre cometer el mal (mas alla del
mismo amor a si, que en la sensibilidad es concupiscencia y en
el alma soberbia), se mueve dentro de una conceptualizacion
ontologica, sin llegar a tener plena conciencia del movimiento
analéctico de la meta-fisica de la Alteridad. Por ello, indica
que el mal no puede elegirse porque el mal es un cierto no-ser
y elegirle seria "no elegir nada™"' y esto porque "el mal no
es otra cosa que la corrupcion sea del modo, de la especie o
del orden naturales"’”. ;Como es posible una tal corrupcién
o defecto? Simplemente, porque los entes (y el hombre en
especial) no son el Todo totalizado (Dios) sino finitos. En
efecto, "el sumo bien es Dios... Todos los otros bienes no son
sino por ¢l (ab illo), pero no pertenecientes a su misma subs-
tancia (de illo)"”. La finidad funda la corruptibilidad; siendo
la finitud sind6nimo de creaturidad: "Todas las naturalezas co-
rruptibles no serian de ningin modo reales si no fuesen por



30

Dios (a Deo)... no son inmutables porque de la nada (quia
nihil est unde) fueron hechas"”*. Aunque Agustin advierte
siempre al Otro, por la experiencia cotidiana, no llega a con-
conceptualizar explicitamente la meta-fisica de la Alteridad.
Decir que la nada es la libertad incondicionada del Otro, seria
decir que para Agustin mi propio ser y todo mi mundo pro-
cede del Otro: realmente desde el Otro (como Dios creador)

o como los pro-creadores (los padres), ontologicamente desde
el Otro como el que me ensefia (analéctica pedagogica que
llena mi mundo de sentido; es aun desde la re-velacion como
creacion del Otro que puede inventar algo por mi mismo). De-
cir que procedo de la nada (no es como piensa Hegel o como
Nimio de Anquin critica al pensar medieval), no es hacer

de la nada un constitutivo del ente; por el contrario, decir que
procedo de la nada es indicar un &mbito de exterioridad a la
Totalidad ontologica, y situar el mundo como un mundo finito:
ni tnico ni Absoluto. La nada, en este sentido, no puede ser
jamas constitutivo del ente. Agustin lo llega a ver cuando

dice que el mal es "abandono de lo mejor", y no propiamente
amor al mal o al no-ser, y, en ltimo término, es abandono

del Otro absoluto, porque "El es mejor que lo que prohibe
tocar"””. De tal manera que la tltima condicién de posibilidad
del mal no es ni el amor de si (conversio ad seipsum), ni
siquiera el poder-no-ser ontologico de Heidegger (en el § 58
de Ser y Tiempo), sino que ambos son condicionados y posibles
porque: primeramente, hay un Otro dis-tinto; en segundo
lugar y por ello mismo, no soy el Todo total y tnico, soy fi-
nito; en fercer lugar, debo mi ser al Otro de quien procedo
desde su libertad como de la nada; en cuarto lugar, puedo ne-
gar al Otro porque soy voluntad libre fundada en el poder-ser;
por ultimo, niego o mato al Otro (a Abel primero, mi herma-
no) cuando dejo de con-verger hacia el Otro en la justicia (que
cumple gratuitamente, antes de la amistad, con "el amor que
amo primero" y a quien le debo mi ser: el Otro); esta a-ver-
sion al Otro es concomitantemente con-version o amor a mi
mismo como "lo Mismo" idéntico, como Totalidad totalizada
totalitariamente, que no admite al Otro, sino como di-ferencia
interna, dominada. Los tres primeros momentos son propia-
mente alterativos, trans-ontologicos, meta-fisicos o éticos (en
la ética como filosofia primera); el cuarto momento es lo
propiamente ontologico (el poder-no-ser de Heidegger) ; el
quinto es ya ontico: el primer pecado, el ultimo, todo pecado
en su raiz, inicio o principio 6ntico. Como todo esto no estuvo
explicitamente comprendido por Agustin, cay6 inevitable-



31

mente en muchos equivocos en la doctrina del llamado pecca-
tum originate (que, si se lo entiende como lo expondremos, no
es solo una doctrina teo-logica, sino, desde ahora, un momento
meta-fisico perfectamente pensable dentro de la analéctica de
la Alteridad).

La doctrina tradicional teo-l6gica del peccatum originate aut
naturate comenz6 su camino en el Occidente latino desde el
siglo IV, cuando el Ambrosiaster tradujo y comento el texto
paulino Romanos 5, 12 por: Adan "en quien (in qua) todos
pecamos"®®. Un hombre, el primero histéricamente, cometio un
pecado, el primero facticamente, y en ¢l peco toda la humani-
dad. Esta reduccion del mito a la historia redujo el sentido de
los textos y produjo incontables inconvenientes de todo orden.
De esta manera se desdibujo el sentido ontolégico del mito y
se situd onticamente la Alteridad que primitivamente era
meta-fisica o trans-ontologica. Este desquicio conceptual (que
vierte la meta-fisica de la Alteridad en una aporética ontologia
de la Totalidad que no puede ser aceptada en su sentido ori-
ginario) viene a acrecentarse con la intervencion de Pelagio
(que ensenaba desde el afio 400 en Roma), inspirado en el
helenismo estoico. Pelagio reducia el mal a la sola doctrina
erronea o al mero mal ejemplo ontico que el pecado de Adén,
primeramente, y de los demas hombres, producian en la pos-
teridad, aceptando que el hombre podria llegar a la Totalidad
irreversible ("salvacidon") por su propio esfuerzo (tesis funda-
mental del pensar griego: el hombre, siendo divino desde el
origen, alcanza por su naturaleza la Totalidad totalizada como
perfecto retorno al Uno, al Ser, a la Identidad) *’. Si a esto
agregamos la ya tradicional costumbre en la cristiandad latina
del siglo IV de bautizar a los nifios ("para que se salven"),
comprenderemos la situacion sin salida en la que se encontro
Agustin en la formulacién de la cuestion del peccatum origi-
nale que habria cometido sé/o Adéan y que todo hombre hereda
en su naturaleza’®. Desde el 412 hasta su muerte Agustin en-
sefid que en el pecado de un hombre, Adan, "ha apostasiado
la naturaleza humana en su totalidad"”. Este pecado lo hereda
con culpabilidad personal cada hombre desde el nacimiento;
entre sus notas se encuentra la concupiscencia'®. La trans-
mision de dicho pecado tiene referencia al hecho de que se
concibe al hijo con concupiscencia'®'. La cuestion, sin embar-
go, puede ser pensada de manera mas radical y conveniente.

Si es evidente que algiin hombre debi6 pecar primero, no es
ésta la cuestion esencial'%%, por cuanto es el primer pecado
ontico (tema que pensaremos en el cap. V); la cuestion esen-



32

cial es la de que el hombre puede pecar y, habiendo pecado,
(como es que ese pecado entra a constituir el mundo mismo
que se le organiza al hombre antes que pueda ejercer su liber-
tad? Esta es la cuestion "esencial" ontoldgica (la esencia como
ex-sistencia) y alterativa (la esencia como realidad). Queda
descartado que el Otro Absoluto, el Otro ininstrumentalizable,
ni es malo ni causa el mal'®.

El ser finito, el primer hombre y el primer clan, cada uno
de nosotros y hasta el altimo hombre, "puede" ontologicamen-
te cometer el mal porque su poder-ser, por la libertad, incluye
el poder-no-ser o la frustracion. Si no pudiera no-ser por la
libertad, seria una piedra, una planta, un animal o simple-
mente Dios'**.

Pero radicalmente, en el &mbito alterativo o meta-fisico,
dicho poder-no-ser se abre siempre y concretamente como
no-al-Otro de quien ha recibido, y por lo tanto adeuda, su ser,
sea realmente (creado y pro-creado), sea ontologicamente (por
la educacion). El poder-no-ser si mismo (frustracion ontolo-
gica) queda abierto y situado éticamente desde el Otro. El no-
al-Otro es, ontologicamente (en el ambito de la Totalidad: mi
mismo ser), constitucion de mi mundo como unico, total: pan-
teismo (que en el &mbito del varon-mujer o sexual es satis-
faccion o concupiscentia cerrada infecundamente; que en el
ambito fraterno es satisfaccion en la dominacidn, alegria de ser
mas que todos: soberbia decian los antiguos): es ruptura del
discurso, de la analéctica y retorno sobre si totalitario. Onto-
logicamente esa vuelta sobre si es "amor de si" (no-al-Otro:
es injusticia, egoismo) o primacia del ver com-prensor sobre
el escuchar al Otro como misterio.

Una vez cometida la cerrazén o absolutizacion del mundo
como Totalidad totalitaria, ese mismo hombre es "lo otro"
como pedagogo de cerrazdn, totalizacion, dominacion, injus-
ticia. "Lo otro" como causa del mal en la dialéctica pedagdgi-
ca, que ensena al "recién nacido", al hijo, al menor, al alumno,
nos indica otro ambito de negacion de la Alteridad meta-fisica
o la ética.

(Cuadl es anterior: el mal ontoldgico de la Totalidad o el mal
meta-fisico o alterativo del Otro convertido en "lo otro" como
maestro o tentador del mal? El a priori es esencialmente el
Otro convertido en "lo otro" como maestro del mal'®”, ya que
el primer pecado del primer hombre queda incluido en el
mal historico que se ensefia en el tiempo de la constitucion del
mundo del nifio o educando y que viene a constituir su propio
ser: como pasado, como desde donde queda emplazado su



33

poder-ser, como los valores mismos que elige por su libertad,
condicionada siempre en parte por la anti-historia-del mal'®.
Si el mal viene a formar parte del mundo del educando [como
obnubilacion o ignorancia del misterio del Otro'”” o como
amor de si, desprecio del Otro o malicia'®], quiere decir que
constituye ya esencialmente (no ahora como realmente crea-
do, sino como trascendencia o ex-sistentemente dado) su ser-
en-el-mundo, es decir, y radicalmente, su habérselas con el
Otro: al que se lo niega como exterioridad, al que se lo mata
como misterio. De esta manera, no cuando nace (nivel biolo-
gico real), sino cuando atraviesa la crisis del nacimiento de su
libertad (adolescencia, o nacimiento ontologico del hombre),
el hombre se encuentra ya con el mal en su propio ser. El
pecado de "Adan" ("el" hombre) es también su propio pecado,
recibido fundamentalmente como pro-yecto ontolégico. En su
pro-yecto estan todas las muertes de todos los " Abeles" asesi-
nados de la historia.

Alguien podria creer que se trata de la doctrina rousseaunia-
na del Emilio, nifio o "bon sauvage", bueno de nacimiento y
que llega a ser malo, por el pecado de sociedad. En verdad,
Rousseau se encuentra, como Calvino que ¢l critica (ya que
en Ginebra la doctrina del reformador significé la extrema
posicidn del agustinismo, por la que se afirmaba la intrinseca
maldad de la naturaleza humana en el nacimiento bioldgico),
dentro de la ontologia de la Totalidad subjetual e individua-
lista moderna. El "bueno" del nacimiento no es ético, sino
ontoldgico: el ser mismo dado, no corrupto, pero en tanto
irrespectivo, absoluto: totalidad. EI "mal" de la sociedad es
ontico, pero, en tanto es la historia misma, es tragicamente
dado: el hombre es mas victima que culpable. La pedagogia
consistiria en que "lo dado" llegara, por su propia espontanei-
dad, sin intervencion alterativa, a "lo Mismo" como perfeccion
de la Totalidad en la temporalidad. El bien es "lo Mismo"; el
mal moral es "lo otro" como sociedad historica, como institu-
ci6n social.

En nuestro caso, en cambio, el recién nacido no es ni bueno
ni malo éticamente hablando, sino que tiene ambas posibilida-
des, como momentos futuros (dada su estructura biologica
real: es un animal de la especie humana). Desde el nacimiento
al estado de efectivamente libre (es decir, desde el nacimiento
hasta ser un hermano del padre, un colega del maestro, ya que
la pro-creacion no termina en el nacimiento sino al fin de la
educacion del mundo del educando, tiempo de la constitucion
historica de lo ontologico concreto y personal), cada hombre



34

(totalidad) adquiere desde el Otro (maestro) también el mal
historico (a priori en el momento del ejercicio de su libertad
como eleccion de posibilidades desde su pro-yecto ontologi-
0)'”. E1 Otro que como "lo otro" que me ensefia el mal (el
maestro, padre, lo anterior en la pedagogia) es lo que consti-
tuye el a priori de mal que supone mi libertad. El Otro que
como "lo otro" me tienta (como hermano en la libertad totali-
zada) aparece, no ya como constituidor de mi pro-yecto onto-
l6gico, sino como "lo otro" degradante, no como "misterio"
que exige justicia, sino como el que propone complicidad. El
pecado ontico (como debid ser el primero, y todos los siguien-
tes, que son los propiamente culpables) es siempre y de algun
modo "matar al hermano" (a la mujer, al vardn, al padre o el
hijo)''?, hacerse un "se" y convertirlo en un "ello". Cain no
pudo matar a un Otro fraternal; debi6 antes en la a-version,

el odio, la envidia, hacerlo un "ello" que se le oponia, que se
oponia a su anhelo de ser unico, todo, Totalidad cerrada, para
poder luego asesinarlo. Rousseau s6lo se mueve en el ambito
ontico-ontoldgico, le falta todavia el de la Alteridad. Agustin,
en cambio, experimentd el ambito de la Alteridad, pero lo
penso desde la 16gica de la ontologia indoeuropea (helenistico-
maniquea) y endurecié la conceptualizacion, haciendo del "pe-
cado originario" una cuestion biologica hereditaria "natural",
donde la Alteridad es solo oOntica.

Pero... el Otro no so6lo ensena como "lo otro" el no-al-Otro,
sino que igualmente puede ser maestro del si-al-Otro como
misterio y como ambito del amor de justicia; éste seria el
bonum originale aut naturale, pero nunca el bien absoluto, de
una Totalidad totalizada irreversiblemente, irreversibilidad
imposible a la finitud humana y a la indagacion filosoéfica.

§ 22. EL BIEN ETICO COMO JUSTICIA

La ontologia de la Totalidad describe el bien de la siguiente
manera: "La perfectio del hombre, el llegar a ser lo que puede
ser en su ser libre para sus mas auténticas posibilidades (en la
pro-yeccion), es una obra (Leistung = érgon) de la pre-ocu-
pacion (Sorge)"''!. Esta formulacion resume bien lo que el
bien era para los griegos como télos o eudaimonia, para mu-
chos filésofos medievales como finis (equivocamente algo y
alguien), la felicidad y la virtud que coinciden para Kant en
el bien supremo, el resultado como Absoluto para Hegel, etc.
El poder-ser (Seinkoennen) es el horizonte mismo de la To-



35

talidad como futuro en la temporalidad; su realizacion es el

fin (o el comienzo del nuevo ciclo de "lo Mismo"), el bien.

La pre-ocupacion es la tension ontoldgica al ser del Todo, como
todo. Su "obra" (enérgeia o actualidad como érgon) es un
momento interno en el Todo, negacion de la di-ferencia o plu-
ralidad y retorno a la Unidad (divina para los griegos, de la
subjetividad absoluta para los modernos). Si en el paragrafo
anterior hemos concluido que el mal en la meta-fisica de la
Alteridad es el no-al-Otro, ese no es idéntico al "bien" de la
Totalidad totalizada totalitariamente como actualidad de su
poder-ser absoluto, unico, definido a partir de si y con res-
pecto a su propia realizacion. El interés de la Totalidad, que
sabe el sabio y que cumple practicamente el héroe dominador
matando al Otro por el "interés comun", seria, exactamente,

el mal absoluto en la meta-fisica de la Alteridad. La perfectio
de la Totalidad debe ahora ser negada y superada por el ambito
desde el cual la Totalidad se abre al Otro y alcanza en ese pasa-
je analéctico y dialéctico su propio bien particular en la critica
innovadora al Todo y en el crecimiento que sabe "hacer lugar"
para el acto creador que perfecciona mas alld del horizonte de
la verdad del ser. Se trata de pensar de qué manera el si-al-Otro
es el bien supremo del hombre, la eticidad positiva desconocida
por el pensar tragico o moderno de la Totalidad sin Alteridad,
y, por lo tanto, sin eticidad ontoldgica, ni libertad meta-fisica

o personal como ultimo polo de referencia.

Pocos hombres de la humanidad han tenido la genial inteli-
gencia de Nietzsche. Ninguno quiza en la modernidad ha des-
cubierto y explicado temdticamente sus propios fundamentos.
La logica nietzscheana es la 16gica imperturbable de la Totali-
dad. Nietzsche fue el sabio, el ontdlogo, de la ontologia que en
Hitler tuvo su héroe (Rosenberg fue solo un idedlogo). Muchos
han hecho esta relacion pero ninguno ha desentranado el fun-
damento de esa comparacion: en ambos campea la Totalidad
con su logica de dominacion, aristocratica, negadora del Otro.
El genio de Nietzsche le permitié descubrir a su opuesto abso-
luto: el pensar judio de la Alteridad. Lo que para Nietzsche
es odio es amor para la Alteridad; lo que para €l es amor, es
odio para el Otro. Tomemos un ejemplo, de su obra La genea-
logia de la moral, cuando dice: "Los judios, con formidable
logica, echaron por tierra la aristocratica ecuacion de los
valores 'bueno’, 'noble', 'poderoso’, 'feliz'... Y con el encar-
nizamiento del odio, afirmaron: Sé6lo los desgraciados son los
buenos; los pobres, los impotentes, los pequeios son los bue-

nos"''2. El pensador dentro de la Totalidad no llega a discernir



36

que en la /dgica de la Alteridad ese desgraciado, pobre, es
simplemente el Otro; mientras que sus aristocraticos valores
'bueno’, 'noble'... son los que se benefician por el dominio que
la Totalidad ejerce sobre el Otro reducido al otro como di-fe-
rencia. En efecto, la posicion del cara-a-cara es para Nietzsche
"la rebelion de los esclavos" que se opone a "toda moral aristo-
cratica que nace por una triunfante afirmacion de si misma; la
moral de los esclavos opone un no a todo lo que no es suyo;
este no (dice paraddjicamente Nietzsche) es su acto crea-
dor"'®. La Alteridad es necesariamente rebelion, no de los
que dominan en la degradada dialéctica del "se-ello"'"*, sino
de los dominados, que sufren la opresion. Es el "ello" (el es-
clavo instrumentalizado) que pugna por convertirse en un
Otro personal. La afirmacion de la Totalidad de y en si misma
es en verdad negacion del Otro injustamente abolido; el no
del esclavo a la dominacion es afirmacion de si como el Otro.
Para Nietzsche, lamentablemente, "todo se judaiza, se cristia-
niza y se aplebeya a ojos vistas"'">, desapareciendo el bien, ya
que "bonus seria el hombre de la escision (duo), el guerrero:
he aqui lo que constituye la bondad de un hombre en la Roma
antigua"''®. La ontologia de la Guerra no podia estar ausente,
y por ello se comprende que Hitler pudo ser el héroe de esta
ontologia. Es por todo ello que "felizmente pronto aprendi a
no buscar ya el origen del mal mas alld del mundo"'"”’, es
decir, el mal es interior a la Totalidad y no hay Alteridad.

A tal punto lo bueno en la Totalidad es lo malo de la Alteridad
y viceversa, que llega a proponer que se escriba en la puerta
del paraiso cristiano: "También a mi el odio eterno me cred"''®.
Esto nos recuerda la frase ya indicada de Sartre: "El infierno
es el otro". Mientras que un Lévinas explica que "el rostro es
inviolable; esos 0jos absolutamente sin proteccion son la parte
mas desnuda del cuerpo humano, pero ofrecen sin embargo

la mas absoluta resistencia a la proteccion, resistencia abso-
luta en la que se apoya la tentacion del asesino: la tentacion

de una negacion absoluta. El Otro es el tinico ente que se
puede estar tentado de matar... Ver un rostro es ya escuchar:
iNo mataras! Y escuchar: jNo mataras!, es escuchar: jJusticia
social!"'"’.

Responder a la pregunta: ;Qué es el bien ontoldgico?, es
responder a la que se enuncia asi: ;Cual es el hombre per-
fecto? Es decir, el hombre perfecto, plenamente realizado en
su poder-ser, es la medida que mide a todo pro-yecto humano
ontologico. No puede ser ni el sabio tedrico que queda ence-
rrado en el horizonte ontologico de la verdad del ser, ni el



37

héroe dominador que muere matando al Otro; se trata de un
modo de ser hombre que atna la teoria y la praxis en su origen
y que los implanta desde el misterio del Otro. En la cultura
hebrea se llamaban los rnabiim y en castellano (desde el grie-
g0): los profetas'®’. Si el mal es negacion del Otro y por ello
freno del proceso historico-analéctico y dialéctico servicial,

el bien es afirmacion del Otro y por ello abre el dis-curso his-
torico a nuevas etapas imprevisibles: el hombre bueno o per-
fecto es el motor de la historia'?!, ya que abre la Totalidad
establecida a lo que le es exterior: el Otro, que se encuentra
mas alla de la verdad ontolédgica de la Totalidad, en el mis-
terio de la libertad incomprensible, escatoldgica. E1 hombre
perfecto serd aquel que por su bondad ("bonitas diffusivum
sui ipsius")'*%, su plenitud antropolégica, puede abrirse al Otro
gratuitamente como otro, no por motivos fundados en su pro-
pio pro-yecto de Totalidad, sino por un amor que ama primero
alterativamente: el amor-de-justicia. El ejemplo tipico de la
meta-fisica de la Alteridad es el del "buen samaritano" que
ad-virtid al Otro (al robado y casi muerto en la vera del
camino); el samaritano es alli un profeta, es el que descubre

al Otro mas alla de su cotidiana Totalidad de samaritano,

para quien, obviamente, ese judio era un Enemigo. Aquel
hombre devolvié el ser al Otro (se lo habia quitado la tradi-
cion al hacerlo el Enemigo, el que esta en lo falso, en el no-
ser): lo respetd como libre. El prototipo del hecho historico
de esta meta-fisica es ahora la experiencia de Moisés al liberar
a Israel, esclavo en Egipto bajo la dominacion del Faraon. El
hombre perfecto es el mismo Moisés'>. La estructura ontol6-
gica (ya que la voz irrumpe en la Totalidad siempre) de la
vocacion profética (que como veremos es la voz de la "con-
ciencia moral o ética") es inversa a la estructura de la tenta-
cion. El mito addmico indica la estructura del mal: la “ser-
piente” es el Otro como maestro del mal y tentador en la
libertad; la epifania de Yahveh como zarza (limite de la
vision) y la voz que le interpela, increpa, llama: "Moisés!
iMoisés!"'**, es simplemente el Otro que se presenta para
exigir justicia. El Otro, todo Otro es "santo", sagrado ("Saca
tus sandalias, porque este &mbito que ti pisas es tierra san-
ta"). El origen del bien es el Otro, el que interpela y

siempre remite al Otro, al pueblo esclavizado: "Hasta mis
oidos [no "mis 0jos"] ha llegado el clamor que le arranca sus
verdugos [a mi pueblo]... He resuelto liberarlos'® de las
manos de los egipcios" (Exodo 3, 7-8) .El Otro, maestro del
bien y pedagogo de justicia, el que llama al profeta, con-vierte



38

al hombre que esta situado al nivel de la vida cotidiana ence-
rrado en la Totalidad ("Moisés apacentaba como pastor los
ganados de Jethro. ..; Exodo 3, 1) en alguien que llamara por
su parte al otro ("los hijos de Israel gemian en la esclavitud";
1bid. 2, 23) para mostrarles el camino de la liberacion. El per-
fecto, bueno, acerca del que ahora nos cuestionamos, es el
Otro como maestro del bien, pero no es el Otro como "lo otro",
como el pobre en la vera del camino o el pueblo en la esclavi-
tud, sino como el profeta que se con-vierte (con-verge), gra-
cias a un oido que sabe oir'*®, en maestro, el primer Otro. Si la
maldad es a-version al Otro, la bondad radical es con-version
al Otro oprimido. Pero con-vertirse al Otro sufriente, como

el Otro dis-tinto, ocultado y oprimido por la Totalidad co-

mo di-ferente interno es oponerse a todos. "La comunidad,

la Ciudad, no soportan al profeta que viene a protestar en
nombre de la justicia. El profeta se opone a la ciudad (el
Todo)... La Ciudad defiende contra el profeta un sistema de
valores, un orden, que es el de la injusticia, el crimen y la
explotacion del hombre. El profeta sera considerado traidor

a la Ciudad, por condenar este sistema de valores y los bene-
ficios que de €l obtienen las clases privilegiadas. El profeta
anuncia en nombre del Otro, el castigo de la ciudad culpable:
es, pues, a partir de ese momento, traidor a la Ciudad; debe
ser, por tanto, castigado, debe ser asesinado. 'Amasias, sacerdo-
te de Betel, mando decir a Jeroboam: Amos esta haciendo la
subversion contra ti, en medio de la casa de Israel. La tierra
no puede ya soportar sus palabras. Porque Amds va diciendo:
Jeroboam moriré a la espada e Israel ira al cautiverio, lejos

de su tierra. Amasias dijo a Amos: Vidente, ve y escapa a la
tierra de Jud4, y come alli tu pan haciendo profecias. Pero
guardate de profetizar en contra de Betel, mira que €ste es un
santuario del rey y una casa real. Amds respondié a Amasias
diciendo: Yo no soy de la corporacion oficial de los nabiim,
ni hijo de nabi (profeta); soy boyero y hébil en preparar los
higos de sicomoro. Yahvéh me tom6 de detras del ganado y
me dijo: 'Vea profetizar a mi pueblo de Israel'...""*’.

El profeta, hombre perfecto de la meta-fisica de la Alteridad,
se opone abiertamente al sabio de la Totalidad cerrada y a su
héroe dominador. Al sabio lo repudia en primer lugar y hasta
con violencia ("Ay de vosotros, escribas y fariseos hipocritas,
sepulcros blanqueados por fuera y podridos por dentro"; Mateo
23, 27), como Soécrates criticaba a los sofistas, porque argu-
mentaba en favor de la muerte del Otro por el solo hecho
de que no estaban dentro de la Totalidad, como verdad del ser,



39

como integrado al pro-yecto historico: el Otro no-es, porque
no esta en el horizonte de /o que se manifiesta del ser. El pro-
feta se opone al héroe que defiende al Todo como unico, que
ingenuamente idolatra al Todo como divino, lo absolutiza ad-
mitiendo la argumentacion del sabio, y gracias a ello reprime
al Otro dis-tinto para transformarlo en otro-diferente, y si el
Otro no admite esa opresion: lo mata, lo aniquila aun fisica-
mente. El profeta no comienza por juzgar sobre la veracidad de
lo que le sobrepasa: el Otro como otro mundo; con con-fianza
(con fe) en el Otro como otro espera la revelacion de su
palabra. Se abre a €l por el amor-de-justicia, lo que le per-
mite escuchar su reclamo mas alla de la Totalidad ahora relati-
vizada, historificada, abierta al futuro libre, al auténtico fu-
turo, imprevisible, mas alla de la potencia y el acto, mas alla
del eterno retorno de lo Mismo. El profeta no rechaza jamas

al Otro como lo falso (no-ser), ni puede jamas matarlo por
accion de la violencia dominadora; su misién pro-motora de la
historia lo impulsa a liberarlo, a con-ducirlo al si mismo autén-
tico como pro-yecto ajeno, del Otro, y no mio. El profeta no es
un impersonal "se" dentro de la Totalidad. Su conversion al
Otro lo constituye como un "Yo" libre que se levanta ante el
Todo y que interpela al "ello" oprimido bajo la "Voluntad de
poder" a ser un Otro igualmente libre. El profeta instaura una
analéctica pedagdgica de la liberacion, en la que no esta exenta
una cierta violencia, pero en la que jamas puede incluirse la
muerte del Otro. El "no mataras", negacion de negacion, es lo
mismo que: “ama al Otro con justicia” (en este caso el amor-
de-justicia al Otro, sea relacion irrespectiva antropo-logica o
teo-logica, es lo mismo). "Ama al Otro con justicia" es la
proposicion afirmativa, imperativa y éticamente suprema, de
la proposicion negativa: "no mataras" (no ejecutaras el no-al-
Otro), que es igualmente la ley (exigencia) ética suprema.
Dicho principio inalienable no es ya el del ser como pro-yecto
ontoldgico; dicho principio es el ser del Otro como libertad.
La ex-igencia (ex-agere: lo que obra desde el ser) del ser
como libertad inalienable del Otro, como persona, es al mismo
tiempo aceptacion de su posicion trans-versal con respecto a
mi mundo como Totalidad, respeto por su exterioridad e im-
posibilidad de aniquilarlo ("no mataras" significa que la aper-
tura al Otro es posible porque Abel todavia no ha sido asesi-
nado), salto por sobre lo ontologico e irrupcion por el amor-
de-justicia en el recinto mismo del misterio del Otro" ("ama

al Otro"). Los clasicos decian que el primer principio de la
ética era: "Haz el bien, evita el mal". Dicho principio abstrac-



40

to puede ser el sumo mal (como "interés comin" de la Totali-
dad cerrada; el ser como pro-yecto en la temporalidad de lo
Mismo) o el bien en su sentido supremo y alterativo. El ver-
dadero y radical enunciado del principio supremo de la ética
es: "No mates al Otro, amalo con amor-de-justicia". "No lo
mates" porque entonces permaneceras "solo"; la soledad del
unico es panteismo, idolatria, totalitarismo, guerra, muerte.
No solo debes dejarlo vivir ("dejar vivir" es condicion de la
afirmacion de la negacion de la negacion: "no mates"); es
necesario todavia amarlo como Otro; s6lo ama al Otro como
otro, y puede después darle lo que es justo, el que ama al
Otro bene-volentemente (queriendo su bien trans-versalmente
a la Totalidad mia o nuestra, sea ésta la de mi familia, mi
patria, la humanidad o mi época). Por sobre la "verdad" (co-
mo Totalidad de sentido establecido del mundo), no esta el
"arte" como pensaba Nietzsche'?*, sino la "justicia". No es
solo cuestion de inventar lo posible, un trascenderse que pasa
por un cierto nihilismo (el Uebermensch), sino que es un
radical crear lo imposible dentro de la Totalidad, dejando que
el Otro hable desde su libertad (la nada) e irrumpa en mi
mundo (la Totalidad) pro-creando lo realmente nuevo histo-
rico. No es s6lo dia-léctica (acto de la potencia) sino creacion
desde el otro, desde el mas alla (and-) del mundo, de lo nuevo
(analéctica). El profeta, que tiene oidos prestos a la palabra del
Otro (el maestro del bien como el otro oprimido) deja que se
cumpla en su mundo la irrupcidn creadora del Otro; se deja
interpelar, llamar, cuestionar por el Otro. De esta manera el
profeta llega a ser, por su apertura al Otro, el hombre nuevo.
Discipulo del Otro (del maestro de justicia que es el mismo
pueblo oprimido) puede ahora ser maestro de la historia -no
como ciencia, sino como acontecer real e innovador-. Porque
supo oir la palabra del Otro tiene la auténtica autoridad para
pro-ferir la palabra correctora, a veces violencia liberadora, que
exige al Otro cumplir con la justicia.

Por todo lo dicho se podra comprender que la felicidad y
la virtud, ideal supremo para Kant y la eudaimonia para
Aristoteles (aunque tenia otro sentido que en el pensar mo-
derno), no pueden constituir la perfeccion del hombre su-
premo. La beatitudo medieval se encuentra muchas veces a
medio camino, ya que se relega a la pura teologia lo que en la
meta-fisica de la Alteridad puede ser pensado filosofica 'y
antropologicamente. La "felicidad" como satisfaccion y la vir-
tud como "habito" pueden ser exclusivamente interiores a la
Totalidad. La felicidad puede indicar primeramente la pose-



41

sion o actualidad formal de la Totalidad totalizada (la "jouis-
sance" de Lévinas), y la virtud, lo que por repeticion se ha
hecho costumbre. El acto supremo, en cambio, es un acto
trans-versal y primero (por ello no es primeramente ni satisfac-
cion ni costumbre) hacia el Otro como otro y que instaura o po-
sibilita la instauracion de una nueva Totalidad. El acto supremo
del profeta no es la "organizacion" de la nueva Totalidad posi-
ble, tarea del justo politico de la patria futura, sino la apertura

y la liberacion del Otro como otro, "condicion meta-fisica de po-
sibilidad" del progreso histdrico y de la aparicion de una nueva
Totalidad. La perfeccion del profeta no consiste ni en la felici-
dad como satisfaccion, ni en la virtud como habito de la costum-
bre, sino en el servicio sin precedentes, creador en el Otro de las
mediaciones que necesita para ser si mismo. Porque no busca la
felicidad ni la virtud, porque la funcién profética es tremenda,
el que es llamado a ser el hombre supremo retrocede como
Jonas (en el relato no histérico de dicho libro biblico) y huye
ante la voz que lo inviste del ser-profeta. El profeta se trans-
forma, a pesar suyo, en festimonio (en griego martys y de alli
"martir" en castellano) ante la misma Totalidad en nombre

del Otro, negado como di-ferencia en la Totalidad. La Totali-
dad no soporta el testimonio del profeta que "saca la cara"
(emerge como el rostro de un "Yo" en medio del "se" impe-
rante) en defensa del Otro dis-tinto, negado y oprimido como
di-ferente. Por ello el testigo del ya muerto (el Otro como "lo
otro" oprimido) es, por su parte, asesinado. Por ello la logica
de la Totalidad no s6lo niega al Otro, sino que mata a sus
profetas: es, no olvidemos, una ontologia guerrera, de sabios y
de héroes, aristocratica e idolatrica, atea del Otro creador y
afirmacion panteista de si mismo como Totalidad del eterno
retorno de "lo Mismo".

En la Totalidad cerrada hay a-version al Otro; el hombre
perfecto es el que tiene-mas. En la Alteridad se da la con-ver-
sion al Otro; el hombre perfecto es el que es-mas. El uno cifra
su triunfo en el poseer y la propiedad es su mediacion; el
otro cifra su realizacion en el servicio y la justicia es su modo
de ser. La Totalidad es tragica: en ella no hay libertad ni
novedad, ni bien ni mal ético. La Alteridad es dramatica, en
ella hay libertad y creacion, hay buenos y malos: los pri-
meros sirven y liberan, los segundos dominan y alienan; para
unos el Otro es el reino escatologico, la alegria y la paz, para
otros el Otro es el infierno, lo odioso y el origen de la guerra...



42
§ 23. ALIENACION Y LIBERACION

Esta es una de las mas arduas y problematicas cuestiones de
nuestro tiempo, porque a la dificultad filoséfica vienen a agre-
garse las etimoldgicas, politicas, socio-econdmicas y hasta teo-
logicas. La nocion de Enfremdung y Entdusserung propuestas
por Hegel, de larga tradicion en el pensar alemén, cristiano

y hebreo, tiene su correlato en otra nocion: la de Befreiung
(liberacion), de igual raigambre. Veamos en primer lugar la
cuestion etimologica para adoptar una terminologia caste-
llana apropiada (al menos para nosotros), para después anali-
zar la cuestion propiamente ética (al nivel ontoldgico y meta-
-fisico), tomando un ejemplo en la exégesis de la cuestion
dentro de la Totalidad (K. Marx) y su superacion en la
liberacion alterativa (equivoca con respecto a la liberacion
enajenada).

"Alienacion" deriva del latin alienus (lo que es de otro;
extrafo, extranjero; apartado, remoto, fuera de; enemigo, con-
trario). En este sentido comprende de alguna manera el doble
término aleman Enfremdung (de Fremde: extranjero; y signi-
ficaria "extranjerizacion") y Entdusserung (de ausser: fuera
de, excepto; y seria entonces "exteriorizacioén", "poner fuera
de si", pero estrictamente desapropiacion, renuncia, venta).
En castellano "alienacion" se distingue, por una parte, de
"alteridad" (del latin alteritas: de naturaleza dis-tinta, que
deriva de alter: "otro", y que no debe confundirse con "ajeno";
no es lo mismo "el" otro que lo "de" otro), y, por otra, de
"enajenacion" (del latin inalienatus: puro, no alterado, pero
etimologicamente "in-alienare": estar alienado en otro que si
mismo). No se olvide, entonces, en el uso que haremos de las
palabras, la significacion que un tanto arbitrariamente hemos
dado aqui.

Tomaremos un ejemplo que pueda ser paradigmatico de un
punto de vista metddico, para indicar la tradicion de estas
nociones. En el Deutero-Isaias se dice que el "Servidor de
Yahveh" -que para nuestros fines se trata de una obra poética
donde culturalmente se describe una cierta experiencia antro-
poldgica- era "espantosamente tratado: €l se humillaba a si
mismo" (53, 7). "Se humillaba" traduce del hebreo nehanéh
(de la raiz hain-nun-he: inkh)'®, cuyo sentido es el de "hacerse
pequenio"”, "transformarse en un pobre", "ser dominado u opri-
mido". Se trata, exactamente, de lo que denominaremos mas
adelante "alienacién como enajenacion" (/ b). En el mismo



43

sentido, en el griego del nuevo Testamento (para nosotros

aqui testimonio poético de una experiencia factica) se usa el
verbo kenofmm, p. €,: "Se humilld a si mismo (heauton ekéno-
sen) tomando la forma de siervo" (Filipenses 2, 7)"*'. Para
Pablo el Mesias, el Otro divino, habia irrumpido dentro de la
Totalidad humana (la carne), asumiendo por voluntad propia
el lugar del pobre, del oprimido (flecha 7 b del esquema que
colocaremos a continuacion). Por su parte, Lutero tradujo

este texto cristologico central, meditado por Hegel en Tiibin-
gen: ' ...hat sich selbst gedussert"'*, de donde deriva sin

lugar a dudas el sentido de vaciamiento o alejamiento por de-
gradacion de la palabra alemana Entéusserung. Marx, siguien-
do y modificando en parte la nocion hegeliana, la usara igual-
mente cuando nos dice, por ejemplo, que la propiedad privada
es un "trabajo enajenado (Enfremdung), alienado (Entdusse-
rung)""**. Sin embargo, se ha pasado sin advertencia de una
experiencia de la alienacion del Otro como "lo otro" en la Tota-
lidad (experiencia hebrea que denominaremos "alienacion co-
mo en-ajenacion": vaciamiento del si mismo en lo ajeno, des-
tacando la particula "en" de enajenacion) viniendo "desde
fuera " (desde el Otro), a la experiencia de la alienacion en

"lo Mismo", donde uno de los di-feridos se degrada en la po-
sicion de dominado ["lo otro" di-ferido dominado y en este caso
hablaremos de "alienacién como degradacion o alejamiento":
Aeusserlichkeit, diria Hegel (I a)]. Representemos primera-
mente las dos posibilidades para que nos ayude el esquema-
ismo.



44

Esquema 7
ALIENACION Y LIBERACION EN LA TOTALIDAD TRAGICA

TOTALIDAD

s..!,/

la: Alienacién como alejamiento o degradacién.
2 a: Liberacién enajenada.

I: “Lo mismo” di-ferido dominador.

II: “Lo otro” di-ferido dominado.

Esquema 8

ALIENACION, EN-AJENACION Y LIBERACION EN
LA ALTERIDAD HISTORICA

TOTALIDAD

Alienacién como enajenacion (la esencial).

dad): dominacién.
Liberaci6én alterativa (la esencial).

del Otro.
“Lo mismo” dominador; II: “lo otro” dominado.

DD b
= 80 QY

A-versiéon al Otro o enajenaciéon como autoalienacion (inalteri-

Con-versién autentificante hacia el si mismo, por la liberacion



45

Las nociones de alienacion y liberacion, entonces, son equi-
vocas, porque la misma Totalidad es equivoca. En tanto ésta
se cierra como lo Unico, deviene lo maligno mismo y su interna
liberacion es un modo supremo de enajenacion; cuando se
abre al Otro, en cambio, la liberacion es alterativa y significa
el despliegue mismo de la perfeccion humana, su bien. Veamos
esto por partes partiendo de un pensar dado en la modernidad
alemana, desde una experiencia ontoldgica en la que se fundan
las interpretaciones filoséficas, econdmica, politica, social, re-
ligiosa e historica de Karl Marx.

La pregunta que debemos hacer a la obra de Marx es doble.
Por una parte: ;Cual es su sentido del ser? ;Tendra razéon
Heidegger al indicar a la subjetividad como su sentido funda-
mental? Por otra parte, y desde nuestro mismo pensar: ;Se
encuentra en Marx el horizonte de la Totalidad como ambito
irrebasable, final, inico? Si estas dos ultimas preguntas fueran
respondidas afirmativamente, no podriamos ya repetir simple-
mente esa interpretacion, pudiendo recoger, sin embargo, la
intencion histdrica de dicho pensar en América latina. En este
caso, ser hoy marxista en América latina no seria sdlo retornar
anacronicamente a la subjetualidad moderna, sino igualmente
cometer en su propia conducta una contradiccion insuperable:
Marx no habria sido marxista ahora y aqui, por las mismas
razones que no fue ni kantiano ni hegeliano en su época. Las
reflexiones que se refieren a Marx incluyen al propio Mao-
Tse-tung, ya que su pensar -por sus supuestos ontologicos-
queda incluido en la Totalidad. Descartadas las ontolo-
gias capitalistas y dogmaticas (ambas modernas y en "lo
Mismo")"** se abrir4 al pensador latinoamericano un proyecto
de gran novedad, de enorme responsabilidad y no menor exi-
gencia metddica. Tenemos conciencia de la novedad de nuestra
hermenéutica, y de alli lo inesperado, para unos y otros, de
los resultados de la misma.

La vida de Marx (1818-1883) es coetanea a la de Lotze (1817-
1881), el filosofo que expresara por primera vez de manera
sistemdtica la doctrina de los valores de su System der Philo-
sophie. No puede extranarnos que en la obra madura de Marx,
Das Kapital (comenzada en 1867), aparezca la axiologia o
doctrina del valor como fundamento de toda la economia
politica. Hemos elegido una obra definitiva para oponernos
a la reduccion interpretativa de Althusser: la obra de Marx
tuvo siempre de manera cabal una ontologia por fundamento
de sus interpretaciones, desde su juventud hasta su muerte.
Puede haber una "ruptura epistemoldgica" (de la filosofia a



46

la economia politica), pero no hubo "ruptura ontologica".
Leemos que lo originario es la relacion hombre-naturaleza por
mediacion de la "cultura" ("cultura" como lo trans-formado
por el hombre). Primeramente, la mercancia es un valor de

uso que puede satisfacer necesidades (besoin no es désir, diria
Lévinas). "La mercancia es en primer lugar un objeto externo,
una cosa, que mediante sus propiedades satisface necesidades
humanas de cualquier especie">’. Ese objeto (que dice enton-
ces relacion a un sujeto) es mercancia porque "tiene" un

valor, y "si se hace abstraccion del valor de uso del ser corporal
de la mercancia, no les queda a las mercancias mas que una
sola cualidad, la de ser pro-ductos del trabajo""*°. Es decir,

el fundamento del valor o del ser de la mercancia como valiosa
es el trabajo de un sujeto: "Un valor de uso o un bien no tiene
mas que porque algo de trabajo humano abstracto esta obje-
tivado o materializado en él". Viene ahora una pregunta propia
de la mathematizacion moderna: Pero, ";como medir la im-
portancia de su valor? Mediante el quantum de sustancia
constitutiva del valor, de trabajo que se halla contenido en él.
La cantidad misma de trabajo se mide por su duraciéon tempo-
ral... tales como la hora, el dia, etc.""’. El "yo trabajo" es

el fundamento del mundo para Marx, la culminacién del "yo
pienso".

Volvamos ahora a su juventud, sabiendo que Marx no podra
evadir el subjetivismo moderno en toda su vida (hasta 1883),
lo cual seria dicha evasion, por otra parte, un imposible mila-
gro en la historia del pensar humano. En 1844, nos dice que
"lo grande de la Fenomenologia de Hegel y su tltimo resultado
-la dialéctica de la negatividad como principio motor y pro-
ductor-, es, por -una parte, que Hegel conciba la auto-pro-
-duccion (Selbsterzeugung) del hombre como un proceso, la
objetivacion como desobjetivacion (Vergegenstindlichung als
Entgegenstaendlichung), como alienacion (Entdusserung) y
como negacion (Aufhebung) de esa alienacidn; por otra parte,
que capte entonces la esencia del trabajo (das Wesen der
Arbeit) y conciba al hombre objetivado y verdadero, por ser
el hombre real, como resultado de su propio trabajo... Hegel
concibe el trabajo como la esencia, como el ser del hombre
(als das Wesen des Menschen)"m. En efecto, Hegel, con otro
sentido que el que le dard Marx, habia tratado en diversas
partes de su obra acerca del trabajo'*’, pero este Gltimo apli-
cara dicha doctrina al trabajo manual del proletario europeo
(centro-europeo). El ego cogito se transformo en el Ich denke
de Kant y de Fichte y ahora en el Ich arbeite de Marx; el pa-



47

saje de la primacia de la teoria a la praxis lo dio el mismo
Kant cuando mostré en su Critica de la razon prdctica la ma-
yor vigencia de la razon préctica sobre la razon pura teodrica
perdida en antinomias y paralogismos' . El trabajo (Arbeif)
ha reemplazado al cogito cartesiano como la actualidad misma
constituyente de la subjetividad, y por ello no pone el ser de

la idea sino del pro-ducto (obra o manufactura, objetivacion
cultural, si se entiende por "cultura" la trans-formacion tra-
bajada de la naturaleza material). El sujeto moderno, ahora
como trabajador, pone el ser del objeto: la objetividad del
objeto es un valor como pro-ducto del trabajo. Dicho valor
objetivado en la cosa como materia del trabajo es el ser mismo
del sujeto. Si dicho valor fuera ahora poseido por otro que el
propio pro-ductor, éste perderia su ser, se veria reducido a la
nada. Esa nadificacion es la alienacion en su sentido negativo,
se explica porque "el trabajador pone su vida en el objeto,
pero ya no le pertenece mas a ¢l, sino al objeto... Lo que el
producto de su trabajo es, é/ no lo es ya; cuanto mayor es
dicho producto, menor es el trabajador mismo. La alienacion
del trabajador (die Entdusserung des Arbeiters) en su pro-
ducto significa, no solo que objetiva su trabajo en una existen-
cia exterior, sino que ésta llega a colocarse fuera de ¢l como
una fuerza independiente, extranjera y auténoma ante é1"'*'.
Dejando ahora de lado el valor positivo de la critica marxista,
no puede ocultarse que ontoldgicamente su fundamento es el
sujeto moderno 'y toda su filosofia una axiologia cultural. El
sentido radical del ser es el del subjetivismo no ya como cogito,
sino como Arbeit; entre el “ego” cogito y el “wir" arbeiten
(nosotros trabajamos) hay diferencia cuantitativa pero no on-
tologica.

Hagamonos ahora la segunda pregunta: ;Ha superado Marx
el horizonte de la Totalidad o se encuentra dentro de ella como
el ambito irrebasable, final y tinico? Esta pregunta es mas gra-
ve todavia, porque dejando atrés la subjetividad moderna,
penetra ya en el cuestionario ontoldgico, negando explicita-
mente lo meta-fisico o de la Alteridad ética propiamente dicha.
Afirmar la Totalidad como tnica es negar la Alteridad: Marx
ha hecho esto ultimo repetida y explicitamente. Tomemos un
texto de 1844: "Un ser se afirma como autébnomo (selbstdin-
diges) cuando es duefio de si y solo es duefio de si cuando no
debe su ser (Dasein) sino a si mismo (sich selbst). Un hombre
que vive por la gracia de un Otro (eines anderen), se conside-
ra como un ser dependiente (abhdngiges). Vivo totalmente
por gracia de un Otro, cuando le soy deudor, no sélo del



48

haberme ayudado en mi vida sino de que haya creado (geschaf-
ten) mi propia vida; es decir, cuando es la fuente de mi vida;

y mi vida tiene necesariamente un tal fundamento (Grund)
fuera de ella (ausser sich) si no es (dicho fundamento) mi
propia creacion'*. Es por ello que la creacion (Schopfing) es
una representacion muy dificil de extirpar de la conciencia
popular. El ser-por-si-mismo (Durchsichselbstsein; a se, diria
un latino) de la Naturaleza y el Hombre es incomprensible
para ellos, porque contradicen los hébitos pro-ductores de la
vida practica. La creacion de la tierra ha recibido un golpe
terrible gracias a la Geognosis, es decir, de la ciencia que
expone la formacion de la tierra, el devenir de la tierra como
un proceso, como una auto-pro-duccion (Selbsterzeugung). La
generatio equivoca es la inica refutacion practica de la teoria
de la creacion (Schioptungstheorie)"'®. Este texto es suficien-
te para descubrirnos al Marx ont6logo, el que niega la meta-
-fisica y afirma la Totalidad (como para Hegel como Natura-
leza e Historia) como Unica, autosuficiente y sin exterioridad.
La negacion sin embargo del Otro como Dios creador, le lleva-
ra al Otro; su misma antropologia tenderd a una Totalidad
totalizada sin alteridad. Veamos estos dos pasos, de la negacioén
teo-logica a la negacion antropoldgica de la Alteridad.

En la critica a la re-ligion (re-ligazon al Otro) se encuentra
ya explicitamente la argumentacién que fundamenta la Tota-
lidad en si misma, y organiza ontolégicamente a la Totalidad
como la fuente desde donde emanara la interpretacion dialéc-
tica historica y socio-politica marxista. No hay diferencia
ontologica con Hegel, y en este nivel Marx es simplemente un
hegeliano mas. Recuérdese que Hegel dijo que "el finito es
un momento esencial del Infinito en la naturaleza de Dios, y
por esto puede decirse: Dios mismo es el que se finitiza, el
que pone en si mismo las determinaciones"'**. Dios o el Abso-
luto tiene dos vertientes de sus determinaciones: la naturaleza
y la historia humana. Lo mismo piensa Marx, y cuando enun-
cia que "en Alemania la critica de la religion ha llegado en lo
esencial a su fin, y la critica de la religion es la premisa de
toda critica"'**, no hace sino seguir a Hegel. No se niega lo
divino, sino lo divino Otro y creacionista, para afirmar, enton-
ces, la Naturaleza y la Historia como el Todo, natural y eterno.
La critica del creacionismo -como con Fichte, Hegel y des-
pués a Nietzsche, por citar a algunos- lo inclina decididamen-
te al panontismo. El ateismo de un Dios-Otro no es sino la
afirmacién del Todo-lo-Mismo como Dios; no hay tres posicio-
nes, sino solo dos: el "Todo" es Dios o Dios es "el Otro abso-



49

luto"; el ateismo es s6lo un pensar en curso que no ha llegado
a sus ultimas conclusiones.

La negacion del Otro le exige a Marx pensar todo desde la
Totalidad sin Alteridad, aun al nivel dialéctico econdmico-po-
litico. Puede verse que todo es pensado bipolarmente, tanto el
proceso de alienacion como el de liberacion y en la Totalidad
cerrada que se alcanza la superacion sin contradicciones. "La
Totalidad de la sociedad (die ganze Gesellschaft) se escinde
cada vez mds en dos grandes campos hostiles, en dos clases de
grandes proporciones que se enfrentan de una manera directa
entre si: la burguesia y el proletariado”"'*. "La historia de
todas las sociedades que se han dado hasta ahora es la historia
de la lucha de clases (Klassenkimpfen)""*’. La logica de la
Totalidad se cumple implacablemente: la lucha es a muerte
porque el dominador no tiene posibilidad sino de desaparecer
o alienarse bajo el dominio del dasalienado por la liberacion
en-ajenada dentro de la Totalidad. La iinica manera, para
Marx, de no hacer de los proletarios los verdugos o dominado-
res de una nueva clase oprimida futura, era proponer una Tota-
lidad sin divisiones, escisiones o contradicciones internas (un
verdadero "Reino de Dios" en la tierra). No advirtié que la
Totalidad sin Otro, ni siquiera como oprimido, era el término
del dis-curso, de la historia y de la dialéctica; no podia ser el
comienzo de la historia, sino su fin ultimo. La Totalidad bipolar
no podia pensar la cuestion de otra manera: "El comunismo
es como perfecto naturalismo-humanista, como perfecto hu-
manismo-naturalista, la verdadera liberacién'*® del antagonis-
mo entre el hombre con la naturaleza y entre los hombres
entre si, la verdadera solucion en la lucha entre existencia y
esencia, objetivacion y autorrealizacion, libertad y necesidad,
individuo y especie"'*’. Es decir, "la sociedad es la esencia
cumplida del hombre con la naturaleza; es la verdadera resu-
rreccion de la naturaleza (Resurrektion der Natur), el reali-
zado naturalismo del hombre y el realizado humanismo de la
naturaleza"'>’. La Totalidad como Identidad o Unidad origi-
naria es entonces el tltimo horizonte de su pensar; Totalidad-
-idéntica de "lo Mismo" de la que se di-ferencian naturaleza
y humanidad, burgueses y proletarios. El Retorno a "lo Mis-
mo" es, como en Hegel, supresion de las determinaciones que
di-ferencian. "El hombre, por més que sea un individuo parti-
cular es, en la misma medida, la Totalidad (7otalitdt), 1a
Totalidad ideal, la existencia subjetiva de la sociedad pensada
y sentida para si, del mismo modo que también en la realidad
existe como intuicidon y goce de la existencia social y como una



50

Totalidad de exteriorizacion vital humana. Pensar y ser estan,
pues, diferenciados (unterscheiden) y, al mismo tiempo, en
unidad (Einheit) el uno con el otro""".

Marx pertenece entonces a la modernidad por su doble su-
puesto jamas pensado: por afirmar el sujefo como fundamento
del ser, y la Totalidad como ultimo horizonte de su dialéctica
bipolar, ontologia que explicitamente indica la imposibilidad
de una meta-fisica de la Alteridad.

La alienacion, desde una meta-fisica o ética de la Alteridad,
es causada por el mal (tal como lo hemos descripto en el
§ 21); la liberacion es por el contrario, el modo activo o actual
de lo llamado bien (en el sentido del § 22 de esta obra). En la
ontologia de la Totalidad la alienacion o es caida (como en
los mitos tragicos de los griegos), o es como la aparicion de lo
alienado desde la materia informe de la misma Totalidad. Si se
tienen en cuenta los esquemas anteriormente propuestos, el
movimiento / a es la caida alienante (por ejemplo del alma
orfica en un cuerpo prision); o la situacioén de "lo otro" di-fe-
rido (II) no tendria explicacién, sino por degradacion de algo
de la Totalidad. En ambos casos el término ex quo de la alie-
nacion por alejamiento o degradacion queda mal explicado.
En la dialéctica de la Alteridad en cambio la cuestion queda
perfectamente planteada: el movimiento de alienacion (7 b)
es el pasaje del Otro libre a la situacion de "lo otro" oprimido:
se pasa de la dis-tincién a la di-ferencia, de ser un Todo libre
a una parte dominada. Pero, lo que es mas importante, la
opresion del Otro ha sido activamente producida por el pasaje
de un hombre desde el centro de su autenticidad al ejercicio
de la voluntad de poder (indicado por la flecha / ¢). Cuando
la Totalidad por el pecado, el mal, se cierra al Otro, es decir ,
lo hace una cosa o instrumento a su servicio, se enaltece a si
misma y ejerce el poder alienante en su provecho; "lo mismo"
di-ferido como el poderoso dentro de la Totalidad ("lo Mismo"
como Totalidad) se ha autoalienado ya que su inalteridad- (esto
significa igualmente en-ajenacion), su a-version al Otro, le
cierra su propio progreso, su propia perfeccion en el amor,
su crecimiento en el servicio del Otro, el dis-curso historico
de la novedad creativa. El que ejerce injusta y violentamente
la voluntad de poder (sea conquistador, aristocrata, burgués
o técnico de la sociedad superdesarrollada) se aliena al domi-
nar al que tiene una voluntad oprimida (sea indio, pueblo, pro-
letario o simple hombre masa de nuestra sociedad tecnificada) .

Por su parte, la liberacion, que en la ontologia de la Totali-
dad se alcanza siempre por la muerte del opresor (movimien-



51

to indicado por la flecha 2 a), y por lo tanto teniendo a la
violencia primera como medio de alcanzar el poder que sera
ejercido con violencia armada sobre el nuevo oprimido (II),
puede ser original y diversamente pensada desde la Alteridad.
Si en la alienacion el momento activo es el del que sube para
dominar (flecha / ¢), en la liberacion el momento activo es
el del oprimido que se constituye como un libre ante la Tota-
lidad (flecha 2 b). La liberacion del oprimido nunca podra
ser un don o regalo, ya que no es posible esperar del mal la
justicia (la voluntad de poder es intrinsecamente mala). La
justicia puede esperarse del que sufre la injusticia, pero
no del que la comete. Ese hombre que puede ser bueno porque
no es malo, el oprimido, el pobre, el otro di-ferido como "lo
otro", es el punto de apoyo de su propia liberacion. Pero esa
liberacion no serd autoenajenante porque no pretende ocupar
el lugar de su opresor, al que deberia previamente asesinar.
El liberador que se libera se constituye como un Otro libre y
autonomo y exige asi a su antiguo "amo" a convertirse al si mis-
mo. La liberacion alterativa (flecha 2 b) es la causa de la con-
-version del dominador (flecha 2 c¢): el oprimido se libera
liberando. El que se libera matando primero nace ya enajena-
do en la Totalidad totalitaria, toda ella "manchada con la
sangre de Dios": del Otro, como diria Nietzsche. No se puede
liberar al hombre sobre el cadaver de Otro hombre. No se
piense, sin embargo, que la tarea de la justicia, del bien meta-
-fisico, pueda realizarse sin violencia, pero esta cuestion debe-
ra ser tratada en otra parte de esta obra, en el § 30 (debe, sin
embargo, comprenderse que hay diversos grados de violencia
militar o armada; la violencia pedagdgica, de la toma-de-
conciencia o pro-fética; etc.)' .

Si el movimiento alienante es el mal (esencialmente flecha
1 ¢) y el de la liberacion el bien (esencialmente 2 b), ese
doble movimiento del no-al-Otro como cerrazon de la Totali-
ded o del si-al-Otro como su apertura en el servicio vendria:
a ser el punto de partida de una nueva descripcion filosoéfica.
La filosofia no seria ya s6lo un des-cubrir lo ya dado como
verdad del ser; dicha verdad es la verdad de la Totalidad com-
-prendida. El proyecto del fil6sofo seria en ese caso un estar-
en-la-verdad. Ahora, en cambio, el fildsofo deberia rebasar el
horizonte ontoldgico de la verdad y abrirse al &mbito de la
justicia. Su pensar no puede corroborar la alienacion del Otro
como "lo otro" oprimido dentro de la Totalidad. Su pensar
debe ser un factor historico del proceso de liberacion del
Otro. Como hemos dicho en otra parte, "la filosofia viene a



52

desempefiar un papel histérico en el proceso de liberacion. Al
pueblo puesto en movimiento, al hombre de accidn viene el filo-
sofo a agregar lo nuevo, lo Otro, lo que interpela como un siem-
pre mas alld y que s6lo habla al que tiene adiestrado su oido:

al filésofo que piensa desde la opresion para que nazca la
filosofia en América latina"'™.

§ 24. LA "CONCIENCIA ETICA" COMO OIR LA VOZ-DEL-OTRO

En la exposicion de este tema central de la ética no podremos
para nada recurrir a los griegos. El mundo indoeuropeo, en-
cerrado en una Totalidad irrebasable, no podia escuchar una
voz, un llamado (vocatio) que interrumpiera interpelante
desde "afuera". Sera entonces necesario recurrir al testimonio
de otras culturas que experimentaron la Alteridad y que nos
la dejan claramente indicada en sus obras de arte. La evolu-
cion de esta tradicion hoy ya milenaria podemos resumirla
rapidamente asi: en primer lugar, se experimenta al Otro,

el que habla y clama, como ante el que el "corazoén" oye o
escucha. Poco a poco el Otro va siendo interiorizado y se va
transformando en un "que me ve" en potencia, de tal manera
que en todo lo que obro me veo visto: es un saber concomitan-
te del que obra algo como visto por otro (cum-scientia). Ese
pasaje se produce en el tiempo de la helenizacion del judeo-
-cristianismo (época patristica y medieval). Por tltimo, el
Otro desaparece y la conciencia moral es autonoma, desapa-
reciendo toda heteronomia, es decir, rigiéndose desde si, por y
para ella misma. Se trata, justamente, de superar esta muerte
o0 no-al-Otro en una cuestion de radical importancia para toda
¢tica y moral. En nuestra exposicion distinguimos entre con-
ciencia ética (meta-fisica, trans-versal o voz-del-Otro) y la
conciencia moral (Ontica; interiorizacion de la anterior y que
juega su papel dentro de la Totalidad). La conciencia ética
posibilita la conciencia moral.

Dicese que el rey semita, hebreo, Salomon, pidié como don
supremo el tener "un corazdn que sepa escuchar (shoméah)"
(I Reyes 5, 9). La traduccion griega de los LXX tradujo en
griego synesin (tener comprension, inteligencia o conciencia).
El verbo shamdh significa al mismo tiempo escuchar, oir, obe-
decer y comprender (en el sentido de comprension-interpreta-
cion existencial). No se trata de la sabiduria tedrica (sofia) de
los griegos, sino de una actitud muy distinta y que debemos
describir muy resumidamente. Tomemos ahora y para ello otro



53

ejemplo: "Moisés con-voco (igra) a todo Israel y le dijo: Es-
cucha (Shmah), Israel, las normas y las exigencias de justicia
(ha-mishpatim) que hablo (dabér)™* ante vuestros oidos (v’
aznaijem), hoy. Aprendedlos y guardad los para ponerlos en
practica (lahastarm)... Sobre la montafia, en medio del fuego,
Yahveh os ha hablado cara-a-cara, y yo permaneci entonces
entre Yahveh y vosotros para haceros conocer la Palabra
(dabar) de Yahveh" (Deuteronomio 5, 1-5). Este testimonio,
para nosotros cultural y artistico, nos remite a una experiencia
antropoldgica de la mayor importancia para la filosofia con-
temporanea latinoamericana. Se evidencia como una estructu-
ra riquisima en posibilidades de descripcion.

Se trata siempre de una palabra que llama, de una voz que
interpela desde mas alla del orden de la vision, trans-ontologi-
ca, pero que es efectiva solo si hay un oido que sepa oir: "El
Senor me ha abierto los oidos" (Isaias 50, 5); "cada dia des-
pierta mis oidos para que oiga como discipulo" (/bid., 4);
"guarda silencio, Israel, y escucha" (Deuteronomio 27,9). La
palabra "obediencia" en castellano (ob-audire: oir lo que se
tiene delante) , y su correspondiente en aleman (Ge-hor-sam:
de horen), derivan de "oir". Se presta oido, se responde y
obedece la palabra que previamente ha sido recibida en la
disponibilidad. Hablando de esta disponibilidad Marcel nos
explica que "esta irrupcion [del Otro en el si mismo] no puede
producirse sino en el seno de un ser que no forma consigo
mismo un sistema clauso, hermético, en el cual nada nuevo
podria penetrar"'>. Se establece entonces una dialéctica entre
voz-oido. La voz (del latin vox; de donde deriva in-voca, con-
-voca, e[x]-voca, etc., y el verbo vocare; en hebreo gol: "escu-
chad todavia la voz de Yahveh", (Deuter. 5, 25) es el sonido
producido por las cuerdas vocales y expelida por la boca en
la que resuena (persona es bien posible que derive de per-
-sonare);, esa voz es s6lo un signo, un testimonio del misterio
del Otro que se revela: atestigua por el Otro e irrumpe en el
mundo. La voz que invoca, que llama, que interpela'*® nos
e-voca el olvido del Otro en el que permanentemente cae lo
ontico-ontoldgico. La voz-del-Otro como otro re-voca la preten-
sion de absoluto que tiene la Totalidad y la con-voca en su in-vo-
cacion a a-vocarse a la causa del Otro, en la promocion de la
justicia. Oir la voz-del-Otro como otro significa una apertura
ética, un exponerse por el Otro que sobrepasa la mera aper-
tura ontologica (la Erschlossenheit de Heidegger es un habér-
nosla con la Totalidad; aun el "estado de resuelto" -Entschlos-
senheit- no es sino el modo auténtico de dicha apertura,



54

ontoldgica y no-ética): es la apertura misma de la Totalidad

al Otro, apertura meta-fisica. Esa apertura es silencio (en el
texto hebreo citado ha-sket; Deut. 27, 9), pero no el silencio
interior al habla, sino el silencio del habla misma, silencio del
mundo, anonadamiento y disponibilidad al Otro como otro. La
fe meta-fisica (Cfr. § 19, t. I, notas 405-411) es limite de la
vision; la bene-volencia o amor-de-justicia es la irrupcion del
amor en el Otro; la disponibilidad o apertura es silencio, es
esperanza y no mera espera; es respeto que hace lugar a la
revelacion en el didlogo. De esta manera la "conciencia ética”
o "meta-fisica" es el "corazon que sabe escuchar" la voz-del-
Otro -expresado en antropologia hebrea-, y es en este senti-
do que se dice que la "conciencia golpe6 a David" (I Samuel
24, 6). Hemos traducido por "conciencia" la expresion lev-david
("el corazon de David"; en los LXX: kardia). Por su parte,

en los Testamentos de los Patriarcas, cuando agoniza Rubén,
clama: "Hasta ahora me atormenta mi conciencia (synéidesis
moii)""’. Esta palabra griega (syn-eidesis: con-conocimiento)
es frecuente en los textos paulinos del Nuevo Testamento'™®,

y de alli pasa a la patristica griega y latina.

Es importante anotar aqui como se ha ido produciendo un
pasaje. En la época arcaica la voz-del-Otro juega su papel en
su empirica exterioridad. Poco a poco se va "interiorizando"
y perdiendo Alteridad, hasta transformarse. dicha voz, en un
kritérion fysikén">® (formula de Basilio el Grande que tradu-
jeron los latinos por "naturale iudicatorium", y que en caste-
llano equivale a: tribunal natural). La voz-del-Otro ha sido
retrotraida al interior de la Totalidad ontolégica como mera
"voz de la conciencia". Con-ciencia, es decir, un saber conco-
mitante a la accion, pero que se funda en el horizonte de la
com-prension: intramundana entonces, ontica por lo tanto.

Los Padres griegos se refieren a la cuestion'®’, igualmente
los latinos'®', pero el que tendra mas importancia para nuestra
cuestion es Jerénimo, el que comentando al profeta Ezequiel
ensefa que en Cain subsistia, aun después de la expulsion del
paraiso, "una chispa de conciencia, que los griegos llaman
syndéresis"l62. Habra que esperar hasta el 1230 para que la
cuestion de la syndéresis se estudie junto a la cuestion de la
conscientia. La dialéctica voz-oido en la Alteridad se interiori-
za como dos momentos onticos: la voz y la conciencia son
vistas como facultad, habito o acto. Al perder la voz su exte-
rioridad real, el mismo oido se fue reduciendo a una mera
metéafora. En la filosofia implicita del pensar de Tomas la
cuestion de la conciencia moral ha quedado apresada dentro



55

del &mbito de la ontologico (la cuestion meta-fisica de la Alte-
ridad es tratada en la parte explicitamente teologica)'®. Por
ello la syndéresis no es sino la com-prension practico-existen-
cial fundamental, apertura al horizonte ontoldgico o compren-
sion concreta del ser en cada caso el mio, el nuestro'®*. "El
Otro" ha sido incluido en la Totalidad, en el interés comun;

la exterioridad o negatividad radical del Otro como dis-tinto,
aunque no se niega, no es afirmada claramente. La influencia
helenizante es preponderante. En este caso, la conciencia moral
es un acto que aplica'® el horizonte ontolégico mismo de
com-prension, los primeros principios practicos, como los de-
nominaban los medievales. La syndéresis es el habito de la
inteligencia practica, natural, que com-prende el ser en tanto
pro-yecto o fin; la conciencia es un acto de dicha inteligencia
practica que infiere por un silogismo practico, en el que la
deliberacion (concilium) es su discurso propio. Es aplicacion
es entonces de-ductiva, desde lo ontologico se deduce la ontico
o intramundano. Como por el momento nos importa no el
momento ontologico, sino el meta-fisico, podemos decir que los
medievales habian dejado en segundo plano la cuestion de la
voz-oido en la problemadtica de la conciencia moral.

Si los medievales plantearon preponderantemente el oido de
la voz posibilitante de la moral como estructura teo-ldgica, los
modernos al instaurar una conciencia autobnoma (ego cogito)
como sujeto que pone el ser del objeto, no pudieron sino
explicar la conciencia moral como aplicacién'® pero, no ya
del ser ontologicamente com-prendido, sino s6lo de un momen-
to intramundano u dntico, en Kant la ley moral o en Scheler los
valores). No puede haber una apertura meta-fisica porque ni
siquiera hay una com-prension ontologica. Para Kant el ser
de lo en-si ha sido reducido a ser tema de una fe racional:
para Scheler la intuicion o intencion estimativa del valor al
fin se queda en la mera posibilidad qua posibilidad sin alcan-
zar la com-prension del ser como pro-yecto que funda la misma
posibilidad'®’. Para Scheler el acto de la conciencia moral se
cumple en el preferir (Vorziehen)'®, antes de elegir (Wahl-
akt); la preferencia recae sobre valores y segiin una jerarquia
cultural y personal: el éthos concreto personal.

Heidegger se levanta contra toda la modernidad para des-
cribir la cuestion de la conciencia moral desde un punto de
vista desconocido hasta entonces: se trata del descubrimiento
del nivel ontologico como punto de apoyo para el tratamiento
del problema'®. En primer lugar, efectia un analisis ontold-
gjco de la conciencia moral superando asi la interpretacion



56

vulgar u 6ntica'”’; es decir, todos los fenémenos descriptos
por la filosofia sobre la conciencia (examen previo, excusa,
acusacion, remordimiento, testificacion, "ligazon", instigacion,
reprension, etc.) son momentos dntico-practicos que se fundan
en un momento previo, el que podria denominarse la "concien-
cia moral ontologica" (que debe distinguirse de lo que nosotros
llamamos "conciencia ética" o "meta-fisica"). Por ello "no es
casual que Kant se sirviera en su exégesis de la conciencia
moral de la imagen del tribunal como idea basica directiva...
También la teoria de los valores, preséntese como formal o
material, tiene una metafisica de las costumbres, es decir, una
ontologia del Ser-ahi y de la existencia por tacito supuesto
ontologico"'"!. Ese presupuesto (Voraussetzung) es de lo que
se trata. En efecto, la "conciencia moral ontoldgica da a com-
-prender algo, abre"'’?. Los entes como "posibilidades" nos
hacen frente dentro del mundo en tanto posibilidades funda-
das en un poder-ser o pro-yecto. El modo cotidiano de habér-
nosla con dicho pro-yecto, el "uno" que encubre el sentido de
la que empufiamos todos los dias, es el de estar a la deriva,
errantes, perdidos, en el estado de "publica impersonalidad del
uno 'y sus habladurias donde se deja de oir, para oir al uno
mismo, al auténtico si-mismo"'">. El carcter de la "conciencia
moral ontoldgica" en su vocacion o llamado, en su voz, salta
por sobre el modo de hablar cotidiano, dntico, para interpelar
el mismo Ser-ahi en su si-mismo olvidado y oculto. El mismo
Ser-ahi es interpelado por su propio poder-ser auténtico, en su
si-mismo, interpelacion que sin decir palabra, sin decir nada,
abre el Ser-ahi clarividentemente sobre sus mas auténticas
posibilidades; lo avoca, desde la inhospitalaria situacion en
que lo deja ese llamado ontoldgico -que lo arranca de la
ocultante cotidianidad-, a saber com-prender el ser-culpable,
es decir, la finitud radical que su propio ser incluye (el "poder-
no-ser" que su "poder-ser" coimplica): Ser-culpable (Schul-
digsein), que el hombre con "conciencia moral ontologica”
tiene siempre presente como la luz que ilumina la "condicion
existenciaria de posibilidad del bien y del mal moral [dnti-
co]" '"*. Podemos ver, entonces, que la exégesis nunca supera
el ambito de la Totalidad, al fin la conciencia moral funda-
mental es una voz que interpela al hombre mismo desde el
si-mismo. El Otro real, el que se encontraria meta-fisicamente
trascendente, es reducido siempre a la mera posicion de algo
6ntico o intramundano: "como una potencia extrafia"' ">, 0 a
alguien con el que soy sin radical importancia.

Se trata ahora de superar la modernidad y aun la Totalidad



57

ontologica de Heidegger. La "voz de la conciencia" (meta-fisi-
ca) es, simple y realmente, la voz-del-Otro, del Otro como la
suprema negatividad que trasciende el horizonte 6ntico-onto-
logico, cuya voz resuena onticamente como recuerdo, como el
eco de los llamados que cotidianamente 0igo y que no sé inter-
pretar: se tiene oidos, pero no se escucha la voz-del-Otro.
(Cémo es posible que no se oiga la voz-del-Otro que continua-
mente habla? Porque se esta encerrado en una Totalidad tota-
lizada, clausa, que sdlo sabe escuchar, interpretar, al que habla
sobre "lo Mismo". El mondlogo es tautologico aunque sea entre
dos hombres, di-ferentes internos a la Totalidad. La voz tau-
tologica de la Totalidad es ontica, es la voz del uno, de la
"habladuria" de la que nos habla Heidegger; atn el llamado
auténtico del "si-mismo" es la mera reafirmacion de la Tota-
lidad sin novedad, como retorno de "lo Mismo", como actua-
lizacion de lo ya potencial: es llamado a "pro-ducir" y no a
"pro-crear".

La "conciencia ética" es un encuentro coimplicante, una ana-
léctica unidad de dos momentos: la voz-del-Otro y el oido abier-
to de la Totalidad. La apertura del oido que nos permite oir al
Otro es posibilitada por el si-al-Otro o amor-de-justicia que
irrumpe en el Otro como otro benevolentemente. El que ya
es amado primero es ahora, en la con-fianza, hecho depositario
de la dignidad de poder revelar algo nuevo, y es por ello que
escucho, que dejo de hablar y guardo silencio todo tendido
hacia la captacion del sonido de su voz, hacia la interpretacion
de la palabra analdgica creadora. Ese estar atento a la voz-del-
Otro, atento ante el misterio, a la espera de su desnudamiento
que se produce no sin rubor, s6lo puede acontecerle al que se
ha convertido, al que con-verge al Otro por sobre la Totalidad
y se abre a la trascendencia. La “conciencia €tica” es entonces
oir-la-voz-del-Otro; voz o palabra que exige justicia, que exige
su derecho, ya que el Otro es "Santo", mejor: "el Santo", el
sagrado por excelencia, y, por ello, quien oye su voz no puede
sino lanzarse en el camino de la justicia.

Por el contrario no tener conciencia ética significa haber
matado al Otro, que es lo mismo que decir que el Otro guarda
"silencio". El "silencio" del Otro no es sino la mordaza con la
que hemos tapado la boca ajena. Nadie guarda "silencio"; se
lo hacemos celosamente guardar bajo pena de muerte. La con-
ciencia €tica tiene ante si la palabra-del-Otro; la conciencia
no-¢ética, totalitaria, dominadora, que tiene a-version al Otro,
tiene ante si una cosa silenciosa (no porque el Otro sea cosa,
sino porque en la dialéctica de la dominacion el dominador



58

no tiene ante si sino algo cosificado, alienado). "Lo otro" (el
Otro alienado y oprimido) profiere entonces "lo mismo" que el
dominador; si hablara algo dis-tinto, el dominador exclamaria:
"Este pobre inculto habla sin sentido!". "El analfabetismo" de
la cultura del dominador pasa por ser incultura sin mas; la
cultura incomprendida del Otro se ignora, se la iguala a la
nada. El "silencio" del Otro oprimido como "lo otro" es exacta-
mente lo contrario al "silencio" del desierto profético'”® que
hay que saber guardar para oir la voz-del-Otro; el primero es
un "silencio" vacio, el segundo pleno de ser y sentido.

El tentador y el "maestro del mal"'”” nunca es el Otro que
habla, sino "lo otro" como di-ferencia de la Totalidad que no
tiene voz nueva, sino que dice "lo mismo"; es tautologico. El
que propone el mal no es la voz de la conciencia, porque pro-
yecta la complicidad en la dominacion. La palabra que tienta
no es dialogica, es monoldgica; afirma y reafirma la Totalidad
cerrada; no es en verdad palabra reveladora sino encubridora,
falsa, errante, mentirosa. La palabra del conquistador, coloni-
zador, opresor no puede nunca ser la voz de la conciencia; es
la voz solitaria del hombre instalado en la univoca Totalidad;
vO0z que no espera tener ante si ningun oido Otro; solipsismo
de Cain que ha matado hace tiempo a Abel. Cuando el conquis-
tador decia a los chibchas de Nueva Granada: "-Dad me oro,
dadme oro": y mataba indios y sacrilegamente abria las tumbas
para robar dicho oro, no era la voz ética de la conciencia, sino
la tentacion dominadora misma.

Solo puede oir el que puede hablar revelantemente. S6lo
puede revelar lo nuevo el que presta oidos al Otro. Sélo puede
oir y hablar creativamente el que ha emprendido la senda
de la liberacion. Saber escuchar la voz-del-Otro es saber dispo-
nerse a que su interpelacion sobrecoja mi seguridad. mi insta-
lacion, mi mundo, como un clamor riesgoso e inquietante de
justicia. La exigencia de justicia del Otro es proferida por su
voz y s6lo puede aceptar ese reto el que no teme el riesgo, el
que teme dejar de escuchar al Otro, porque el Otro como
pobre es el Santo. La nocidn de "liberacion" se origina en la
tradicion judeo-cristiana, aunque se encubre su significado mas
fuerte bajo palabras tales como "salvacion", "redencion", etc.
El texto mosaico, para nosotros un testimonio cultural y artis-
tico, es muy claro: "Estoy resuelto a liberarlos (lehatsilo) de
la mano de los egipcios" (Exodo, 3, 8), y lo mismo puede de-
cirse del maestro galileo cuando dice: "Ponéos de pie y levan-
tad la cabeza, pues vuestra liberacion esta proxima" (Lucas
21, 28)'7®. El proceso de la liberacion (cuyo sentido en la onto-



59

logia de la Totalidad de Hegel o Marx es muy distinto, como
hemos visto en el § 23) es un ir saliendo de la Totalidad en
tanto "cerrada", un abrirse al Otro y constituirse por ello en
Otro de la Totalidad cerrada misma. El profeta es el que se
"extrafia", se torna extranjero y se enfrenta a la Totalidad
cerrada, y desde el "desierto" puede escuchar la nueva voz-del-
Otro que como oprimido por el Todo ha sido reducido a la
nada y su palabra al aparente silencio del analfabeto. El pro-
feta no s6lo oye la palabra nueva, sino que se compromete en
la historia a fin de que el Otro haga escuchar a todos la palabra
Jjusta. El hombre con conciencia ética, al escuchar la voz-del-
Otro, se transforma, ain contra su voluntad, en festigo, testi-
monio del Otro (en griego mdrtys: martir): representa, obra
como delegado, atestigua por el Otro oprimido ante la Totali-
dad cerrada totalitariamente. Como la Totalidad cerrada no
quiere escuchar la voz-del-Otro, porque no quiere tener con-
ciencia €tica (ya que es su muerte como Absoluto), intenta,

y casi siempre lo logra, matar al testigo del Otro. Por ello, el
que tiene conciencia ética, el profeta, dificilmente deje -de
una manera u otra- de ser martir. EI martirio, el testimoniar
al Otro: al pobre oprimido, es el signo de que esta en la liber-
tad y que se estd liberando del Todo como maligno, como
Totalidad-totalizada.

El varén que tenga conciencia ética oird la voz de la mujer
oprimida en una cultura patriarcal; el padre y el maestro oiran
la voz del hijo y del discipulo, al haberse liberado de la peda-
gogia dominadora; el hermano liberandose oira la voz del
hermano oprimido, pobre, del pueblo alienado que exige
justicia.

La conciencia ética o meta-fisica es entonces el encuentro de
la voz-del-Otro que interpela y exige justicia desde su exterio-
ridad dis-tinta, encuentro de dicha voz con el que sabe oir-al-
Otro. "El que tenga oidos para oir que oiga" (Marcos 7, 16).

§ 25. EL OTRO, EL BIEN COMUN Y EL INFINITO

La voz-del-Otro es ana-léctica. Nos llama desde distintos hori-
zontes, desde mas alla de diversos horizontes ontologicos, como
la negatividad que al presentarse se ontifica pero al mismo
tiempo se ausenta meta-fisicamente. El Otro es lo negativa-
mente ético y meta-fisico; lo comun es lo ontolégicamente
equivoco; el Infinito es lo escatologicamente dis-tinto. La 16gi-
ca de la Totalidad es univoca; la l6gica de la Alteridad es



60

analoga. Llegamos aqui al fin de los dos tltimos capitulos,
a la conciliacion de la Alteridad y la Totalidad, pero no toma-
mos la palabra "conciliacion" en el sentido que ascenderiamos
a una Totalidad absolutamente comprensora, sino, simplemen-
te, en el correcto planteo historico de una dialéctica de la
Totalidad-Alteridad, donde deben estar presentes los dos térmi-
nos, términos que sin embargo permanecen dis-tintos porque
separadamente otros (y no meramente di-ferentes). Es el "pa-
saje" de la eticidad meta-fisica a la moralidad ontico-ontoldgica.
El profesor Ricoeur nos decia en Paris, y escribi6 un articulo
en la revista Esprit, que se trata de la dialéctica historica y al
mismo tiempo simbolica, propiamente hebrea, del "profeta"
ante el "rey". El "rey" es el responsable y el poder de la Tota-
lidad (Saul, David, Salomon, Ajab...); el "profeta" es el que
sabe oir al Otro (Samuel, Natan, Elias...). El "rey" sin profe-
ta es un dominador de una Totalidad cerrada, injusta, violen-
tamente asesina del Otro. El "profeta" sin rey es un anarquico
o utopico de un proyecto inexistente e irrealizable. El "profe-
ta" ejerce su accion liberadora sobre el rey (Moisés sobre el
Faradn); el "rey", para ser éticamente justo, debe oir la voz
del profeta y lanzar dialécticamente la Totalidad hacia nuevas
posibilidades historicas. La profecia se hace real por el "rey"; la
obra del Todo se abre al futuro y la justicia por dicha profecia.
El "rey" es la politica; la "profecia" es meta-fisicamente filo-
sofia. La filosofia se hace real en la politica; la politica sin la
critica filosoéfica cumple una tarea inmoral. La filosofia sin
incidencia y compromiso politicos es una utopia, es irreal, es
sofistica. El fil6sofo pensara el camino que abriré la Totalidad
al Otro, pero sera la Totalidad abierta dialécticamente la que
servird efectivamente al Otro al incluirlo en la nueva Totalidad
¢ticamente justa. Se trata de una nueva Totalidad histérica que
supera la antigua Totalidad. Veamos esto mas detenidamente.
"El Otro" se manifiesta por el rostro como lo exterior al
horizonte ontoldgico: mas alla de la Totalidad establecida,
instaurada, institucionada, "de derecho" (ya que posee per-
fectamente establecido su "cuerpo de leyes positivas" y cul-
turales). "El Otro" trasciende el todo de los intereses (que
incluye los fines del "pacto" de un Hobbes, Rousseau o He-
gel'”, pero igualmente el 6 koinén agathon'™® del mismo
Aristoteles) de la Totalidad como "lo Mismo". Si el interés
"comun" es el t¢los de una Totalidad cerrada, no es en reali-
dad un "bien", sino el simple interés o el "ser" del Todo como
lo tnico, lo divino, lo eterno, lo Absoluto (desde la polis griega
hasta la Nation de Hitler)'™', un pro-yecto sin Alteridad.



61

El "bien comun", realmente "bien" y no mero fundamento
de una Totalidad institucionalizada en la dominacion y la in-
justicia de lo definitivamente cerrado, es el que perennemente
se avanza hacia el Otro para servirle en la justicia instauran-
do un nuevo Todo, crecido en la pro-creacion y mas alla de los
limites estrechos establecidos en el pasado. El Todo de "lo
Mismo", abierto al Otro, "Otro" que el profeta ha sabido escu-
char y testimoniar, pasa por la praxis trans-versal, praxis que
lanza al Todo hacia una nueva Totalidad que lo supera, una
nueva Totalidad historica, Totalidad futura. El futuro autén-
tico de la historia alterativa se opone al mero futuro inautén-
tico de la actualidad de lo ya potencial en el Todo sin alteridad.
El futuro en la alteridad es tiempo nuevo, es novedad radical,
es bien comun (si se entiende por bien el si-al-Otro en la
praxis liberadora). El futuro en la Totalidad es desarrollo del
tiempo viejo de "lo Mismo", antigiiedad definitivamente re-
tornante sobre si misma, mero interés egoista del Todo (interés
univoco del dominador en su praxis opresora de "lo otro"
esclavizado).

"El Otro", en cuanto exterioridad, es condicion de posibili-
dad meta-fisica del futuro auténtico, creador, novedoso. "Dejar
espacio” para que el Todo pro-cree un nuevo Todo historica-
mente inesperado es una funcidn ana-léctica, privilegiada del
Otro. El que construye efectiva y practicamente el nuevo
Todo, por mediacion de una praxis liberadora, es el politico.
Hay entonces el politico del interés comun, que conserva el
Todo establecido, institucionalizado, "de derecho". Hay por
sobre €l el politico en sentido cabal, pleno, "de deber", que se
lanza al bien comun historico, futuro, que hay que emplazar.
Este ultimo debera sobrepasar el horizonte fijado por el Todo
superado y abrir una brecha hacia el nuevo Todo. Esa brecha
que exige el Otro como justicia es deseable que se practique
en la paz. Pero cuando el politico de la Totalidad superada, se
opone al establecimiento de su superacion, se transforma en el
politico totalitario que intenta matar al Otro para reducirlo a
"lo otro": intentard hacer desaparecer al pro-feta y al politico
del Todo histoérico futuro. Establecida la violencia totalitaria
e injusta, no ya el pro-feta que es martir, sino el politico (el
nuevo "rey") del nuevo Todo tiene derecho, en nombre de la
justicia como futuro, de defender al Otro. La guerra es decla-
rada y mantenida por el Todo cerrado y como asesinato de
Abel. La defensa de Abel ya no es violencia injusta, pero
tampoco no-violencia; es superacion de la contradiccion y
establecimiento de un nuevo orden de cosas: la fuerza (vis,



62

violentia) de la justicia empleada con la finalidad de no dejar
perpetuar un nuevo crimen por parte del Todo injusto y de
permitir crecer lo nuevo como "el Otro" (el nifio) en la pro-
-mocion del bien comun, de la historia, de la escatologia libe-
radora; es la praxis que se justifica no en la ley del Todo-anti-
guo sino en las exigencias (= ley) del nuevo Todo, de la nue-
va comunidad, del nuevo pro-yecto historico. Permitasenos una
vez mas un esquema para representar lo dicho:

Esquema 9

“PASAJE” HISTORICO DEL TODO SUPERADO AL NUEVO TODO
POLITICO POR MEDIACION DE LA PRAXIS COMO “SERVICIO”
AL OTRO

Totalidad politica _d § El Otro

La Totalidad politica (1), superada, dejaba lugar a la nueva
Totalidad politica (2). El pasaje de (1) a (2) (flecha a) es la
inclusion del Otro en una de sus dimensiones [A]. "El Otro"
que clamaba justicia desde la exterioridad de I, se retira nue-
vamente como exterior en II; ese pasaje (flecha b) indica la
escatologica posicion del Otro como libre y la posibilidad del
avance futuro de la auténtica historia. El ambito [A] es un
"nuevo" momento historico. El bien comun 2 es superior al 1
y significa una pro-mocion, pero nunca la final -por lo menos
para la filosofia-: el Otro es exterior [B].



63

El avance dia-léctico del mundo tiene ética y meta-fisica-
mente como punto de apoyo "el Otro" analéctico, como desde
quien irrumpe la voz innovadora, pro-creadora que permite al
Todo incluir la novedad que en ella puede instaurarse, desde
la nada, en forma progrediente. El "pasaje" de lo antiguo a lo
nuevo no puede hacerse sin que el antiguo dominador del
Todo deje de serlo, sin la liberacion del antiguo dominado, sin
la instauracion de un nuevo orden. Ya veremos que la morali-
dad de la praxis, es decir, la bondad o maldad del obrar
humano, dependera exclusivamente del compromiso que se
adopte con este "pasaje". Si la praxis se ocupa de "cerrar" al
Todo, "como todo", es siempre praxis dominadora; si se ocupa
de pro-mover dicho pasaje, de servir al Otro como otro, es
praxis liberadora, buena, libre. Paraddjicamente no es ya el
ser como "lo visto" lo que funda la moralidad de la praxis.

En la ontologia la praxis es de-ducida y fundada en el ser
como pro-yecto comprendido'®*; en ese caso la praxis s6lo

es mediacion para cumplir lo que esta todavia en potencia en
el télos, en el ser como eudaimonia. Ahora, en cambio, la
praxis es trans-versal, se vierte mas alla del horizonte visivo
y comprendido, para, como el tanteo de la mano en la oscuri-
dad, instaurar un nuevo horizonte ontologico desde el Otro,
analécticamente. Es justamente la praxis que se vuelca mas
alla del logos instaurado (y no puede ya ser como para Aristo-
teles una meta logou) la que ahora importa. Es una praxis

que supera la univocidad del ser en la analogia. Més all4
(ana) del logos (ana-logos) se establece la justicia. El ir mas
alla del 16gos como horizonte ontologico politico establecido
es, por un momento, una ana-arjia (un "por encima del ori-
gen": sin jefe). Dicha anarjé no es un caos como desorden
absoluto, sino como el caos por meta-arjia o di-arjia: es supe-
racion de un orden antiguo por instauracion de un nuevo
orden, de un nuevo orden analdgico'™.

El interés comun del Todo, de la Totalidad ontoldgica o tau-
tologica (univoca), es por ultimo equivoca. Si se cierra es lo
maligno y dominador; si se abre es lo bueno: el servicio al
Otro. En tanto abierta, la Totalidad ontoldégicamente negativa
con respecto al Otro, es analogica con respecto al nuevo Todo
que se instaurara desde el Otro y como su servicio por la
exigencia de justicia. No es ya tautologia, es heterologia:
nueva palabra, nuevo /ogos. El Otro como libre, como ana-16gi-
co, es negatividad. La nocion de persona indica justamente esta
negatividad del otro. El otro como libre es hontanar de sus
actos; actos que deben ser atribuidos fuera de la Totalidad.



64

La nocién de persona como negatividad se opondria entonces
a la del hombre como parte de la Totalidad establecida. La
oposicion de individuo (como parte de una especie y de un
Todo univoco) y persona (como Totalidad exterior, libre, y
negatividad en definitiva) quiso indicar, hace afios, en una
célebre polémica'®, 1a anteposicién de la Totalidad-Alteridad,
aunque en ese entonces no se poseian los presentes instrumen-
tos logico-interpretativos. La libertad del Otro como futuro esta
mas alla de lo dntico-ontoldgico y se afirma como algo que
sobre-pasa todo logos: el ser como negatividad trans-logica,
libre, afirmacién trascendente a toda ontologia negativa. La
libertad del Otro como ana-arjé es ana-logica.

En la tarea histdrica del progreso analdgico de las comuni-
dades politicas como historia universal de los pueblos, de la
humanidad, el hombre va creciendo y va jugando cotidiana y
practicamente, su propio destino. Exterior a todo Todo, y, sin
embargo, siempre comprometido en ellos, el hombre, la per-
sona humana, guarda siempre un resto inalienable de su ser,
su libertad como polo escatoldgico intotalizable. Es en este
ultimo nivel, en aquel que el espiritu humano se manifiesta
como misterio en el cara-a-cara, y donde dicho espiritu aparece
en su nota suprema (mucho mas que en el poder "hacerse
todas las cosas" por el comprender, conocer o saber) porque
puede experimentar por su parte al Otro como libre en el
amor-de-justicia, que todavia cabe una apertura final donde
se afirma dis-tinto de todo otro de manera intotalizable para
la razon humana. En esta ultima apertura del espiritu humano,
libre y exterior a todo Todo, se anticipa lo que Kierkegaard
llamaria el "t¢los absoluto" -que por definicidon no es histo-
rico-. La apertura o exposicion al Otro absoluto, al Infinito, a
la Nada de toda creatura y afirmacion sin fisura de si mismo,
el Esse ipsum, ha sido llamada la plegaria: es la voz que desde
la desnudez y el desierto se dirige al Otro-Infinito cuya res-
puesta es siempre responsabilidad historica, politica, peda-
gbgica, erdtica... "El Otro", que llama a la instauracion del
bien comun, es siempre llamado y epifania finita del Infinito
y camino de liberacion hacia la Libertad sin limites. La ple-
garia es la palabra ana-ldgica sin retorno cicatrizante y ga-
rantia de justicia liberadora sin horizonte ontol6gico domina-
doramente fijado para siempre. La idolatria de la Totalidad
queda asi definitivamente superada.



CAPITULO V
LA MORALIDAD DE LA "PRAXIS"

";Por qué tenéis empefio, oh griegos en
que, como en una lucha de pugilato, cho-
quen contra nosotros las leyes del Estado?
Y si yo no quiero someterme a las costum-
bres de ciertas gentes, /Por qué he de ser
aborrecido como el ser mas abominable?...
El sol y la Iuna fueron hechos por causa
nuestra; luego, ;como voy a adorar a los
que estan a mi servicio? /Y como voy a
declarar por dioses a la lefa y las pie-
dras?" (TACIANO, Discurso contra los grie-
gos, 4).

El texto con el que iniciamos este capitulo lo hemos elegido
ya que se trata de un testimonio de la mayor importancia para
nuestra reflexion. El autor, Taciano, se encuentra en una
época de crisis, de pasaje de un orden a un nuevo orden; del
orden helenistico romano al nuevo orden europeo medieval.
Se trata, justamente, de una época semejante a la nuestra

y su actitud tiene mucho de analogica con la que deberemos
ir adoptando. En nuestra época ya no son dioses ni el sol, ni
la luna, como para los griegos; pero hay nuevos dioses, es
decir, nuevos horizontes proyectivos absolutizados; "dioses"
a los que se inmolan millones de hombres. Al dios oro y plata
se le ofrecieron tantos indios en las encomiendas y la mita
americanas; al dios dinero se victimaron los negros vendidos
como esclavos por portugueses e ingleses, los que, por su parte,
con la guerra del opio por ejemplo, ofrecieron al mismo dios
tantos asiaticos. ";Como voy a adorar a los que estan a mi
servicio ?" -nos dice Taciano. ;Como absolutizaré el dinero o
todo otro tipo de sistema, si estan hechos para servicio del
hombre? Y, sin embargo, paradojicamente, el hombre es con-
tinuamente constituido como "parte" de Totalidades que lo
ignoran. La Totalidad asi totalizada es éticamente mala. Como
indicamos, la eticidad de la existencia queda definida por

la referencia al Otro. La moralidad de la praxis pendera del



66

pro-yecto ontoldgico como cierre o apertura al Otro, ambito
meta-fisico primero.

§ 26. LEGALIDAD DE LA INJUSTICIA

Hablar de la "legalidad" de la injusticia es hablar de la "ile-
galidad" de la justicia, o de la promulgacion de la inmoralidad
como orden legal o de la prohibicién de la moralidad en el
mismo orden.

La cuestion de la ley y la praxis la hemos ya tratado en
los §§ 11 y 12 de esta obra. Sin embargo alli la ley y la praxis
pendian del pro-yecto ontologico, del f¢los como el horizonte
de la totalidad cuyo unico movimiento era el dialéctico en la
temporalidad como futuro. Ahora, en cambio, la totalidad ha
sido juzgada desde la alteridad y el mismo horizonte del ser
ontoldgico puede ser puesto en cuestion. Deberemos entonces
distinguir dos ordenes, dos leyes, dos praxis. Donde antes
habia un nombre aparentemente univoco ahora tendremos que
tener dos palabras porque la totalidad se ha tornado equivoca.
Hay un orden de la totalidad que se totaliza alienando al Otro
y en este caso la ley y la praxis son dominadoras; es un orden
injusto. Hay un orden al que la totalidad se abre, se expone,
orden que debera organizarse en favor del Otro que ahora esta
a la intemperie del derecho establecido y en este caso la ley
todavia no ha sido promulgada y la praxis es analéctica o
liberadora; el orden futuro es justo pero todavia no esta vi-
gente. Las antiguas divisiones de derecho natural o positivo
son ahora insuficientes, porque de lo que se trata es que hay
dos d6rdenes positivos y el derecho natural, en verdad, es sélo
un orden escatologico imposible por definicion: la "natura-
leza" historica del hombre niega la identidad de libertad y
necesidad, de naturaleza e historia, es decir, niega que haya
una ley de "naturaleza" que pueda cumplirse en la historia
como irreversible, irrebasable o definitiva. Si en cambio la
"ley natural" indica el modo analéctico como el hombre cum-
ple su ser libre e historico, entonces habra que describirla de
nuevo ya que su significacion habria cambiado fundamental-
mente.

La pregunta que nos toca esclarecer es la siguiente: ;Es lo
mismo legalidad que moralidad? ;Es idéntico cumplimiento de
la ley y acto bueno o éticamente justo? La filosofia en su
historia ha respondido de diversas maneras a esta pregunta,
pero se ha hecho habitual, por razones que pueden pensarse,



67

contestarla de una sola manera: la legalidad es la moralidad.
Veremos como dicha respuesta no s6lo es equivoca, sino que,
por su intencion, es errada.

El pensar griego diviniz6 la ley como las normas que se
cumplen en la totalidad césmica (la ley como fysis ). La bon-
dad del acto era un obrar "segun la ley" (kata fysin)'*>. Pero
poco a poco la ley cosmica vino a confundirse con la ley de
la polis imperial, y por ello la ley divina era al mismo tiempo
la ley cosmopolita helenista. El griego se universaliz6 abstrac-
tamente; lo griego se hizo natural y lo anti-griego vino a
confundirse con el mal: lo ilegal es malo entonces.

En el pensar de la cristiandad medieval se produjo un pa-
saje insensible y del mismo tipo, de la ley divina a la ley
imperante en las costumbres del europeo -sea bizantino o
latino-. Si es verdad que se aceptaba que era la ley eterna
el fundamento de la ley natural'*®, y que la ley natural
fundaba la ley humana, més aun, se aceptaba la "mutacién"
de la ley humana'*’, no puede negarse que se tendia a identi-
ficar dicha ley historica de la cristiandad con la del hombre
como tal. Fuera de la ecumene estaban los inficles, los bar-
baros, lo innoto; lo que mas allé del orden es reducido de
hecho al no-ser. Si el orden griego es solo el orden del "varén
libre", al que no pertenecia como parte integra ni la mujer,
ni el hijo, y mucho menos el esclavo y el barbaro; asi tam-
bién en el orden legal de la cristiandad pertenecia de parte
entera el cristiano -en especial el hombre de iglesia y la
familia feudal-, estando fuera de dicho orden el hereje, el
sarraceno, el islamico, etc. La oposicion a la ley de la cristian-
dad era inmoral y merecia hasta la muerte fisica y la exco-
munién como muerte espiritual. La ilegalidad de dicho orden
legal era practicamente antinatural, inhumana, maligna.

En el pensar de la Europa moderna, burguesa e individual,
el orden imperante también tenia caracter de ley que funda
la moralidad. La mejor expresion de dicho legalismo morali-
zante es la moral de Kant. Es verdad que la ley de Kant no
es una maxima empirica y pretende no ser una norma histori-
ca, sin embargo, al fin, son los criterios de la costumbre coti-
diana del europeo medio burgués del siglo XVIII el fundamento
ultimo de la facultad practica del juzgar, facultad encargada
de dar vigencia concreta al imperativo categorico. Veamos
esto mas en detalle'®®.

Para Kant "la moralidad (Moralitdt) consiste pues en la
relacion (Beziehung) de toda accidn con la ley"'™. Esta ley,
sin embargo, y en primer lugar, no debe confundirsela con



68

alguna ley positiva promulgada por un Estado. Se trata, en
ultimo término, de la ley que se enuncia asi: "Obra de tal
manera que la maxima de tu voluntad pueda valer siempre

y al mismo tiempo como principio de una legislacion univer-
sal"'®’. Enfrentemos ahora a un azteca a un hind®, ambos

en el siglo XV antes de la presencia del europeo en dichos
mundos. Propongamoles "matar a un hombre". El azteca no
tendria inconveniente en elevar al rango de ley universal (tal
como lo habia hecho el Imperia azteca) que matar a ciertos
prisioneros al dios sol era un acto moralmente bueno. Por el
contrario el hindu no s6lo no mataria a un hombre, sino que
ni siquiera a una vaca -aunque muriera de hambre su hijo-

ya que el alma de la vaca, de la planta, de su hijo o de un
mosquito, en su fundamento, son lo mismo. Si se enfrentara
el azteca al hindl, aquél no tendria inconvenientes en inmolar
al segundo y sin embargo ambos habrian cumplido con el
imperativo categoérico de Kant que, en su fundamento, supone
la cultura europea vigente, y, por otra parte, el criterio de que
la universalidad o totalidad es el fundamento de la moralidad
como legalidad. Hablando como Hegel diriamos que lo que
justifica a la legalidad kantiana (el orden abstracto de la
ley)191 es el mundo existencial, historico, de las costumbres

o como segunda naturaleza del europeo medio del siglo XVIII
(el orden de la conciliacion que Hegel llamé Sittlichkeit)'*>.

Kant distingui6 entre legalidad y moralidad ya que en un
famoso texto decia que "el concepto de deber exige: que la
accion concuerde obietivamente con la ley; que la maxima
respete subjetivamente la ley... Lo primero (la legalidad) es
también posible si las inclinaciones fueran solamente los fun-
damentos determinantes de la voluntad. En lo segundo (la
moralidad) el valor moral sélo debe consistir en que la accion
se haga por deber, es decir, solo por querer la ley""”. La lega-
lidad es la mera coincidencia con la ley (aunque se pretenda
algo que fuera destructivo del hombre y amado por una incli-
nacion egoista o patoldgica). La moralidad en cambio es un
cumplir la ley por amor a la ley misma. La moralidad seria,
exactamente, la legalidad suprema: el deber por respeto a la
ley.

Para Hegel, si extremamos la interpretacion. la moralidad es
igualmente referencia de la ley abstracta o formal que deter-
mjna al "querer particular. el derecho de la voluntad subje-
tiva: la moralidad"'**. Aqui todavia moralidad es legalidad, y
"lo sigue siendo en el tercer momento. La negacion de la nega-
cion (el derecho abstracto es afirmacion universal; la morali-



69

dad es negacion de universalidad en la referencia al querer
particular; ahora es negacion de la particularidad del querer en
la universalidad concreta de la comunidad). El éthos o las
costumbres de un pueblo (Sittlichkeit) es la espontaneidad
segunda por la que la ley se ha hecho costumbre. Se cumple

la identidad de la ley objetiva, la moralidad que la cumple
todavia subjetivamente en el habito (Gewohnheit), la cos-
tumbre, "segunda naturaleza" (als eine zweite Natur) de la
virtud, espiritu del pueblo, que recuerda y reinterpreta la
"Voluntad general" de Rousseau'”. Pero, aun en Hegel, el fun-
damento del acto bueno es coincidencia o identidad con la
"Totalidad de necesidad"'® que es la familia, la sociedad civil,
el Estado en la historia universal. El acto o la praxis es juzgada
siempre como interior al orden, y no se estudia la praxis res-
ponsable del pasaje de un orden a otro orden; sobre todo no

se piensa la moralidad o justicia del acto que ilegal con
respecto a las costumbres de una época se torna infiel al pasado
por fidelidad al futuro'®’. Sin embargo muestra bien Hegel
como la bondad o maldad de un acto humano en un pueblo

u orden determinado no puede tener su ultimo criterio dentro
de dicho pueblo, porque éste no es sino manifestacion de un
"acto total"'*®. Cada pueblo como eslabon de la historia uni-
versal del espiritu tiene su ultimo fundamento en el "tribunal
de la historia universal" (Weltgeschichte-Weltgericht) misma.
Solo "el espiritu pensante de la historia universal, dejando de
lado las limitaciones de los espiritus de los pueblos particu-
lares y de su propia mundanidad, capta su universalidad con-
creta y se eleva hasta el saber del Espiritu absoluto, como
verdad eternamente efectiva"'”’. Pero ahora, nuevamente, el
fundamento de la bondad de la praxis se cumple al interior

de un orden, del orden final de la Totalidad divina sin exte-
rioridad. Si un pueblo se creyera la manifestacion de la Tota-
lidad significaria la inmoralidad suprema. Y Hegel nos dice:
"Contra este querer absoluto, el querer de los otros espiritus
de los pueblos particulares no tiene derecho (sic); el pueblo

en cuestion es el dominador del mundo"*®. Al fin, Hegel viene
a sacralizar a un cierto orden y torna nuevamente, como fin

de la historia, la ilegalidad a dicho orden como inmoral. Por
nuestra parte intentaremos mostrar como la legalidad no pue-
de ser, para la filosofia y en la historia humana, el fundamento
de la moralidad, ya que la praxis analéctica o supremamente
moral va siempre mas alla de todo orden establecido y su
origen es el Otro, disfuncional a toda funcion legal, exteriori-
dad inasumible en totalidad por ninguna Totalidad, ni la pre-



70

tendidamente divinizada por Hegel -que termind historica-
mente en un Hitler o en la dictadura de la burocracia rusa-.
La Alteridad como momento exterior al "acto total" de la
humanidad final es la unica garantia de una ética que guarda
siempre la apertura al futuro y que impide a todo orden legal,
sea particular o pretendidamente universal, el fijar una Tota-
lidad como la ltima, negando asi a la historia. En el capi-
tulo X de esta obra encararemos ese ultimo momento ético
-ya esbozado al fin del capitulo IV, § 25-. Para Hegel "la
universal historia mundial se cumple en la dialéctica de los
espiritus particulares de los pueblos que son sus aconteci-
mientos individuales™"'; para nosotros, en cambio, los 6rdenes
de los pueblos particulares son relanzados analécticamente
desde el Otro, y el pasaje dialéctico es un fruto de algo an-
terior, origen de la moralidad®®*.

La praxis Ontico-legal cumple en tanto moralmente buena
las exigencias del proyecto existencial de la Totalidad. Las
ex-igencias son las leyes y el pro-yecto es el de la Totalidad
vigente. De hecho, sin embargo, debe recordarse que la totali-
dad legal o el derecho de un orden histérico se funda en el
pro-yecto del grupo, clase, sector o personas que ejercen el
poder, pero no s6lo como poder del todo sino como poder
"dominador". El orden legal vigente fue fruto de un proceso
anterior. Hoy es un orden que se impone con coaccion de ley
promulgada. El Todo legal viene asi a encubrir una domina-
cion legalizada. El grupo o personas dominantes han hecho
de su dominacién misma el fundamento de la ley. Desde ese
momento cumplir la ley, o de otro modo: la praxis que cumple
la ley es una praxis dominadora, opresora. La praxis totaliza
la totalidad porque cumple con las exigencias del proyecto
que se ha impuesto como el unico, como el ultimo, como el
natural y universal. La praxis que busca en la ley vigente
el fundamento de su moralidad se torna necesariamente praxis
alienante del Otro oprimido como cosa al servicio del domina-
dor. De hecho el acto denominado "moralmente bueno" es un
acto injusto y la misma ley vigente encubre siempre la injus-
ticia. En el orden legal de la monarquia romana los patricios
no tienen lugar. Tendran lugar en la republica, pero en ella
quedaran sin proteccion legal los plebeyos, los ciudadanos
extranjeros en las colonias de Roma. En el imperio seran los
barbaros y los cristianos los que ahora se quedan sin ley. En la
cristiandad latina no tendran lugar en su modernidad ni los
indios, ni los africanos. ni los asiaticos. Hay siempre un Otro
fuera de la ley vigente, mas alla del pro-yecto ontologico en



71

acto. No so6lo la ley sino ni siquiera el fin o #é/os (en su sen-
tido ontologico y no meta-fisico) puede ser el origen primero
de la moralidad.

La praxis analéctica o trans-ontoldgica, la que se vierte mas
alla del orden establecido tiene otro origen de su moralidad
que la mera ley vigente. Ipso facto la praxis meta-fisica o libe-
radora aparece como ilegal, pero su ilegalidad no es la del
que comete un crimen contra la ley vigente (como el mero
ladron de lo que es valioso para el orden vigente y para ¢l
mismo), sino la ilegalidad del que va mas alla del pro-yecto
vigente, es decir, de sus exigencias (sus leyes), porque tiene
otro pro-yecto nuevo (y con ello, de hecho, comienza a cum-
plir nuevas leyes). La ilegalidad de la praxis liberadora es la
moralidad en su posicidon negativa; en su posicion positiva
dicha moralidad es respuesta a la interpelacion o pro-voca-
cion de justicia del Otro. Es el Otro, fuera de todo orden legal
vigente, futuro con respecto a todo derecho positivo, la autén-
tica fuente de la moralidad y no la ley vigente. La praxis
ontico-legal que se justifica en la Totalidad vera en la praxis
liberadora su oposicion esencial. En definitiva, la praxis ontico-
legal es moralmente mala en cuanto se ocupe de afirmar el
pro-yecto dado totalizdndolo como absoluto. Fija asi el pre-
sente como insuperable; afirma asi el pasado como lo mejor.
Niega la historia sobre el cadaver del Otro, sobre la domina-
cion, sobre la negacion del nuevo orden que se avecina y que
se le presenta como peligro inminente, como el "fin del mun-
do" o el caos final. En verdad, s6lo es muerte de un orden
perimido, injusto, insuficiente.

El nuevo pro-yecto historico que incluye al Otro y le da
lugar en una nueva estructura de justicia es al que se lanza
el oprimido, no en cuanto alienado en su opresion, sino en
cuanto "voluntad de libertad" o en cuanto anhela ser el Otro
libre del orden vigente. Es al Otro y su proyecto de ser al que
se ama en el deseo que hemos denominado amor-de-justicia,
amor gratuito mas alla de la amistad y la fraternidad, mas
alla de la comunidad establecida de la totalidad. El amor al
Otro como otro (donde la palabra esencial es "como otro", es
decir, como exterioridad a la totalidad) permite en el silencio
escuchar la interpelacion, el llamado de justicia histérico del
Otro. La respuesta a dicha interpelacion no podemos sino de-
nominarla en lengua hebrea: haboddh®®. Esta nocion indica
un obrar que sobrepasa el horizonte ontoldgico del pro-yecto
o télos dado, la com-prension existencial del ser, ya que obra
lo que el Otro, desde su exterioridad, exige. La exigencia



72

transontologica del Otro, su interpelacion que se enuncia esen-
cialmente asi: "Tengo derechos que no estan vigentes en tu
Todo", abre un camino "imposible". Es decir, lo que el Otro
me exige hacer en su favor no es una "posibilidad" (tal como
la hemos estudiado en el capitulo IT) ya que no pende del
pro-yecto (estudiado en el capitulo 1), porque el Otro es nada
en mi o nuestro pro-yecto dado, es exterioridad meta-fisica.

El "servicio", el "trabajo" o la "praxis liberadora" es ese obrar
transversal al orden dado. Se trata de una accion que sur-
giendo desde mas alla del /6gos como com-prension (and-logos)
se mueve hacia mas alld de sus posibilidades. Aunque todo
avanzar desde si es una dia-léctica, esta dialéctica tiene su
punto de apoyo en una previa ana-léctica: desde el Otro se
abre el camino y la exigencia de lanzarse como en el vacio;
vacio de derecho promulgado, vacio de camino pasado, vacio
de pro-yecto habitual o de costumbres. Solo el hombre justo,
el que obra el acto moralmente bueno, corre el riesgo de avan-
zarse hacia el "servicio" liberador del Otro dando la espalda

al Todo que lo cobijaba en la seguridad como "su casa". S6lo
los héroes de las patrias nuevas, los héroes no conquistadores
de los imperios sino los liberadores del oprimido, obran moral-
mente bien en su sentido estricto y prototipico. Hidalgo en
México, Bolivar en la Gran Colombia, San Martin en el Plata
debieron volver la espalda al orden legal de las Leyes de
Indias y tornandose traidores de Espana y de la Cristiandad
colonial de Indias pudieron jugarse por las patrias nuevas.
Mientras que Julio César en las Galias o Cortés y Pizarro en
Amerindia significaron la expansion dialéctica del Todo como
totalidad dominadora; su praxis ontico-legal niega al Otro (al
barbaro germano y al indio) y lo cosifica como oprimido a
disposicion del Todo y su grupo dominante. La heroicidad es
entonces desde ahora equivoca: el acto supremamente malo
-justamente el exaltado por Nietzsche- es la praxis con-
quistadora, porque es la tnica que despreciando el cara-a-cara
domina al Otro como a su servicio. El acto supremamente
bueno es la praxis liberadora. Entre estos limites se encuen-
tran los demas actos cotidianos, en la mediania del claro-oscu-
ro, que van desde la bondad y la justicia hasta la mediocridad,
la bajeza y la maldad autoconsciente.

El respeto kantiano por la ley -si fuera la ley vigente por
su contenido ultimo como Sittlichkeit- es veneracion del
pasado y afirmacion del statu quo; es afirmacion de la domi-
nacion; es la regla de la praxis que construye los muros de
la Totalidad como totalidad irrebasable, eterna, divinizada.



73

El respeto por el Otro es esperanza de futuro, de justicia en
un nuevo orden; es anhelo de superacion del statu quo, del
pecado, de la dominacidn presente; es el origen de la praxis
liberadora que abre brechas en el muro, construye puertas
por las que puedan transitar las generaciones futuras. La ley
no puede medir el "servicio" gratuito de la praxis analéctica
ya que su fuente es el Otro, un siempre mas alld de todo
orden, no un mero caos-cadtico, pero ciertamente un cierto
caos o nihilismo ya que sin romper el muro dificilmente se
pueda salir de la prision. El orden pasado e injusto se ha trans-
formado de casa que cobija en carcel que oprime y esclerosa.
Hemos dicho en el capitulo anterior que, ontoldgicamente,
puede juzgarse el pro-yecto desde el Otro (se trata de la
eticidad del fundamento). El pro-yecto que se cierra al Otro
es malo y es ¢l el fundamento de la doctrina de que la mora-
lidad es siempre legalidad. Mientras que el pro-yecto que se
abre o expone al Otro, por el hecho mismo de abrirse, es ya
un nuevo pro-yecto. Ese nuevo pro-yecto es el pro-yecto de la
Patria nueva. Ese nuevo pro-yecto es el fundamento de la
moralidad; es un pro-yecto no promulgado; es el fundamento
de una ley no establecida todavia; es el punto de partida de la
praxis liberadora. La conclusion completa es la siguiente: la
praxis moralmente buena es ilegal del Todo pasado vigente
y fiel al Todo futuro esperado en la justicia y que se abre
desde el Otro. Esto nos explica el porqué de la muerte fre-
cuente del liberador, porque se expone, todavia sin las me-
diaciones del poder, por el orden justo futuro contra el orden
injusto presente. El orden futuro es todavia un nifio sin fuerza;
el orden presente es un viejo pero en plenitud de fuerzas.
El acto moralmente bueno hace correr al que lo cumple riesgo
de muerte, siempre fue asi y sin embargo las éticas desde
siempre lo ocultaron. ;No serian, mas que éticas filosoficas,
ideologias encubridoras de la dominacidon que "naturalizaban"
o "sacralizaban" deshistorificando el orden establecido? Eran
¢éticas de la ley, que aplaudian a los héroes pasados, vivian so-
bre sus glorias y mataban, y siguen matando, a los héroes pre-
sentes de las patrias futuras. Nuestra €tica se levanta, con
conciencia, contra todas ellas y las declara inmorales.



74

§ 27.MALDAD MORAL DE LA PRAXIS DOMINADORA

La praxis, lo hemos visto, es equivoca. Si es la praxis que,
cumpliendo con las necesidades que se fundan en el pro-yecto,
y segun las leyes, significa la actualidad en el mundo como
Totalidad cumplida, es praxis dominadora. Si es praxis que

a partir del mismo pro-yecto no cumple con las leyes, es mera
praxis privativa o defectiva de la Totalidad, pero no en tanto
totalidad sino sélo de alguna de sus partes. Si un tirano -que
no es lo mismo que un dictador investido de este poder por la
autoridad auténtica- ejerce un poder totalitario, dicha praxis

es dominadora, pero no puede confundirsela con la del cri-
minal comun que roba a alguien sin poner en cuestion a la
Totalidad como totalidad, sino s6lo en una de sus partes (en la
persona robada). Pero estas dos praxis deben distinguirselas de
la praxis liberadora de la que nos ocuparemos en los §§ 29-31,
que pone en cuestion a la Totalidad como totalidad en vista del
Otro, del pobre, de lo que Hammurabi llamaba "la viuda, el
huérfano y el miserable". De todas maneras tanto el tirano
como el criminal, p. e., han totalizado un cierto orden (el grupo
que tiraniza la nacion o el proyecto individual del criminal) y
negado al Otro (como nueva patria o como al que se asesind
para robar). Es por ello que todo acto malo en tanto malo
puede describirse analdogicamente de la siguiente manera:

La praxis dntica era actualidad en el mundo. La praxis que
se funda en un pro-yecto cerrado al Otro o totalizado (no-al-
Otro del § 21 es actualidad de la Totalidad como totalizada;
es la totalizacidbn misma como actividad absolutizante. Dicha
praxis es la accion que se ocupa de organizar el todo como
irrebasable y que construye el muro de la patria sin futuro.

La praxis que se funda en el pro-yecto abierto desde el no-al-
Otro no es "servicio" (habodah) sino esclavizacion (habdut);
no es un obrar analéctico que gratuitamente trabaja en vista

del Otro como otro, sino que es un obrar o6ntico (o en el mejor
de los casos dialéctico dominador imperial) que por la domi-
nacion reduce al Otro a la esclavitud; lo cosifica como algo

a su servicio; somete al Otro dentro de la Totalidad que se la
propone como definitiva desde el poder usufructuado en su
propio beneficio. Todo acto moralmente malo tiene razén de
dominacion o de alienacidn sobre otro hombre, se lo constituye
como instrumento para el propio fin absolutizado. Cabria en-
tonces hacerse esta pregunta: ;Habria mal si los hombres fue-
ran iguales? O de otro modo: ;No es la desigualdad el origen de



75

todos los males? O aun: ;No sera el origen de la desigualdad
la causa de todos los males?

Rousseau escribid un librito sumamente instructivo, De la
desigualdad entre los hombres, sin advertir ¢l mismo que la
desigualdad de la que trata es la que de hecho podia Rousseau
observar en la sociedad de su tiempo -tiempo de la burguesia
individualista y donde la mediacion para el proyecto de "estar-
en-la-riqueza" era el valor econdmico-. Nos dice: "El primero
que delimit6 un terreno y se apresur6 a exclamar. Esto es
mio, y encontrd gente suficientemente inocente que le creyera,
fue el verdadero fundador de la sociedad civil"*"*. Este es "el
origen de las diferencias que constituyen a los hombres, los
que, es aceptado, son mutuamente iguales entre ellos como lo
eran los animales de toda especie"*”. Para nuestro autor en-
tonces la identidad originaria de la especie ha sido diferida
hasta constituirse en "diferentes ordenes del estado civil"2°6,
diferenciacion garantizada, estabilizada y hecha real por las
instituciones: "Tal fue o debid ser el origen de la sociedad
y de las leyes, que opusieron dificultades a los débiles y nuevas
fuerzas a los ricos, destruyeron sin retorno la libertad natural,
fijaron para siempre la ley de propiedad y de desigualdad
y en injusta usurpacion promulgaron una ley irrevocable, para
provecho de algunos ambiciosos, redujeron desde entonces
todo el género humano al trabajo, a la esclavitud y la mi-
seria"*”’, El mal ontologico es la determinacion o diferencia®”,
El mal ontico es el corroborar la diferenciacion, es actualizar
y acrecentar la determinacion, es decir, que "no debe ser, que
debe ser suprimida, no en el sentido de que esa escision no
hubo de aparecer jamas sino que no hay que fijarla porque
la particularidad no debe ser mantenida como esencial en
oposicion a lo universal; ella debe ser superada como lo ne-
gativo"*"”.

El acto negativo moralmente dntico no es sin embargo la
determinacion o diferencia ontologica, sino la particularizacion
no solo activa sino que vacia o aniquila al hombre. Para el
hombre moderno la definicién metafisica del hombre parte del
sujeto como fundamento: yo conquisto (Cortés o Pizarro), yo
pienso (Descartes, Fichte, Kant), y yo trabajo (desde los eco-
nomistas ingleses como Adam Smith y Ricardo, pasando por
Hegel y culminando en Marx). Por ello pudo decirse que
"Hegel concibe al trabajo como la esencia, como el ser del
hombre (das Wesen des Menschen)"*'"°. Sin embargo, el tra-
bajo como produccion cultural, como objetivacion de dicha
energia en la obra producida. no puede ser valorada negativa-



76

mente. Marx, sin razon, dice que Hegel "ve solo el lado positivo
del trabajo, y no su lado negativo"*'". El lado negativo seria lo
moralmente malo, el trabajo como dominacion, o mejor la
praxis dominadora como pecado.

Decimos que Marx se equivoca porque Hegel no solo vio
el sentido del trabajo como objetivacion (alienacion) "abstrac-
tamente espiritual", sino que vio igualmente, como lo hemos
indicado mas arriba, la alienacién como apropiacion inmoral
del trabajo de otro hombre: "Por la exteriorizacion (Verdus-
serung) de todo mi tiempo de trabajo, y de la totalidad de mi
produccion, haria de un otro el propietario de lo sustancial
mismo que constituye mi actividad y realidad, mi personali-
dad"*'?. Hegel mismo habia ya afirmado que la desigualdad
de las clases significa "division del trabajo" (die Teilung der
Arbeit)*". Era sin embargo necesario que la cuestion fuera
planteada todavia en toda su gravedad social por Proudhon,
para que Marx surgiera, cuando dijo al comienzo de su famosa
obra: "Si debiera responder a la siguiente cuestion: ;Qué es
la esclavitud? y yo respondiera: Es un asesinato; mi pensa-
miento seria rdpidamente comprendido. No tendria necesidad
de largos discursos para mostrar que el poder arrebatar al
hombre el pensar, la voluntad, la personalidad, con derecho
a la vida y la muerte, y hacer del hombre un esclavo, es asesi-
narlo. Por qué entonces ante esta pregunta: ;Qué es la pro-
piedad? yo podria responder igualmente: Es un robo"*"*. La
importancia moral de la cuestion estriba en que repetidos actos
de dominacién de un hombre sobre otro, sea por la primera
ocupacion de una tierra, sea por fruto de una guerra, y, en
definitiva, por la violencia del mas fuerte (del espaiiol sobre
el indio transformédndolo en instrumento de extraccion de oro
y plata; del inglés sobre los negros que eran vendidos como
esclavos; de los lugartenientes de la "conquista del desierto"
que se apropiaron de las tierras de los indios patagdnicos
ultimados; etc.), esos repetidos actos de dominacion vienen a
fijarse como costumbre, a promulgarse como ley ya respe-
tarse como la naturaleza misma. La Totalidad encubre la
dominacion haciéndola pasar como objetivamente verdadera,
real, inevitable.

Es por ello que los andlisis de Marx vienen a perturbar la
conciencia aquietada del orden europeo establecido. Este pen-
sador alemén del siglo XIX auna la doctrina de la alienacion
de Hegel (como objetivacién y como "venta" o vaciamiento
del trabajador), con la formulacion proudhoniana de la pro-
piedad sobre lo que Ricardo, el economista inglés, habia deno-



77

minado el "excedente" de la produccion. Para Marx el acto
moralmente malo o la praxis dominadora negativa es, exacta-
mente, la apropiacion de una plus-valia que el capital roba al
trabajador. Sin embargo no llegé a considerar la misma cues-
tidn en el orden internacional por lo que su antecesor Adam
Smith se mostr6 en esto de mayor profundidad: "EI objeto es
siempre el mismo: enriquecer el pais, mediante una balanza
ventajosa de comercio... El sistema mercantil fomenta la
introduccion de primeras materias de otros paises para que los
nacionales puedan labrarlas a menos costo"*"”. La cuestion
era la de una plus-valia internacional y América latina se en-
contraba exactamente del lado de las colonias dominadas, ex-
plotadas, objeto de la praxis dominadora e imperial. El pecado
de la Edad moderna europea aparece asi a la luz del pensar
filoso6fico -mediando el estudio de la economia politica, de la
historia y de las demas ciencias humanas.

El pecado o la falta moral, la praxis ontica totalizante,
consiste en el hecho de despreciar el rostro del Otro y usarlo
como cosa: es praxis cosificante del Otro. El Otro como instru-
mento es mediacion del pro-yecto totalizado de la Totalidad
sacralizada. Esa praxis so6lo cumple con las "necesidades" de
la Totalidad, necesidad egoista de algunos, de grupos, que ni
puede "servir" ni puede escuchar la voz interpelante del Otro
en el rostro del pobre. Su prepotencia lo ha tornado sordo
y destructor de lo humano como humano.

El pecado es la praxis dominadora por la que el varon cosi-
fica a la mujer como su objeto puro de propio placer; cuan-
do los padres cosifican al hijo como el que serd "lo Mismo"
que ellos gracias a la herencia y la pedagogia dominadora;
cuando el hermano domina al hermano y lo transforma en su
esclavo: cosa productiva a su servicio. El pecado es la consti-
tucidn concreta, la construccion paso a paso de la Totalidad
como totalidad.

Sin embargo no se crea que el pecado de la dominacidn sera
vivido como pecado. La conciencia del dominador, que no
tiene conciencia ética (como lo hemos visto en el § 24), domes-
tica igualmente su conciencia "moral". Llamaremos asi "mo-
ral", no ya la voz del otro, meta-fisica, sino la aplicacion
ontico-deductiva de los principios de la misma Totalidad onto-
logica. Como el proyecto ontologico es equivoco, es igual-
mente equivoca la "conciencia moral". Dicha conciencia puede
aplicar, aconsejar y remorder pero en vista de un pro-yecto
totalizante que niega al Otro. En este caso el acto dominador,
el pecado de cosificacion del Otro, es vivido como un acto



78

"natural", "legal", perfectamente licito y moral. La Totalidad
¢ticamente mala afirma una conciencia moral tranquila. Es asi
que "la inmoralidad mayor no puede reducirse a la esfera po-
litica ni achacarse tan solo a la existencia de hombre corrom-
pido en instituciones fundamentalmente sanas. La corrupcion
politica es uno de los aspectos de una inmoralidad mas general;
el nivel de sensibilidad moral que prevalece ahora no procede
so6lo de la corrupcion humana. La inmoralidad mayor es un
rasgo sistematico de la élite norteamericana"; lo mismo puede
decirse de la burocracia rusa, ya que "su aceptacion general
constituye la caracteristica esencial de una sociedad opresora
de masas"*'°.

La Totalidad totalizada del hombre de nuestra época, del
dominador, que ha eliminado al Otro y que esta en la omni-
moda soledad del Unico, ha perdido totalmente la conciencia
del pecado. Esto no quiere decir que no lo cometa; al con-
trario. Su pecado mas grave es que ya no sabe donde se
encuentra porque vive "naturalmente" sobre y en ¢él, junto
al cadaver desapercibido del Otro. Sin apariencia de pecado
no hay tampoco conciencia de culpa, ya que no escucha que
nadie le impute dicho asesinato. Esa culpabilidad moral se
revestira del ropaje de la enfermedad mental, de perturba-
ciones psicologicas, de temores, de angustias. Se ha conven-
cido que no es digno de ningln castigo, pero tiene el presenti-
miento de que se acerca un peligro que debe ser racionalizado
como caotico, injusto e inhumano: el no-ser.

Sin conciencia de pecado, ni de culpa, ni de necesidad de
castigo, la praxis dominadora de la Totalidad debe seguir or-
ganizando el orden imperante -que incluye el pecado y la
injusticia encubierto debajo de las mas venerables institu-
ciones. Su conciencia tranquila, en apariencia, no es suficiente
para acallar el clamor de los oprimidos. La "voluntad de liber-
tad" es voluntad de vida y amor al Otro como alterativo. El
oprimido -como mujer "objeto", como hijo "imitante", como
hermano "esclavizado"- se levanta ante la praxis domina-
dora, ante el orden establecido. Cuando aparece el rostro del
Otro tras el clamor de liberacion del oprimido, el opresor re-
dobla su praxis dominadora y se recubre de un pecado en
nuevo nivel. No es ya la mera dominacion que redujo a cosa
el rostro del Otro, es ahora la violencia que quiere fijar eter-
namente como "cosa" el rostro del Otro que reaparece en la
cosa. La violencia es fuerza dominadora que ultraja al Otro
contra su propia voluntad, contra su libertad dis-tinta. Vio-
lencia es exigir, al que ha sido reducido a la pobreza por un



79

cierto orden, que permanezca en dicha pobreza aniquilante
de sus posibilidades justas. La dominacién que era aceptada
como "natural" se hace violenta, descarada, abierta, cuando
el oprimido comienza el proceso de la liberacion.

El pecado de la dominacién se dobla de violencia, pero la
violencia es nuevamente racionalizada, "naturalizada", sacra-
lizada, ya que se trata de la paz y la seguridad del orden, de
la Totalidad. La violencia queda justificada como mediacion
para un bien supremo: el bien de la Totalidad totalitaria.
Dicha violencia es consagrada atin como virtud. El varén vio-
lenta a la mujer cerrando la casa, pero la venera como la "ama
del hogar" (mitificacion de su propia alienacion); el padre
violenta a su hijo obligdndole obediencia a una autoridad
dominadora, y lo educa como a su propia imagen ("lo Mis-
mo"); el hermano violenta a su hermano exigiéndole bajo
pena de muerte que por la seguridad y en vista del ideal patrio
(patria antigua y bajo el poder del hermano dominador) ame
al Estado. Esta es la violencia institucionalizada, la primera,
la mas grave, la originaria de todas las otras. Esta es la unica
que tiene fabrica de armas, que tiene leyes y "conciencia
tranquila", que duerme sobre el cadaver del Otro, Abel asesi-
nado que ya no puede hablar (y por ello el dominador no
tiene "conciencia ética" o meta-fisica).

La guerra, que es el enfrentamiento de dos violencias (aun-
que pueden tener muy diversa consistencia moral, ya que una
puede ser injusta, la dominadora, y otra justa, la liberadora),
no es "el padre de todo" como lo pensaba Heraclito?'’, ya que
antes que la violencia estd la dominacion, y antes todavia el
cara-a-cara. La dominacion aliena el rostro del Otro y lo hace
cosa dominada. La voluntad de libertad del dominado, el amor-
de-justicia al Otro como otro es el verdadero origen del proceso
analéctico-dialéctico. Dicho amor y voluntad hace aparecer
y transforma la dominacion en violencia; la violencia domina-
dora exige al que se libera revestir su intento de una violencia
defensiva o de respuesta. El choque de las dos violencias: una
moralmente injusta, la dominadora, y la otra moralmente jus-
ta, la defensiva del que se libera, es la guerra. La guerra es
el inevitable fruto del pecado, de la dominacién, pero no es
el origen, el padre de todo, sino que la guerra es un mal y trae
consigo la acrecentada inmoralidad del dominador. La guerra,
que siempre es un mal, tiene razén de pecado, culpa y merece
castigo como praxis dominadora, ya que es la que la declara y
ejerce. El que sufre la guerra, el que entra en ella defensiva-
mente y como respuesta obtiene en ella dignidad, mérito y



80

honor; es la guerra que establecieron los héroes que originaron
las patrias nuevas, los Moisés, los martires de las Termopilas, y
los de los circos romanos, los Hidalgo, Bolivar y San Martin

y muchos otros héroes contemporaneos.

(En qué medida es personalmente culpable un dominador
particular? ;Cual es la relacion de imputabilidad concreta que
un acto ontico-dominador tiene si la estructura de la Totalidad
pasa por ser la "naturaleza de las cosas" y se ha sido educado
en una disciplinada fidelidad a lo establecido? La Europa mo-
derna y su filosofia, que solo experimentaron la Totalidad
como ultimo horizonte, se declararon a-éticos (recuérdese lo
dicho en el § 20). Su a-eticidad encubria el pecado supremo,
el asesinato factico del Otro en el colonialismo como domina-
cion del hombre sobre el hombre. En esa misma medida se
declaraba inocente a todos sus componentes de todo tipo de
pecado de dominacion: podian enviar a los indios al fondo
de las minas, sin comida, sin vestidos, sin salarios en el monte de
Potosi, ya que su conciencia estaba tranquila porque con esa
plata, Carlos V, pagaria sus campafias contra los herejes lute-
ranos; se podian vender los esclavos africanos, pingilies ganan-
cias de los piratas y negreros ingleses, porque se invertirian
los beneficios en los bancos de Londres, se pagarian los impues-
tos y, si cupiese la suerte del pirata Francis Drake, pudiera
que un dia la Corona britanica lo honrara con el titulo de
"Sir". ;Qué responsabilidad personal puede imputarse al pro-
pietario de una accion de una compafiia norteamericana que
tiene sus explotaciones fruteras entre los indios de Guatemala,
cuando pidiendo mas dividendos se niegan salarios que llevan
a revueltas sociales y producen muerte de hombres en la lu-
cha, de mujeres y nifios en la miseria? Y, sin embargo, ;son
absolutamente inocentes? ;Puédese independizar como dos fe-
némenos distintos el pecado institucional, tradicional, ontolo-
gico y pedagogico, y el pecado ontico, factico, personal? ;Qué
tipo de culpabilidad pudieron tener los lugartenientes de Hitler
que fueron ahorcados en Niiremberg? ;Ninguna? ;Por qué se
los ahorcd, entonces? ; Tenian plena culpabilidad? ;Por qué
no se juzgan hoy todos los criminales de todas las guerras?
Ciertamente todo hombre adulto, en el uso normal de sus fa-
cultades, conserva siempre un ambito de libertad, de responsa-
bilidad personal, de conciencia lucida. Es en ese nivel concreto,
irreducible al condicionamiento, donde la dis-tincion de si
mismo como Otro se manifiesta como ser humano en el acto
voluntario, donde el pecado institucional de la dominacién se
hace, siempre, aunque en juicio objetivo es imposible, personal.



81

Nadie nunca podra declararse personalmente inocente de la
muerte de Abel.

§ 28. EL ETHOS DE LA DOMINACION

"Lo habitual", lo que se hace por costumbre, es un repetir lo
mismo, un reiterar lo ya cumplido. Decir que alguien repite lo
nuevo es una contradiccion. El éthos de la dominacion serd un
reiterar lo mismo sin novedad, dentro de una Totalidad cuyo
ser consiste en el "eterno retorno de lo Mismo". Nuestra critica,
paraddjicamente, se levanta contra el mas critico de los éticos
que se hayan atrevido a volverse contra la moral imperante, pe-
ro Nietzsche, del que hablamos, no sera suficientemente radical,
y por ello, aunque de si dijo: "Nosotros, los inmoralistas",
podremos exclamar que no fue suficientemente inmoral ante
la moralidad vigente de la Totalidad dominadora®'®. La moral
que se funda en virtudes -como la que se funda en la ley, y
que hemos visto en los paragrafos anteriores-, busca su segu-
ridad en lo 6ntico y quiere descubrir una cierta permanencia
que le permita no vivir el riesgo de la historia, de la libertad
y del servicio alterativo.

En efecto, "la historia del habito (de la virtud como lo habi-
tual) representa el retorno de la libertad a la naturaleza, o,
con mas exactitud, la invasion en el dominio de la libertad de la
espontaneidad natural"*"”. La mas importante de las morales
de la virtud fue la que expuso Aristoteles en la Etica a Nicé-
maco, donde puede verse claramente lo que nos indica Ravais-
son: el anhelo de cubrir el &mbito riesgoso que separa la natu-
raleza sin libertad del mundo libre (con pretension de negar
la misma libertad, que el griego no conocid en cuanto tal). El
ser del hombre no es meramente natural (como el de las
plantas), sino que obra contra natura (para fysin) o segun
ella (kata fysin). Los actos habituales dan por el caracter
una como segunda naturaleza al hombre®*’. Cuando el hombre
nace "ninguna de las virtudes del éthos se encuentra en nos-
otros por naturaleza (physei)"**'. Pero de inmediato, por el
aprendizaje, se adquieren los habitos*** que conservan lo
aprendido pero que pueden caer en el automatismo o repeticion
de lo mismo sin sentido. El caracter, que es "la manera indivi-
dual -no elegida y no modificable por la libertad- de la
libertad misma"***, o "el éthos, es el fruto de los modos de
habitar el mundo (ek éthous)"***. Los modos de habitar el
mundo (el habito: séxis) son fruto de repeticion de lo mismo:



82

"los estados habituales del éthos son el resultado de actos
iguales (16n homoion energeién) en el mundo"**. De alli que
la misma "virtud sea un modo habitual de morar en el mun-
do"***, y lo mismo puede decirse de los vicios, y, por ello, no
sin razén Nietzsche la llamaba vis inertiae der Gewohnheit*™*' .
Es verdad que la tradicion interpret6 dichos habitos como
disposiciones activas que predisponen, verdaderas potencias
activas que inclinan. Pero, de todas maneras, es inevitable la
caida en la cotidianidad, en lo existencial, en lo que se obra
con pérdida de sentido y por ello de libertad real.

Pero lo més grave es que, de pronto y a partir de nuestro
método, la doctrina de vicios y virtudes deviene equivoca. Por
una parte, como genialmente lo ha analizado Nietzsche, hay
un proceso histdrico-cultural por el que un cierto éthos llega
a ser imperante, es decir, un cierto conjunto de habitos o dis-
posiciones son juzgadas como positivas, buenas. Por otra parte,
y mas alld Nietzsche, las virtudes vigentes (y aun la del
conquistador) son las de la Totalidad como totalizante. Las
virtudes de la Totalidad totalizada se manifiestan, si se sabe
descubrir el velo de la hipocresia que oculta su verdadera natu-
raleza, como vicios sublimados. Podremos entonces advertir
que los vicios-virtudes de la Totalidad son equivocos con
respecto a la virtud (pero, ;puede haber habito de lo nuevo,
de lo nunca cumplido e irrepetible, de lo verdaderamente his-
torico?) de la praxis alterativa (cuestion que pensaremos en
el § 31).

En Mas alla del bien y del mal Nietzsche muestra como el
hombre de la calle tiene "buena fe en la moral imperante"***,
que no es sino, y para Europa contemporanea, "la inversion
de los valores... (que es cumplida por) el pueblo judio: con
¢l comienza la insurreccién de los esclavos en la moral"**’. Esa
moral como "lazos s6lidos nos tienen amarrados y agarrotados;
llevamos una camisa de fuerza hecha de deberes y no podemos
quitarnosla"**’. "No veo a nadie en Europa que tenga la idea
de que la meditacién con motivo de la moral [esto vale igual-
mente hoy para América latina], pueda ser llevada hasta un
devenir peligroso, insidioso, seductor"?', nihilismo de la hipo-
cresia imperante, a fin de que "estos grandes e inmodestos
errores no se pavoneen ya insolentemente con su aire de vir-
tud... Casi todo lo que nosotros llamamos cultura superior
se basa en la espiritualizacion y en la profundizacién de la
crueldad"***. En mucho nuestro filosofo tiene razon, pero equi-
vocara la solucidon, como veremos. Su error estribard en que
no pudo ser suficientemente radical al no superar la Totalidad,



83

ultima categoria u horizonte de su pensar europeo dominador
del siglo XIX.

Para Nietzsche los vicios del dominado, del débil, del escla-
vo, diriamos nosotros: del oprimido en tanto alienado, son
sublimados como virtudes una vez que dichos oprimidos han
logrado tomar el poder y transformarse por su parte en domi-
nadores. Para pensar esto en las categorias que hemos pro-
puesto en el § 23 del capitulo IV, diriamos que se trata de la
mistificacion de la alienaciéon misma del dominado en un pro-
ceso de liberacion enajenante (o falsa liberacion en la Totali-
dad), proceso que sacraliza el vicio del alienado y no su positi-
vidad como exterioridad (que es lo que libera la liberacion
alterativa). El peor vicio del dominado es el resentimiento
contra el dominador. Para Nietzsche el resentimiento de los
judios ante los helenistas y romanos; para Scheler el resenti-
miento de los burgueses ante los hombres de Iglesia o de la
nobleza de la Europa medieval del siglo IX al XIII; para nos-
otros el resentimiento incubado en la conciencia de la oligar-
quia criolla colonial contra Espafa, Europa y Estados Unidos
desde el siglo XVII al XX (y aun antes, el resentimiento de los
conquistadores y colonos ante los "grandes" de Espaiia y no
sin envidia, en los primeros tiempos, de las riquezas de los
indios). El resentimiento es un autoenvenenamiento animico
por represion de un acto querido de venganza que el débil no
puede cumplir en su impotencia contra su dominador. La
accion de la venganza se introyecta en la autorrepresion y se
incuba como resentimiento. El resentimiento, como segunda
naturaleza del alienado en tanto alienado por la dominacion,
no puede vivirse como tal, debe entonces sublimar su vicio,
debe mistificar su alienacion, produce una como "inversion de
los valores" para poder subsistir. "Esta amarga prudencia, que
hasta el insecto posee (el cual, en caso de gran peligro, se hace
el muerto), tomo6 el pomposo titulo de virtud, como si la debi-
lidad del débil fuese un acto libre, voluntario, meritorio"*>. Y
asi se llega a que "la mentira llame bondad a la impotencia,
humildad a la bajeza, obediencia a la sumision forzada. La
cobardia, que esta siempre a la puerta del débil, toma aqui
un nombre muy sonoro, y se llama paciencia. 'No poderse ven-
gar' se llama 'no querer vengarse'..."***. El resentimiento
lleva entonces a forjar un "ideal humano", un éthos y surge
asi, en el tiempo de la dominacion, una figura mistificada de
si mismo: "Del mismo modo en que el colonizador intenta
aceptarse como colonizador, el colonizado se halla obligado a
aceptarse como colonizado para sobrevivir"*>>, pero esa exi-



84

gencia de la debilidad lleva al oprimido a tenerse como real
en esa vision mistificada por el resentimiento, lo que le impul-
sara a imponerla cuando con el tiempo llegue al poder. De
esta manera el éthos imperante y sus virtudes no son sino el
disfraz de los vicios del oprimido como alienado.

El éthos vigente, por su parte, se reviste también de una
coraza interna que le permite permanecer, subsistir. Nietzsche
muestra como por el castigo, el dolor, el hombre llega a cons-
tituir una "conciencia moral" (que serd después el Ueberich
de Freud) que se impone como la jerarquia de valores, y asi
se "santifica la venganza bajo el nombre de justicia, como si
la justicia no fuese sino una transformacion del resentimien-
t0"**®. Pero, ademas, hay un grupo de hombres, una verdadera
clase profesional, que cultiva el resentimiento en nombre de la
moral, es el "sacerdote ascético... los verdaderos representan-
tes del espiritu serio"*’. En América latina, "la dominacion
sobre los enfermos"*** en nombre de los valores de la civiliza-
cion occidental y cristiana, la cumplen hoy los herederos de la
Cristiandad hispanoamericana -que no debe confundirselos
sin mas con los cristianos™’-, que hacen cumplir como virtu-
des los vicios del resentimiento de los criollos dominados en
la colonia, y que en el fondo ocultan el pecado contra su
padre (lo que les da a sus actos una morbosa culpabilidad):
la emancipacion del siglo XIX y la necesidad sentida de la libe-
racion presente negada. Igualmente forman parte de ellos los
liberales, que al fin del siglo XIX se retinen con los conserva-
dores, y que ahora tienen culpabilidad por haber firmado el
pacto neocolonial con Inglaterra y su descendiente. El resen-
timiento del "nuevo rico", el burgués industrial, contra la anti-
gua oligarquia o aristocracia terrateniente, viene a transfor-
marse en virtud imperante. La vida urbana, el buen vestir y
comer educado, la disciplina, el ahorro, la limpieza a la inglesa,
la palabra cuidada, la legalidad, el hablar francés, se opone
como la civilizacién a la barbarie vivida por el espaiiol, por
el gaucho, por el pueblo que en su folklore conserva rastros
del antiguo dominador odiado. Ese éthos, y los bienes que
permite y cobija, viene a ser sacralizado por un derecho natu-
ral y divino a la propiedad sin mirar ni su origen, ni su con-
dicion ni lo que en su fundamento signifique. Los sacerdotes
de esta moral, diria Nietzsche, la pretenden eternizar a fin
de usufructuar también eternamente los beneficios del orden
vjgente.

Nietzsche se levanta contra ese orden, contra la "verda
imperante y ocultante, contra lo apolineo que es el orden esta-

du240



85

blecido como imperio del resentimiento instrumentado por una
casta dominadora sin haber sido conquistadora. Predica el
nihilismo de ese orden muerto, cadavérico, pero lo hace desde
la Totalidad y en nombre de "la raza de los conquistadores

y sefiores"**! la de la "aristocracia guerrera"**, cuyo nombre
es el "hombre que se trasciende" (Uebermensch), que impone
nuevos valores (Wertsetzung) por la previa destitucion de los
valores vigentes (Umwertung). No hay lugar a dudas, Nietz-
sche propone como ideal humano a los invasores aqueos, jonios
y dorios, a los arios invasores, a todos los conquistadores en
especial a los de la Roma imperial, a Napoledn, "hombre tnico
y tardio como nadie, encarnacion del ideal aristocratico"**.
Nietzsche habria estado, con certeza, del lado de Cortés, de
Pizarro y no del azteca o del inca. Se trata, desde la Totalidad
cerrada y dominadora, de exaltar el momento en que la Tota-
lidad crece dia-lécticamente y engloba, domina, cosifica al
Otro: la conquista, la expansion de "lo Mismo", la actualidad
de lo ya dado en la potencia (como posibilidad y como fuerza,
vida, violencia) de lo Mismo. Nietzsche es, lo decimos con
toda conciencia de lo que esto significa, la expresion final del
éthos dominador moderno europeo. Su "voluntad de dominio"
no es sino la formulacidon ontoldgica del "yo conquisto” his-
pénico o del "yo pienso" cartesiano. Su virtud suprema, el

bien como guerra, el guerrero injusto y conquistador como
héroe patrio es la mas ciega, opresora € inhumana de las acti-
tudes posibles: el éthos de la dominacion desnudo, que presenta
como virtud insigne el asesinato, la violencia, o mejor, la vio-
lacion del Otro. El conquistador guerrero es la antipoda del
liberador en la justicia; el éthos de la liberacion es exactamen-
te el contradictorio al éthos descripto por el europeo Nietzsche,
sabio del hombre dominador. Lo mismo le pasard a Kant con
su moral del deber, a Hegel con su moral de la clase suprema:
la burocratica o de los empleados publicos del Estado, que es
manifestacion historica de la divinidad misma**, y a Marx

que aceptara al origen de la revolucidn un acto del éthos gue-
rrero y dominador moderno: la lucha a muerte, por lo que le
serd muy dificil negar al odio como fuerza motriz y como
posicion inicial del proceso. En todos ellos la Totalidad es el
horizonte irrebasable y tltimo, el fundamento ontologico del
éthos moderno.

Se trata ahora de describir el éthos de la dominacion, el modo
como los vicios del dominado (no decimos sus virtudes que se
analizaran mas adelante) llegan a ser las virtudes de la Tota-
lidad totalizada, es decir, un modo muy sutil de perma-



86

necer en el vicio, pero con "buena conciencia", mas aiin: como
personaje virtuoso.

El éthos de la dominacidn se origina enteramente de la afir-
macion irrebasable de la Totalidad como totalidad; es aversion
o ateismo del Otro porque previamente se ha instaurado a la
Totalidad como tnica (sea "yo solo" o "nosotros"). La "afir-
macion" de la Totalidad como unica es el odio, no todavia el
odio opuesto al éros (en su dimension ontolodgica), sino opues-
ta al amor-de-justicia o trans-ontologica, meta-fisica. El odio
es amor a si mismo, a la Totalidad como tal, a lo Mismo como
fundamento. No es la envidia, como pensaban los clasicos, el
origen del odio. Si la envidia fuera el origen, ;de donde surgi-
ria entonces la tristeza del bien ajeno o la alegria de su fraca-
so? ;Por qué se alegraria el totalizado de la destitucion del
Otro? La misma envidia se abre desde la previa aversion o
No-al-Otro que es lo maligno mismo, el panteismo de la Tota-
lidad o la negacioén de la exterioridad. Se envidia al que previa-
mente se ha querido reducir a la nada 6ntica, a no ser ya algo
que pueda interpelarme y sacarme de la dorada egocentralidad
de la Totalidad dominadora. En este caso "el Otro es el infier-
no" y es "bueno" que desaparezca, es "malo" que subsista 'y
me es insoportable su presencia porque en cualquier momento
puede irrumpir: por ello es el peligro mismo, el que merodea
como lo terrible. "La conciencia aislada es una conciencia a la
defensiva que resbala insensiblemente en el camino de la
locura"*®.

Téngase en cuenta, ademas, que en el odio es posible la sim-
patia por el que odia lo mismo. La sim-patia o com-pasion,
en su significacion griega o dentro de la ontologia de la Tota-
lidad, es un "sentir lo Mismo". Ante el Otro como otro es
imposible sentir "lo Mismo" y en este caso el amor-de-justicia
es mas que mera simpatia y ni siquiera amor (ya que puede
haber un amor-a-si de la Totalidad que es el odio mismo alte-
rativo: el mal supremo).

El amor-a-si como aversion al Otro funda la desconfianza.
el no tener fe en el otro y por ello mismo la infidelidad.

No se puede creer en el Otro si afirmandose la Totalidad como
unica se descalifica asi el sentido y la necesidad moral de la
revelacion alterativa. ;Como puede creerse en la veracidad de
una palabra interpelante si se niega la posibilidad o el benefi-
cio de la interpelacion misma? Habiendo constituido al Otro
como el odiado enemigo, su palabra serd calculadamente apren-
dida en la desconfianza del que teme su peor peligro: el Otro,
como el que puede hacer estallar a la Totalidad como tal. Ha-



87

biendo el odio aniquilado al Otro, la desconfianza lo cosifica y
la infidelidad simplemente confirma que nunca ninguna pala-
bra fue dada en la sinceridad, sino exclusivamente en el cinis-
mo, la hipocresia, la conveniencia, la astucia.

(Qué puede esperar del Otro el que lo ha constituido como
el infierno propio mismo? La desesperanza forma parte con
las dos actitudes antes nombradas del éthos de la dominacion;
desesperanza ante el Otro que, con el tiempo, se transforma
de desesperacion meta-fisica en desesperacion ontologica: el
total sinsentido del que obra por obrar sin ya saber "para-qué".
Siendo el Otro la ad-ventura, el futuro esperanzoso, el solipsista
termina por cerrarse en un pasado abstracto, facil, muerto.

En el tiempo en que el dominador era dominado (més exac-
tamente un subdominador, porque ya aparecia el nuevo domi-
nado futuro) odid, desconfid y desesperd de su dominador,
pero no pudiendo expresar por la venganza su opresion la
interioriz6é como resentimiento del débil ante el fuerte domi-
nante. Ese resentimiento es el vicio que nos manifiesta la
alienacion en el alienado, copia reduplicada en el oprimido de
la injusticia del opresor. Cuando el subopresor dominado llega
al poder del Todo, impone sus antiguos vicios mistificados, las
astucias que le permitieron vencer, como las virtudes vigentes:
el éthos dominador.

En el éthos dominador la llamada prudencia (1a fronesis o
la prudentia de los clasicos)**’, "recta interpretacion de las
mediaciones que han de obrarse", es en verdad astucia, negli-
gencia, fraude, dolo, imprudencia entonces. ;Como podra exis-
tencialmente interpretar correctamente una posibilidad el que
ha depravado el fundamento y obnubilado su claridad al cons-
tituirse como Totalidad sacralizada y unica? Toda posibilidad
serd interpretada como mediacion de dicho pro-yecto totali-
zante: la que converja a su grandeza sera elegida y la que
imposibilite dicho pro-yecto sera postergada. Quiere decir en-
tonces -que eligiendo en vista del orden, la seguridad, el creci-
miento del Todo actual, dicho hombre niega el futuro, la histo-
ria: asesina al Otro en nombre de la Totalidad. Ningun acto
puede ser realmente prudente, y los tenidos por tal son malig-
namente astutos, ya que matan al Otro de manera mas apro-
piada.

De la misma manera la justicia 6ntica de la Totalidad, cuya
razon es la ley (la justicia en este caso tiene a la legalidad
como su fundamento), es en realidad homicidio o robo (ya
sea con respecto al ser del Otro o a sus bienes) en el nivel
individual (conmutativo), como partes de la comunidad (in-



88

justicia legal) o como poder establecido (distributiva). La
justicia que cumple las leyes vigentes del Todo totalizado es
no sdlo homicidio y robo o rapifia, sino igualmente y en distin-
tos niveles avaricia y usura, injuria y maledicencia, idolatria,
falsedad, ingratitud, jactancia, hipocresia, adulacion, etc. El
"justo" de la Totalidad (que no ha matado probadamente con
sus manos a nadie y que no ha cometido a mano armada nin-
gun asalto, aunque tenga cuantiosas inversiones en acciones
de fabricas de armas o no pague millones al fisco en concepto
de impuestos o a sus asalariados en razon de su trabajo), di-
cho "justo" de conciencia tranquila (porque no tiene "con-
ciencia ética" ya que el Otro ha sido negado en el origen por
la afirmacion del Todo como universalidad natural y eterna:
divinizacion idolatrica del Yo) construye las prisiones y los
circos de los martires del Otro como futuro liberado.

Asi también la temperancia o el dominio de las pasiones
humanas, viene a transformarse en la mediocre medida que
considera mal el placer desordenado pero admite como supre-
mo el orden dentro del placer licito (el confort) al que no
puede ya abandonarse (es decir: se es esclavo de dicho con-
fort) y que teme verse privado del mismo: El temor, ante
la pérdida del confort lleva asi al dominador a temer al que
pudiera arrebatarle su cuota licita (pero siempre creciente) de
placer domesticado. Y asi "el espiritu sefiorial burgués" -como
dice Scheler- viene a cubrir con el nombre de temperancia o
"medida" a la gula, la ebriedad, la lujuria, a la incontinencia
regulada. Este hombre que es asi tan sensible con su propio
confort llega a ser un pétreo insensible ante la miseria ajena,
la que previamente ha sido recubierta con razones "muy jus-
tas" (tales como: "Son pobres porque son vagos; si trabajasen
tendrian el status que yo tengo").

Y, considerando todavia otro ejemplo, la fortaleza o valentia
que es la virtud de la pasion de la ira por la que pueden inten-
tarse arduos y temibles proyectos, al no poder ejercerse en el
riesgo real del tiempo en que fue necesario jugarse hasta la
muerte para organizar el orden sobre el que ahora se vegeta-
se ejerce con pusilanime crueldad masoquista o sadica a ma-
nera de prepotencia colérica sobre los mas débiles (sobre la
mujer, el hijo y el pobre) o con soberbia y ambiciosa ostenta-
cion de los bienes que se tienen (que ocultan el ser personal
raquitico). Esa aparente "fuerza", violencia o potencia insti-
tucionalizada encubre una debilidad presentida y un temor
ante lo peligroso inminente y sin embargo desconocido. Se
sabe, esencialmente, que el orden que lo funda es inconsisten-



89

te y que el Otro negado bajo la dominacion es mas vida, mas
fuerte, mas futuro, porque esta en la justicia, en la razon y
en el ser libre.

El éthos de la dominacidn es una endeble estructura de pre-
tendidas virtudes que recubre hipocritamente una profunda
perversion. Lo sacrilego del caso es que ha sido sacralizado
dicho éthos y se avanza como eterno para el que lo cumple.
Es aqui cuando la ética de la liberacion adquiere junto al
oprimido liberandose el caracter de peligro, porque quita a la
"conciencia tranquila" del dominador su caracter de naturali-
dad y lo interpela como un culpable. Lo espantoso del caso es
que la cuota de vicio mistificada en virtud en el dominador
es mutilacion del ser del oprimido: el licito confort que encu-
bre la gula es hambre en el dominado, la relacion sexual paga-
da es degeneracion en la prostituta, la prepotencia del empre-
sario es humillacion en el asalariado, la dominacion pedagégi-
ca del padre es fracaso del hijo... y asi el poderoso se cons-
tituye en el "principe de este mundo", como el que tienta al
mas débil para retenerlo en "lo Mismo"; la tentacion es tauto-
logia; lo tienta con su palabra que no es reveladora ni creadora
sino dominadora, palabra de "lo mismo-opresor" dirigida a "lo
otro-oprimido" dentro de la Totalidad ("lo Mismo"), y para
expresar inversamente la formula de Sartre: "La Totalidad es
el infierno". Por ello podriamos simbolicamente decir que la

praxis dominadora es la constructora del infierno*’.

§ 29. LA LIBERTAD META-FISICA DEL OTRO Y LA NEGATIVIDAD

Ahora deberemos volver sobre un tema ya tratado en los §§
16-19 y 22, pero aclarando ciertos aspectos y profundizando
otros. "El Otro" cuya posicion revelante es el "cara-a-cara"
aparece como lo supremamente positivo, en el sentido de la
"negatividad" primera, como la "nada" de donde la creacion
de lo nuevo, de lo imprevisible, del ser como amado y libre
pro-voca en la Totalidad del mundo e interpela al "servicio",
que es praxis alterativa propiamente humana, la gratuidad
donde el hombre se revela como tal.

La nocidn de "negatividad", que indica simplemente un cier-
to "no", es equivoca, ya que hay una negatividad que se juega
en la Totalidad (la que origindndose en Hegel, por ejemplo,
llega hasta Sartre, Marcuse o Adorno) y la que sobrepasando
el horizonte del mundo afirma al Otro "como otro" ("negativi-
dad" afirmada como "filosofia positiva" por un Schelling pos-



90

terior a Hegel, por Feuerbach hasta llegar a un Lévinas por
ejemplo).

En un primer sentido, en la Totalidad (incluyendo entonces
a todo el pensar griego y en especial a Aristoteles, y a todo el
pensar moderno europeo), la "negatividad" indica lo que le
falta a lo potencial para llegar al acto. Es la nocion de "poten-
cia" (dynamis), pero acentuando no lo que "ya-es" sino lo que
"todavia-no-es". El "todavia-no" considerado en si mismo nos
muestra el grado de negatividad de algo. Onticamente la nega-
tividad del fendmeno o de la cosa u objeto intramundano es
la necesaria posicion encubridora que juega el "ente" con res-
pecto al fundamento. El "ente" no es el "ser" y al conceptuar
o interpretar al ente el ser queda relegado al horizonte impli-
cito. Si verdad es des-cubrimiento, el conocimiento del ente es
la no-verdad del ser como fundamento. La negatividad como
negacion del fenémeno, del ente u objeto es, exactamente, el
movimiento dialéctico ontologico que supera o niega un hori-
zonte de entes para pasar al que lo funda, y de este a otro hasta
llegar al horizonte primero. Para Hegel dicho horizonte prime-
ro es la Identidad como resultado: el Absoluto que se piensa
como pensar pensante. Esta "superacion" (en francés dépas-
sement, en aleman Aufhebung) es negatividad como negacion
de negacion: el ente que habia sido negado en su verdad ar-
queoldgica o radical (en tanto encubridor del fundamento en
la cotidianidad de la vida obvia o ingenua) es negado en su
no-verdad. Esta superacion dialéctica-ontoldgica niega la dife-
rencia encubridora y des-cubre la Identidad fundamental del
ser del mundo. Sin embargo, y en su fundamento, esta negati-
vidad termina por ser afirmacion -no es la negatividad radical
entonces-. En efecto, y correctamente. nos dice Ricoeur, con-
tra Sartre, que toda "aniquilacion oculta una afirmacion"***,
y asi la "nada" de Sartre (que es el hombre mismo como ser
en el mundo) no es sino un modo de ser (el humano). En
Hegel, la afirmacion del Absoluto como Identidad resultante
final es el fundamento de todo el movimiento de la negatividad
dialéctica. Adorno ha mostrado cémo el "principio de identi-
dad" tiene una "afirmacién como contenido"**’, pero lo que no
ha podido al fin es superar la Totalidad como temporalidad
futura, puesto que si es verdad que la conceptuacion objetivan-
te no corresponde a la com-prension del ser, sin embargo,
aunque dialécticamente dicha com-prension se abra infinita-
mente hacia el futuro, no deja por ello de ser afirmacion. La
praxis en este caso no es tanta afirmacion (negacion de una
negatividad segunda) como el "servicio" (negacion de una



91

negatividad primera). En este sentido Habermas no logra su-
perar la nocién tradicional de praxis®’, ya que como toda la
Escuela de Frankfurt, desde Horkheimer hasta Marcusem, su-
ponen en definitiva la categoria de Totalidad como lo irreba-
sable.

El hombre en la Totalidad puede tener "libre arbitrio", pero
al fin se reduce a pura espontaneidad, autodeterminacion, au-
todiferenciacion electiva™”. El ambito de la libertad ontica se
juega dentro de la "necesidad" (besoin de Sartre, Bediirfnis
de Hegel o Marx, Sorge de Heidegger), que se funda en el
pro-yecto o com-prension del ser como Totalidad. En este sen-
tido la libertad queda reducida a la espontaneidad (que Aris-
toteles nombrod ekousion™”, y lo que queremos indicar es que
el Otro como otro es libertad meta-fisica, mas alla de la espon-
taneidad solipsista de la Totalidad, mas allé de la fysis (sea
ésta astrologica, vegetal, animal o humana) es historia y
creacion.

Es aqui donde el intento de los posthegelianos debe ser
reinterpretado. Cuando un Schelling enuncia que "la filosofia
positiva puede comenzar puramente con la sentencia: Yo quie-
ro lo que se encuentra mas alla (iiber) del ser. Asi veremos
acontecer gracias a un tal querer la real superacion (Ueber-
gang)" [del ser como logos]-. Por el querer (Wollen) se
accede a un "mas alla" (metd-fisica) del ser (como Identidad
originaria del Saber absoluto). De la misma manera un Feuer-
bach, que se propone superar la "identidad del pensar y el ser,
el punto central de la filosofia de la identidad"*>*, afirma que
"la nueva filosofia [entre la que la filosofia latinoamericana
es ya una realidad] se apoya sobre la verdad del amor">,

Por el amor se alcanza la "existencia" (en la significacion
kantiana) y se la puede distinguir de lo inexistente (ya que

el dolor de la ausencia del amado no es idéntico a su presencia;
para la razén presencia o ausencia de "lo" amado son idénti-
cos). Quiere decir que el amor accede a un &mbito de exte-
rioridad con respecto a la razén. De la misma manera un
Marx ("sujeto del trabajo") o un Kierkegaard ("suieto de la

fe ante Dios") colocan en la exterioridad de la objetividad
abstracta (la Totalidad hegeliana como subjetividad absoluta)
al sujeto existente en concreto” . Sin embargo, no han podido
describir adecuadamente la exterioridad y lo han hecho de tal
manera que al fin fueron nuevamente apresados por la moder-
nidad: el pensar de Schelling se cierra en una Totalidad divina
que somos por naturaleza; la intencion de Feuerbach no supe-
ra la Totalidad de la Humanidad (que incluye como un "nos-



92

otros" al "yo-ti"); el pensar de Marx nunca va mas alla de

la Totalidad cultural antropologica; la meditacion de Kierke-
gaard reduce la alteridad a la de un individualismo ante Dios:
es un solipsismo teoldgico y no llega a describir una posicion
alterativa solidaria y antropologica (que puede rematar en
una teologica, tal como lo haremos en el capitulo X de esta
obra).

La cuestion no es facil, pero reside toda ella en la nocion
de "negatividad primera" de Otro como otro, cuya afirmacion
jamas puede la Totalidad avanzar (ni como Identidad fun-
damental) y, por ello, permanece expuesta a ese momento
asistematico negativo insuperable desde la Totalidad. El Otro
mismo es el que puede afirmarse desde é/ mismo como otro,

y dicho acto es revelacion, creacion, novedad, pro-vocacion,
interpelacion. Esta negatividad no es ontica, es ontologica,
meta-fisica, pero no es simplemente el "poder-no-ser" del pro-
-yecto (posibilidad del fracaso), sino la "imposibilidad-de-ser"
el Otro como otro desde la Totalidad, la imposibilidad de com-
-prenderlo, abarcarlo, conocerlo desde el fundamento. y es por
esto que "tanto tiempo como haya un mendigo -dice Benja-
min-, serd necesario que haya mito"***. El mendigo es el

Otro y el mito es un modo de querer decir el misterio.

De lo que se trata no es de mi libertad (espontaneidad), si-
no de la libertad del Otro. La libertad ontica del Otro es para
mi, para nosotros, para la Totalidad, un momento meta-fisico.
Si la com-prension del ser en mi mundo no es conceptualiza-
ble, cognoscible u objetivable, porque es el fundamento de la
conceptuacion, es imposible conceptualizar el horizonte onto-
logico del mundo del Otro. No s6lo es incognoscible, sino que
es incom-prensible (tanto atematica como tematicamente) .Si
su horizonte ontoldgico me es incom-prensible in concreto
quiere decir que no puedo abarcarlo "como futuro”, no puedo
dar cuenta de su poder-ser como ser ad-viniente. Su libertad
ontica no es mero pasado ni presente, sino que se funda sobre
su pro-yecto siempre futuro. En tanto futuro el Otro es la
exterioridad suprema, imposible de ser intramundanizado en
la Totalidad. Si lo sitio en mi mundo es como "ente" u "obje-
to" (como alienado o cosificado). Es por ello que el acto libre
o "el acto voluntario aparece (en la Totalidad) como una
creacion en la creacion; es un infinito reunido en un punto
que triunfa de la opresion universal y subleva el mundo, por-
que hay en el sujeto (como otro) una potencia por la que la
dominacion que se expresaba sobre el objeto por el conoci-
miento ya no cuenta mas. Para mover el dedo mefiique es



93

necesario que se conmueva el todo del sistema de los fendme-
nos... Concebir la unidad del universo, afirmar que este uni-
Verso no es un sistema cerrado ¢no es acaso admitir que el
espiritu es con respecto al mundo como un infinito capaz de es-
tar por sobre todas las fuerzas naturales?... La liberacion por
iniciativa moral, por la paciencia, por la muerte misma, heroi-
camente afrontada o aceptada, permanece siempre como posi-
ble"*”. Blondel nos dice, en oposicion a lo que nosotros hemos
llamado "la l6gica de la Totalidad", que hay "una logica nece-
saria de la libertad"*®’. Esta "logica de la Alteridad" parte

del hecho de que hay "un plus que el ser o un mas alla que el
ser, que se traduce en la idea de creacion"*®', primeramente

en su nivel antropoldgico. Por ello "la libertad (del Otro) es

. . . . . 1262
misterio y no puede ser sometida a una racionalizacion"**; es

decir, se niega "la identificacion de la voluntad y la razén"*%,
ya que lo amado como Otro, libre, supera el ambito de la Tota-
lidad como mundo, como ontologia o como inteligibilidad.

La libertad meta-fisica del Otro no es, sin embargo, el nou-
menon de Kant. Como para Kant es lo real que trasciende el
horizonte de la representacion objetual; pero, mas alla de
Kant (y aun de Lévinas), el Otro puede revelarse desde su
libertad (o puede delatarse en la tortura) que es irrupcion
ana-légica de su palabra en la Totalidad. Adviene entonces a
la com-prension pero s6lo analdégicamente (ya que el ambito
de la identidad no llegara a dar cuenta jamas del polo libre
dis-tinto del Otro).

El conocimiento objetual del ente, en el mundo, es captacion
de su contenido con sentido (dentro de la totalidad ontoldgica
de sentido). La conceptuacion o interpretacion del ente es
entonces objetual, abstracta y universal. El Otro como otro
libre, como centro de un mundo que me es dis-tinto o separado
del mio o nuestro (exterior a la Totalidad) es concretamente
incognoscible en la proximidad del cara-a-cara. La inteligencia
queda como perpleja y debe rendir sus armas quedando a la
espera en la esperanza; dicha posicion la hemos denominado
con-fianza, fe. Por ello el respeto, la veneracion®®, el recono-
cimiento de la libertad del Otro (liberté d' Autrui) no puede
fundarse en la razon o el logos, en la intuicidon o com-prension,
sino en la con-fianza que afirma al Otro como un prius, como lo
anterior de suyo (como diria Zubiri) o la negatividad primera
(afirmacion suprema pero desde el mismo Otro como otro) del
semejante pero jamas igual, el proximo ("projimo") pero nun-
ca el mismo. Desde esa nada (ex-nihilo) es que irrumpe, desde



94

265
, €l Otro como creador.

su libertad (la nada misma primera)
interpelante, pro-vocador de justicia.

Negar al Otro es negarlo como libre; es negar su libertad.
Negar su libertad es la totalizacion de la Totalidad; es el
unico mal (que hemos descripto en el § 21). Negar la libertad
del Otro es afirmar a la Totalidad como unica; pero es trans-
formarlo ipso facto en fysis, en la "naturaleza" ante el hom-
bre; es transformar toda relacion a la pura relacion econdmica
del hombre-naturaleza. La propia libertad del Todo es ahora
solo espontaneidad y no ya libertad propiamente dicha. La
espontaneidad humana del Todo es un momento de lo unico,
que necesariamente se diviniza como panteismo: todo es uno,
es desde siempre, es Dios. Negar la libertad del Otro es igual-
mente negar la historia, porque el Todo es naturaleza, y por
ello es divinizacion de la naturaleza. Engels, en ontologica
coherencia llega a decir: "las sucesiones eternamente repeti-
das de los mundos en el tiempo infinito no son mas que el com-
plémento légico de la coexistencia de los innumerables mundos
en el espacio infinito... La materia se mueve en un ciclo eter-
n0"*%. La "logica de la libertad" es otra.

El respeto y la veneracion del Otro como otro libre trans-
forma a la Totalidad. Expuesta y abierta por el silencio a la
voz pro-vocadora del Otro, llega a escuchar su voz, acoge dicha
palabra analdgica e intenta aceptarla como creadora, como in-
novadora, ya que "lo nuevo es el Otro"*®’. La respuesta a la
palabra creadora del Otro ya no es mera obra (érgon en Aris-
toteles, o praxis, la griega o moderna incluyendo a Marx o
Sartre), que viene a actualizar /o que falta (negatividad
ontica). Més alla atn del trabajo como mera pro-duccion de
entes mundanos, esté la oblacion, el culto, el servicio, que de
la gratuidad erdtica o pedagogica llega a ser una politica libe-
radora. El servicio (del hebreo haboddh) es meta-fisico, mien-
tras que la prdaxis es s6lo Ontica (tal como la hemos descripto
en el § 12 del cap. II). El "servicio" es la accioén de un libre
ante un libre; es el modo como la Totalidad se abre en el
cara-a-cara y realiza efectivamente como respuesta (y no por
propia iniciativa dominadora) el momento dialéctico practico.
Se avanza hacia el Otro, y lo envuelve como quien abriga con
una manta en el frio a su amada, a su hijo o al pobre. No por
si, sino por ¢l mismo como otro. El "servicio" es prdxis cuyo
origen analéctico la constituye como prdaxis liberadora. La
praxis conquistadora es dialéctica en cuanto incluye al Otro
dentro de la Totalidad desde la potencia de la Totalidad (Pi-
zarro conquista a los Incas). La prdxis liberadora o "servicio"



95

parte desde el Otro (ana-16gico) ya que su palabra que pro-vo-
ca a la justicia es ana-léctica; la respuesta de la Totalidad que
crece dialécticamente para servirle ya no es conquistadora, no
incluye univocamente al Otro en la misma Totalidad, sino que
crea una nueva Totalidad que es analdgica de la primera y
originada por la con-vergencia de las dos praxis: la interpe-
lante creadora del Otro y la servicial liberadora de la Totali-
dad. Es aqui, y s6lo aqui, donde la Totalidad se decide por el
bien y cumple su ser como deber-ser. La Totalidad equivoca
niega su totalizacidén opresora y afirma su capacidad liberadora.
Es solo afirmando por la prdxis liberadora la libertad del
Otro que la mera espontaneidad de la Totalidad accede al
nivel de ser libertad humana. La libertad humana es fruto de
un compromiso y una accion liberadora, es en verdad una
historia. Los dos limites de la libertad, que la niegan por lo
tanto, son, por una parte, la Totalidad plenamente totalizada
o la total naturalizacion del hombre (ya no es hombre, seria
pura naturaleza sin libertad); por otra parte, la Alteridad pu-
ramente gratuita con la consecuente desaparicion de la Totali-
dad (ya no es hombre, seria Dios y tampoco tendria libertad
finita, humana). La libertad humana se juega entonces entre
la naturaleza y la divinidad, sin ser una ni otra, acercandose
a lo fisico (al mal) en cuanto Totalidad cerrada; acercandose
al Otro (el bien) en cuanto "servicio" meta-fisico.
Permitasenos, como en otras ocasiones, una representacion
esquematica, con mediaciones matematicas:

Esquema 10

LIBERTAD Y LIBERACION

a = Alteridad; t = Totalidad; linea asintota 9 “YB”; x = origen ani-
mal de la e*«_*olucmn q«al homo; Y = momento de acceso a la libertad
(¢homo sapiens? segn Zubiri); YZ = avance de la historia.



96

Cuando el hombre accede a la libertad (Y), después de la
evolucioén interna de los primates y del mismo hombre (ya
que el hombre fue primitivamente com-prensor intelectual
pero no todavia con plenitud de responsabilidad libre) se le
abren posibilidades de cumplir la libertad del Otro (A,A', A")
para ser libre, o cerrarse en la Totalidad negando al Otro (B,
B', B"). El progreso histérico de la humanidad (pasaje de Y a
Y',Y", etc.) no niega la libertad sino que amplia su margen
(AB es menor que A'B'"), pero, al mismo tiempo, el hombre
puede ser mas libre o Alterativo (ya que A" se acerca mas a a
que A) o mas bestial y totalitario (porque B" estd més cerca
de t que B). La totalizacion (¢) es la naturalizacion del hom-
bre (y paradodjicamente su autodivinizacion); la Alteridad o
el "servicio" (a) es la liberacion del hombre o su plena huma-
nizacion (y paraddjicamente al negarse ser Dios, ya que para
"servir" debe negarse como Totalidad totalizada; "servir" es
reconocerse en la finitud, es adoracion). En la historia, sin
embargo, jamas A"YB" tocard ni a ni ¢ (es un infinitésimo), y
< »
el que pretendiera haber tocado o cumplido a, al divinizarse
se totaliza y toca en verdad ¢: pretender estar en el Reino es
el Infierno mismo; pero decir que "el Otro es el infierno" es
ya vivir en €l. La pretension sartreana de la libertad absoluta
es naturalizacion del hombre y su pretendido ateismo es una
divinizacion del ego europeo, que Sartre niega en sus compro-
misos; compromisos que negod por su parte en su conceptuali-
zacion (en el tiempo de El ser y la nada). La ontologia de la
Identidad quiere tocar a y ¢, la teoria se identifica con la
praxis en Hegel, o el humanismo es naturalismo y el natura-
lismo es humanismo (en los Manuscritos del 44 de Marx):
identificar libertad y necesidad o pretender conciliarlas es
simplemente eliminar la libertad (y con ella la doctrina de
la creacion) dentro de la Totalidad totalizada, hecha naturale-
za fisica. Los extremos se tocan y el “valor” intentado deviene
un "totem"; la antiteologia del Creador deviene teologia #)pan-
teista de la naturaleza; la liberacion se cumple como domina-
cion y la enajenacion es inevitable. Aqui nos situamos en el ni-
vel de la conceptualizacion, ya que tenemos conciencia de que
muchos fildsofos intentan algo distinto a lo que han formulado;
pero, igualmente, como filésofos, debemos reprocharles el no
haber tenido la suficiente creatividad para inventar categorias
adecuadas que pudieran formular correctamente lo que se in-
tentaba con justicia facticamente.




97

§ 30. BONDAD MORAL DE LA PRAXIS LIBERADORA

Hemos ya mostrado de como la ley vigente no puede ser el
fundamento de la moralidad del acto, en el § 26. El mismo
Max Scheler habia criticado el criterio formal de la ley como
principio moral, y por ello definia la moralidad del acto dicien-
do que "nuestro querer es bueno si es que elige al valor mas
alto radicante en las tendencias. El querer no se rige por
una ley moral que le sea inmanente, sino por el conocimiento
de la altura de la materia valiosa dada en la tendencia, cono-
cimiento que se presenta en el preferir"®®. Es, decir, la morali-
dad del acto se- juega en la relacion establecida entre el
valor preferido (que nunca es un valor moral para Scheler)
como el mejor (contenido objetivo de la tendencia), y el efecti-
vamente representado y propuesto a la voluntad como fin para
ser realizado. Si hay coincidencia entre el valor preferido y
el realizado, después de la eleccion y representacion, el acto
es portador del valor bueno. Pero, como hemos visto en el
§8; los valores no son sino el ser mediativo de la posibilidad
(la posibilidad qua posibilidad, es decir, la "Posicién" de lo
"a la mano" en tanto se funda en el pro-yecto y condiciona su
efectuacion) y no puede por tanto ser el fundamento de la
moralidad. Se deja ver esto claramente por el simple hecho de
que el valor vigente (y por ello la "jerarquia" de valores)
puede ser simplemente la mistificacién de un disvalor: el orden
vigente de- valores histéricamente no puede ser en tanto tal
fundamento. Pero ni siquiera un valor absoluto (o "jerarquia"
absoluta de valores) -cuestion que no entramos a discutir en
si misma- puede ser fundamento, ya que el ser como poder-ser
es el horizonte que explica y exige los valores. La ética axio-
lagica fijo Odnticamente el fundamento de la moral, y por ello
no llegd siquiera al fundamento ontologico.

Pero tampoco el fin, que en su sentido ontologico es equi-
voco, puede ser sin mas el fundamento de la moral, porque
el pro-yecto vigente o el de la Totalidad como tal (ser el mio,
el nuestro o el de la Humanidad presente) no lo es. El pro-yec-
to puede negar al Otro y de este modo los actos fundados en
¢l contribuiran, como praxis dominadora, a profundizar el
mal. La praxis dominadora y conquistadora (la que inmoviliza
al Todo y la que lo hace crecer dialécticamente en la mismi-
dad) se funda en el pro-yecto establecido, y no deja por ello
de ser inmoral. El pro-vecto conquistador es un pro-yecto éti-
camente perverso. La ética de la conquista no s6lo se funda



98

en un fin, sino que es ademas axioldgica: cumple los valores
en su mas cabal expresion. Es por los valores vigentes y por
el fin de la Totalidad que el dominador domina y el conquis-
tador conquista a otros hombres. El cazador cazaba animales
para comer; el guerrero arcaico cazd hombres (entre los antro-
po6fagos) o derrotd enemigos para subsistir; los ejércitos de los
imperios conquistaron pueblos para ejercer sobre otros hom-
bres el predominio, la "voluntad de poder". Su praxis violenta
y dominadora fue axioldgicamente positiva y teleolégicamente
buena, si la Totalidad fuera el Gltimo horizonte, ya que cum-
pli6 "el valor mas alto radicante en la tendencia" del
dominador. El pro-yecto éticamente malo (analizado en el

§ 21) no puede fundar la bondad moral del acto humano.

La bondad moral del acto, del acto que se abre desde el
pro-yecto ontologico, se funda en un pro-yecto abierto al Otro
(estudiado en el § 22) y se cumple como praxis liberadora,
como "servicio", cuyo fundamento es un pro-yecto histérico
de liberacion. Esto exige cierto analisis.

Hasta el presente hemos hablado simplemente de un pro-
-yecto ontoldgico de la Totalidad. Sin embargo, es posible dis-
tinguir ahora entre un pro-yecto vigente (que es el de la To-
talidad o del grupo dominante: el pro-yecto de "lo mismo
ontico" que se impone a "lo Mismo" como Totalidad), y un
pro-yecto del orden futuro®®. El pro-yecto historico futuro,
no el de la dominacion o la conquista (pro-yecto del Todo como
"lo Mismo"), es el fundamento de la liberacion. El pro-yecto
es equivoco: como dominacion es malo; como liberacion es
bueno. ;Qué es lo que puede permitirnos discernir la equivo-
cidad del pro-yecto? Ya lo hemos indicado repetidamente: el
Otro. En tanto es negado (dominacion y conquista es muerte
del Otro) es malo. En tanto que es afirmado como Otro, como
negatividad primera, es bueno. El acto bueno es afirmacioén
del Otro, es "servicio" que se avanza mas alla del interés
vigente y del pro-yecto positivo hacia la utopia. Ouk tépos (en
griego: sin lugar) es lo "todavia no vigente". La "utopia"
puede ser la mera veleidad (un querer desde si lo imposible)

o irrealidad, o puede ser la apertura que muestra el futuro
auténtico a través de la estructura actual del Todo. El "ser-
vicio" como gratuito, y la gratuidad por tanto, tiene relacion

a la esencia del hombre. La diferencia entre la audaz e irreal
utopia y la utopia auténtica o historica reside en que, en la
primera, el veleidoso quiere superar lo dado por pura curio-
sidad, por aburrimiento, por hacer algo "novedoso" (lo “nove-
doso” o la novedad como "novedosa" es lo opuesto a lo “nuevo”



99

como creacion); es el pasaje al acto de "lo Mismo" en potencia
pero imprudentemente. La utopia auténtica es el pro-yecto
nuevo que se va constituyendo (fuera del orden dado) desde

la exigencia analéctica del Otro, del "pobre", del que siendo
oprimido guarda al mismo tiempo una exterioridad escatolo-
gica. El "fuera-del-lugar" (de la Totalidad) es el Otro, pero

no como lo irreal sino como lo realisimo. El fundamento

de la moralidad del acto es la "utopia analéctica" y no la me-
ramente dialéctica. En esto, aunque puede servirnos para pen-
sar, nuestro analisis no solo se separa de Hegel sino igualmente
de Ernst Bloch?”.

En resumen, Hegel y Bloch nos proponen al fin una "patria
de la Identidad"*”". Para Hegel, lo hemos visto, cada pueblo
particular es un "ser-ahi" (ente), una determinacion finita
que debe ser negada desde la potencia del universal ("lo Mis-
mo"): "El Espiritu pensante de la Historia universal cuando
se despoja de estas limitaciones de los espiritus de los pueblos
particulares y de su propia mundanidad, capta su universali-
dad concreta y se eleva hasta el saber del Espiritu absoluto,
como verdad eternamente efectiva"’>. Es decir, el movimien-
to de la historia es el pasaje prepotente de un horizonte patrio
hacia un otro que lo envuelve dialécticamente: pasaje de la
diferencia, de lo diferido, hacia la Identidad o fundamento ("la
Totalidad del Ser" como historia universal del Unico Espiritu:
el Absoluto). El proceso dialéctico, en su esencia, puede reali-
zarlo desde "lo Mismo" el grupo dominador ("lo mismo") y
en esto Hegel piensa lo mismo que Nietzsche: la clase suprema
es la clase dominadora, no del particular sino del universal
final: "el pueblo en cuestién es el dominador del mundo™”,

y la moralidad del acto, entonces, es adecuacion de la praxis
particular a la universal praxis de la dominacion mundial
de "lo Mismo".

Los posthegelianos, de izquierda, se levantaron contra esta
ontologia aristocratica, y mostraron que es por la vertiente de
los dominados, los "esclavos", por donde la historia avanza. En
esta linea, como contemporanea reinterpretacion, debe situar-
se a Bloch, que no pensamos aqui indicar sino su tesis cen-
tral’’”®. Nuestro autor debe situarse dentro de la tradicion,
no so6lo de un Feuerbach o Marx, sino de un Marcion, Montano,
Joaquin de Fiore o Tomas Miinzer (cristianos helenizados
que lucharon escatologicamente sin mediaciones historicas).
Bloch muestra que la tradicion cristiana se divide en dos ver-
tientes: el del cristianismo dominante (el statu quo), y el del
cristianismo oprimido, que seria un "ateismo" no consciente.



100

Para simplificar por ahora la respuesta de la meta-fisica de la
Alteridad desde América latina (cuestion que abordaremos
nuevamente en el capitulo X), podemos decir que efectiva-
mente todo grupo revolucionario, como el que propicia Bloch,
debe ser "ateo" de dios establecido como el "orden" imperante
("ateo" de los dioses romanos fueron los primeros cristianos
al igual que "ateos" de los dioses de la Aufkldrung y de Hegel
fueron los posthegelianos). Lo que no advierte Bloch es que
el dicho "ateismo" no es sino el primer momento negativo con
respecto a la Totalidad totalizada como el "orden" vigente (y
divinizado consecuentemente: son las divinidades paganas,
aun en nombre de la "civilizacion occidental y cristiana", nue-
vo tipo de paganismo). El marxismo y Bloch han reducido su
discurso a la negacion del "falso" dios imperante: el orden
burgués, pero no han descubierto el contenido positivo de
dicho "ateismo": la aceptacion de la sacralidad del Otro. Es
decir, la negacion de la teologia hegeliana por parte de Feuer-
bach y el privilegiar la antropologia es justamente la correcta
manera de permitir nuestro planteo alterativo. El "ateismo"
de los posthegelianos es una meta-fisica de la Alteridad sin
conciencia (invirtiendo y dando pleno sentido a la formula
de Bloch). Solo el "ateo" de la Totalidad (destotalizacion y
apertura) permite "servir" al Otro como otro (mas alla de la
Totalidad declarada no-Dios o secularizada). De esta manera
el “ateismo” de la Totalidad es condicion de posibilidad de la
"utopia" alterativa o el "pro-yecto de liberacion", fundamento
de la bondad del acto humano o moral.

Para poder ver mejor la descripcion que a continuacion hare-
mos indicaremos en un esquema la compleja marana de pro-
-yectos:



101

Esquema 11
PRO-YECTO DOMINADOR Y PRO-YECTO LIBERADOR

¥ ElOtro

Este esquema viene a completar el dibujado en el § 25. A: domina-
dor; a: pro-yecto del grupo dominador; b: el pro-yecto @ impuesto

a la Totalidad; c: en la conquista el pro-yecto a se impone a Otros
hombres; 1 a: Totalidad dominada por A; 1 b: nuevo orden, el im-
perio conquistado; B: el dominado sin pro-yecto propio establecido;
d: pro-yecto de liberacion; 2: la patria nueva o el "nuevo" orden
gestado como "servicio" al Otro; flecha x: dominacion; flecha s:
“servicio”.

La dialéctica de la dominacion se juega por un mismo pro-
-yecto (a-b-c), repeticion de "lo Mismo" sacralizado. Los fas-
cismos, el nazismo y los imperios deben siempre divinizar el
Todo imperante dominando al Otro como cosa sin pro-yecto
propio (E). Bloch y ciertas izquierdas se declaran "ateos" de
dicho pro-yecto pero al afirmar el objetivo de su praxis, sin
haber advertido clara y meta-fisicamente la Alteridad del Otro,
caen nuevamente dentro de la Totalidad dialéctica. La "domi-
nacion" del proletariado o se cierra en un circulo, B reemplaza
a A, o se confunde con un pro-yecto de conquista (c), o sim-
plemente de conquista del poder por el poder (y sin nuevo
pro-yecto historico). Para que el pro-yecto sea nuevo debe
contar con la meta-fisica de la creacion, de la libertad, de la
Alteridad, y con un método analéctico. En efecto, el proyecto
d (de liberacion) tiene por contenido histérico lo que el Otro
ha revelado pro-vocativamente como siendo su derecho mas alla
de la Totalidad establecida. S6lo el momento analéctico del
amor-de-justicia lanza el proceso a su novedad, y solo después



102

puede comenzar la guerra. La guerra es un fruto y no el origen.
Lo que parecia ser el comienzo, en el nivel dialéctico de la
Totalidad (como opuesto a la paz de la injusticia), viene a

ser comprendido desde otro horizonte dialéctico (de origen
analéctico) como los opuestos (guerra-paz) que se disuelven
en un orden que los concilia y supera: el camino de la libera-
cion como "servicio" que no es ni la paz injusta de la Totalidad
totalizada (paz de la dominacion y muerte de la historia), ni

la guerra de dominacidn o para dominar (guerra del Todo y
dentro de sus reglas). El "camino de la liberacion" como servi-
cio, porque anuncia un nuevo orden de justicia, nueva patria
para el Otro, aparece como instauradora de la paz futura para
el pobre y como peligro y riesgo de desaparicion para el Todo
(guerra entonces, pero no de dominacion sino de respuesta,

de justicia, praxis atea de la Totalidad y adoradora del Dios-
Otro que toda creatura). El pro-yecto de liberacion niega al
pro-yecto de "lo Mismo" (a-b-c) como eterna reiteracion del
dios panteista y pagano. Bloch se encuentra mas cerca de la
Alteridad que el nazismo, el fascismo, los totalitarismos e im-
perios conquistadores.

Por otra parte, el pro-yecto historico de liberacion es la
necesaria mediacion de todo pro-yecto futuro: es la realizacion
presente de un movimiento escatologico, es decir, de la impo-
sibilidad de que la historia termine por cerrarse sobre ella
misma y terminar asi el proceso. Pero contra la "mala infini-
tud" que dejaria abierto Bloch o el marxismo, donde sélo se
afirma el "ateismo" de la Totalidad, la Alteridad supera la
"mala infinitud" afirmando positivamente (desde el Otro, ya
que ¢l se aparece como la negatividad primera) la Infinitud
del Otro, y pasando asi a un "nuevo" orden que no es ya repe-
ticion sino acceso a lo irrepetible. Los socialismos llamados
utopicos que nacen contra la revolucion burguesa francesa, los
posthegelianos, Bloch y la Escuela de Frankfurt, por ejemplo,
les falta el punto de apoyo que les permita ser realmente "nue-
vos"; les falta el pensar desde una opresion realmente total.
Ese punto de apoyo lo tenemos los latinoamericanos, junto a
africanos y asiaticos. Desde la "exterioridad" del Nordatlan-
tico (EE.UU., Europa y Rusia) podemos vislumbrar un pro-
-yecto postmoderno, la cuarta Edad de la filosofia o la antro-
pologia de la liberacion.

El acto moralmente bueno, entonces, es el acto transversal
al Todo, un acto creador: al "servicio" o el "trabajo" (haboddah
en hebreo significa también trabajo) liberador. Dicho "servi-
cio" va mas alla de la necesidad, de la pre-ocupacion o la



103

botilesis aristotélica, va hasta donde llega el generoso y gra-
tuito amor-de-justicia (el désir de Lévinas o el agdpe). El fun-
damento del "servicio" no es la ley ni el valor: es el Otro que
pro-vocando gesta un pro-yecto liberador que ob-liga a cum-
plirlo en la gratuidad, porque se impone como digno, como
justo, como sagrado.

Ese nuevo pro-yecto originara nuevas leyes, fundara nuevos
valores, pero dicho "derecho" y "jerarquia de valores" se iran
gestando en el camino mismo de la liberacion concreta. El
"servicio" o "trabajo" liberador es analéctico (desde el Otro
y cada dia) y no ideoldgico. El pro-yecto existencial liberador
es lo mas lejano a una ideologia y no lo puede ser por esencia.
La ideologia es la formulacioén dntica-conceptual que justifica
el orden establecido (que encubre la verdadera realidad mis-
tificando positivamente lo disvalioso del caso). El "servicio"
en cambio no se mueve por ideologias sino que se interna en el
paraje: nunca caminado de lo creadoramente "nuevo". El permi-
tird que sobre sus rastros nazcan ideologias, pero ¢l nunca
puede serlo. La negatividad primera, inconceptualizable en
cuanto tal (mas que el mismo pro-yecto ontoldgico que no es
tampoco conceptualizable), es garantia de no ideologizacion,
pero, y al mismo tiempo, de prudencia politica. Al no poder
absolutizar ningin proyecto ontico, el que "sirve" o "trabaja"
estd siempre atento a la nueva pro-vocacion del Otro, y al no
absolutizar su proyecto ontico guarda siempre una ductibilidad
politica que le permite reformarlo, corregirlo, adaptarlo. En
el camino de la liberacion el "idedlogo" termina por totalizar-
se e impide la liberacion. El que acepta el resto escatologico
irrealizable de todo pro-yecto (porque el Otro es siempre
"exterior") es el gran politico, que sin embargo debe distin-
guirselo del Maquiavelo o del utopico irreal. El utdpico irreal
confunde "su" ideologia ortodoxa con el pro-yecto de libera-
cion (siempre es un pro-yecto c: conquistador desde "lo Mis-
mo"). El maquiavélico, igualmente se propone hacer pasar el
pro-yecto conquistador o dominador (¢ o b) por un pro-yecto
liberador; y por ello debe usar astutamente medios para en-
cubrir sus intenciones y hacer creer al dominado que lo libera,
dominéandolo en verdad. Cuando se dice: "Cualquier medio es
bueno para el fin", el fin es de dominacién y por ello todo
medio es igualmente malo. En ambos casos la accion no es "ser-
vicio" o "trabajo", sino dominacion, esclavizacion, totalizacion,
ateismo del Dios-Otro, paganismo entonces.

El acto moralmente bueno, el "servicio", es ya la paz, es su
mérito y la felicidad a la que el hombre pueda aspirar. Es sabi-



104

do que Kant, por su dualismo antropolédgico, postergd hasta
después de la muerte (y de alli la necesidad de una inmorta-
lidad del alma) la coincidencia de felicidad y virtud*””. Para
Kant la felicidad era como un perfecto confort del cuerpo ya
que toda inclinacion era patoldgica (y el respeto, realmente,
no es inclinacion). Si la felicidad se reduce a su solo nivel
empirico corporal, es necesario un "paraiso de Mahoma", impo-
sible en esta vida, para que se dé junto a la virtud. Si la feli-
cidad (beatitudo de los medievales) es en cambio realizacion
plena del ser del hombre, efectuacidon querida, amada y senti-
da como tal (aun en el tormento de la tortura, de la muerte o
la deshonra injusta), entonces el hombre virtuoso puede ser
feliz en la vida presente. Si el ser del hombre, en su esencia

y fundamentalmente, se diferencia del de las cosas, los vege-
tales y las bestias por su incesante apertura a la Alteridad,
historia futura en biisqueda del Infinito, el que vive la ad-ven-
tura del pasaje de la detotalizacion de un estado de cosas
hacia la novedad del "servicio" al Otro como creacion, pro-
-creacion y "trabajo" constituyente del orden justo, tiene ya
(en esa venturosa vida de riesgo y alegria, de invencion y
creacion, de amor y misericordia) cumplida su felicidad, esta
ya en el Reino”’®. La alegria (o felicidad) del liberador es
infinita, y ninguna otra experiencia humana puede igualarsele.
El cara-a-cara que vive el liberador, el amor libre ante un
libre, la gratuidad de dar hasta la propia vida por el Otro, la
fecundidad de poder comunicar nueva vida a los muertos den-
tro de la Totalidad (donde eran "nada" como Martin Fierro),
son experiencias empiricas y espirituales que un gourmand
como Kant nunca pudo vivir. En la burguesa Prusia, un
profesor universitario, soltero y reglamentado, no podia sino
divinizar el orden y el deber (dentro del orden establecido):
debio postergar hasta después de la muerte la coincidencia de
la felicidad (porque era ¢l mismo un in-feliz, teniendo en
cuenta su propio pensar) y la virtud. En verdad, no sélo des-
pués de la muerte a la Totalidad y en la mortalidad del "ser-
vicio" se cumple la coincidencia del "bien supremo". Toda la
"dialéctica de la razon practica" kantiana viene a mostrar la
Alteridad del bien, posterior a la muerte de la Totalidad, para
el que se compromete hasta la muerte en el "servicio" de libe-
racion del Otro.

Pero no solo la alegria sino también la paz del liberador es
infinita. Se sabe estar obrando lo que el Otro implora y la
"conciencia moral" aprueba lo que se vive. La intranquilidad
del dominador tiene su punto de partida en que habiendo aca-



105

llado la "conciencia ética" (la voz del Otro que hemos estu-
diado en el § 24) la "conciencia moral" u 6ntica termina tam-
bién por acallarse. Como ha sido educada dentro del orden es-
tablecido (sus leyes, sus valores y sus dioses), no le increpa sus
injusticias. Pero siempre, aunque encubridoramente justifique
su dominacion, el Otro sigue eternamente siendo su peligro,
oculta y misteriosamente. El pobre es el fundamento de su
intranquilidad, de su infelicidad, de la endeble estructura de
la Totalidad (por ello "el Otro es el infierno" para Sartre), y
la felicidad debe ser postergada para después de la vida (del
orden burgués imperante). El "pacifico" es en cambio el que
deja por la "conciencia ética" que el Otro haga llegar su voz
hasta su oido atento; es el que sigue la voz de su "conciencia
moral", que indica el "como" del "servicio" o la moralidad de
la accidn liberadora dentro de las exigencias del pro-yecto
liberador; es el que puede educar dicha conciencia ontica o
moral a partir de las exigencias o pro-vocaciones de justicia
del Otro que le interpela desde la "exterioridad". Esto indica
ya toda una nueva descripcion del acto de la "conciencia
moral ", toda una nueva pedagogica moral, no en vista del fin,
sino en vista de un pro-yecto liberador que se forja analécti-
camente desde el Otro y a su servicio, por un "trabajo" trans-
ontoldgico (que no debe confundirselo con el trabajo dntico
que cumple necesidades).

El "servicio" o la praxis liberadora pone en cuestion a la
Totalidad, y como se levanta ante la injusticia vigente (domi-
nacion no exenta de violencia, pero violencia institucionaliza-
da) la logica de la Totalidad no podra soportar su existencia.
La mera dominacion se transforma en violencia represiva. La
praxis liberadora o la acciéon moralmente buena aparece como
un acto peligroso, subversivo, que pone en cuestion al Todo.
La violencia represiva hispanica exige a los patriotas a consti-
tuir los ejércitos liberadores ilegales a las Leyes de Indias (de
un San Martin o Bolivar), tomando un ejemplo del siglo XIX,
aunque en el siglo XX habria que tomar otros ejemplos. Nace
asi la guerra, injusta para el opresor y justa para el oprimido.
El acto moralmente bueno viene asi a mezclarse de una cierta
violencia, pero no la que impide crecer sino la violencia que
debe ejercer la semilla contra el suelo para buscar la luz del
dia y el aire de las pampas.

El "servicio" o el "trabajo" (la praxis liberadora) puede
tener, desde su origen (desde el oprimido y en la Totalidad)
una doble intencion (aunque un mismo pro-yecto de liberacion
historico). Unos se comprometeran en vista de la "toma del



106

poder" de la Totalidad futura (son los politicos del orden
futuro); otros se comprometeran por servicio al pobre y sin
pretender la "toma del poder" sino el cumplimiento de una
vocacion pedagogica de liberacion. Es aqui donde el fildsofo,
codo a codo en el tiempo del "desborde" de la Totalidad se
distingue del politico o el militar, guardando al mismo tiempo
la diversidad de su llamado y la practicidad efectiva de su
tarea ("servicio", "trabajo"). El filosofo aparece como el "ta-
bano de Atenas", el critico no solo de palabras sino en la
riesgosa concrecion existencial de su figura de "maestro". La
filosofia como una pedagdgica analéctica de la liberacion cum-
plirda en América latina su funcién o no habré filosofia alguna.
Y, sin embargo, no debe esperar tampoco la gloria ni en el dia
en que el pro-yecto liberador comience a ser realizado, porque
su compaiiero (el politico) en el tiempo del desborde de la
Totalidad se volvera contra ¢l cuando quiera repetir sobre el
"nuevo" orden su critica liberadora. La filosofia, que tiene
condicionamientos politicos, nunca es "politica" (ejercicio del
poder y concomitantemente solidario de la dominacion). Cuan-
do la filosofia y la politica se identifican quiere decir que la
Totalidad se ha cerrado (como con Platon o Hegel) y el futuro
es considerado como no-ser, como el enemigo, inmolandose al
mismo tiempo meta-fisicamente al Otro y politica o guerrera-
mente al barbaro (por la guerra de conquista: Alejandro o
H;tler).

La "violencia" dominadora o conquistadora es el acto moral-
mente perverso, malo. El "servicio" o el "trabajo" creador o
liberador es el acto moralmente humano, perfecto, bueno. Por
ello, la violencia mas perversa es la tortura, porque el sadico
obra malignamente en nombre de la ley, los valores y el fetiche
vigente. Por ello el acto humano cuya bondad es infinita es el
saber perdonar al verdugo mismo. El cosificado como simple
delator de lo que en libertad no revelaria, se constituye como
hombre, como libre y como Otro al impedirse constituir al
verdugo como maquina de dolor y restituirle su ser de hombre,
libre. Pero al comprender que si fuera realmente libre no
podria torturarlo se eleva hasta el aceptar que obra de esa
manera porque "no sabe lo que hace". El torturado cosificado
acepta su posicion al cosificar al verdugo en el deseo de ven-
ganza. Vengarse es atribuir al dominador un castigo que debe-
rd ser cumplido por el torturado. El perdon en cambio deja
ser al torturador en su exterioridad: el Otro. El perdon deja
de atribuir al Otro el castigo merecido y no se lo imputa; se
olvida el mal sufrido y se niega la posibilidad de la venganza.



107

El perddn es la negacion del resentimiento y la Uinica manera
de superarlo. El perdén es el acto pasivo del amor-de-justicia
en la imposibilidad préctica del "servicio" por ser objeto activo
de la violencia sadico-dominadora. Pero esa pasividad aparente
de la no-praxis liberadora es la condicidon de posibilidad de la
conversion del torturador y la permanencia de la apertura y
exposicion de la Totalidad (el torturado) a la Alteridad (aun-
que ésta se presente en su extrema maldad, no s6lo como ten-
tacion sino como violencia efectivo-tentadora). El torturado
que perdona es la posicion limite en la que el hombre tiene la
voluntad suprema de libertad en la permanencia del cara-a-
cara; aunque el torturador, por su violencia cosificante, se
presenta como "maquina de producir dolor", el torturado le
otorga perennemente su dignidad de rostro humano ante el

que ¢l mismo permanece libre.

§ 31. EL ETHOS DE LA LIBERACION

El tema de este paragrafo pareceria incluir una contradiccion

o paradoja: ;Como puede haber un habito cuya funcioén con-
sista en crear lo nuevo? ;Como puede alguien habituarse ante
lo siempre nuevo? ;Es posible una virtud o costumbre acerca
de lo unico, de lo irrepetible, de la liberacion de lo dado? Si
hay un tal habito deberemos saberlo distinguir de los vicios-vir-
tudes de la Totalidad cuya esencia consiste en disponer a obrar
"lo mismo", como repeticion habitual que predispone como
espontaneidad segunda. En la Totalidad la virtud (que son
vicios sublimados) es reiteracion de un mismo contenido: se
obra "lo" mismo por tradicionalismo. Se cumple pulcramente
con el éthos imperante, y por ello inevitablemente dominador.
Entre los dominadores el éthos prototipico es el de los conquis-
tadores guerreros (el exaltado por Nietzsche). Nuestro pensar
debera ahora detenerse en el éthos contradictorio, el mas
opuesto, a dicho modo de ser dialécticamente dominador del
Otro. Se trata del éthos de la liberacion del que inequivoca-
mente relanza la historia al futuro, a lo nuevo; el hombre
realmente creador, el que se compromete a riesgo de su vida
por "servir" al Otro en el "trabajo" transontolégico de la jus-
ticia primera. Se trata del liberador pedagogo, del fecundo
pro-creador que con amor gratuito da el ser por difusiva ex-
pansion de su propia alegria. La detotalizacion de la Totalidad
totalizada, el primer movimiento critico-liberador, germina en
el "hombre supremo", el hombre que puede de la plenitud



108

de su existencia, como nueva nada del Todo (porque sabe
escuchar la voz interpelante del Otro), aparecer como el tnico
que se enfrenta a la Totalidad para increparle su injusticia.
Esta posicion excéntrica del pro-feta ("el que habla delante
de") tiene anterioridad meta-fisica y posterioridad inequivoca
con respecto al politico liberador. El politico dominador no lo
consideramos ahora, por ser evidentemente otra cuestion. El
politico liberador, el que se lanza en el proceso de liberar al
oprimido, marcha junto al pedagogo de la liberacion (el filo-
sofo es un pedagogo de la liberacion y al mismo tiempo un
pro-feta, en su sentido antropologico), pero se distingue del
maestro liberador en que tiene por objetivo concreto la "toma
del poder", es decir, una Totalidad futura como Totalidad “en
sus manos”. La vocacion del politico, atn del liberador en la
justicia, incluye una cuota inevitable de dominacion. Se podria
decir que la posicion contraria es utdpica-irrealista o anarquis-
ta. Es decir, es el puro superar la Totalidad por inconformis-
mo, por infantil deseo de novedad, o para tranquilizar la con-
ciencia de "petit bourgeois", cuando no un purismo reacciona-
rio del angélico querer permanecer con las "manos limpias".
Pero no es asi, el maestro liberador es el creador primero, es
el que ha llamado al politico y le ha entregado en vivo su
vocacion. El es el que primero supo escuchar al Otro, dar
valor a su pro-vocacion, tematizar conceptualmente su interpe-
lacion. Es el pedagogo del politico liberador; éste es su fruto
operativo con el que nunca podra confundirse sino en el ries-
go, en el compromiso cotidiano de la liberacion. En el tiempo
de la "toma del poder" -por parte del politico liberador en el
nuevo Todo constituido-, el antiguo compaiiero de camino,
el maestro de la liberacion, serd ahora tenido como el "quinta-
columnista", como la "reaccion", como el que quita la "moral"
a la revolucion. Es que, la vocacion y la funcion del pedagogo
liberador, son seguir advirtiendo en el nuevo orden sus concre
tas posibilidades de dominacion. No es dificil que si no perdid
su vida en el proceso de la liberacion del orden antiguo, la
pierda ahora en manos del nuevo orden que ¢l mismo antici-
p6?”". Por ello es una existencia "limite", y es por el Gltimo
limite que toda conducta humana puede ser medida. Entre el
conquistador autoconsciente, colonizador del Otro a "lo Mis-
mo" (lo perverso supremo), y el maestro de la liberacion,
que lleva de la mano al Otro hacia su propia realizacion desde
si mismo como otro (lo bueno primero), el hombre opta coti-
dianamente en el infinito claro-oscuro de la vida moral.

Si el éthos dominador, sus "virtudes", son mistificacion del



109

resentimiento o los vicios del antiguo oprimido; el éthos libe-
rador en cambio es la plena realizacion de las virtudes del
Otro, las virtudes no intratotalizadas del oprimido en cuanto
extrasistematico. El oprimido en cuanto alienado o en cuanto
refleja en €l el orden dominador, tiene vicios que pasan por ser
"virtudes" (paciencia, educacion, etc.) del orden imperante. Esas
seran las "virtudes" del orden futuro (vicios mistificados). En
cambio las virtudes reales del oprimido, no en tanto oprimido
sino en cuanto exterior al orden vigente, virtudes que perma-
necen ocultas para el dominador y despreciadas como "incul-
tas", "supercherias", "populacheras", etc., son el punto de apo-
yo del éthos de la liberacion, que el maestro de liberacion

sabe descubrir, revivir en su propia vida y cultivar en el Otro,
el pobre y despreciado en sus propios valores (que son las
mediaciones del pro-yecto histdrico de liberacion). En este
sentido las virtudes o el éthos liberador luchan contra la entro-
pia o "ley del uso" que convierte todo en "habitual". La vir-
tud liberadora aparecera para el orden vigente como caodtica,
anarquista, subversiva, desordenada, enfermizamente incon-
formista; como lo temiblemente nuevo.

El éthos de la liberacion es un modo habitual de no repetir
"lo Mismo" (el contenido del obrar) porque se trata del "habi-
to" de adoptar la posicion primera del cara-a-cara. El Otro
(como el rostro o cara que me enfrenta en la exterioridad)
aparece siempre como otro, como nuevo, como ante el que
debo ahora preguntarle de nuevo que me revele lo que esta
siendo en su libertad. Toda virtud liberante es habito ante lo
inhabitual, costumbre de no acostumbramiento, disposicion a
la disponibilidad, repeticion de la posicidon que se expone a lo
irrepetible. La virtud del éthos de liberacion tiene por conte-
nido siempre algo nuevo y consiste en una misma posicion,
actitud: el permitir ser al Otro otro, el dejarlo ser mas alla
de la Totalidad, para después poder servirlo en el trabajo de
justicia. Es entonces una costumbre creadora. una posicion
pro-creativa, innovadora; un habito deshabitualizante. El vi-
cio-virtud de la dominacion es un modo idéntico de repetir
"lo Mismo" (contenido ahistorico divinizado). La virtud de la
liberacion es un modo analégico de cumplir siempre "lo Nue-
vo" (contenido variable historico en busca de lo sagrado: el
Otro).

Desde este punto de vista podemos ver como se han organi-
zado las éticas modernas desde Malebranche hasta Hartmann,
pudiendo observar que las "éticas de virtudes" suponen presu-
puestos impensados que comprometen como unilateral el plexo



110

organico de las virtudes del éthos, que en los casos nombrados.
no fue sino las del éthos burgués europeo”’".

Malebranche, a la inversa que Kant, comienza por un 7ra-
tado de la virtud y sigue por otro Tratado de los deberes, en
su obra especifica sobre nuestro tema (el Tratado de moral)*” .
Para nuestro pensador hay, fundamentalmente, una virtud
esencial: "el amor al Orden"**’, ya que la virtud en general
no es sino "la sumision al Orden inmutable"*®', y por ello "el
amor al Orden no difiere en nada de la caridad"**. Como en
cierta manera todas las virtudes quedan incluidas en esta uni-
ca, los deberes para con Dios (/la. parte, cap. II-V), con la
sociedad (cap. VI-IX), con el marido y la mujer (cap. X), con
los superiores e iguales (cap. XI-XII) y consigo mismo (cap.
X1V), son los contenidos de esa unica virtud, que desaparece
de hecho como tal. El peligro de esa formulacion estoico-cris-
tiana es permitir el deslizamiento de significacion que confun-
de el "Orden" de la providencia con el "orden vigente". De
hecho es una "moral del orden" y no alcanza a conceptualizar
la movilidad escatologica del profetismo incluido en la doctri-
na de la providencia en Israel. Es, realmente, una moral del
statu quo del hombre burgués europeo, que guarda una cierta
Alteridad (Dios), pero que en definitiva viene a convertirlo
en un momento interno de la cotidianidad: el Todo es sacrali-
zado como la Cristiandad francesa "du Roi trés chretien",
segun la formula de la época.

El racionalismo cartesiano remata en Spinoza, el que al fin
de su Etica y como resultado de su discurso, concluye dicien-
do que, en primer lugar, "Dios se ama a si mismo con un amor
intelectual infinito"**. Por ello "el amor intelectual del alma
a Dios es el amor mismo de Dios con que Dios se ama a si
mismo"***. La Alteridad ha desaparecido y la virtud suprema
es el egodtico amor que la Totalidad (Dios) tiene a si misma por
mediacion del alma humana. Ese "amor intelectual" es so6lo un
momento secundario del ser mismo de Dios: "El cogito es un
atributo de Dios, o sea, Dios es una cosa pensante"285 . Por ello
la virtud suprema, en definitiva, es la sabiduria o el autocono-
cimiento de la Totalidad. Sélo con variantes, que orquestan
genialmente los descubrimientos de las ciencias de la natura-
leza y la historia, Hegel ha dicho lo mismo: la virtud suprema
es "el saber que sabe el pensar", es decir, el "Saber absoluto".
Con ello se ha repetido como con los griegos (alla como fisio-
-logia) el hecho de que se valore como suprema la virtud de
la sofia. En la ontologia de la Totalidad el ser es "lo visto" (por
el noein, el logos, el intellectus, 1a Vernunft o la raison) y por



111

ello el modo perfecto del ser del hombre es un "ver adecuado",
la sabiduria. Ya hemos dicho que la ontologia de la Totalidad
termina por ser una gndsis auténtica.

Dentro del &mbito ontolégico de la suprema virtud de la
sabiduria, la Totalidad organiza el orden interno por la virtud
de la justicia. Se trata de la virtud ontica de la justicia (la
que hemos visto en el § 28 de este capitulo) que asegura el
orden imperante del hombre burgués europeo. Es facil ver
que un Hume, por ejemplo, en su Tratado de la naturaleza
humana 111, al tratar la cuestion de las virtudes se ocupa en
la parte IT exclusivamente "de la justicia e injusticia"**®. Se
invierte el orden de Malebranche (virtudes-deberes) para in-
cluir dentro de la justicia (fundamento de los deberes) a las
virtudes. Indica igualmente el nuevo espiritu el hecho que
desde el segundo paragrafo se piensa en " Acerca del origen
de la justicia y la propiedad"**’. La justicia viene a garantizar
el orden establecido (de las propiedades privadas britanicas,
cuyo origen son la venta de esclavos y el botin de los piratas
como lo ha demostrado Sombart). Se trata entonces de una
moral de la "justicia" (dentro del orden burgués), y dentro
de ella de los deberes (por ello la obra de Cicerdn tendra en
esta época tanta importancia De officiis: "De los deberes")
para con Dios (intrasistematizado), para consigo mismo y para
con los otros (dentro de la Totalidad)*®®. En la Metafisica de
las costumbres de Kant, se sistematiza la ética de la justicia
vigente como doctrina del derecho y los deberes ( esta ultima
pasa por ser una "doctrina de las virtudes")**’. El mismo Hegel
conservara esta division: la doctrina del derecho seré el "De-
recho", mientras que la doctrina de los deberes serd la "Mora-
lidad", conciliandose y superandose en la "Eticidad" (Sittlich-
keit) (que de todas maneras, y al fin, son momentos asumidos
en la suprema posicion del Saber absoluto)™’. La unica virtud
(vicio-virtud de la europeidad burguesa) es la justicia legal,
que ha englutido a las demas desde la sabiduria de la Totali-
dad, reduccion ontica del hombre a ser s6lo un sujeto pro-duc-
tor dentro del Todo vigente, sabido como la naturaleza misma,
amado como el Orden divino (siendo sélo, en realidad, el
europeo moderno). No se olvide que la justicia /legal es la dis-
posicidn que inclina a cumplir con los mandatos de la ley. Si
la leyes es la ley vigente, la justicia es s6lo afirmacion del orden
vigente, histoérico, de la dominacion.

Por su parte las grandes éticas medievales, al sistematizar
la doctrina de las virtudes (y evidenciar asi su propio éthos),
debieron arreglarselas para poder dar cuenta de la organiza-



112

cion de dichas virtudes en el mundo greco-romano dentro

de una inspiracion cristiana de intencion teoldgica. Sin lugar

a dudas es la "segunda parte de la segunda" de la Summa

de Tomas de Aquino la que sintetiza mejor la problematica, ya
que pudo contar con la Etica a Nicomaco integramente traba-
jada por su maestro Alberto y con una madura ética cristiana
elaborada durante siglos®'. Alli se ve claramente como se
anteponen virtudes de caracter alterativo, pero con exclusivo
sentido teoldgico positivo (que se fundan en la fe teologica
revelada y que exceden el ambito de la filosofia), para sélo
después exponer las virtudes aristotélicas (las cardinales y

sus dependientes) sin dar relevancia esencial a la sofia*’*. En
la Edad Media hay una relacion clara hacia el Otro, pero éste
es conceptualizado esencialmente como Dios. La virtud funda-
mental es la religio™”. El mundo moderno, al construirse sobre
el "yo conquisto" que culmina en el ego cogito y la "voluntad
de poder", diviniza al hombre. En este caso no puede relacio-
narse con ningin Otro: no hay Dios alterativo (Creador) ni
hermano (que ha sido colonizado), ni mujer (alienada en el
patriarcalismo milenario), ni hijo (bajo la dominacion peda-
gbgica). Solo queda una Totalidad como el Orden vigente que
hay que amar, conocer los derechos que se le otorgan y cum-
plir los deberes correlativos. Es una moral de la ley, del valor,
de la unidimensionalidad. Y los Nietzsche, los Freud y muchos
otros no hacen sino acentuar los supuestos de la misma logica
de la Totalidad™*.

Nuestra positiva descripcjon del éthos de la liberacion, el
éthos de la eticidad y moralidad latinoamericana (como uno
de los ambitos socio-culturales del mundo presente, y valido
analogicamente para todos los demads: sean desarrollados y
dominadores o subdesarrollados y dependientes), debera tener
en cuenta dos momentos. La posicion de la Totalidad ante la
Alteridad o las virtudes negativas por excelencia (negatividad
que indica su posicion esencial y radical en el éthos): es decir,
las virtudes antropolédgicas o meta-fisicas propiamente dichas;
y, en segundo lugar, la posicion de la Totalidad que por el
"servicio" mediatiza como "trabajo" (haboddh) para el Otro
la organizacion de un nuevo Todo, es decir, virtudes que se
mueven en el &mbito que comienza en lo ontico y se despliega
hasta lo meta-fisico (es el movimiento trans-ontoldgico de la
praxis liberadora descripta en el § 30).

El oprimido, no en tanto oprimido sino en cuanto fuera del
sistema como pobre, como otro, ama a otro oprimido con un
amor extra-sistematico, fuera de las reglas del juego de la



113

Totalidad. Este amor ni es amor a "lo Mismo" (éros), ni siquie-
ra amor de amistad dentro del Todo y en la igualdad (filia),
sino que es amor al que es nada para el Todo, es amor gratuito,
amor creador””. Este amor que va mas alla del horizonte
ontologico (que hemos denominado antes "amor-de-justicia" o
desir con Lévinas) es lo que Feuerbach quiso indicar (pero no
pudo al fin, por quedar encerrado en la Totalidad de la huma-
nidad como especie univoca) con la frase que dice: "La nueva
filosofia se apoya sobre la verdad del amor"*°. Esto no es un
irracionalismo, sino el descubrimiento, que quiere ser postmo-
derno (pero que no logra conceptualizar su intencion), de que
la identidad del ser y el pensar es falsa®’, ya que hay ser mas
alla del ambito del pensar. Hay ser y puede ser amado, ya que
nos duele la ausencia del amado todavia presentido, descono-
cido, incomprensible actualmente como el Otro libre y con
futuro.

Los equivocos en este nivel son numerosisimos. Por ejem-
plo, Schopenhauer llega a decir, con razén, que en "Europa
el fin supremo de la ética radica en la doctrina del derecho y
de la virtud y no se conoce lo que va mas alla de ésta, o no se
deja valer"*®. Pareceria que propone exactamente lo que nos-
otros indicamos. A tal punto es asi que dice que la "compasion
natural, innata e indestructible en cada hombre, ha resultado
ser la inica fuente de las acciones no egoistas"*”. Pero obser-
vada la cuestion mas de cerca puede concluirse, en identidad
con Hegel, que el fundamento es la Totalidad, la Identidad
del ser y pensar, puesto que "quien en todos los demas, en
todo lo que tiene vida, vio su propia esencia, se vio a si mis-
mo (sich selbst erblickte), y cuyo ser-ahi (Dasein) fluyo en
unidn del ser-ahi (Dasein) de todo ser vivo, ese solo pierde
con la muerte una pequefia parte de su entidad"*". Schopen-
hauer funda entonces la compasion en el panteismo de la Iden-
tidad divina de todo ente en la Totalidad. Es acerca de esta
divinidad sobre la que diriamos con Nietzsche que "el ateismo
es una suerte de segunda inocencia™’', ya que ser ateo de la
Totalidad es la condicion negativa para poder amar al Otro
como otro con amor-de-justicia, que nada tiene que ver con la
compasion schopenhaueriana que no es sino un egoismo del
nosotros, un egoismo compartido en la Totalidad.

El amor-de-justicia como acto puntual no es todavia una
virtud, un habito, una segunda manera de ser. S6lo un hacer
de este acto meta-fisico el modo-de-vivir el mundo, negandolo
como Totalidad, constituye la virtud ética suprema (meta-fisi-
ca y no s6lo ontica-ontologica o moral)*®, el fundamento del



114

éthos de la liberacion. Negativamente es un decirse: no soy

el Todo, no soy Dios, el Otro como libre esta mas alla de mi
Totalidad. Positivamente es un tender por sobre el horizonte
ontologico y morar en el Otro como otro. Es temblor, temor
sagrado, respecto ante el Otro como otro. Pero mas, es amor,
amor creador, libre, gratuito. Su esencia se juega en la miseri-
cordia (amor al pobre, al miserable; al no totalizado, sistema-
tizado, hecho ente en el ser como lo com-prendido), ya que la
simpatia (como lo ha mostrado Scheler) no es lo mismo que el
amor de justicia. La simpatia es todavia éros: amor a "lo
Mismo" (que los antiguos llamaban amor de concupiscencia
o de utilidad). Pero tampoco es amor de amistad (la filia aris-
totélica), porque ésta exige "mutuo" amor de benevolencia.
Se trata en cambio del habito o virtud de lanzarse sin recipro-
cidad, creadoramente, al Otro como otro: es el amor primero,
originario, el que pone el fundamento mismo de la amistad
(an-arquico con respecto al mismo fundamento o a la Identi-
dad). No es todavia fraternidad (en cuanto también exige
reciprocidad), sino fundamento de la fraternidad.

Ese amor-de-justicia que tiene el oprimido por el pobre como
Otro, que no es s6lo compasidn ni simpatia sino conmiseracion,
es decir, amor al Otro pobre como Unico, sin referencia al
horizonte de la Identidad ontoldgica del sistema o la Totalidad,
sino por sobre dicho horizonte; ese amor meta-fisico es el que
ejerce el pro-feta y el auténtico filésofo (maestro del pueblo y
no sofista académico) ante el pobre, fuera del sistema y nada
de sentido ni valor para la Totalidad y la Patria antigua; ese
amor lo cumple el politico liberador en vista de una nueva
Patria. Es el amor motor de la historia, el origen de la historia
y del movimiento de las clases sociales, la surgente de la paz
y aun lo que produce las guerras de justicia. Es el amor y no
la guerra "el padre de todo". Ni Heraclito, ni Hobbes, ni Hegel,
ni Marx, ni Nietzsche han tenido razén. Si es verdad que la
guerra pareciera estar muy junto al comienzo de las grandes
etapas historicas lo que esta por debajo y antes que la guerra
es el amor creador, la voluntad de libertad, el afecto al misera-
ble, al pobre, al no sistematizado en su ser de persona. Este
amor mueve al pro-feta y al filosofo al martirio, al politico y al
militar liberador, al pobre mismo en la tarea que le es propia:
construir la nueva casa, la nueva Patria, caminando escatolo-
gicamente hacia la Justicia que siempre se aleja sin embargo.

Esta virtud del amor meta-fisico es el fundamento del hu-
manismo critico. La crisis si es alejamiento de la cotidianidad
se funda en este habito deshabituador, habito ante lo nuevo,



115

habito que sabe amar lo todavia imposible: el Otro miserable.
Es un amor primeramente ateo de la Totalidad divinizada (fin
de la "teologia" moderna en el sentido de Feuerbach y Marx)

y afirmacion de una antropologia del cara-a-cara (que signifi-
ca, como lo veremos, la teologica del Dios creador, que necesi-
taba previamente del ateismo del fetiche moderno). Esta vir-
tud del amor-de-justicia es, precisamente, el saber situarse en
la posicién misma del cara-a-cara. El rostro del Otro, su perso-
na, su cara es siempre novedad. Amarlo como Otro, como lo
siempre novedoso, a partir de lo que el /ogos nos deja aparecer
de ¢l pero afirmandolo como in-com-prensible, es lo propio del
amor trans-ontologico’”. Ese amor del cara-a-cara, del Otro
como otro, es el acto supremo del ser humano y ningin acto
com-prensor ni interpretador puede asemejarsele.

El amor-de-justicia como hébito de trascender Totalidades
dadas es el acto supremo antropoldgico, politico; acto infinito
por sus posibilidades ya que no puede sino abrirse a una teolo-
gica donde el Amado es esencialmente intotalizable y garantia
de perenne movilidad histdrica, subversion politica y apertura
de la humanidad a la escatologia.

El amor-de-justicia hacia el Otro como pobre es un acto de
cabal agradecimiento. Es retorno gratuito de la gratuidad ori-
ginaria de la libertad pro-creadora. La libertad (del Libre, de
la Patria, la Tradicion y los padres) esta al origen del ser, no
como un absurdo (en el sentido sartreano), sino como la nada
(ex nihilo).Amar gratuitamente al Otro, no buscando siquiera
la amistad (que es el "mutuo" amor, es decir, que €l también
me ame), es meta-fisicamente amistad originaria: amor de
agradecimiento para con el creador. La deuda (la "culpa" de
Kierkegaard y Heidegger) queda saldada en el amor gratuito
al Otro sin pedir ni exigir gratificacion, agradecimiento ni
retorno. El amor meta-fisico de justicia, gratuito con respecto
al Otro, es amistad meta-fisica entre el creador (a partir antro-
poldgicamente de los padres, antecesores, historia...) y la
Totalidad o creatura. La ontologia de la Totalidad, sélo pose-
yendo en su origen la Identidad, no puede sino amar la di-fe-
rencia en dicha Identidad como retorno: amor a "lo Mismo",

a si mismo, egoismo. La meta-fisica de la Alteridad, que tiene
como punto de partida la abismal dis-tincioén de los analogados
sin comunidad idéntica, puede devolver a la Libertad ante-on-
tologica (el prius anticipativo pro-creador), por el amor me-
ta-fisico al Otro (trans-ontologico) o a lo dis-tinto y la plurali-
dad, el amor creador. Hay so6lo dos ciudades y no una ni tres:
La ciudad del amor a si, Totalidad totalitaria y panteista. La



116

ciudad del amor al Otro, Alteridad en la justicia y creacionista.
Agustin tuvo razén pero no la "cristiandad medieval" (que
organizé el "Sacro imperio") ni la modernidad europea (con
su Leviathan; divinizacion del Estado nacional imperial).

La segunda actitud esencial en el cara-a-cara, ahora teniendo
en cuenta la condiciéon de posibilidad de la escucha e inter-
pretacion analdgica de la voz del Otro, es la con-fianza. Con-
-fianza en su sentido meta-fisico fuerte es ob-ediencia: el que
sabe oir en el cara-a-cara (ob-audire). Ob-edece, escucha con
seriedad al Otro el que tiene solidez, solidaridad, firmeza, fide-
lidad (nociones todas que en hebreo se enuncian con la palabra
hesed)’®*. La con-fianza es un "tener fe en alguien", nunca en
algo, ni siquiera en la verdad (si fuera meramente algo) ."Te-
ner fe" en la palabra de alguien es tener con-fianza en su
Alteridad, en su ser como Otro, como persona. Desde el amor-
de-justicia al Otro la con-fianza en el pobre es fe en su futuro,
en su libertad, es acreditarle la veracidad de su palabra, de su
revelacion: mas, es hacer posible la revelacion como revela-
cion (y no como mera manifestacion cosica o delacion en la
tortura). La fe meta-fisica (no la kantiana en el noumenon
como conviccion transobjetual ante algo) es negacion de la
Totalidad como identidad del ser y el pensar; negacion del
pensar como lo ultimo. El amor-de-justicia afirma el ser mas
alla del logos; la con-fianza niega, primeramente, a la com-
-prension la omnicom-prensibilidad. La con-fianza comienza
por ser ateismo del panteismo logico.

En segundo lugar, la con-fianza como virtud liberadora, habi-
tual entonces posicion ante la siempre nuevo, niega la palabra
de la Totalidad como tnica palabra expresiva, su cultura, su
alfabeto. Afirma entonces la posibilidad de otra palabra, otra
cultura en la llamada "incultura" y "analfabetismo". Es enton-
ces silencio, espera, alianza. respeto de su revelacion, fide-
lidad en el secreto por anticipado de su posible intimidad.

Es asi la condicién de posibilidad del lenguaje humano, anal6-
gico, mas alla de la univocidad dominadora del lenguaje de la
filosofia europea que nos ha clasificado en la barbarie y en la
a-logicidad del no-ser. El escuchar (en hebreo shmd’) es ob-
-ediencial y crea el espacio receptivo para la palabra revelado-
ra, creadora en la Totalidad. La con-fianza, la fe en el Otro,

es la hospitalidad primera: hospeda al que esté a la interpe-

rie en el silencioso vacio de la palabra dominadora de la Tota-
lidad como un oido todo tendido a la captacion de la nuevo:

la interpelacion pro-vocante del Otro a la justicia. A los gran-
des habladores norteamericanos y europeos de la filosofia del



117

lenguaje se les ha escapado esta simple reflexion. EI mismo
Jacques Derrida, que apunta la cuestion, no llega a dar en la
solucion meta-fisica y ética®®. La filosofia del lenguaje tiene
raigambre ética: el Otro como el pobre es el origen del len-
guaje propiamente humano, y por ello, al fin, la palabra domi-
nadora debe resignarse en aquel tragico pero real callarse, que
nada tiene que ver con el silencio del habla en la ob-ediencia:
"De lo que no puede hablarse se debe callar"**. Si sélo hubie-
ra el hablar, el callar es la muerte del /dgos; si hubiera en
cambio el didlogo entre el yo y el Otro, mas alla del no-hablar,
del silencio, podria todavia comenzar el didlogo. Pero para ello
Ludwid Wittgenstein deberia haber descubierto al Otro en

el pobre... y es mucho pedir para un europeo norteamerica-
nizado. La critica al positivismo logico, comenzada por Marcuse
desde la Totalidad europea, no ha sido siquiera iniciada en
verdad: clla es tarea de la filosofia latinoamericana, africana

y asiatica. Mientras que la universalidad univoca y matemati-
ca del logos no sea superada tampoco podra haber liberacion
antropologica, politica ni teoldgica (no queremos decir: libe-
racion de Dios, sino liberacion de las condiciones que hacen
posible la revelacion del Dios creador). La voz dicha, o mejor,
el Decir mismo®"’, deja lugar a la mera expresion pensada,
juzgada, mas aun escrita: la palabra como revelacion del Otro
ha sido negada como la palabra vista y leida dentro de la Tota-
lidad de la interpretacion Ontica y ontoldgica. El ser no es aqui
la libertad del Otro como fuente originaria; el ser es reducido
al texto escrito por mi mismo, o, lo que es lo mismo, interpre-
tado desde mi mundo®”®,

La con-fianza o fe meta-fisica es la posicion de la Totalidad,
como virtud o habito, por la que el Otro siente que, en el amor
del que con-fia, la desnudez y la entrega erotica en el pudor
es revelacion y no obscenidad ni dominacion; por la que el
hijo va hacia el regazo de los padres que carifiosamente lo
acogen; por la que el hermano, el pobre, va hacia la revelacion
de su intimidad, del secreto o su propio ser historico. Revela-
cion es exposicion; es exponerse a que se vuelva contra el que
se revela su propia revelacion. El revelar, o el Decir como acto
humano (no "lo dicho" como ex-presion de un ente), es s6lo
posible cuando el que escucha lo hace en la con-fianza, en el
amor-de-justicia. La fe de la Totalidad es condicion de posibili-
dad del lenguaje humano, del Decir del Otro como palabra
libre, como revelacion nueva, creadora, desde la nada; como
interpelacion y no como tautologia, tentacion.

La revelacion antropologica habia sido dejada de lado por la



118

filosofia de todos los tiempos. Unos por ignorar la posicion
meta-fisica del Otro (griegos y modernos); otros por situar la
Alteridad casi exclusivamente en el nivel teologico (medieva-
les). La antropologia como filosofia de la Alteridad es una
posibilidad cuya cabal efectuacion sera vocacion de los pueblos
oprimidos del mundo entre los que se encuentra América la-
tina, porque han sufrido la prepotencia dominadora de la pala-
bra tautoldgica. La sofistica académica que sélo tiene por inter-
locutor un fexto escrito es un pensar tautolégicamente "lo
dicho". La filosofia real debe saber pensar la voz histdrica y
real del Otro que le interpela en su pueblo, en su tiempo, en

sus discipulos. Los fextos, el "ser-escrito", sélo puede prope-
déuticamente introducirnos al pensar por semejanza. El ver-
dadero texto, el ser-libre, a ser pensado es la voz del Otro, del
pobre que clama liberacion. Este texto es contacto, proximidad,
cara-a-cara, historia y compromiso. Hay que tener fe en su
palabra; hay que creer en la palabra del pobre para que en la
con-fianza nos revele "lo" a ser pensado. La cuestion a ser
pensada (la Sache diria Heidegger), es, negativamente, las
condiciones del silencio para que el Otro se revele; positiva-
mente, las condiciones de la interpretacion de la misma palabra
que se revela en el Decir mismo del Otro, ya que el Otro, en

su total carnalidad historica se hace signo en su Decir. Fe es
ob-ediencia, es fidelidad a la palabra dada y creida. Fe es la
racionalidad histérica suprema que permite la continuidad

de la historia a partir de la discontinuidad meta-fisica de sus
portadores.

La tercera posicion meta-fisica o virtud originaria del
cara-a-cara, es vivir ya hoy anticipadamente la alegria de la
liberacion del Otro, del miserable. La esperanza ante la utopia
real transforma la meta-temporalidad ontoldgica en historici-
dad meta-fisica o escatolégica®®. Es la superacién de la "anti-
cipacion" (Vorlaufen) heideggeriana, como el modo de pre-
vivir la muerte, experiencia ontoldgica limite. Por el contrario,
la esperanza es anticipacion de la posicion limite, pero no ya
ontoldgica sino meta-fisica, y no ante la negatividad ontologi-
ca (el no-ser como muerte) sino meta-fisico (el mas alla del
ser como el /ogos de la Totalidad: el Otro, negatividad prime-
ra). La esperanza no es espera de la realizacion del pro-vecto
de la Totalidad; paciencia ante el fin que se aproxima. No. La
esperanza es virtud meta-fisica o ética, alterativa, ya que espe-
ra la liberacion, la plena realizacion futura del Otro, del que
no tengo bajo mi dominio pero si bajo mi "servicial" responsa-
bilidad (responsabilidad no dominadora sino gratuita). La es-



119

peranza, sin embargo, no se funda en lo que pueda hacer por
el Otro, sino en lo que el Otro es y pueda hacer desde si mismo
como otro. La esperanza no se funda en la Totalidad, en el
poder dominador y ni siquiera servicial (" Alianza para el pro-
greso"; "ayuda a los paises subdesarrollados"), sino que se
apoya en la amada y con-fiada potencia del Otro como otro,
como liberado. La esperanza es el con-fiado amor puesto en el
Otro como futuro, afirmacion por ello de su libertad presente.
Desde cuando comenzamos a describir la analéctica posicion
del cara-a-cara, hemos repetido frecuentemente que es una
posicion meta-fisica que respeta al Otro como futuro. La espe-
ranza es, precisamente, el momento de afirmacion del futuro
del Otro, y es donde resplandece mas misteriosamente la
negatividad primera, la Alteridad del Otro. Su pro-yecto, el del
Otro, es un poder-ser; es el ser suyo ad-viniente: es su futuro.
Su futuro es por esencia inconceptualizable, inobjetivable. Nun-
ca podra ser tema de su Decir. En el cara-a-cara su Decir es
vivido en la inmediatez de la proximidad. "Lo dicho" viene
a ocultar en la lejania al Otro como otro. La esperanza es,
fundamentalmente, esa referencia al futuro como futuro del
Otro; alegria anticipativa de su liberacion (ya que la libera-
cion es el pro-yecto ontologico del Otro como pobre y como el
que sin Patria vive como oprimido en la Patria antigua y
ajena, alienado). El amor anticipativo de la liberacion del
Otro, que es la utopia real, historica, Bloch s6lo supo concep-
tualizarlo negativamente, como ateismo del orden injusto, pero
no positivamente, como antropologia (que remata en una
teoldgica) del "servicio" liberador o subversion por el "traba-
jo" ético, pedagogico, politico del orden sacralizado.
Esperanza es también paciencia activa ante la respuesta (que
es la interpelacion a la interpelacion del profeta, la pro-voca-
cion ante la pro-vocacion del filosofo) que se deja esperar. La
respuesta sera el contenido del "servicio" o el "trabajo" libe-
rador (mas alld de la necesidad) y, por ello, el esperanzado
sabe esperar para no apresurar su propia palabra dominado-
ra (su "modelo" de desarrollo) como el camino liberador.
Cuando la Totalidad avanza su propia palabra como si fuera la
palabra del Otro es presuncion; es sobrevaluar su propia capa-
cidad: es ocultar la palabra del Otro; es dominacion cultural
y enajenacion de la liberacion. Los sofistas y los idedlogos son
presuntuosos sabios de la palabra opresora. Pero, y al mismo
tiempo, los desesperados o desesperanzados, los que ya no
confian en el futuro del Otro, del pobre, del oprimido como
miserable pero no alienado, los que no con-fian en el pueblo,



120

se transforman, por negacion, en adoradores del statu quo:
cierran al fin la Totalidad sobre si misma. Todas las filosofias
de postguerra, desde el 1945, fundadas en la angustia; todo el
positivismo logico, que magnifica la dificultad de la expresion
hasta hacer callar al hombre; todos los pragmatismos que tanto
avanzan los hechos y la eficacia que niegan el logos, cuya
verdadera grandeza ignorada por los racionalistas es la revela-
cion en el Decir; todos ellos, al fin, afirman el statu quo domi-
nador y niegan el Decir del Otro que es anterior a las falacias
de las palabras, a la angustia del solipsismo, egoismo o panteis-
mo, a los hechos y su eficacia. Todas esas filosofias nordatlan-
ticas, que encuentran cultivadores entre nosotros, se vuelven
contra el pueblo oprimido latinoamericano y operan en favor
de la opresion. Solo un pensar antropologico, meta-fisico, ético,
esperanzado en el Decir mismo del pobre latinoamericano por
su vida hecho signo, gesto, puede pensar la novedad que esta-
mos viviendo, puede tener fuerza para comprometerse por el
futuro del Otro.

Si meta-fisica o éticamente el amor-de-justicia, la con-fianza
y la esperanza son las tres virtudes o posiciones habituales
ante lo inhabitual por excelencia: el Otro, debemos ahora indi-
car resumidamente cuales son las posiciones ontico-meta-fisicas
o virtudes de las mediaciones o del "servicio" al Otro, virtudes
morales o de la pradxis liberadora.

Si Feuerbach habia indicado correctamente, aunque no co-
rrectamente conceptualizado, que el ser no es idéntico al pen-
sar, es ahora Marx el que indica, pero tampoco formula bien
(al fin Marx fue demasiado hegeliano todavia), que el ser no es
solo lo intuido sensiblemente, ni siquiera es solo lo amado, sino
que es lo pro-ducido. Contra Feuerbach, su maestro en la
critica a Hegel, diria: "Los filosofos han solamente interpreta-
do de diferentes maneras el mundo; lo que importa es cam-
biarlo"31°; es decir, si el ser fuera sélo lo intuido y lo dado, la
filosofia consistiria en una pasiva may¢utica; si el ser es, en
cambio, lo pro-ducido y lo dado por el trabajo humano, la
filosofia consistiria en una activa participacion. La ontologia
moderna no permitié a Marx formular lo que habia descubier-
to. De lo que se trata es lo siguiente: El ser historico (no s6lo
el cultural o del pro-ducto éntico econdmico) o la historia
misma, es el activo encuentro de mutuas revelaciones creado-
ras. El ser (y la filosofia que piensa el ser segun su modo de
darse) se va dando activamente en el mutuo y creativo injerto
de lo in-com-prensible en lo com-prensible, del Otro en la
Totalidad. El ser no es intuicion (ni siquiera sensible, como



121

en Feuerbach), no es solo pro-ducto econémico o cultural (ni
siquiera del trabajo-necesidad, como en Marx), sino que es
creacion historica de la Alteridad en la Totalidad. Por ello el
amor-de-justicia, la con-fianza o la esperanza como posiciones
meta-fisicas no son el fin del proceso sino so6lo las condiciones
éticas de posibilidad de la prdaxis liberadora, que para la Tota-
lidad es "servicial" gratuidad trans-ontoldgica, pero que para
el Otro (como Totalidad), es, exactamente, la revelacion hecha
gesto y accidn: creacion. Para cambiar el mundo es necesario
la praxis; pero se lo cambia s6lo accidental y tautolégicamente
cuando se trabaja desde la necesidad. Para cambiar ad radicem
la Totalidad la prdxis debe ser liberadora, creadora; no debe
obrar por la necesidad sino por amor-de-justicia. Es decir, el
ambito meta-fisico en el que se vuelca la prdxis liberadora es
amado, desplegado y tenido abierto por el momento meta-fisico
o ético del éthos de la liberacion. Veamos ahora como se hace
eficaz, como se realiza en obras, como se revela al Otro como
un Decir que es la Totalidad hecho signo, "servicio".

Habiendo indicado las condiciones que posibilitan la adecua-
da interpretacion de la palabra del Otro, debemos ahora pen-
sar la cuestion de la "interpretacion" misma de la palabra del
Otro. Para ello hay que recordar dos aspectos de importancia:
en primer lugar, no se trata ya de una interpretacion o herme-
néutica del ente o de lo ontico (interpretacion en el sentido
heideggeriano o aristotélico), ya que es un interpretar la pala-
bra que viene mas alla del horizonte ontolégico. En segundo
lugar, la palabra del Otro no es mera palabra apofantica (ex-
-presora de una interpretacion Ontica), sino que juega para la
Totalidad la funcién de una palabra apocaliptica (en griego
apokalypsis significa "revelacion"). La recta interpretacion
de la palabra del Otro es condicion del "servicio" o el trabajo
liberador justo, ya que en la posicion analéctica (la actitud
ante el Otro como mas alla del logos) es la palabra del Otro
la que da el contenido del "servicio", es la que bosqueja el
pro-yecto mismo liberador. El Otro que pro-voca o interpela
lo hace por su palabra reveladora, donde se expone (en grie-
g0 apokalypto es exponer o descubrirse el pecho, desnudarlo
ante otro) a la Totalidad desde su sagrada exterioridad. La
virtud o disposicion activa que permite al /ogos interpretati-
vo’!! captar analégicamente la palabra revelada se ha denomi-
nado, y podemos conservar el término precisando su sentido,
prudencia (prudentia en latin).

La prudencia habia sido entendida s6lo como una recta in-
terpretacion de lo que se debe obrar. es decir, como una ade-



122

cuada eleccion de los medios o posibilidades para el fin. En
este caso se funda en la certeza del propio fin y considera los
medios para el mismo. Pero si el objetivo de su accion de
"servicio" fuera el Otro, mas alla del fin de la Totalidad, s6lo
el Otro podra revelarle’'? 1o que debe obrar. La prudentia
seria asi un habito ante la inhabitual pro-vocacion del Otro y
una costumbre en saber captar la palabra siempre nueva e
historica del pobre. La palabra del Otro no es univoca, ya que
no se funda en la Identidad del horizonte ontoldogico de la
Totalidad, sino que viene mas alla del /dgos univoco de la
Totalidad: es entonces analdgica (y no equivoca, porque en-
tonces seria imposible de ser interpretada y la comunicacion
quedaria también en la imposibilidad). La cuestion es enten-
der como es posible la interpretacion de una palabra ana-l6gi-
ca, siendo sin embargo la experiencia primera del hombre, ya
que al nacer somos acogidos en la palabra revelante de nues-
tros padres, nuestro pueblo, la que escuchamos antes de poder
responder: la palabra pedagdgica originaria que da sentido a
todo lo que habitara nuestro mundo. La palabra analégica es
interpretada en nuestro mundo como aquello que viene mas
alla de nuestro mundo. En el mundo es un ente, como el rostro
del Otro que es en verdad la palabra primera en su mismo
Decir, en su gesto hecho signo y palabra, en su o0jo suplicante
o atrevido y pro-vocante, en su sonrisa acogedora o en su mue-
ca horrible. Desde mas alla del mundo es ana-logica o dis-tinta.
En aquello que esa palabra tiene de "semejante" (pero nunca
idéntica) es ya com-prensible por mi mundo y puede ser inter-
pretada onticamente; en aquello que esa palabra tiene de "dis-
-tinta" (pero nunca equivoca) es in-com-prensible desde mi
Totalidad y por ello no es interpretada todavia dnticamente.
En esa su no interpretabilidad la palabra reveladora del Otro
permanece como negatividad meta-fisica que me permite que-
dar abierto al mas alla de la Totalidad (la Totalidad abierta

es la iinica éticamente buena). Sin embargo, aunque lo nuevo
de la palabra reveladora no pueda de inmediato ser interpre-
tado, sin embargo es aceptada en su contenido todavia in-com-
-prensible y tenida como real porque ha sido pro-ferida por el
Otro, a quien se ama, en quien se con-fia y de quien se espera
su liberacion. Es sobre la palabra del Otro todavia no verifica-
da, es sobre la con-fianza en la veracidad del Otro que avanza-
mos en el "servicio" y el trabajo liberador. El ciego acepta la
palabra del Otro que le dice que puede caminar por la calle
porque no hay ningun obstaculo que se lo impida. El ciego
marcha entonces por la calle sobre la palabra del Otro. La



123

historia tiene un campo de visibilidad y luz ( el mundo de la
Totalidad), pero lo mas esta en la tiniebla del Otro y solo él
puede des-velar lo que en su libertad se esconde. La prudencia,
en su primer sentido, es un saber discernir entre la palabra
reveladora (liberadora) del Otro y la tentacion que es expre-
sada tautoldégicamente dentro de la Totalidad. La conciencia
moral es un momento de la prudencia. Interpretar una palabra
ana-logica, entonces, es con-fiar en la autoridad del pobre y
serle ob-ediente. La filosofia del lenguaje se ha perdido en el
analisis de la palabra dominadora, tautologica, la de la ciencia
de la Totalidad imperial. Nada ha dicho sobre la interpretacion
de la palabra analogica del Otro, porque jamas ha aceptado
(porque en su experiencia dominadora no ha dejado lugar para
la justicia, para el Otro) al Otro como quien tiene otra pala-
bra. La palabra. La prudencia es interpretacion heterologa.

En segundo lugar, y después de haber interpretado la pala-
bra del Otro, la prudencia interpreta la factibilidad del "ser-
vicio" o de las imposibilidades de la Totalidad vigente, es decir,
de las posibilidades de la Totalidad futura al "servicio" del
Otro y a partir de su palabra reveladora. La nueva Totalidad
sera un nuevo orden de la verdad del ser. La verdad, como
mundo, se funda entonces en la veracidad de la palabra del
Otro. Si ¢l nos miente no hay posibilidad de crear lo nuevo y
trascender realmente la Totalidad. Sélo puede verificarse la
palabra revelada; si no hay veracidad en el Otro no habra un
nuevo orden de verdad. Y es desde y sobre la palabra del
Otro que el prudente ejercera en la eleccion del "servicio libe-
rador" a obrar sus experiencias histdricas y la de su pueblo,
su inteligencia practico-singular, su prontitud en la realizacion,
la docilidad ante el buen consejo, el razonable juicio, la pre-
vision y provision, la circunspeccion de todas las circunstan-
cias, la cautela y precaucion en vista de Otro. Asi aparece el
pro-yecto o modelo liberador; asi se concreta planificadamente
un camino de liberacion. Se trata del momento intelectivo
practico cientifico del "servicio". Aqui el logos juega toda su
esencia y su sentido. Una falta radical de la liberacion seria
negar el papel de la inteligencia (porque la ha confundido
univocamente con la inteligencia opresora de la Totalidad). No
hay liberacion sin inteligencia practico cientifica que planifi-
que prudentemente las mediaciones del nuevo pro-yecto. De
todas maneras la prudencia pro-fética no sera la misma que la
prudencia politica. La primera se encarga en recordar la alte-
ridad de la palabra reveladora y el hecho de que se obra en
nombre del Otro, el pobre, y sobre su palabra. La segunda, la



124

politica, se ocupa primeramente de la factibilidad del pro-yecto
que dicha palabra ha indicado, y en su ocupacion por las me-
diaciones puede a veces olvidar el origen: el Otro como exte-
rioridad; de alli que el politico puede al fin cerrarse en una
estructura nuevamente dominadora y necesita del filosofo cri-
tico para que lo despierte del olvido de la voz del Otro. Otro
que es el oprimido y que fue el primero que en su simple soli-
daridad en la pobreza comenzo6 a mostrar un camino a la pru-
dencia liberadora. La virtud del oprimido como Otro, como
"servicial" trabajo a otro oprimido, es la prudencia como virtud.
Es solo aqui que podemos ahora abordar la justicia como
virtud ontico-meta-fisica, como el amor, no ya al Otro como
otro (lo propio de lo que hemos llamado agdpe o amor-de-jus-
ticia, pero "justicia" en otro sentido), sino como habito que
dispone y tiende a dar efectiva, dntico-servicialmente al Otro
lo que le corresponde, no por la ley del Todo sino en cuanto
tal: en cuanto Otro, en cuanto persona inalienable, en cuanto
origen de todo derecho positivo. Justicia aqui es disponibilidad
ante los entes, no fetichismo ni absolutizacion de las posibili-
dades del pro-yecto de la Totalidad; es un poner a disposicion
del Otro los entes que puedan saciar su hambre, mediar su
liberacion cultural y humana integralmente. Justicia es des-
pego o libertad, "pobreza" como actitud liberadora, que permi-
te entregar al Otro lo que es suyo. Si, por ejemplo, la propie-
dad privada positiva excedente en un miembro de la sociedad,
legal dentro del derecho de la Totalidad vigente, debiera ser
atribuida al que nada tiene, es solo la justicia la que podra
consentir e inclinar a "dar" efectivamente el p/us de uno que
es falta en el Otro. De ahi que la sacralizacion de la propiedad
privada (sin limitaciones) es un principio inmoral. El ateismo
ante el fetichismo de la privatizacion de los bienes es un cami-
no abierto hacia el Otro, y hacia el Dios alterativo, creador .
Dicho ateismo de la absolutizacion de las mediaciones de una
Totalidad cuyo fundamento es el "estar-en-la-riqueza" es jus-
tamente el pecado contra el que clamaba el primer gran pen-
sador americano, y por ello pro-feta, Bartolomé de las Casas,
y que hemos colocado al comienzo del primer tomo de esta
obra: "La causa porque han muerto y destruido tantas y tales
y tan infinito nimero de animas los cristianos, ha sido sola-
mente por tener por fin ultimo el otro"*'%; el fin Gltimo en la
filosofia de la Segunda escolastica es "dios" mismo. Es decir,
la sacralizacion del dios oro permitio la inmolacion de hom-
bres en su culto. La justicia es libertad ante el oro y por ello
disponibilidad en el "dar" al Otro lo que es suyo. Por entonces



125

es justicia ilegal o translegal; es justicia transdistributiva o
gratuidad misericordiosa; es justicia alterativa y no meramen-
te legal-conmutativa. No se piense que dicha justicia dntico
alterativa sea meramente individual. Hay momentos en la
historia en que un pueblo se pone en marcha hacia su libera-
cion y en esos casos la justicia alterativa es vivida alegremente
por los justos y tristemente por los injustos. A los primeros

se los pone delante del proceso y a los tltimos se les ob-liga
en el nuevo pro-yecto liberador. No es posible permitir que el
injusto deba decidir cuando deje de cometer la injusticia; por
propia decision nunca liberard al Otro. En estos casos la "ayu-
da fraterna" puede adquirir hasta la posicién de una preten-
dida violencia, cuando no es sino el recto castigo del pecado y
la tristeza y el dolor propios del que debe comenzar también el
camino de su propia liberacion. Esta justicia fue ya anticipada
en el "dar" cotidiano de un pobre a otro algo, no en razon

de la ley del Todo (fuera de la cual viven) sino en razon de

lo que el Otro es como persona’"*,

De la misma manera la valentia o fortaleza, no es la del
héroe conquistador sino la del liberador, y del pobre que se
arriesga por otro pobre para salvar su vida o alguna de sus
reales posibilidades negadas (alimento, luz, cultura...). La
valentia permite en el tiempo de la espera, del dificil y largo
camino de la liberacion crecer en la perseverancia y la pacien-
cia, a partir de la magnificencia. Pero lo propio de la valentia
liberadora es el poder arriesgar la vida, en cada acto cotidiano
como en el supremo y ultimo, no por el Todo opresor sino por
el Otro en la pobreza. Por ello, la virtud de fortaleza se cum-
ple en el habito o actitud que se templa cada dia en el camino
de la liberacion y que se ha llamado "dar testimonio" (en
griego martyréo) de donde viene "martirio" (martyrion), que
significa dar la vida como testigo de un Otro que la Totalidad
no puede soportar (porque es su propia muerte, ya que el
orden nuevo que el Otro pide es la muerte del orden antiguo).
El pro-feta "testimonia" al Otro y por ello corre siempre el
riesgo del martirio. La valentia suprema no es la del conquis-
tador que muere por la Patria imperial oprimiendo al Otro,
sino la del pro-feta que muere por el Otro, por la Patria futura.
La muerte del testigo es la muerte supremamente humana
porque manifiesta la plenitud del hombre en la gratuidad, en
la alteridad, en la creacion de la historia. La muerte del de-
fensor de la Patria, como los valientes de las Termopilas, es
buena moralmente. El que da su “vida hasta la muerte” por
el Otro, en cambio, no es sélo buena sino perfecta, es el proto-



126

tipo de la humanidad liberada porque revela en su mismo

gesto que lo supremo es futuro, mas alla de toda liberacion
historica posible: el Otro. La vida, que es la mediacion de
todas las mediaciones, ya que el muerto no-es-ya-en-el-mundo,
al decir de Heidegger, cuando se la sabe inmolar por alguien,
significa que la Totalidad se ha vuelto transparente a si mis-
ma (y ningun /dgos ni "conocete a ti mismo" podra cumplir
esta transparencia acabada) y se ha abierto y volcado total-
mente por el Otro, ya que no ha "servido" con algo de su
mundo, ya que no ha "servido" con toda su personalidad y su
ciencia, sino que ha "servido" con la donacidn de su ser mismo.
La fortaleza o valentia alterativa es la virtud que libera del
miedo y el temor ante la: dificultad ultima: el saber perder la
propia vida para alcanzar la liberacion del Otro. Este es el
signo real del mayor amor-de-justicia; amor-de-justicia que es
el saber mantenerse en el cara-a-cara y en el camino de la
liberacion.

Es temible el hombre que no tema dar la vida hasta la muer-
te. Pero para no temer dar la vida es necesario ser libre ante
los entes, ante las cosas, ante los bienes. Los bienes, los entes
nos apresan como objeto de goce, de satisfaccion, como confort.
El confort como Totalidad de satisfaccion esclaviza al mas
valiente, soborna al mas justo, equivoca al mas prudente. Por
ello, es todavia necesario un dominio de si mismo, un no dejar
que la pusilanimidad del confort nos arrebate la magnanimi-
dad de la valentia. La templanza o temperancia (la sofrosyne
de los griegos, pero ahora renovada en otro sentido) salva o
protege la recta interpretacion de la palabra del Otro; garan-
tiza a la justicia su recto ejercicio; posibilita al valiente dejar
todo para el "servicio" hasta la muerte. La temperancia como
dominio del goce que los bienes permiten es también disponi-
bilidad para la liberacion. Se tienen los entes aceptandolos
como mediaciones equivocas; se los tiene pero dispuestos a
dejarlos de tener en el mismo momento que se accede a ellos.
Temperancia hacia los entes es disponibilidad para la justicia.
Temperancia hacia el Otro es imposibilitarse hacerlos media-
(cién de pasion concupiscible: mera "cosa" que me produce
placer. Temperancia alterativa es aceptar como unico placer
irrevocable la felicidad del "servicio" del Otro en el "trabajo
liberador". Esa satisfaccion total del hombre, donde su car-
nalidad se goza en su esencia, la posee sélo el que vive la
ad-ventura de la liberacion de la mujer, del hijo y del pobre.

En este caso la virtud se reviste del ropaje del desafio, del
riesgo, de la rebelion contra el orden injusto y aun subversion



127

de la pretendida verdad que no es sino la hipocresia de una
mentira mistificada.

Para terminar este capitulo nos sentimos tentados de trans-
cribir lo que dijo una pobre mujer de pueblo, hija, esposa y
madre de artesanos simples, cuando exclamé con un entusiasmo
contagioso pero al mismo tiempo sobrecogedoramente extrafo:

"Mi corazén se alegra en el Otro"™",

"porque ha empleado contra los presuntuosos la fuerza de
su brazo,

y los ha confundido en sus maquinaciones.

Ha derribado a los dominadores

y ha exaltado a los oprimidos.

Ha colmado con alimentos a los hambrientos,

y ha enviado a los ricos con las manos vacias" (Lucas 1,
51-53).

No parece extrafio que el hijo de semejante mujer, que en
nuestro caso nos interesa y lo tomamos en tanto filésofo y
como un ejemplo historico cultural de la meta-fisica de la Alte-
ridad, sobre quien debi6 ejercer tan profunda influencia por
sus consejos pedagdgicos, terminara en una cruz, condenado y
entregado por el dependiente gobierno de su patria y torturado
hasta la muerte por las armas y soldados, por las leyes y repre-
sentantes del Imperio.

Hemos asi indicado muy resumidamente las condiciones de
posibilidad meta-fisica del saber oir la voz del Otro. "El que
tenga oidos para oir que oiga."



CAPITULO VI

EL METODO DE LA ETICA

"Nuestra filosofia [latinoamericana], con
sus peculiaridades propias, no ha sido un
pensamiento genuino y original, sino in-
auténtico e imitativo en lo fundamental...
Pero todavia hay posibilidad de liberacion
y, en la medida en que la hay, estamos
obligados a optar decididamente por una
linea de accioén que materialice esa posibi-
lidad y evite su frustracion. La filosofia
hispanoamericana tiene también por de-
lante esta opcion de la que, ademas, depen-
de su propia constitucion como pensa-
miento auténtico" (AUGUSTO SALAZAR BON-
DY, ;Existe una filosofia de nuestra Ame-
rica?, pp. 131-133).

Nuestro dis-curso, el discurrir de nuestro pensar, intenta partir
de la realidad, de América latina. Para ello es necesario antes
poder permitir que el camino sea abierto, es decir, debemos
derribar demasiados obstaculos que la historia de la filosofia
nordatlantica ha sido poniendo en su propio caminar a nuestro
nuevo camino. La tarea de los primeros paragrafos (§§ 32-35)
es todavia de-structivo, y hacen posibles los capitulos I'y II de
la Primera parte (§§ 1-12) de esta obra. Se trata de indicar co-
mo es posible un movimiento dialéctico que dejando atras la
subjetividad moderna pueda avanzarse hasta lo ontolégico co-
mo tal. Nos encontrariamos en la tradicion de Heidegger. Esta
parte fue escrita en 1970. El segundo momento, en verdad el
tercero (ya que el primero es ontico-ontologico dialéctico; el
segundo ontoldgico-ontico deductivo), es el salto meta-fisico
al Otro. Este método meta-fisico nos permitira desplegar una
filosofia latinoamericana que queda enunciada en el § 36, y
se continda en el § 37 (en el cuarto y quinto momento deduc-
tivo), y es el empleado en los capitulos 717 al V' (§§ 13-31) yen
toda la Tercera parte (tomo II1). Este método parte, pero va
mas alld de Lévinas, y lo hemos escrito después de una estadia
en Europa en 1972, lo que nos ha permitido una confrontacion
y un distanciamiento irreversible de aquella filosofia.



130

§ 32. EL METODO ETICO FILOSOFICO DE LA SUBJETIVIDAD MODERNA

Aunque pudiéramos ir paso a paso por los mas importantes
pensadores de la modernidad a partir de Descartes, como en
otros casos nos detendremos en Kant. Para el profesor de
Konigsberg la cuestion metodica es de la mayor importancia.
Ya en su Logica (publicada en 1800 pero que era objeto de sus
clases universitarias desde 1765 y como comentario de la del
libro de Meier) se ocupa en la segunda parte de la Allgemeine
Methodenlehre®'°. En ella indica que el método ("Methode,
Zwang") cientifico debe distinguirse de la simple ("Manier,
frei") del vulgo. El método es la "forma de la ciencia en gene-
ral"*"" 1a que nos permite alcanzar la "perfeccion del conoci-
miento"'®. El método se aplica en base a definiciones, exposi-
ciones y descripciones. Hay diversos métodos entre los que se
encuentran los cientificos y vulgares. En tltimo lugar Kant
recuerda que se da igualmente "un pensar metodico"*"’. En la
Critica de la razon pura aplica ahora esa doctrina general a

la "Metodologia trascendental" (es decir, la metodica en el
nivel trascendental de la critica del conocer los objetos). "En-
tiendo por metodologia trascendental -nos dice Kant- la
determinacion de las condiciones formales (der formalen Be-
dingungen) de un sistema completo de la razén pura™?’, y por
ello "la obra de la Critica de la razon pura especulativa... es
por si un tratado del método (ein Traktat van der Metho-
de)"?'. Critica para Kant significa un determinar los limites
de la sensibilidad, del conocer, del saber y de la fe***. La cues-
tion ahora es la siguiente. ;Cual es el modo de conocer de la
filosofia? Kant responde claramente: "El conocer filosofico
(die philosophische Erkenntnis) es conocimiento racional a
base de conceptos (aus Begriffen)"*>. De ser asi la filosofia
no tiene axiomas, porque los axiomas son "principios sintéticos
a priori en la medida en que son directamente ciertos (unmit-
telbar gewiss)"***; por su parte los conceptos no pueden rela-
cionarse sintética y directamente uno con otro. Es decir, los
principios de la filosofia no son intuitivos (intuitive)*>; deben
entonces deducirse’?®. Esta deduccidn, sin embargo, sélo se
puede efectuar con respecto a los objetos (cuestion de la que
se ocupa en la Critica de la razon pura en el libro sobre la
analitica de los principios en la l6gica trascendental)**’, no asi
en el ambito Gltimo de la razon pura cuyas ideas (que juegan
la funcidn de principios) quedan por los paralogismos en la
mayor incertidumbre. Es por ello que la metafisica, "filosofia



131

en la cabal acepcion de la palabra™?®, es "una legislacién
peculiar y sin duda negativa"**’. Esta negatividad rotunda de
las ultimidades podria parecer un fracaso sin atenuantes™ .
Kant sin embargo indica el sentido positivo de la negatividad.
"La idea general de la metafisica... debe seguir siendo siem-
pre, por lo menos, el baluarte protector, y la razén humana,
dialéctica (dialektisch) por la direccion de su naturaleza, no
podria prescindir nunca de esa ciencia que le sirve de freno...
e impide los estragos que de lo contrario causaria indefectible-
mente -tanto a la moral como a la religion- una razén espe-
culativa que careciera de leyes"*'. El aspecto que queremos
recalcar en la reflexion kantiana, y que veremos después bajo
nuevas luces, es que la metafisica es afirmada como negativi-
dad, pues "en el mundo ha habido y habra siempre una meta-
fisica... (y) a su lado se encontrard siempre también una
dialéctica de la razon pura, porque le es peculiar"*%. Sobre

lo que no es objeto de concepto hay dialéctica, pero de las
ideas dialécticas no hay conocimiento ni saber, sino solo fe
racional gracias a la critica de la razon préctica pura®’. La
filosofia que piensa las ideas es ahora "doctrina de la sabidu-
ria... en la acepcion en que los antiguos entendian esta pala-
bra... como doctrina del bien supremo, si la razon aspira
(bestrebt) en ella a llegar a una ciencia">*. Es decir, Kant
afirma la metafisica como negatividad en su nivel tedrico y
como sabiduria en su nivel practico, en este caso como un
anhelo al que siempre tendemos sin jamas concretar. La meta-
fisica como ciencia del ser como ser es imposible porque en
sus ultimos fundamentos es dialéctica (en su sentido contra-
dictorio). El método en ultimo término es dialéctico.

El idealismo posterior cerro la puerta, dejada abierta en
cierta manera por Kant, hacia la exterioridad, haciendo ahora
del método dialéctico un proceso racional especulativo: con-
ceptual. El Saber absoluto como intuicion positivo conceptual
hizo de la metafisica una légica totalizada. Hegel penso ofrecer,
toda hecha, la ciencia que Kant sabia que el hombre aspiraba
a constituir pero que jamas podria concretar enteramente. Asi,
cuando el profesor de Niirenberg se pregunta por el “comien-
z0 (Anfang)” radical de todo el pensar filosofico™, dice que
"el ser es lo inmediato indeterminado"**®. Desde el "ser, puro
ser" -como concepto en si- se pasa por el proceso dialéctico
a la "nada, pura nada", para alcanzar la sintesis en el "deve-
nir"**”. Todo este proceso metddico conceptual dialéctico cul-
mina en la "idea absoluta (absolute Idee) [que] es la identidad
de lo tedrico y lo practico"***. Esto es la negacion de la dialéc-



132

tica en su sentido existencial y alterativo. Lo que Kant habia
dejado abierto como proceso finito hacia una imprecisa alteri-
dad por naturaleza intotalizable, Hegel lo ha cerrado como
identidad e inmediatez totalizada. EI método de las ultimidades
no queda abierto a nuevos horizontes dialécticos y niega la
negatividad primera; el método ahora no es "sélo la simple
manera y forma de conocer... [sino que el] método es el movi-
miento del concepto mismo... la actividad universal absoluta,
esto es, el movimiento que se determina y se realiza a si mis-
mo. Por consiguiente el método tiene que ser reconocido como
la manera ilimitada, universal, interna y externa, y como

la fuerza absolutamente infinita (schlichthin unendliche
Kraft)"**°. Esta es exactamente la doctrina que queremos evi-
tar. Es una filosofia de la identidad y del saber absoluto. La que
proponemos en cambio es una filosofia de la finitud y del sa-
ber siempre abierto, de una analéctica que debe ser definida
nuevamente a partir de la com-prension existencial del ser y
del Otro. El método no nos permitird acceder a la inmediatez,
solo a la lucidez y al "servicio"**.

Después de Hegel no podia el pensar europeo sino retornar
sobre sus pasos. La ética fenomenologica significa una ultima
etapa de retorno™*', es decir, la ética axioldgica constituida por
el método fenomenologico. Husserl habia dicho que "la fenome-
nologia expresa descriptivamente con expresion pura, en con-
ceptos de esencia y en enunciados regulares de esencia, la
esencia aprehendida directamente en la intuicién esencial™**.
En las Ideas I, seccion tercera, tratod tiempo después la cuestion
del "método y problemas de la fenomenologia pura", indicando
las dificultades y la necesidad de estudiar detalladamente el
método porque "no se trata de los datos de la actitud natural
(natiirlichen Einstellung)... (que es) una experiencia inin-
terrumpida, ejercicio milenario del pensar que se nos ha hecho
familiar... jQué diferencia con la fenomenologia! No solamen-
te es necesario determinar este método anterior a todo otro
meétodo...; no so6lo es necesaria una costosa conversion de la
mirada (Blickabwendung) para sacarla de los datos natura-
les (natiirlichen Gegebenheiten)...; sino que estamos exentos
de todas las ventajas que tenemos al nivel de los objetos natu-
rales"*. La fenomenologia como "filosofia primera" es toda
ella una doctrina del método, por lo menos en las obras funda-
mentales de Husserl mismo. Fundamentalmente consiste en
partir de la "actitud natural"***;esa posicién ingenua y mun-
dana debe ser "puesta entre paréntesis" por la epojé fenome-
nologica®®’; de esta manera se alcanza una nueva "posicion”



133

(Einstellung), la actitud fenomenologica, noesis que constituye
el ambito del noema puro o esencial>*. El ego cogito puro o
fenomenoldgico (filosofico) tiene como cogitatum a la esencia,
correlato de la subjetividad trascendental o reducida del mis-
mo fenomenologo. La esencia (Wesen) esta tan separada de

la facticidad como la actitud fenomenologica de la natural. La
filosofia, la intencion filosofica o "la intuicion filosofica (phi-
losophischen Intuition)... (es) la captacion fenomenologica de
la esencia (phdnomenologischen Wesenserfassung)"*, ciencia
en sentido estricto. Metdédicamente, entonces, el tema de la
filosofia se encuentra situado en un dmbito trascendental. Ese
ambito trascendental funda lo que llamo6 Husserl las regiones
ontologicas. La esencia es el ser del objeto (un transzendente
Sein, que esta constituido als wahrhaftes Sein por la Bewusst-
sein selbst)**, cuyo ultimo fundamento es la subjetividad
trascendental, y cuyo acceso metddico es la reduccion. Por su
parte, la ética, momento de la filosofia, se ocupara de su tema
teniendo el mismo método>*; su tema es la intencidn estimati-
va que constituye correlativamente el noema propio: el valor
ético. La ética se ocupara metddicamente, como parte de la
filosofia, del &mbito trascendental axioldgico y de su realiza-
cion por la praxis pura®.

Por su parte Scheler se mueve dentro del mismo método.
La ética material trata de valores que constituyen un ambito
absoluto e independiente. La "independencia de la captacion
del valor""' est4 fundada en que la intencion estimativa (que
Scheler llama Fiihlen) es distinta de todo otro tipo de intencion.
El valor es una "unidad de significacion ideal" que se alcanza
por una "intuicion inmediata (unmittelbaren Anschauung)",
es decir, por una "intuicion de esencia (Wesensschau)". La
"esencia o quididad (Wesenheit oder Washeit)" es en este caso
el valor mismo, que puede ser tema de una "experiencia feno-
menoldgica" o "intuicién fenomenologica" (se trata de la acti-
tud filosofica, ética)™.

El pensar heideggeriano partird de una critica a Husserl, por
ello deberemos distinguir entre lo cotidiano y el pensar propia-
mente dicho (§ 33), lo que nos permitira discernir una herme-
néutica existenciaria de la existencia (§ 34), debiendo admitir
que hasta el nivel ontologico el método originario es la dialéc-
tica, que no es ya la dialéctica de la com-prension existencial
del ser (§ 395).



134

§ 33. LA INTRODUCCION A LA FILOSOFIA ONTOLOGICA COMO CONVERSION
AL PENSAR

La cuestion metodica de la ontologia heideggeriana es poder
superar en su fundamentacion la subjetividad moderna, con-
servando una ontologia de la negacién en su positividad, re-
uniendo asi en un solo abrazo el intento de Aristoteles y la
intencion kantiana. Para ello nos es necesario repensar el
sentido de la filosofia misma y su "nacimiento", ya que el
método nos conducird de la mano desde la cotidianidad no-filo-
sofica al tema y al ambito de la filosofia, al modo de ser en el
mundo que llamamos filosofar. Méthodos significa en griego un
hodos (modo de vida, costumbre, senda, curso, camino) que
debe ser transitado (metd, metho: tras de lo cual; methodia:
asechanza, cerco, rodeo) ; es decir, es el modo de rodeo o dis-
-curso gracias al cual se descubre lo que esta en y detras de la
senda de acceso. No es s6lo un pensar, es un saber pensar la
"cuestion" del pensar; no solo es un pensar derivado (como el
ego cogito de la modernidad), sino que es primeramente un
pensar fundamental cuyo tema es el ser que se aleja siempre
por su fuyente posicion dialéctico existencial. Ese pensar fun-
damental y esencial estd mas alla de la theoria de los entes
intramundanos y de la prdxis como accion productora de di-
chos entes; dicho pensar es anterior porque "se las habe" con
el fundamento mismo del mundo como tal***. En este sentido
"el ser no es un producto del pensar, sino que es mas bien el
pensar esencial (wesentliche Denken) un acontecer (Ereignis)
del ser"***.

Para tener esquematicamente diferenciadas, antes de la des-
cripcion, los diversos términos que usaremos siguiendo a Hei-
degger en la exposicion, queremos encuadrar las distintas cues-
tiones de la siguiente manera:



135
Esquema 12

PENSAR ESENCIAL, ONTOLOGICO Y ONTICO

APERTURA DIALECTICA

2 SNT r /

AL SER MISMO -—4p(?)  PENSAR ESENCIAL
1 |
v v

Orden de la com-prensién del ser Pensar fundamental (método
(e] fundamento). Apertura pre-=apdialéctico)

conceptual al horizonte mismo | “Etica Ontolégica”

del poder-ser

t i

¥ v
Orden de la comprension-inter- Pensar de lo fundado (méto-
pretativa del ente (derivada). do inductivo y deductivo: de-
Conceptualizaciéon de lo intra- mostrativo)
mundano. Prdxis derivada **® =ftica de las posibilidades”

Theoria derivada ***°
(Prazxis esclarecida) &<=(Normatividad de la ética)
LO EXISTENCIAL LO EXISTENCIARIO

(Las flechas indican la direccién del fundamento hacia lo fundado.)

El hombre es en el mundo cotidiano. La cotidianidad es su
modo fundamental de ser en el mundo. En ese nivel practico
"el abarcar-con-la-vista que ilumina al pre-ocuparse-por recibe
su luz del poder-ser del Ser-ahi a causa del cual existe en el
pre-ocuparse-por de la pre-ocupacion"*>®. Desde ese nivel pra-
tico, que no es ciego, emerge el pensar ontoldgico. La cuestion
es la siguiente: ;Cudl es la "génesis ontologica de la conducta
teorética"*>’? ;Como salimos o emergemos de la contidianidad?
(En qué consiste el "entrar" en la filosofia como ontologia?
(Qué es la "introduccion" en el pensar ontoldgico funda-
mental?

El "honesto hombre de la calle", el "placido burgués" de
Mendoza o Buenos Aires, New York, Mosct o Paris, vive en
las seguridades que le permite lo obvio, lo que se comprende
de suyo (Selbstverstdndliche), 1o aceptado por todos. Lo obvio,
sin embargo, en cuanto aparece como evidente de suyo oculta
su significacion profunda; se trata de un olvido del ser del
ente que tiene "a la mano". El tener olvidado el ser del ente,



136

lo que es, es la paraddjica posicidon en que se encuentra Onti-
camente lo que nos enfrenta dentro del mundo practica y
existencialmente en la cotidianidad. Es algo; pero lo que es
significa solo una implicita referencia al ser. "Esto significa que
el hombre tiene una referencia al ser cuando lo comprende y
que esta comprension -en tanto lo torna presente a si mismo

y le otorga un saber al menos implicito de esta presencia a si-
define su ser"**®. ;Como es que existencial u dnticamente el
hombre puede pasar de la com-prension implicita del ser a una
comprension filosofica o explicita? Sélo puede producirse ese
"pasaje", esa "introduccioén" existencial al pensar existenciario
por la crisis. Crisis (que procede en griego del verbo krinein:
alejar, separar, juzgar) significa juicio, dictamen del tribunal.
Es el alejamiento, ruptura o separacion que nos lanza desde

la cotidianidad a un estado como de extranjeria. Lo que hasta
ese momento era obvio se torna ahora problematico, se des-
-fonda, des-ploma, y el ser que olvidado se ocultaba tras el uso
opacante tiende riesgosamente a mostrarse. La crisis como mo-
mento existencial es una posibilidad de "salir" de la segura co-
tidianidad para permitirnos quiza "introducirnos" a la filosofia
como ontologia. Jaspers la describe como una "situacion limi-
te">. Crisis es separacion, desarraigamiento, des-quicio. Los
entes que pueblan el mundo se anonadan y dejan un vacio, una
nada de entes: el mundo como tal. La angustia como pdthos an-
te el ser se diferencia del miedo como pasion ante entes intra-
mundanos. Nadie puede "introducirse" al filosofar ontoldgico
si antes no ha roto con la cotidianidad. La cotidianidad es un
modo habitual de habitar el mundo (éthos)*®. La crisis es posi-
bilidad de un "mirar" desde afuera "hacia" el mundo cotidiano
(admirar). Todos los filésofos de todos los tiempos han descrito
este momento existencial originario. Platon en la Republica,
en el mito de la caverna; Aristoteles con las diversas metaforas
del estar ciegos como murci¢lagos en pleno dia; Hegel con el
estadio de la auto-conciencia como superacion de la conciencia
perdida en la cosidad (Dingheit) en la Fenomenologia del
espiritu®®'; Kierkegaard con la doctrina de los diversos esta-
dios; Heidegger con las experiencias de la angustia, etc. Para
que el pensar aflore desde la com-prension cotidiana es nece-
sario entonces una conversion €tica, un desgarramiento del
éthos, en nuestro caso inevitablemente del éthos burgués del
hombre moderno, para en la crisis enderezar la existencia
("convertir" es cambiar de rumbo) hacia otro modo de vivir

la vida, otro modo de ex-sistir: "Socrates adopta un nuevo
modo de vida; la meditacion sobre lo que son las cosas de la



137

vida. Con lo cual, lo ético no estd primeramente en aquello
sobre que medita, sino el hecho mismo de vivir meditando...
es sencillamente hacer de la meditacion el éthos supremo"*®*.
Por eso es que el que quiere introducirse en la filosofia on-
tologica (y debe todavia introducirse en ella el que solo ha
"estudiado" sistemas filosoficos o el sofista que ensefia "doc-
trinas" filosoficas aunque sea con el mejor aparato bibliogra-
fico) debe esperar la crisis como la invitacion del ser a entrar
en su ambito explicito. Crisis que es ruptura, muerte a la
cotidianidad®®, que debe significar modificacion en la com-
prension de todo ente, todo gesto, todo acontecimiento; el
rostro y el andar, el vestir y el habitar, el hablar y el callar,
el compromiso y la omision... todo indicara al "honesto hom-
bre de la calle" el hecho de la conversion al pensar ontologico.
De alguna manera el que se "introduce" en la filosofia se torna
extranjero, pero no por ausencia sino por presencia en el am-
bito originario del ser olvidado y oculto. El "placido burgués",
lo no-filosofico, se repliega y se defiende de la filosofia que
pone en peligro de muerte a la cotidianidad, donde seguro
vive instalado en las estructuras que ha recibido estaticamente
por tradicion: el pensar filosofico se le presenta como subver-
sivo (porque como decia Séneca es un "revellere penitus fal-
sorum receptam persuasionem"); "plantea dudas acerca de las
verdades mds importantes que habian sido tenidas hasta en-
tonces por sagradas e indiscutibles"***. El "placido burgués"
debe eliminar a Socrates porque su presencia es una insopor-
table interpelacion. "El filésofo que amenaza a los otros hom-
bres con una suerte de muerte ideal por la conversion, es
amenazado por su parte con la muerte fisica... Sin embargo,
la indiferencia es para el fildsofo mucho mas temible que la
muerte, es su verdadera muerte™®. Si el filésofo no tiene
lugar en América latina, en Argentina, en Mendoza, es porque
se ha refugiado en las aulas y ha perdido la ciudad. La filoso-
fia muere cuando deja de ser enfrentamiento a muerte con lo
no-filoséfico. El "olvido del ser" lucha a muerte con la "verdad
del ser". La vocacidn ética o existencial a la filosofia ontologica
es un pro-yecto de estar-en-la-verdad ("verdad" es manifesta-
cion del ser); es decir, un enfrentarse al publico "evidente de
suyo" (lo obvio) para des-fondarlo desde el ser sepultado tras
la habladuria, la curiosidad vana, el cientificismo plurificante,
la politiqueria enervante, la agitacion del "ejecutivo”, el "pan
y el circo" del futbol, la alienacion de la television no educa-
tiva. Mientras que la filosofia no sea el término de una con-
version dolorosa que siempre debe ser comenzada de nuevo,



138

serd una "profesion" mas y no cumplira su funcion irrempla-
zable, pro-fética (pro-femi: el que habla delante del pueblo),
historica, politica. "La tierra se ha empequefecido, y sobre ella
brinca el ultimo hombre que todo lo empequenece (der alles
klein macht). Su linaje es inmortal, como el pulgdn; el Gltimo
hombre es el que vive mas", clama Nietzsche ante el hombre
cotidiano de la modernidad®®®. La filosofia asi entendida es
un pasaje a la trascendencia, un salto hacia el abismo del
pensar ontologico. Por ello el filésofo debe saber revestir a su
dis-curso introductor de la pasion de la exhortacion (protrep-
tikos: estimulante, persuasivo, exhortativo) a la ruptura con
la cotidianidad y ser contradictorio (dialektikos: ducho en
oponerse por la discusion) a la significacion y seguridad de

lo obvio. Para introducirse en la filosofia "el no-filésofo debe
aceptar ser discipulo, debe dejarse arrebatar por la violencia
seductora del discurso filosofico, para poder asi pasar por la
muerte de uno mismo en la que consiste la conversion"®’.

El hombre en la cotidianidad com-prende el ser implicita-
mente en los entes que obviamente le hacen frente. El cienti-
fico es igualmente un modo de la cotidianidad pero en actitud
tedrica o cognoscitiva; esta en el mundo histérico y situado
sin saberlo; su ingenuidad le impide un retorno al fundamen-
to*®. El que por la crisis existencial se ha introducido a la
filosofia por el pensar ontoldgico habita su mundo de otra
manera: el pensar es el modo de ser en el mundo en el que el
fundamento puede ahora ser puesto como tema explicito. Hay
entonces tres niveles: el fundamental o la com-prension exis-
tencial del ser; la comprension-interpretadora existencial y
el conocer cientifico, modos cotidianos, uno practico y otro
teorico, de ser fundadamente en el mundo; en tercer lugar,
el pensar ontologico, fenomeno diverso al anterior y que pue-
de tener como fema ("lo puesto" a ser pensado, de tithemi en
griego) al ser, su com-prension y lo intramundano. La filoso-
fia como ontologia serd un pensar, un modo del pensar, un
pensar metodicamente el fundamento.

(Qué es entonces la filosofia? Negativamente: ruptura, con-
version y muerte al mundo cotidiano. Positivamente: acceso a
una trascendencia. El "camino de acceso" (méthodos) parte
de la cotidianidad para llegar en el pensar, por un pasaje, a
la trascendencia. Desde ese ambito se debera retornar a la
cotidianidad®®. El hombre que es esencialmente trascendencia
en un mundo (ex-sistencia) , cuyo ekstatikon por excelencia
es en la temporalidad el futuro (poder-ser ad-viniente), puede
sin embargo caer por la cotidianidad en lo obvio. El pensar



139

ontoldgico es una como tercera trascendencia. El pensar se
afinca asi en la esencia misma del hombre y le permite perma-
necer en el estado de apertura, en el movimiento siempre in-
clauso de un pasaje hacia la totalidad nunca totalizada. "El
hombre es una cuerda tendida entre la bestia y el hombre que
se trasciende (Uebermensch) -nos dice Nietzsche-, una cuer-
da sobre el abismo. Un peligroso pasaje hacia el otro lado, un
peligroso viaje, un peligroso retorno sobre sus pasos, un peli-
groso permanecer en el mismo lugar"’’. La trascendencia a
la que llega el pensar le esta vedada al hombre cotidiano,

al que ha perdido el gusto de la vida como ad-ventura. "El
pensar del pensador se abre a un ambito en el que cualquier
cosa, un arbol, una montafa, una casa, el llamado de un p4jaro,
pierden por entero su indiferencia y su caracter habitual"’".
El que por el pensar se va "introduciendo" en la filosofia tiene
un "estado de &nimo" (pdthos) que le es propio: es un entu-
siasmo, una inhabitualidad, es como el penetrar en un hori-
zonte de alegres presentimientos que rapido se transformara
en dramatica responsabilidad. "El pdthos del asombro no esta
[sin embargo] simplemente al comienzo de la filosofia al
modo como, por ejemplo, el lavado de las manos precede a la
operacion del cirujano. El asombro sostiene y domina por
completo a la filosofia"*"*. Sélo puede asombrarse, ad-mirar,
el que por conversion existencial ha dejado lo comprensible
de suyo, lo obvio, y ha trascendido al &mbito del ser oculto,
olvidado, opacado por el uso de la cotidianidad. Sélo se admira
ante lo que nos enfrenta y ante el mundo como tal el artista,

el mistico y el filosofo; estas tres posturas primeramente son
idénticas, ya que consisten en una com-prension misteriosa-
mente explicita del ser del ente, una como apertura hacia el
ser manifestado. Todo hombre es artista, mistico y filosofo en
algun rincon traicionado de su ser. Solo difieren por su comu-
nicacion: el mistico mas bien calla ante lo inefable, el artista
lo comunica simbdlica y preconceptualmente y el filosofo

lo intenta analitica y conceptualmente. En el tltimo caso se
gana en precision y se pierde en proximidad del ser. Por ello
el artista habita mas proximamente el paraje del ser *"*.El
pensar, ese sosegado permanecer en torno al acontecer fun-
damental del ser, es una indicacion de que "no todo es vigilia
la de los ojos abiertos"*’* de la mera cotidianidad. "Vigilia
[cotidiana], hay algo mas despierto que tu"!*”: si, la del pen-
sar. Este pensar fundamental es "el sereno (ruhigen) demo-
rarse-junto-a"'®. Es necesario distinguir de todas maneras
"dos modos del pensar, siendo ambos legitimos e imprescin-



140

dibles: el pensar que calcula (rechnende) y el pensamiento
que medita (Nachdenken)... El pensamiento mediatante exige
un gran esfuerzo y requiere siempre un largo entrenamien-
to... Es como el agricultor que debe saber esperar (warten)
que el grano germine y que la espiga madure"”’. Es en este
sentido que la filosofia trata "de los primeros fundamentos
(aitia) y origenes (arjds) de todo™’®. Asi entendida la filo-
sofia, la ontologia fundamental, es un pensar metodico, un
"competente y habil tratar teéricamente las cosas" (epistéme
theoretike: epistéme significa ser conocedor, practico, ducho,
diestro, entendido en algo), y en ese sentido puede admitirse
que la filosofia sea "la habilidad del pensar (ciencia teorica)
acerca de los primeros origenes y fundamentos"”’. El filésofo
se enfrenta a lo obvio y le pregunta: ;Qué es...? ;Por qué...?
De inmediato se abre el &mbito de la trascendencia del pensar
y la cosa intramundana es interpelada, acusada (no se olvide
que aitia significa acusacion, imputacién, motivo o fundamen-
to), arrinconada y proyectada sobre el horizonte del mundo
como tal; es exigida a manifestar su ser oculto, explicitar su
fundamento. Al ser asi proyectada sobre el ser, la cosa respon-
de por su origen (arjé) olvidado, trivializado por el uso habi-
tual y tradicional de lo obvio cotidiano. Pero el ultimo funda-
mento, el ser como ser, se retira mas alla del horizonte del
pensar fundamental como lo impensable y lo indecible, inefa-
ble; por ello el filosofo no es el sofos (sabio), sino el que "tien-
de a lo sabio" (filéo to sofon ),y "lo sabio" es el ser dialéctica-
mente fuyente en la historia como manifestacion finita del ser
en cuanto ser. Por eso es que la filosofia como ontologia es la
"competencia o habilidad fundamental" (prote epistéme), pero
que como pensar esencial debera saber permanecer abierto ante
el ser como ser (solo es una ontologia negativa), ante lo nunca
totalmente com-prendido en la cotidianidad (por ello la politi-
ca, ciencia de la prdxis, es la ciencia arquitectonica, y, sin em-
bargo, negativa igualmente en cuanto a su tema: el ser como
poder-ser comun e historico). "Para comprender lo que hace
que el mundo sea mundo, no es suficiente sumar todo lo que es
dicho mundo; es necesario remontarse hasta la surgente, como
dice Heidegger, que es lo siempre-mas-alla-originario, llegar a
lo que Finck llama la ad-miracion ante el mundo: ad-miracion
producida, no tanto por lo que esta en el mundo, sino por el
surgimiento del mismo mundo"**.



141

§ 34. LA HERMENEUTICA EXISTENCIARIA

Al método de la ontologia podemos dejarlo de llamar hoy feno-
menologico, y esto por diversas razones que deberemos ir ana-
lizando. La vida de un autor nos servira de hilo conductor de
nuestra exposicion -al menos al comienzo->*".

Teniendo dieciocho afios, en 1907, recibi6 Martin Heidegger
de manos del futuro obispo de Freiburg el libro de Brentano
Sobre los diversos sentidos del ente en Aristoteles (1862), acer-
ca de cuya obra comenta al profesor japonés en 1953, sacandolo
de su biblioteca después de cuarenta afos: "Asi como comen-
zaste, permanecerais”382. La cuestion del ser en cuanto ser, mas
alla de sus manifestaciones, es el problema que abordara nues-
tro filosofo. El es la cuestion existenciaria®™’; pensar esta "cues-
tion" (Sache) unifica toda su vida, en la que no pueden distin-
guirse periodos, y si los hay s6lo significan radicalizacion del
proyecto inicial que va desarrollandose en el camino.

Sus estudios universitarios fueron primeramente teoldgicos.
Desde 1909 hasta 1911 sigui6 en Freiburg clases de teologia, y
de filosofia solo enderezada a la teologia®*. Fue en torno a
1910 que el joven estudiante de teologia tuvo en sus manos
las Investigaciones Logicas de Husserl. En la obra del
profesor de Géttingen "esperé yo un decisivo adelanto en la
estimulante cuestion planteada por la disertacion de Brentano.
A pesar de mis trabajos fue inutil, porque lo que deberia
experimentar s6lo mucho mas tarde, no buscaba del modo
adecuado"*’. De todas maneras fue impactado por el inventor
de la fenomenologia®®. Decidido ya por la filosofia recibe el
influjo de la escuela de Baden, en la persona de Rickert y
Lask **’, manteniendo su cercania al pensamiento medieval (de
alli su disertacion sobre Duns Scoto en 1916 y el tema de
numerosas Vorlesungen y seminarios). Fue en 1913 que advino
a la comprension de Heidegger una extrema claridad sobre la
doctrina husserliana, definitiva con respecto a la fenomenolo-
gia: leyendo las Ideas I, publicada por Niemeyer ese afio,
comenta en 1964 que "la Fenomenologia pura es la ciencia
fundamental de la filosofia por ella acuiada; pura significa:
fenomenologia trascendental. Como trascendental es tomada
la subjetividad del sujeto que conoce, que obra o que pone
valores. Ambos titulos subjetividad y trascendental muestran
que la fenomenologia, consciente y determinadamente. se ha
convertido a la tradicién de la filosofia moderna"**®. Es por
ello que, aunque intentara redefinirla, "el tiempo de la filoso-



142

fia fenomenologica se me aparece como superado; se trata de
algo pasado, que serd indicado en el futuro s6lo como dato
histérico junto a otras direcciones de la filosofia"**. Con ello
Heidegger superaba ya en 1913 la filosofia moderna: Descartes,
Kant, Hegel, Husserl*”°.

La consigna era "a las cosas (Sache) mismas". Pero jen qué
consiste esta "cuestion" (Sache) a ser pensadat?391

En el descubrimiento de cudl es la "cuestion" (Sache) del
pensar (que después recibira el nombre de esencial), nuestro
filosofo se interna por otra tradicion. La lectura personal de
los vitalistas, de Nietzsche y Dilthey, le permitiran plantear
en toda su radicalidad la problematica de la vida y la tempora-
lidad -en otro sentido de como Husserl lo habia encarado-.
Pero seran Kierkegaard y Jaspers los que le daran una nueva
y valiosa indicacion: el pensar existencial le permitira recu-
perar no sélo la vida (que para evitar malentendidos sera re-
emplazada por la nocioén de Dasein), sino lo que ira recibiendo
con el tiempo una definida configuracion: la facticidad **>. En
sus Vorlesungen de 1919-1920 expone el tema de "Problemas
escogidos de Fenomenologia pura™®*, donde aparece ya su
problemadtica personal: la pregunta por el ser debe ser respon-
dida al nivel de la "vida factica" (das faktische Leben). Esa
facticidad, efectividad (Tatsdchlichkeit), situacion vital tiene
su estructura concreta propia, historica. La fenomenologia,
ciencia fundamental, como para Husserl, no es ya descripcion
de esencias reducidas abstractamente, sino descripcion u "onto-
logia y hermenéutica de la facticidad"*"*.

En sus lecciones sobre "Introduccion a la fenomenologia de
la religion" (semestre de invierno de 1920-1921) Heidegger
estudia con detenimiento un ejemplo a sus ojos paradigmatico
de lo que pudiera llamarse "experiencia factica de vida", y para
ello comenta metafisicamente las cartas de Pablo a los Tesalo-
nicenses (cap. 4-5), donde como en ningun otro texto aparece
la cuestion de la parousia (ad-venimiento del Sefior); estudia
igualmente la II Carta a los Corintos, capitulo 12, 1-10. Conclu-
ye indicando a la "religiosidad del cristianismo primitivo como
el modelo de una experiencia factica de vida"**, fundamental-
mente por su sentido histdrico, escatologico, kairologico. Este
es el origen de la cuestion propiamente heideggeriana -pero
de raigambre kierkegaardiana- de la "existencia factica", y
la advertencia sobre la desviacion propia de la inadecuada
conceptualizacion (Begrifflichkeit) de la experiencia factica.

Heidegger afirma en Ser y tiempo que se da la com-prension
del ser en el nivel cotidiano o factico’”®; con ello se opone a



143

todo irracionalismo vitalista; com-prension que es una nota
ontica del hombre y su preminencia entre las "cosas" al abrir-
sele el horizonte ontoldgico (el hecho de que las cosas se den
dentro del /ogos como horizonte de com-prension) .Con ello
indica en el nivel existencial, en parte, la intencion del pensar
existencial de Kierkegaard y Jaspers, y la inteligibilidad propia
del hombre de toda la filosofia clasica™’. Pero la com-prensién
existencial del ser no es la tematizacion de la facticidad: "Vers-
tehen ist nicht Erkennen im Sinne des thematischen Erfas-
sens". "Lo que se dice ser estd abierto a la com-prension del
ser que es inherente como com-prender del Ser-ahi ex-sistente.
La previa, si bien no conceptual (unbegriffliche), apertura al
ser (Erschlossenheit von Sein) posibilita que el Ser-ahi pueda,
en cuento ex-sistente ser-en-el-mundo, conducirse relativamente
a entes"”®. Esa com-prensién posibilita igualmente la remati-
zacién como "modo" fundado de ser en el mundo™”. Por su
parte, como en el pensar, habra una tematizacion radical (el
pensar fundamental y esencial) y una tematizacion derivada

(el conocer implicito del ser de la ciencia y el pensar filoséfico
explicito del ser intramundano). Asi surge una diferencia con
la fenomenologia husserliana y como superacion del saber
absoluto hegeliano.

Al comienzo, en Ser y tiempo, serd s6lo una nueva descrip-
cion de lo que es la fenomenologia misma: la fenomenologia
trascendental de Husserl, método de la reduccion esencial o
eidética, serd ahora una hermenéutica fenomenologica existen-
ciaria. La cuestion hermenéutica es tan antigua como la voca-
cion filosofica en Heidegger, y comienza a ser planteada en el
momento de sus estudios teoldgicos: "El titulo hermenéutica
me era familiar por mis estudios teologicos. En aquel entonces
me ocupé en la cuestion de la relacion entre la palabra de la
Sagrada Escritura y el pensar teologico-especulativo... Sin
esa procedencia teologica no hubiera jamas alcanzado el ca-
mino del pensar. Pero procedencia (Her-kunft) es un perma-
necer siempre como futuro (Zukunft) "**. Y a continuacién
relata al profesor japonés de como incursiond en la "herme-
néutica" gracias a las indicaciones que Dilthey le diera sobre
la cuestion en el pensamiento de Schleiermacher™'. Herme-
néutica significara en Ser y tiempo algo mas radical que para
el profesor berlinés, ya que "ni es la doctrina del arte de inter-
pretar (Auslegungskunst), ni la interpretacién misma, sino
mas bien la busqueda por determinar la esencia de la inter-
pretacion desde la [interpretacion] hermenéutica"**?. No seria
entonces un método como técnica o arte, no seria tampoco el



144

interpretar cotidiano o cientifico, es la descripcion de las con-
diciones esenciales de posibilidad de la interpretacion misma,
de sus ultimos fundamentos, de los su-puestos, de los "pre-
-juicios". Es "interpretacién" como "ubicacion por procedencia
(Erorterung) "403: "de donde" procede toda interpretacion es
"del estar-ya-siempre-en-un-mundo". Ese previo ser ya no
puede estar ausente ni en la com-prension existencial (en la
cual consiste), ni en el conocer cientifico o el pensar (de
cualquier tipo que sea). Si ese "ser-en-el-mundo" es siempre
previo (y por otra parte histéricamente dialéctico) , ;no nos
encontrariamos en un circulo vicioso? ;Se podra llegar a la
fundamentacion de la interpretacion si dicho fundamento es
por ultimo histdrica y positivamente impensable en cuanto a
sus contenidos? Esto es justamente el "circulo hermenéuti-
co"***. La facticidad no puede "reducirse" o "ponerse entre
paréntesis"; debe partirse de ella sabiendo que se permanece
en ella atn en el pensar. "Lo decisivo no es salir del circulo,
sino entrar en €l del modo justo. Este circulo del com-prender
no es un circulo en que se moveria una cierta forma de cono-
cimiento, sino que es la expresion de la existenciaria estructu-
ra previa (Vor-struktur) del Ser-ahi mismo"**>. "Un método
auténtico se funda en dirigir una previa y adecuada mirada a
la constitucion fundamental (Grundverfassung)"**®. "Sin duda
mostramos ya [Heidegger en los §§ 18 y 31-32 de Ser y tiempo
y nosotros en los §§ 2-6 de esta Etica] al hacer el analisis

de la estructura del com-prender en general que aquello que

se censura con la inadecuada expresion de circulo [vicioso] es
inherente a la esencia distintiva del com-prender mismo...

Los esfuerzos han de apuntar a saltar, originariamente y del
todo, dentro de tal circulo, para asegurar desde el inicio de la
analitica del Ser-ahi la vision plena de la circularidad del ser
de éste. No demasiado, sino demasiado poco su-pone la ontolo-
gia del Ser-ahi cuando parte de un yo sin mundo para darle
luego un objeto y una relacion a éste ontoldgicamente in-
fundada"*"’".

La "situacion hermenéutica""" es el punto de partida de una
redefinicion de la fenomenologia. La fenomenologia no es ya
un método trascendental para conocer la esencia reducida, una
evidenciacion de la esencia, sino que, como hermenéutica exis-
tenciaria, es un "permitir ver lo que se muestra"*’. Lo que

se muestra por si es la "cosa" (Sache) o tema del pensar filo-
sofico. Lo que cotidiana y existencialmente se aparece es el
ente, lo obvio, lo comprensible de suyo; "pero lo que en un
sefialado sentido permanece oculto, o vuelve a quedar encu-

1408



145

bierto o s6lo se muestra desfigurado, no es tal o cual ente,
sino... el ser de los entes (das Sein des Seienden)"*'". El ser
del ente es el horizonte desde el cual los entes pueden ser
comprendidos; el ser se su-pone en toda comprension cotidia-
na de entes. En este sentido la fenomenologia es "hermenéutica,
en el sentido de un desarrollo de las condiciones de posibili-
dad (der Bedingungen der Moglichkeit) de toda investigacion
ontologica"*'!. Siendo el ser el tema fundamental, no el unico
dela ﬁlosoﬁa412, esta hermenéutica no sera ya Ontica, existen-
cial cotidiana, sino que tendra por tema la "estructura onto-
l6gica™" en cuanto tal, explicitamente.

Esta interpretacion del "circulo hermenéutico"”, de la "es-
tructura ontolégica" es una analitica existenciaria**. En cuan-
to existenciaria se diferencia de la descripcion existencial,
porque tiene como tema al ser explicitamente descubierto en
el pensar. La actitud tematica o teodrica del pensar va del
"ente" al "ser supuesto"; en la comprension derivada y tema-
tica se alcanza el conocer conceptual. La com-prension del ser
se da en el nivel existencial ( existenziell); el analisis ontolo-
gico es tematico-existenciario (existenziale), que tiene como
tema originario al hombre como ser en el mundo, manifestado
en la estructura ontologica por medio de sus elementos cons-
titutivos: los existenciarios (Existenzialien). El ser del hom-
bre, una de las manifestaciones del ser en general, es "el que
se muestra" (fainomenon) por los existenciarios que solo apa-
recen al descubrimiento de la hermenéutica fenomenologica
del analisis existenciario u ontologico explicito (tematico,
tedrico).

La hermenéutica existenciaria, como modo fundado del hom-
bre de ser en el mundo en actitud tedrica, como pensante, es
posible desde la com-prension existencial del ser por parte del
filésofo mismo, y tiene dos momentos: en cuanto analitica del
fundamento mismo (cuestion resumidamente tratada en algu-
no de sus momentos en el capitulo I de esta Etica), y en cuanto
deduccion de lo fundado (que hemos abordado en el capitulo
IT). El fundamento (que en ultimo término es la com-prension
cotidiana del ser) puede ser pensado desde su mostracion mis-
ma: el ser es pensado como fundamento del ente intramunda-
no. Este "permitir" ver lo que se muestra sera pensado al fin
negativamente, por mostraciones ad absurdum y que se fun-
dan reciprocamente. En definitiva el método de esta descrip-
cion ontoldgica fundamental serd la dialéctica.

La hermenéutica deductiva de lo fundado, las posibilidades
(los entes desde el ser y sus actitudes correspondientes), puede



146

pensar desde el fundamento ya mostrado y pensado por el
pensar fundamental y esencial. Este pensar derivado es de-
-mostrativo. S6lo puede mostrarse el ser y la com-prension del
ser; en cambio puede de-mostrarse "desde" la negatividad del
poder-ser la libertad humana ante posibilidades. Las posibili-
dades, los valores, la interpretacion existencial, la praxis...
pueden de-ducirse (incluyendo siempre la in-duccion a partir
de la experiencia cotidiana del filosofo) desde el fundamento
previamente descripto. Este pensar fundado (que es también
el del ego cogito como "sujeto") ha debido previamente ser
des-fondado de su pretendida primigeniedad para ahora ser
re-fundado en el ser, con lo que recupera su validez.

La ética ontologica o del fundamento sera una analitica
existenciaria o hermenéutica dialéctica que mostrara el ser
del ente como punto de partida del "circulo hermenéutico". El
tema incluye y parte desde la com-prension del ser como hori-
zonte. Este horizonte sera en Ser y tiempo la temporalidad (el
ser desde el tiempo; el ente desde el ser), pero que se preten-
dera sobrepasar, y no por ello suprimir sino para re-fundarlo,
desde el ser pensado desde si mismo*'”: la "cuestion" (Sache)
del pensar esencial. En el § 33 hemos colocado al comienzo un
cuadro; el ultimo nivel, el supremo, es para Heidegger al que
existencialmente se abre la com-prension dialéctica y cotidia-
na sin jamads abarcarlo: la totalidad totalizada, el ser mismo,
en cuanto tal. Ese ser mismo pensado desde si mismo es el
tema del pensar esencial heideggeriano. (Es ello posible? El
pensar del fundamento o del ser como horizonte del mundo es
analitico existenciario y al mismo tiempo dialéctico (tema del
siguiente paragrafo). El pensar de las posibilidades o de lo
intramundano es in-ductivo y de-ductivo, epistematico. Este
ultimo puede llevar estrictamente el nombre de método; los
anteriores mas bien son los supuestos metodicos del pensar
filosofico. La pregunta que ahora debe ser planteada es la
siguiente: ;Cual es el limite del pensar en cuanto tal?

§ 35. ;ES LA TEMATIZACION DIALECTICA EL LIMITE DEL PENSAR?

El pensar que tematiza la esencia del ente "desde" el ser como
abarcado dentro del horizonte de la temporalidad, pensar de-
rivado de lo intramundano con referencia explicita al ser de las
posibilidades, hemos dicho que tiene un método in-ductivo de
la cotidianidad histdrica y de-ductiva de los horizontes o estruc-
turas analiticamente descriptos por el pensar fundamental



147

existenciario. El pensar derivado es epistematico y su tema es
una estructura "ante los ojos" (Vorhandenheit) indica la obje-
tualidad de lo asi tematizado conceptualmente). De esta mane-
ra se describe lo que sea la hermenéutica existencial, la dife-
renciacion proyectada de las posibilidades por eleccion, la
libertad, el valor, el ambito fundado e intramundano de la
praxis, vistos en el capitulo I1. En ética se trataria de la mo-
ralidad de las posibilidades o de la prdxis con todo lo que
esto incluye. Esta es la ética en el sentido tradicional, parte
de la filosofia como ciencia de-mostrativa. En verdad es solo
la parte de-mostrable de la ética, ética de las posibilidades o
de la praxis como tal. En este nivel se ha movido la ética
moderna, la de Kant o Scheler, ética del sujeto intramundano
ante el objeto que es puesto en su ser desde la subjetividad
productora o constituyente.

Pero la ética fundamental, ontoldgica, tiene como tema algo
mas radical, no ya el ente desde el ser, sino el ser como hori-
zonte del ente. Este ser es inconceptualizable y por ello nunca
puede estar en la posicion de "ante los 0jos"; pero tampoco
tematicamente se encuentra como esta cotidiana y practica-
mente. ;Es el ser tema del pensar fundamental como orden
trascendental de la manifestacion de la esencia de los entes o
del mundo como tal? ;Puede acaso ser pensado tematicamente
el ser que es com-prendido existencialmente pero que fluye
histéricamente como fuyente poder-ser? ;No es el ser como
poder-ser un horizonte in-clauso que jamas la dia-léctica exis-
tencial llega a abarcar como la identidad del todo totalizado?
(Coémo se denominard el método o el acceso a los pre-supuestos
originarios que son el tema de la ética ontoldgica?

Partiremos en nuestra exposicién de una doctrina clasica
pero olvidada, que necesita por ello ser de-struida.

Aristoteles plante6 clara y resolutivamente nuestra cuestion
metodica'®. A la actitud ontologica fundamental le dio el
nombre de dialéctica, que tiene por funcidn preparar el suelo
sobre el que pueda levantarse la actitud epistematica de la
filosofia de-mostrativa (in-ductiva "desde" la cotidianidad y
de-ductiva "desde" los ltimos horizontes: en ambos extre-
mos encuentra el ser com-prendido existencial, historica y
politicamente). Veamos esto detenidamente.

Platon habia usado la nocion de dialéctica -conocida en su
tiempo en especial entre los sofistas- para convertirla en el
"arte real"*"’, que permite elevarse positivamente al saber su-
premo de los principios*'®, siendo asi el "coronamiento de
todas las ciencias"'’. Aristoteles en cambio toma la dialéctica



148

en un sentido distinto: como una practica, como un ejercicio,
recetas empiricas para la discusion. Sin embargo, la eleva al
rango de arte gracias a su reflexion tedrica sobre su estructura
propia. El Estagirita expuso por primera vez enteramente una
légica, y en ella no podia faltar la parte fundamental. Sin
embargo, dicha parte fundante, se la ha descuidado a tal punto
que ha caido en el olvido mas absoluto. En las Categorias y
De la interpretacion estudia la cuestion del término y el juicio
(y todo lo que esto supone); en los Analiticos el gran descu-
brimiento de la de-mostracion por silogismos, es decir, la cons-
titucion apo-dictica de la ciencia (método que se usa en la ética
de las posibilidades). La particula latina de- y griega apo- nos
indica una anterioridad. La cuestion anterior a la ciencia la
trato Aristoteles en los Topicos y en el tratadito de los Argu-
mentos sofisticos (al igual que en otras obras tales como la
Retorica, la Metafisica, etc., pero nos referimos aqui principal-
mente al Organon). La cuestion es simple y por demas clara:
la de-mostracion epistematica, el saber apo-dictico parte de
premisas o axiomas conocidos evidentemente. Por ello hay
saber y ciencia de las conclusiones inferidas. Pero, ;puede
acaso haber ciencia o saber por conclusiones de los principios
mismos, de los axiomas o primeras premisas? De otra manera:
(Puede haber acaso demostracion del horizonte desde el que
com-prendemos, de la misma manera epistematica de como
apo-dicticamente concluimos acerca de los entes intramunda-
nos? Si hay de-mostracion acerca del ente ;Puede haberla del
ser que ilumina al ente? El plano ontico puede de-mostrarse
desde el ontoldgico, pero ;puede demostrarse el fundamento
ontoldgico mismo? La respuesta es evidentemente: no. Por
definicion los principios de la definicion son indefinibles, los
principios de la demostracion indemostrables; de lo contrario
llegariamos al infinito y no de-mostrariamos nada ni tampoco
definiriamos algo jamas. ;Queda entonces acerca de las pri-
meras premisas, de los principios, del punto de partida indicar
simplemente que son evidentes y sobre ellos no hay ninguna
manera de pensarlos metodicamente? Aristoteles no piensa
asi. La dialéctica es justamente la manera de habérselas con lo
originario en un plano existencial (practico-historico como
veremos) y en lo tematico existenciario (cuestion de los pri-
meros principios en la Metafisica y los Analiticos)*™. Interpre-
temos algunos textos claves.

Al comienzo de la Retorica dice que "la retdrica es como (un
arte) paralelo al de la dialéctica, porque ambas tratan de
aquello que comtiinmente todos (koina hapanton) pueden com-



149

prender (gnorizein) de alguna manera y que no pertenece a
ninguna ciencia"?. Lo que no es objeto de ciencia puede no
serlo por eminencia o por defecto: o porque es una mera opi-
nién o algo adventicio, o porque es el principio de la ciencia
misma. Estos -los principios- son comprendidos por todos los
hombres, no asi las meras opiniones o los niveles adventicios de
los entes individuales; los principios son, por otra parte, epis-
tematicamente indemostrables, porque constituyen el funda-
mento de la ciencia*”. El tema del arte o método dialéctico es
la com-prension histérica, cotidiana, cultural y dialéctico-exis-
tencial del ser. Vamos a mostrarlo en Aristoteles, y ello con-
firmara la hipdtesis de que la dialéctica, como método temati-
zante, no es un método cientifico porque su tema es mas
inteligible que la misma ciencia y su tarea es mucho mas
fundamental. Se trataria del pensar fundamental de Heidegger
-mas alla del ego cogito-, sin ser todavia el pensar esencial.

La dialéctica es el "arte de la interrogacion"**, es como un
arte del dialogo™*, pero es mucho mas. Al comienzo de los
Topicos dice Aristételes que "el tema de este tratado es el de
encontrar un método por cuyo medio podamos razonar sobre
todo problema (peri pantos problématos) a partir de lo com-
prendido cotidianamente"*>. Ese método es la dialéctica, que
es "un razonamiento que argumenta a partir de lo comprendido
cotidianamente"**°. La dialéctica es universal (trata de todo),
su punto de partida no es sabido ciertamente (porque es
com-prendido existencialmente). "Se considera que se com-
prende cotidianamente (éndoxa) lo que es admitido por todos,
por la mayoria, por los sabios; es decir, por todos, por la mayo-
ria de los que saben, o por los mas dignos"*?’. Se trata enton-
ces de aquello que funda efectiva e histéricamente la cultura
de un grupo: la com-prensioén existencial y cotidiana del ser**®.
Por ello "la dialéctica no se ocupa ni sobre cuestiones deter-
minadas ( como género), ni sobre un, género tnico"**’, porque
los géneros son conceptualizables y nos encontramos en un
nivel anterior. La dialéctica no se ocupa de algtn tipo de ente
en particular sino sobre los principios "comunes" (koind) a
todas las ciencias, como por ejemplo el principio de contra-
diccidn, y, por ello, la dialéctica es fundante con respecto a
todas las ciencias*’. Asi poco a poco se van identificando los
principios tedricos de la ciencia con lo comprendido cotidiana-
mente (ta éndoxa). Sobre los principios se tiene un "asenti-
miento"*! que sélo la dialéctica puede confirmar. En efecto,
la dialéctica "es util para las ciencias filosoficas*?, porque el
poder suscitar aporias en posturas opuestas sobre un tema nos



150

permitird descubrir mas facilmente la verdad y el error. Lo

es igualmente Con respecto al fundamento (ta prota) de los
principios (arjon) de cada una de las ciencias, puesto que es
imposible someterlos a prueba a partir de los mismos principios
de la ciencia, supuesto que el principio es lo primero de todo
(desde lo que de-muestra); éstos deben ser necesariamente
discutidos a la luz de la comprendido cotidianamente (éndo-
xon) en algin ambito particular, y esto pertenece como propio
a la dialéctica; pues la dialéctica es un poner a prueba®” en

el que se encuentra el camino (hodon) que lleva a los princi-
pios (arjds) de todo método"***. En Aristoteles se ha rehabili-
tado entonces la "comprension cotidiana" postergada como
mera "opinion" por Platon, lo que en nuestro caso llamariamos
la com-prension existencial e historica del ser.

(El dialéctico es un filosofo? Si la filosofia es ciencia, y este
fue el intento aristotélico, el dialéctico es mas que un filésofo.
En esto residiria la cuestion de la Ueberwindung de la meta-
fisica. {Como llamo Aristdteles al hombre que superando la
filosofia como ciencia podia pensar los principios mismos?
Simplemente: el hombre culto. Copiemos un texto importan-
te: "En todo género de especulacion y de métodos, desde el
mas cotidiano al més elevado, parece que hay dos tipos de
actitudes®”; a la primera podriamos denominarla ciencia de la
prdgma ya la otra una como cultura (paideian). Es un efecto
del hombre culto (pepaideuménon) el poder efectuar la criti-
ca (krinai)... Y es pues precisamente esta actitud la que
pensamos pertenece al hombre que posee una cultura sobre
todo (ton holos pepaideuménon) y como resultado de la
cultura (t0 pepaidetisthai). Agreguemos que pensamos que
[el culto] es capaz de criticar (kritikon): pensar, probar, juz-
gar) ¢l solo acerca de todo (peri panton), mientras que los
otros no son competentes sino sobre alguna naturaleza deter-
minada [por las ciencias particulares]"**°. El hombre culto
trata de lo mas universal y sin embargo mas cotidiano que se
encuentra "bajo" los mismos principios de las ciencias; su
modo de habérselas es la dialéctica y su tema es lo compren-
dido por la com-prension existencial del ser. Esta "cultura
dialéctica" no es un saber epistematico (paideia no es episte-
me), y es justamente porque no es un saber determinado, ni
siquiera una parte de la filosofia de-mostrativa, que la com-
prension culta del dialéctico es supremamente universal y
critica acerca del fundamento de toda ciencia particular437. Se
trata de una manera de habérselas con la totalidad pero nega-
tivamente, y de alli la manera negativa de los primeros prin-



151

cipios: "es imposible que algo pertenezca y no pertenezca al
mismo tiempo a algo bajo el mismo respecto"**®. La dialéctica
que se abre al ser como fundamento, lo comprendido en la
cotidianidad por ultimo, por referirse a la totalidad historico-
existencial (que fluye dialécticamente en su perenne dia-1écti-
ca pretematica), no puede al fin afirmar algo sino mas bien
negar el error, la desviacion, la falsedad (lo que no-es el ser
que com-prendo pero que nunca puede saber). "Lo negativo
adviene, por primera vez, el indice de una posibilidad indefi-
nida, adviene apertura a la totalidad"*’. Y esto porque "lo
comprendido cotidianamente" (éndoxon) no puede ser de-
-mostrado sino mostrado por negacion, por la imposibilidad
que sea lo que se afirma acerca de lo que no-es (lo falso): el
dialéctico parte de dos posibilidades para negar una dejando
a la otra en su pura mostraciéon jamas de-mostrada**’. Es un
"dejar ser", un permitir mostrarse lo que es, negando la

mera apariencia. ;| No es acaso la descripcion ontoldgica de
Heidegger?

La ética-ontoldgica tiene como método o manera de pensar
la dialéctica, y en este caso el fildsofo es un "hombre culto",
Es por ello, nos dice en la Etica a Nicomaco, que es "un signo
del hombre culto exigir en cada tema el rigor que comporta
la naturaleza del asunto... [por ello el método de la ética pue-
de determinarlo] aquel que juzga bien en cuanto es cultivado
en todas las cosas"**': el dialéctico -que plantea las cuestio-
nes de ontologia- podré indicar el camino al cientifico -que
expone de-mostrativamente la ética de las posibilidades.

Si se tiene en cuenta las nociones usadas en el capitulo 1
de esta Etica se vera que, al fin, todo es negativo: la "com-
-prension del ser" se entiende s6lo como un no-concepto del
ente; la metafora del "horizonte" es la negatividad misma;
lo "ad-viniente" del ser es un no-ser todavia, que por su parte
indica igualmente el poder-ser; la com-prension es "dia-1éctica"
en cuanto fluyente, es decir, un siempre mas alld, un limite;
el mismo término "trascendental" es una superacion de lo
dado, su negacion. Pero la negatividad fundamental es la del
ser mismo: nunca es com-prendido del todo (sus manifesta-
ciones historicas son solo parciales), pero ademas, el ser como
ser nunca puede ser pensado positivamente, y por lo tanto
dicho. Es que al fin todo acerca de lo que se delibera y obra (y
se piensa) es un "principio futuro"**, y por ello nada intra-
mundano se nos da "inmediatamente"**.

La ontologia entonces en ultimo término es dialéctica, y
acerca del ser como ser nada puede ser pensado positivamente



152

pero si com-prendido existencialmente. La com-prension histo-
rica del ser ademas de cultural es politica. Es por ello que
Aristoteles descubre que la ciencia arquitectdnica (la que ar-
ticula todas las demas positivamente) debe ser la politica™.
(No es esto una aporia? ;Cual es la ciencia real, la politica
como arquitectonica o la ciencia del ser como principal***? Si
la metafisica pensara lo que la praxis en su com-prension exis-
tencial com-prende; si la ontologia pensara claramente la tota-
lidad totalizada a la que la prdxis tiende como un futuro inal-
canzable, se daria lo que Hegel ha afirmado: "La idea abso-
luta es la identidad de lo teérico y lo practico"***. Nada mas
ajeno al pensar aristotélico de la finitud.

Intramundanamente descubre Aristoteles que hay una mul-
titud de proyectos (fines de las técnicas, de las artes, del
obrar)**’. Pero todos esos proyectos se subordinan a un pro-
-yecto final, el fin Gltimo, el ser como poder ser, pero poder-ser
politico e historico*®. Como ciencia la politica es la que mas
se acerca en la tematizacion de las estructuras existenciarias
de esa com-prension existencial del ser como interés comun
(poder-ser de "nuestro" ser), y en tanto tal puede orientar a
las otras ciencias asignandoles un lugar en el concierto de las
mediaciones (que eso es al fin el conocer cientifico o el pensar
filosofico) hacia ese ser que ad-viene practicamente. Es como
ciencia de la prdxis politica (comunitaria e historica), que se
orienta en la mayor proximidad al ser com-prendido existen-
cialmente, que la politica es arquitectonica. Sin embargo, ja-
mas podra dar cuenta positiva del contenido de ser que s6lo
se nos muestra parcialmente en la historia: es ciencia de lo
in-clauso, de lo nunca totalizado.

Por su parte la ontologia, en cuanto pensar tedrico del ser
como tal, tampoco puede dar cuenta de €l: s6lo puede pensar
lo que el ser como tal no-es y decir negando. Pero como ciencia
de lo tedrico (existenciaria) la ontologia es igualmente princi-
pal, aunque nunca pueda tener ante los ojos como ob-jeto al
ser como tal.

La convergencia del pensar dialéctico ontologico (en el cual
consiste la ontologia) y de la politica (en el que remata la
¢tica de las posibilidades) no puede identificarse en un ob-jeto
conocido. Ambos saberes estan siempre abiertos hacia un mas
alla que los trasciende. Ese mds alla es fundamentalmente el
ser, ser com-prendido efectivamente en la com-prension exis-
tencial, la supremamente inteligible, y sin embargo ser que
como poder-ser historico se muestra en una manifestacion
epocal que como mascara endurecida viene a ocultar nueva-



153

mente al ser que siempre se retira hasta que pueda manifes-
tarse. Pero la manifestacion historica jamas sera total. El ser
jamas sera una totalidad ni com-prendida ni sabida ni pensada
totalmente por el hombre en su finitud, en su condicion histo-
rica itinerante.

(Es dialéctica la ultima manera de pensar el ser? Esta fue
la pregunta con la que iniciamos este pardagrafo 35. Aristoteles
piensa que no, e igualmente Heidegger. Es solo aqui que debe
plantearse la cuestion del "pensar esencial". Resolvamos ahora
la cuestion planteada por Kant, Hegel y Husserl, y mostremos
la originaria solucion heideggeriana.

Ante Husserl se afirma que lo supremamente inteligible, en
sentido fuerte y propio, es la com-prension existencial del ser,
en su situacion factica, lo éndoxon; esta com-prension es el
punto de partida de todo: de la vida cotidiana, del conocer
cientifico, de la filosofia, del primario quehacer dialéctico o
existenciario; no es ya la reduccion eidética. Se afirma el sen-
tido de un pensar el ente desde el ser (la hermenéutica exis-
tenciaria), y el poder de la filosofia de trascender la mera
cotidianidad. Més alla de la fe de lo "en-si" de Kant estd la
intuicion existencial del ser; mas alla del saber kantiano
esta el pensar existenciario. La pretension hegeliana de la iden-
tidad de lo practico y tedrico es un imposible: imposible la
com-prension totalizante del ser, imposible el pensar clarivi-
dentemente un ser dado como identidad del concepto consigo
mismo. La dia-1éctica existencial y la dialéctica como manera
de pensar, como método, nos preserva de caer en todos esos
errores.

Pero ;y el ser "como ser" puede ser com-prendido o pensado?
Jamas podré ser com-prendido totalmente en la historia. Y
pensado? Aristoteles responde adecuadamente: el poder-ser
adecuado y ultimo (eudaimonia) seria justamente el poder
com-prender cotidianamente y pensar teéricamente el ser como
ser (que es lo idéntico a la totalidad de cosas divinas), pero
";no es este tipo de vida algo demasiado alto para la vida
humana?"**. En efecto, el hombre tiene en su inteligencia
(nouis) una capacidad divina, pero en el estado de esta vida
no puede tener de lo divino o del ser en cuanto tal una intui-
cion adecuada, por ello comportandose como el mas amado de
los dioses debe tender hacia lo supremo. Lo supremo, el ser
como ser, la totalidad totalizada, fluye siempre tanto en lo
existencial como en el pensar, nos va como dejando sus ruinas
y sin embargo nos atrae con su plenitud. El pensar que piensa
el pensamiento es divino pero no humano.



154
Valga el siguiente esquema como lejana sintesis de lo dicho:

Esquema 13

LOS DIVERSOS TIPOS DEL PENSAR

y tiene por tema: b
-
o |
. (teorfa) ™ | /
ot ~ |
& a) \b) b S (;‘)I i 'l '
& — el horizonte | — el ser como
¢ mismo ser (?) /4
N
— ¢l ente intra- .} !
mundano il
CO““;‘”“}” ¢ Ser como totali-
: B ok dad totalizada, ma-
com-prension existencial del ser ltllllft'f:?da' Skl
(prazis) hl\
} \i
f\, %\
I} \
I\
a} El pensar de-mostrativo i | i
b) el pensar .funclamemal. V-
existenciario y horizontales fuyentes de la
dialéetico . manifestacién histérica del
¢) El pensar esencial (?7) ser.

Heidegger sin embargo intenta algo mds; intenta lo que €l
llama el "pensar esencial"; un pensar de alguna manera posi-
tivamente el ser y decirlo igualmente, y en cuanto tal. Este
habia sido el primer intento aristotélico ("la ciencia buscada
del ser como ser", pero nunca encontrada; lo encontrado fue
una teologia negativa y una ontologia doblemente negativa;
ya que el ser de lo intramundano en cuanto tal no puede ser
pensado ni dicho)*°, 0 mejor, un intento de Aristoteles pero
de raigambre platonica (la dialéctica positiva como conoci-
miento supremo de las ideas). Los afios y la fidelidad a un
pensar acerca de la finitud le hizo postergar la solucion hasta
el momento de su muerte. La identidad, vida divina del noiis
absoluto, no es ya quehacer humano. Heidegger en cambio
guarda todavia esa esperanza. ;No sera que la inmediatez del
ego cogito ha sido todavia postergada hasta este nivel? ;No



155

sera que alienta al fin un secreto intento de reconstruir el
suefilo moderno, no ya al nivel ontico ni ontoldgico, sino al del
ser pensado desde si mismo mas alla del horizonte trascenden-
tal del mundo? En este caso, efectivamente, ninguna categoria,
ni siquiera existenciaria u ontologica, podria servir para pensar
el ser, y ninguna palabra filosofica para decirlo. ;La busqueda
de categorias positivas trans-existenciarias, el lenguaje poético
usado, y el ir cada vez mas cerca del mistico, no nos indican
que el pensar esencial de Heidegger, el pensar positivamente
el ser desde el ser mds alla de sus manifestaciones (es decir,
mas alla del pensar el ser desde el ente), es un intento que
sobrepasa la humanidad misma? (El pensar de la finitud no
habra intentado al fin sobrepasar sus limites y ser el mismo
pensar infinito? De ello nos hablan sus obras posteriores a Ser
y tiempo, pero se hace acuciante e insistente desde Carta sobre
el "humanismo", en especial Gelassenheit, La constitucion onto-
-teo-logica de la Metafisica, Identidad y diferencia. Hacia la
cuestion del pensar. Su intento, magnifico y clarividente, pre-
tende ir més alla de la ontologia como Totalidad, tanto de la
ciencia filosofica demostrativa (ética de las posibilidades en
nuestro caso) como de la ontologia dialéctica (ética ontologi-
ca) o existenciaria, fundamental. Lo cierto es que, al menos,

la indicacion de que el ser-totalizado del hombre es la identi-
dad, significa una sefial para no detener cotidianamente la
com-prension existencial y dia-1éctica, y tematicamente no
detener igualmente el pensar dialéctico existenciario o demos-
trativo de lo que es com-prendido: el ser, el que manifestan-
dosenos histdrica y practicamente como poder-ser llegue asi a
ser, como el t¢los absoluto de Kierkegaard, simplemente ser:
alli se dard la identidad entre com-prension, saber y pensar,
entre historia y eternidad, entre teoria y praxis, entre la eudai-
monia y el ser como ser. El Hegel tedlogo describi6 lo Idéntico
divino pero no pudo explicar lo dis-tinto histdrico. En la histo-
ria de la ontologia el método supremo es el dialéctico; es la
eternidad el noiis o la inteleccion positiva del ser como ser; en
ese caso ya no hay método y esa indicacion nos es dada igual-
mente por el intento heideggeriano, seria la Ereignis del hom-
bre-ser*': la Identidad inmediata final.

Pascal habia ya visto que "los hombres se encuentran en una
imposibilidad natural e inmutable de tratar cualquier ciencia,
sea la que fuere, en un orden absolutamente realizado (abso-
Iument accompli)"***. Mientras que para Heidegger, aunque no
ya como ciencia, es posible un pensar esencial positivo mas
alla de la ontologia: "la cercania lejana y la lejania cercana



156

del &mbito" (die Gegnet: el ser como tal)*>*. 0, como dice en
Ser y Tiempo: "el Ser pensado sin el ente"**. De todas mane-
ras, es siempre un pensar desde el mundo, un pensar desde la
Totalidad, un pensar como actualidad cuya potencia no es "el
Otro", y en esto coinciden los griegos, los modernos, Hegel y
aun Heidegger .

§ 36. EL METODO ANALECTICO Y LA FILOSOFIiA LATINOAMERICANA

Se trata ahora de dar el paso metddico esencial de nuestra
obra. El método dialéctico u ontoldgico llega hasta el horizonte
del mundo, la com-prension del ser, el pensar esencial heideg-
geriano, o la Identidad del concepto en y para-si como Idea
absoluta en Hegel: "el pensar que piensa el pensamiento". La
ontologia de la Identidad o de la Totalidad piensa o incluye

al Otro (o lo declara intrascendente para el pensar filosofico
mismo). Nos proponemos mostrar como mas alla del pensar
dialéctico ontoldgico y la Identidad divina del fin de la historia
y el Saber hegeliano (imposible y supremamente veleidoso:

ya que intenta lo imposible) se encuentra todavia un momento
antropoldgico que permite afirmar un nuevo ambito para el
pensar filosofico, meta-fisico, €tico o alterativo. Entre el pensar
de la Totalidad, heideggeriana o hegeliana (uno desde la fini-
tud y el otro desde el Absoluto) y la revelacion positiva de
Dios (que seria el 4mbito de la palabra teologica)**’ se debe
describir el estatuto de la revelacion del Otro, antropolédgica
en primer lugar, y las condiciones metddicas que hacen posible
su interpretacion. La filosofia no seria ya una ontologia de la
Identidad o la Totalidad, no se negaria como una mera teologia
kierkegaardiana, sino que seria una analéctica pedagogica de
la liberacion, una ética primeramente antropologica o una
meta-fisica histdrica.

La critica a la dialéctica hegeliana fue efectuada por los
posthegelianos (entre ellos Feuerbach, Marx y Kierkegaard).
La critica a la ontologia heideggeriana ha sido efectuada por
Lévinas. Los primeros son todavia modernos; el segundo es
todavia europeo. Seguiremos indicativamente el camino de
ellos para superarlos desde América latina. Ellos son la pre-
historia de la filosofia latinoamericana y el antecedente inme-
diato de nuestro pensar latinoamericano. No podiamos contar
ni con el pensar preponderante europeo (de Kant, Hegel o Hei-
degger) porque nos incluyen como "objeto" o "cosa" en su
mundo"; no podiamos partir de los que los han imitado en



157

América latina, porque es filosofia inauténtica. Tampoco po-
diamos partir de los imitadores latinoamericanos de los criticos
de Hegel (los marxistas, existencialistas latinoamericanos)
porque eran igualmente inauténticos. Los tnicos reales criticos
al pensar dominador europeo han sido los auténticos criticos
europeos nombrados o los movimientos historicos de liberacion
en América latina, Africa o Asia. Es por ello que, empufiando
(y superando) las criticas a Hegel y Heidegger europeas y
escuchando la palabra pro-vocante del Otro, que es el oprimido
latinoamericano en la Totalidad nordatlantica como futuro,
puede nacer la filosofia latinoamericana, que sera, analdgica-
mente, africana y asiatica. Veamos muy resumidamente como
pueden servirnos los pasos criticos de los que nos han ante-
cedido, y de como deberemos superarlos desde la pro-vocacion
al servicio en la justicia que nos exige el pueblo latinoameri-
cano en su camino de liberacion.

De Schelling queremos recoger la indicacion de que mas alla
de la ontologia dialéctica de la Identidad del ser y el pensar
(por ello Heidegger con su "pensar esencial" con respecta al
"ser desde ¢l mismo" es criticado por Schelling) se encuentra
la positividad de lo impensable*®. El Schelling definitivo se
vuelve contra Hegel indicando, como para Kant, que "la repre-
sentacion no da por si misma la existencia a su objeto"*’. Es
decir, para Kant una de las categorias de modalidad (y por
tanto sus juicios) es la de posibilidad o imposibilidad**®, y, por
ello, analitica o negativamente deductible. Para Schelling, He-
gel se encuentra en esta posicion (que Fichte y el mismo
Schelling de la juventud habian aprobado y expuesto), ya que
"s6lo se ocupa de la posibilidad (Méglichkeit) (1o que algo
es: das Was)... pero independiente de toda existencia (Exis-
tenz)"*’, y, por ello, es sélo una filosofia negativa porque "el
acto en si es s6lo en el concepto"*®. La "filosofia positiva es
la que emerge desde la existencia; de la existencia, es decir,
del actu acto-Ser... Este es primeramente sélo un puro ésto (én
t1)"*®!. La existencia es un "prius"*** que habia sido dejada
de lado por Hegel en el nivel de la conciencia.

Feuerbach, que escucho las lecciones de Schelling, continua
su reflexion, mostrando que si el ser es el pensar en Hegel,
todo se resume en al ser como pensar divino. Si el pensar abso-
luto es la Idea y ésta es dios, es necesario, para recuperar la
existencia, negar a dicho dios: "La tarea del tiempo nuevo
fue la realizacion y la humanizacion de dios, el pasaje y la
resolucion de la teologia en la antropologia"*®. Es por ello un
ateismo. Pero el ateismo del dios de la Totalidad hegeliana



158

es la condicion de posibilidad de la afirmacion del Dios crea-
dor (cuestion del capitulo X). Negar al hombre como solo
razon es pasar de la posibilidad a la existencia; es redes-
cubrir al hombre sensible, corporal, carne, que habia negado
Descartes. Kant habia dicho que "en todos los fenomenos, lo
real (Real) es un objeto de sensacion (der Empfindung)"*®.
Por ello "lo real (das Wirkliche) en su realidad o como real

es lo real como objeto de los sentidos; es lo sensible (Sinnli-
che). Verdad, realidad, ser objeto del sentido (Sinnlichkeit)
son idénticos"*®. Si la existencia de algo es percibida y no
pensada, la sensibilidad corporal es la condicion del constatar
la existencia o realidad. Por su parte, lo supremamente real o
existente es para el hombre otro hombre, porque "la esencia
del hombre es la comunidad" (§ 59), "la unidad de Yoy

Ta" (§ 60). Es decir, lo supremamente sensible es otro hom-
bre, y, por ello, "la verdadera dialéctica no es el monologo
(hegeliano) del pensador solitario consigo mismo, sino el dia-
logo entre Yo y Tu" (§ 62). El Tt sensible es exterioridad de
la razon; es existencia real. Es un paso mas alla de Schelling,
pero, y al mismo tiempo, se cierra nuevamente en la Totalidad
de la humanidad: "La verdad es s6lo la Totalidad de la vida y
esencia humana (die Totalitdt...)" (§ 58). La Alteridad no ha
sido sino indicada pero no propiamente pensada y definida
para que no caiga nuevamente en la Totalidad.

Marx contintia el camino emprendido. Contra la mera intui-
cion sensible de Feuerbach, criterio visivo o pasivo de lo real,
el joven filosofo describe lo real no s6lo como "lo sensible"
mas alla de lo meramente racional, sino como "lo pro-duci-
do" mas alla de la mera sensibilidad. Por ello, "el error princi-
pal de todos los materialismos hasta ahora (incluyendo al
feuerbachiano) consiste en que el objeto, la realidad, el ser
objeto de la sensibilidad, ha sido captado solo bajo la forma
de un objeto o de una intuicion, pero como accion humana
sensible, como prdxis, como sujeto"**°. Lo real no siempre es
"dado" a la sensibilidad, sino que hay que producirlo para
que se dé. Tengo hambre; el pan sensible debo producirlo
para que se me d¢ a la intuicion sensible. Es real (real como
lo efectivamente dado al hombre) lo que por el trabajo es
puesto a la disposicion efectiva del hombre. La antropologia
feuerbachiana ha sido transformada en antropologia cultural,
si cultura (del latin: agri-cultura) es "lo producido" por el
trabajo humano. La Totalidad no es ahora la humanidad sensi-
ble sino la cultura universal. La exterioridad de lo producido
sensible queda nuevamente interiorizado.



159

Kierkegaard, viene a dar un paso mads, pero en otra direc-

cion. Para el filésofo danés, el mundo hegeliano sistematico
racional queda comprendido en la etapa de lo estético: se trata
de la contemplacién o de la "identidad del ser y el pensar"*®”,
"un sistema y un Todo cerrado"***, donde cada hombre queda
perdido como una "parte" de la "vision historico mundial"*®.
La segunda etapa, la ética, se produce por la conversion que
permite acceder al sujeto a la eleccion personal de su existen-
cia como exigida por el deber. No es ya un hombre perdido en
el abstracto mundo de la contemplacion descomprometida, pero
es todavia, "éticamente, la idealidad como la realidad en el
individuo mismo. La realidad es la interioridad que tiene un
interés infinito por la existencia, el que el individuo ético tiene
por si mismo"*"’. El hombre ético esta todavia encerrado en la
Totalidad, aunque sea una Totalidad subjetivizada y exigente;
es no solo el Hegel de la Filosofia del Derecho, sino el Heideg-
ger de Ser y tiempo.

En la tercera etapa el pensar de Kierkegaard indica la cues-
tion de la Alteridad (pero solo en el nivel teoldgico, dejando de
lado la otra indicacion de Feuerbach, en el sentido de que la
Alteridad debe comenzar por ser antropolégica, y, por ello,
dejando igualmente de lado el avance del mismo Marx). Mas
alla del saber ético se encuentra la fe existencial, que permite
acceder a la "realidad como exterioridad"471, en su sentido
primero y supremo. Mas alla de la Totalidad ética del de-
ber se encuentra la Alteridad: "El objeto de la fe es la rea-
lidad del otro... El objeto de la fe no es una doctrina...

El objeto de la fe no es el de un profesor que tiene una
doctrina... El objeto de la fe es la realidad del que ensefia

que ¢l existe realmente... El objeto de la fe es entonces la
realidad de Dios en el sentido de existencia"*’?. La fe no "com-
prende la realidad del Otro como una posibilidad"*"*, sino como
"lo absurdo, lo incomprensible"*’*. " ;Qué es lo absurdo? Lo
absurdo es que la verdad eterna se haya revelado en el tiem-
po... Lo absurdo es, justamente, por medio del escandalo
objetivo [es decir, el sistema hegeliano], el dinamémetro de la
fe"*. La fe, entonces, es la posicion que, superando el saber
de la Totalidad (absurda en cuanto el fundamento o identidad
ha quedado atras: absurdo = sin razon o fundamento [ Grund-
los], permite vivir sobre la palabra reveladora de Dios; se
"opone a las opiniones" de la Totalidad ("paradojico" enton-
ces). Por ello, la posicion "religioso-paradojal"*’® es la re-liga-
cion suprema al Otro y la aceptacion de su exterioridad a toda
especulacion; es el respeto por la existencia (Dios, concreto,



160

personal, individual) , desde el escandalo y lo absurdo de la
razon sistematica.

Es aqui donde aparece nuevamente el viejo Schelling. En su
ultima obra, Filosofia de la revelacion, indica que por revela-
cion se entiende, cuando es "la verdadera revelacion de la
fe"*"". no solo "de lo que no hay ciencia, sino de lo que no
podria haber ningtin saber sin la misma revelacion (ohne die
Offenbarung)"*’®. Por ello, "aqui seria establecida la revela-
cion primeramente como una adecuada y especial fuente de
conocimiento (Erkenntnissquelle)"*”. Ahora, se pregunta
Schelling: "¢ En qué condiciones es posible llegar al conoci-
miento filoséfico de lo que sea [la revelacion]?"*™. A lo que
responde que acerca del Dios creador, a priori, s6lo "podemos
tener un conocimiento a posteriori"*'; es decir, la revelacion
supone el revelador. Por ello, "la fe (der Glaube), no debe ser
pensada como un saber infundado (unbegtiindetes Wissen),
sino que habria mas bien que decir que ella es lo mejor funda-
do de todo (allerbegriindetste), porque solo ella tiene [como
fundamento] algo tan Positivo en absoluto que toda supera-
tién (Uebergang) hacia otro término es imposible"***.

La superacion real de toda esta tradicion, mas alla de Marcel
y Buber, ha sido la filosofia de Lévinas, todavia europea, y
excesivamente equivoca. Nuestra superacion consistira en re-
pensar el discurso desde América latina y desde la ana-logia;
superacion que he podido formular a partir de un personal
didlogo mantenido con el filésofo en Paris y Lovaina en enero
de 1972. En la seccion de su obra Totalidad e infinito, que
denomina "Rostro y sensibilidad"*®, asume a Feuerbach y lo
supera: el "rostro" del Otro (en el cara-a-cara) es sensible,
pero la visibilidad (atn inteligible) no s6lo no agota al Otro
sino que en verdad ni siquiera lo indica en lo que tiene de
propio. Ese "rostro" es, sin embargo, un rostro que interpela,
que pro-voca a la justicia (y en esto queda asumido Marx, co-
mo la antropologia cultural del trabajo justo). Esta es una
relacion alterativa antropoldgica, que siguiendo la consigna de
Feuerbach, debi6 primeramente ser atea de la Totalidad o "lo
Mismo" como ontologia de la vision, para exponerse al Otro
(pasaje de la teologia hegeliana a la antropologia post-moder-
na). Pero el Otro, ante el que nos situamos en el cara-a-cara
por el désir (expresion afectiva que intelectivamente corres-
ponderia a la fe), es primeramente un hombre, que se revela,
que dice su palabra. Revelacion del Otro desde su subjetividad
no es manifestacion de los entes en mi mundo. Con esto Lévi-
nas ha dado el paso antropolégico, indicado por Feuerbach y



161

"saltado" por Schelling, Kierkegaard y Jaspers. El Otro, un
hombre, es la epifania del Otro divino, Dios creador. El Otro,
antropologico y teoldgico (teologia que esta condicionada por
el ateismo previo de la Totalidad, posicion fecunda de Feuer-
bach y Marx), habla desde si, y su palabra es un Decir-se***.
El Otro estd mas alla del pensar, de la com-prension, de la luz,
del logos; mas alld del fundamento, de la identidad: es un
dn-arjos.

Sin embargo, Lévinas habla siempre que el Otro es "absolu-
tamente" otro. Tiende entonces hacia la equivocidad. Por otra
parte, nunca ha pensado que el Otro pudiera ser un indio, un
africano, un asiatico. El Otro, para nosotros, es América latina
con respecto a la Totalidad europea; es el pueblo pobre y opri-
mido latinoamericano con respecto a las oligarquias dominado-
ras y sin embargo dependientes. El método del que queremos
hablar, el ana-léctico, va mas alla, mas arriba, viene desde un
nivel mas alto (ana-) que el del mero método dia-1éctico. El
método dia-léctico es el camino que la Totalidad realiza en ella
misma: desde los entes al fundamento y desde el fundamento
a los entes. De lo que se trata ahora es de un método (o del
explicito dominio de las condiciones de posibilidad) que parte
desde el Otro como libre, como un mas alla del sistema de la
Totalidad: que parte entonces desde su palabra, desde la reve-
lacién del Otro y que con-fiando en su palabra obra, trabaja,
sirve, crea. El método dia-léctico es la expansion dominadora
de la Totalidad desde si; el pasaje de la potencia al acto de
"lo Mismo". El método ana-léctico es el pasaje al justo creci-
miento de la Totalidad desde el Otro y para "servir-le" (al
Otro) creativamente. El pasaje de la Totalidad a un nuevo
momento de si misma es siempre dia-1éctica, pero tenia razon
Feuerbach al decir que "la verdadera dialéctica" (hay entonces
una falsa) parte del dia-logo del Otro y no del "pensador soli-
tario consigo mismo". La verdadera dia-léctica tiene un punto
de apoyo ana-léctico (es un movimiento ana-dia-léctico); mien-
tras que la falsa, la dominadora e inmoral dialéctica es simple-
mente un movimiento conquistador: dia-/éctico.

Esta ana-léctica no tiene en cuenta s6lo un rostro sensible
del Otro (la nocién hebrea de basar, "carne" en castellano,
indica adecuadamente el unitario ser inteligible-sensible del
hombre, sin dualismo de cuerpo-alma), del Otro antropolégico,
sino que exige igualmente poner facticamente al "servicio" del
Otro un trabajo-creador (mas alla, pero asumiendo, el trabajo
que parte de la necesidad de Marx). La ana-léctica antropolo-
gica es entonces una economia (un poner la naturaleza al ser-



162

vicio del Otro), y una erotica y una politica. El Otro nunca es
"uno solo" sino, fuyentemente, también y siempre "vosotros".
Cada rostro en el cara-a-cara es igualmente la epifania de una
familia, de una clase, de un pueblo, de una época de la huma-
nidad y de la humanidad misma por entero, y, mas aun, del
Otro absoluto. El rostro del Otro es un and-logos; €l es ya la
"palabra" primera y suprema, es el gesto significante esencial,
es el contenido de toda significacion posible en acto. La signi-
ficacion antropoldgica, econdmica, politica y latinoamericana
del rostro es nuestra tarea y nuestra originalidad. Lo decimos
sincera y simplemente: el rostro del pobre indio dominado, del
mestizo oprimido, del pueblo latinoamericano es el "tema" de
la filosofia latinoamericana. Este pensar ana-léctico, porque
parte de la revelacion del Otro y piensa su palabra, es la filo-
sofia latinoamericana, Uinica y nueva, la primera realmente
postmoderna y superadora de la europeidad. Ni Schelling, ni
Feuerbach, ni Marx, ni Kierkegaard, ni Lévinas han podido
trascender Europa. Nosotros hemos nacido afuera, la hemos
sufrido. jDe pronto la miseria se transforma en riqueza! Esta
es la auténtica filosofia de la miseria que Proudhon hubiera
querido escribir. "C'est toute un critique de Dieu et du genre
humain"**>. Es una filosofia de la liberacion de la miseria del
hombre latinoamericano, pero, y al mismo tiempo, es ateismo
del dios burgués y posibilidad de pensar un Dios creador
fuente de la Liberacion misma.

Resumiendo. En primer lugar, el discurso filosofico parte de
la cotidianidad ontica y se dirige dia-1éctica y ontoldégicamente
hacia el fundamento (cap. 1, §§ 1-6). En segundo lugar, de-
-muestra cientificamente (epistematica, apo-dicticamente) los
entes como posibilidades existenciales. Es la filosofia como
ciencia, relacion fundante de lo ontologico sobre lo ontico (cap.
11, §§ 7-12). En tercer lugar, entre los entes hay uno que es
irreductible a una de-duccion o de-mostracion a partir del
fundamento: el "rostro" dntico del Otro que en su visibilidad
permanece presente como trans-ontologico, meta-fisico, ético
(cap. 111, §§ 13-19). El pasaje de la Totalidad ontolédgica al
Otro como otro es ana-léctica, discurso negativo desde la Tota-
lidad, porque se piensa la imposibilidad de pensar al Otro posi-
tivamente desde la misma Totalidad; discurso positivo dé la
Totalidad, cuando piensa la posibilidad de interpretar la reve-
lacion del Otro desde el Otro. Esa revelacion del Otro, es ya un
cuarto momento, porque la negatividad primera del Otro ha
cuestionado el nivel ontologico que es ahora recreado desde un
nuevo ambito (cap. IV, §§ 20-25). El discurso se hace ético y



163

el nivel fundamental ontologico se descubre como no origina-
rio, como abierto desde lo ético, que se revela después (ordo
cognoscendi a posteriori) como lo que era antes (el prius del
ordo realitatis). En quinto lugar (y lo pensaremos en el § 37),
el mismo nivel 6ntico de las posibilidades queda juzgado y
relanzado desde un fundamento éticamente establecido (cap.
V, §§ 26-31), y estas posibilidades como praxis analéctica tras-
pasan el orden ontoldgico y se avanzan como "servicio" en la
justicia.

Lo propio del método ana-1éctico es que es intrinsecamente
ético y no meramente tedrico, como es el discurso ontico de
las ciencias u ontologico de la dialéctica. Es decir, la acepta-
cion del Otro como otro significa ya una opcion ética, una
eleccion y un compromiso moral: es necesario negarse como
Totalidad, afirmarse como finito, ser ateo del fundamento como
Identidad. "Cada mafiana despierta mi oido, para que oiga
como discipulo" (Isaias 50, 4). En este caso el filésofo antes
que un hombre inteligente es un hombre éticamente justo; es
bueno; es discipulo. Es necesario saber situarse en el cara-a-
cara, en el éthos de la liberacion (como lo hemos resumida-
mente descripto en el § 31), para que se deje ser otro al Otro.
El silenciarse de la palabra dominadora; la apertura interro-
gativa a la pro-vocacion del pobre; el saber permanecer en el
"desierto" como atento oido es ya opcion ética. El método ana-
-léctico incluye entonces una opcidn practica historica previa.
El filosofo, el que quiera pensar metddicamente, debe ya ser
un "servidor" comprometido en la liberacion. El tema a ser
pensado, la palabra reveladora a ser interpretada, le sera dada
en la historia del proceso concreto de la liberacién misma. Esa
palabra, ese tema no puede leerse (no es un "ser-escrito":
texto), ni puede contemplarse o verse (no es un "ser-visto":
idea o luz), sino que se oye en el campo cotidiano de la histo-
ria, del trabajo y aun de la batalla de la liberacion. El saber-oir
es el momento constitutivo del método mismo; es el momento
discipular del filosofar; es la condicidon de posibilidad del
saber-interpretar para saber-servir (la erdtica, la pedagogica,
la politica, la teoldgica). La conversion al pensar ontologico
es muerte a la cotidianidad (la hemos visto en el §§ 33). La
conversion al pensar meta-fisico es muerte a la Totalidad.

La conversion ontoldgica es ascension a un pensar aristocrati-
co, el de los pocos, el de Heraclito que se opone a la opinion
de "los mas" (hoi polloi). La conversion al pensar ana-léctico

0 meta-fisico es exposicion a un pensar popular, el de los mas,
el de los oprimidos, el del Otro fuera del sistema; es todavia un



164

poder aprender lo nuevo. El filésofo ana-1éctico o ético debe
descender de su oligarquia cultural académica y universitaria
para saber-oir la voz que viene de mas alld, desde lo alto
(ana-), desde la exterioridad de la dominacion. La cuestion
es, ahora: ;Qué es la ana-logia? ;Como es posible interpretar
la palabra ana-l6gica? ;La misma palabra del fil6sofo, la filo-
sofia como pedagogia analéctica de la liberacion, no es ella
misma analogica? ;La filosofia Latinoamericana no seria un
momento nuevo y analdgico de la historia de la filosofia hu-
mana? Estas cuatro preguntas deberemos responderlas s6lo
programaticamente, es decir, resumida e indicativamente.

El problema de la analogia es un tema de suma actuali-
dad*™. La palabra I6gos significa para la Totalidad: co-lectar,
reunir, expresar, definir; es el sentido griego originario que
Heidegger ha sabido redescubrir. Pero la palabra logos traduce
al griego el término hebreo dabar que significa en cambio:
decir, hablar, dialogar, revelar, y, al mismo tiempo: cosa, algo,
ente. El I6gos es univoco; la dabar es ana-loga®™’. Cabe des-
tacarse, desde el inicio de nuestra descripcion, que tratamos
aqui, por ahora (porque en el capitulo X nos ocuparemos de
la analogia rei), la analogia verbi (1a analogia de la palabra),
es decir, del hombre como revelacion, ya que el hombre (el
Otro) es la fuente de la palabra y en su libertad estriba por
ultimo lo originario de la palabra reveladora, no meramente
expresora. Analogia verbi o analogia fidei no debe confundir-
sela con la analogia nomini, ya que esta ultima es de la pala-
bra-expresiva, mientras que la primera es la palabra que revela
ante la Totalidad que escucha con con-fianza (con fe antropo-
logica), en la ob-ediencia discipular.

La nocion de analogia es ella misma analdgica. La analogia
del ser y el ente (cuya diferencia es ontologica: la diferencia
ontoldgica") no es la analogia del ser mismo (cuya diversidad
es alterativa: la "distincion meta-fisica")*™. Si el ser mismo es
analogico los dos analogados del ser no son ya di-ferentes sino
dis-tintos, v de alli la denominacion que proponemos (mas alla
que la de Heidegger) de "dis-tincion meta-fisica". Esta simple
indicacion deja casi sin efecto la totalidad de los trabajos con-
temporaneos sobre la cuestion analogica, y los reinterpreta
desde otra perspectiva.

La analogia del ser y del ente, la "di-ferencia ontologica",
fue explicita y correctamente planteada por Aristoteles (con-
tinuando el esfuerzo platonico, rematado en el plotiniano).
Nos dice, dejando de lado el uso ontico de la analogia en
Biologia y cosmologia, refiriéndose a la analogia en su uso



165

l6gico ontologico: " (los términos) pueden compararse por su
cantidad o por su semejanza (kata homoios)... y cuando

de estas cosas no se predica (/égetai) lo semejante idéntica-
mente" (tatita), estos términos son andlogos (andlo-

gon)"™¥. Los homoénimos son los que tienen igual término
para significar dos entes o nociones "semejantes" (no idénti-
cas ni diferentes) pero con un momento de diversidad. Dejando
de lado todas las analogias dnticas, recordemos lo que nos dice
genialmente el Estagirita en cuanto a la analogia ontologica:
"To de on légetai pollajos (el ser se predica de muchas mane-
ras)"*, pero aclara de inmediato que dichas predicaciones

se refieren "a un polo(¢én) y a una misma fysin... (Es decir)

el ser se predica de muchas maneras pero todas (las dichas
maneras) con respecto a un origen (pros mian arjén)"”". De

la misma manera se plantea la cuestion de la analogia en

Kant, y Hegel desde la subjetividad moderna, o en Heidegger
desde la ontologia*”. Toda esta doctrina se resume en su esen-
cia, sin entrar a la "clasificacion" de las diversas analogias 6n-
ticas, en que el "ser" no se predica como los géneros. Los
géneros se diferencian en especies, gracias a las "di-ferencias
especificas". Las especies coinciden en la identidad del género.
No debe olvidarse que el nivel de los géneros y especies es
ontico: los entes son los que coinciden en los géneros y espe-
cies. El "ser" esta mds arriba (ano) que todo género y no es
meramente un género de géneros, sino que se encuentra en

un nivel diverso, ontoldgico. Los géneros y especies son inter-
pretables, conceptualizables por el logos. Aqui logos es una
funcidn secundaria de la inteligencia, fundada en el noein
(Aristoteles), en la Vernunft (Hegel), en la "com-prension

del ser" (Heidegger); el logos es aqui el entendimiento (Kant,
Hegel) o la interpretacion existencial (Heidegger)®™>. Mas-
-arriba*** de dicho I6gos se encuentra el "ser" que metaforica-
mente puede llamarse "horizonte" del mundo, "luz" del ente

o, estrictamente, la Totalidad de sentido. Para los griegos era
la fysis, nombrada explicitamente por Aristoteles, que se pue-
de manifestar como materia o forma, como potencia o acto,
como ousia o accidente, como verdad o falso, la ultima referen-
cia. Pero en ltimo término, el contenido de la palabra "ser",

el "ser en cuanto ser", es idéntico a si mismo, es Uno y "lo
Mismo". Si es verdad que "puede predicarse de muchas mane-
ras" con respecto al ente (y en esto el ser es ana-logico en el
nivel o6ntico), sin embargo, es idéntico a si mismo. El ser, que
se predica analogicamente del ente, es ¢l mismo to auto, das
Selbe, "lo Mismo", como “lo visto” (fisicamente por los griegos,



166

subjetualmente por los modernos). El ser se "ex-presa" enton-
ces de muchas maneras (con "di-ferencia ontologica", tanto del
ser con respecto a los entes, como con respecto a las pre-
dicaciones fundamentales: la materia, la forma), pero dicha
"ex-presion" no sobre-pasa la Totalidad ontologica como tal,
que es idéntica y univoca ("llama" y es "llamada" fundamental
y ontoldgicamente de la misma manera): el fundamento es
Uno, es neutro y tragicamente "asi, como es". Hay s6lo analo-
gia del ente (analogia entis) (no se olvide que el "ente" es

“el que es” onticamente, y "lo que" es como sentido tiene su
raiz en el fundamento ontoldgico); analdgica es la predicacion
del ser con respecto al ente. La dia-léctica ontoldgica es posi-
ble porque el ente es analdgico o porque se le predica al ser
analogicamente; es decir, el ser esta siempre mas alla y el
movimiento es posible como actualidad de la potencia. Pero

al fin el ser es Uno y el movimiento ontoldgico fundamental
es "la eterna repeticion de lo Mismo". La mera analogia del
ente termina por ser la negacion de la historicidad.

En cambio, la ana-logia del ser nos conduce a una proble-
matica abismalmente diversa. El "ser mismo" es analogo y por
ello lo es doblemente el ente, ya que la "cosa" (res para nos-
otros no es ens como lo veremos en el capitulo X) misma es
analogica. La diversidad del ser en una y otra significacion
originariamente dis-tinta la hemos denominado la "dis-tincién
meta-fisica". No se trata de que solo el ser como fundamento
se diga de maneras analdgicamente diferentes. Es que el mis-
mo ser como fundamento de la Totalidad no es el tinico modo
de predicar el ser. El ser como més-alto (ano) o por sobre
(ana-) la Totalidad, el Otro libre como negatividad primera,
es ana-logico con respecto al ser del noein, de la Razén hege-
liana o de la com-prension heideggeriana. La Totalidad no
agota los modos de decir ni de ejercer el ser. El ser como fysis
o subjetividad, como Totalidad, es un modo de decir el ser;
el ser idéntico y unico funda la analogia del ente. En cambio,
el ser como la Libertad abismal del Otro, la Alteridad, es un
modo de decir el ser verdaderamente ana-logica y dis-tinta,
separada, que funda la analogia de la palabra (como primer
modo que se nos da la analogia de la cosa real: la analogia
fidei es la propedéutica a la analogia rei, como veremos mas
adelante). El ser unico e idéntico en si mismo de la analogia
del ente, gracias a la "di-ferencia ontologica", funda la ex-pre-
sion (logos apofantikos) de la Totalidad. El ser analdgico del
Otro como alteridad meta-fisica, gracias a la "dis-tincién", ori-
gina la revelacion del Otro como pro-creacion en la Totalidad.



167

El logos como palabra ex-presora es fundamentalmente (con
referencia al horizonte del mundo) univoca: dice el unico ser.
La dabar (en hebreo "palabra") como voz reveladora del Otro
es originariamente ana-loga. Ahora la ana-logia*”® quiere indi-
car una palabra que es una revelacion®®, un Decir®’ cuya
presencia®®® patentiza la ausencia, que sin embargo atrae y
pro-voca, de "lo significado": el Otro mismo como libre y
como pro-yecto ontolégico alterativo; ahora todavia incom-
-prensible, transontoldgico.

La palabra reveladora del Otro, como otro y primeramente,
es una palabra que se capta (comprension derivada inadecua-
da) en la "semejanza"*”, pero que no se llega a "interpretar"
por lo abismal e incomprensible de su origen dis-tinto. Tome-
mos algunos ejemplos cotidianos para descubrirla como la
palabra primera y mds frecuente. La palabra reveladora ero-
tica exclama: "-Te amo" (sea mujer o varén a un varén o
mujer). La revelacion pedagogica puede indicar: "-Ve a
comprar pan a la nueva panaderia de la esquina" (la madre
a su hijito). La revelacion politica puede decir: "-Tengo dere-
cho a que se me pague mayor salario" (un obrero al empre-
sario). En estos tres niveles se da ya todo el misterio de la
analogia fidei o verbi con "dis-tinciéon meta-fisica". Queremos
insistir en el hecho de que esta palabra no es sélo la primera
palabra sino la primera experiencia humana en cuanto tal.

En el utero materno se vive ya la alteridad, pero es en el
momento mismo del nacimiento, en el instante del parto (parir
como a-paricion), en el que se es cobijado y acogido en el
Otro y por el Otro, que ya se presenta como "hablante".

La madre dice: "-Hijito mio". EI médico exclama: "-Es una
nifia". El recién parido, el a-parecido en el mundo de los
Otros (todavia ¢l mismo sin mundo), comienza a formar su
mundo en la confianza filial y en la ob-ediencia discipular en
el Otro: el mas-alto y por ello maestro del mundo. Esta pa-
labra no es ni el signo o el concepto de la ciencia’™, ni el
simbolismo como dominio operatorio matematico, ni la pala-
bra del neopositivismo de Wittgenstein, ni el lenguaje pre-
formativo de Austin, ni el lenguaje de auto-implicacion (self-
involvement) de Evans, ni el discurso ético de Ladri¢re (cuan-
do dice que "el hombre es responsable de si mismo como ser
egologico, y responsable ante si mismo")*"". Derrida se acerca,
pero tampoco da cuenta de la cuestion, cuando quiere indicar
una diversidad entre la "différence" y la "différance" .

"-Te amo", dice el muchacho a su novia. Es una palabra,
mejor aiin, es una proposicion: un juicio con sujeto y predi-



168

cado pero que "propone" algo a alguien: que se "pro-pone" a
si mismo. Es un juicio imperativo, no en el sentido que ordene
o mande algo, sino porque incluye una como obligacion, una
exigencia, un imperio. "Lo Dicho", por ahora inverificado (ya
que el amor se mostrard; efectivamente en la diacronia del
cumplimiento de la palabra meta-fisica), se apoya en su pre-
tension (esta pretension se hace imperativa) de verdadera.

La veracidad de "lo Dicho" queda asegurada y sélo con-fiada
en el "Decir" mismo, en el Otro que lo dice. Exige ser tenida
como verdadera: se obliga a tener fe, ya que el logos o dabar
proferido en la revelacion dice referencia radical a lo que es
mdas-alto y mas-alla que "lo Dicho" y que mi propio horizonte
ontoldgico de com-prension como Totalidad: su palabra es
ana-logica (el logos como fysis o mundo) porque su presencia
(el "Decir" que exclama "lo Dicho": "-Te amo") remite al

que revela ("el que" dice amar), pero oculta su mismidad
transontolédgica (la mentira es siempre posible y su "Decir"
puede ser hipocresia)™®.

Esta remitencia o referencia de la palabra reveladora al
revelador deja al que escucha dicha palabra en la Totalidad en
una situacion que es necesario describir, porque toca a la esen-
cia misma del hombre, de la historicidad, de la racionalidad.
La palabra que irrumpe desde el Otro en la Totalidad no es
interpretable, porque puede interpretarse algo en la medida
en que guarda relacion de fundamentacion con la com-prension
del ser mundano. Pero dicha palabra irrumpe desde mas alla
del mundo (desde el mundo del Otro). Sin embargo, es "com-
prensible inadecuadamente" -como hemos dicho mas arriba-.
Comprensién por "semejanza" y confusa. A partir de la expe-
riencia pasada que tengo de lo que en su Decir me dice el
Otro uno se formd una idea aproximada y todavia imprecisa,
inverificada, de lo que revela. Se asiente, se tiene conviccion
o se comprende inadecuadamente "lo Dicho" teniendo con-fian-
za, fe, en el Otro: "porque ¢l lo dice". Es el amor-de-justicia,
transontoldgico, el que permite aceptar como verdadera su
palabra inverificada. Este acto de la racionalidad historica es
el supremamente racional y la muestra de la plenitud del es-
piritu humano: ser capaz de jugarse por una palabra creida
es, precisamente, un acto creador que camina por sobre el
horizonte del Todo y se avanza, sobre la palabra del Otro en lo
nuevo ™.

La palabra tenida por verdadera (fiir-Wahr-halten)’®, con
el asentimiento del entendimiento en una confusa comprension
ontica inadecuada a partir de la "semejanza" de lo ya aconte-



169

cido en la Totalidad, como declaracion, proposicion, pro-voca-
cion del Otro (la muchacha con respecto al "amor"; el hijo y

la madre con respecto a la palabra dada, el empresario con
respecto a la reivindicacion interpelante), permite avanzar

por la praxis liberadora, analéctica, por el trabajo servicial
(habodah), en vista de alcanzar el pro-yecto fundamental on-
toldgico nuevo, futuro, que el Otro revela en su palabra y que
es incom-prensible todavia porque no se ha vivido la experien-
cia de estar en dicho mundo (Totalidad nueva, nueva Patria,
orden legal futuro). Es decir, la revelacion del Otro abre el
pro-yecto ontoldgico pasado, de la Patria vieja, de la domina-
cion y alienacion del Otro como "lo otro", al pro-yecto libera-
dor (estudiado en el § 25 del cap. IV, y los §§ 30-31 del cap. V).
Ese pro-yecto liberador, ambito transontoldgico de la Totalidad
dominadora, es lo mds-alto, 1o mds alla a lo que nos invita 'y
pro-voca la palabra reveladora. S6lo con-fiados en el Otro,
apoyados firmemente sobre su palabra, la Totalidad puede ser
puesta en movimiento: caminando en la liberacion del Otro

se alcanza la propia liberacion. Solo cuando por la praxis libe-
radora, por el compromiso real y ético, erdtico, pedagogico,
politico, se accede a la nueva Totalidad en la justicia, s6lo
entonces se llega por su parte a una cierta semejanza analdgica
(communitas bonitatis) desde donde, solo ahora, la palabra
antes comprendida confusamente, tanto cuanto era necesario
para poder comenzar la ad-ventura de la liberacion en el
amor-de-justicia, alcanza la posibilidad de una adecuada inter-
pretacion. Poseyendo como propio el fundamento ontoldgico
desde donde el Otro, en la diacronia de la palabra reveladora,
pronunci6 su palabra, ahora, en el futuro del pasado pasado,
en el presente, puede referirse aquella palabra recordada al
actual y vigente horizonte alcanzado por la praxis liberadora

y a partir del Otro revelante, pro-vocante. Si el método analéc-
tico era el saber situarse para que desde las condiciones de
posibilidad de la revelacion pudiéramos acceder a una recta
interpretacion de la palabra del Otro, todo lo dicho viene a
mostrarnos el método mismo.

En el pasaje diacronico, desde el oir la palabra del Otro
hasta la adecuada interpretacion (y la filosofia no es sino saber
pensar reduplicativamente ese palabra inyectaindole nueva mo-
vilidad desde la conciencia critica del mismo fil6sofo), puede
verse que el momento ético es esencial al método mismo. Sélo
por el compromiso existencial, por la praxis liberadora en el
riesgo, por un hacer propio discipularmente el mundo del
Otro, puede accederse a la interpretacion, conceptualizacion y



170

verificacion de su revelacion. Cuando se habita, por la ruptura
ética del mundo antiguo, en el nuevo mundo puede ahora
jnterpretarse dia-lécticamente la antigua palabra revelada en

el mundo antiguo. Puede aun de-mostrarse, desde el pro-yecto
ahora con-vivido, el por qué revel6 lo que reveld. Pero aquella
palabra, de ayer, hoy esta muerta, y quedarse en ella por ella
misma es nuevamente sepultar la analéctica presente en la
dia-léctica del pasado. En este caso filosofia es s6lo recuerdo
(Er-innerung como diria Hegel); por esto la filosofia se elevaria
en el atardecer como el ave fenix. Pero los que describen la
filosofia como des-olvido o recuerdo, como mayéutica, olvidan
que primeramente la filosofia es oir a la voz histdrica del
pobre, del pueblo; compromiso con esa palabra; desbloqueo

o aniquilacion de la Totalidad antigua como Unica y eterna;
riesgo en comenzar a Decir lo nuevo y, asi, anticipacion de la
época clasica, que es cuando las cosas hayan ya sucedido y sea
el tiempo de cosechar los resultados, nunca finales, siempre
relativos, de la historia de la liberacién humana.

El pasaje del oir la revelacion a la verificacion de la palabra;
la diacronia entre la Totalidad puesta en cuestion por la inter-
pelacion hasta que la pro-vocacion sea interpretada como
mundo cotidiano, es la historia misma del hombre. La revela-
cion, primeramente antropolégica, es la presencia de la nega-
tividad primera, lo ana-16gico; es lo que el método analéctico
posibilita (en el sentido que deja lugar para ello; lugar que no
existe en el método dia-léctico) y lo que debe saber describir
y practicar.

Si la filosofia fuera solo teoria, com-prension refleja del ser
e interpretacion pensada del ente, la palabra del Otro seria
indefectiblemente reducida a "lo ya Dicho" e interpretada
equivocamente desde el fundamento vigente de la Totalidad,
al que el sofista sirve (aunque cree ser filosofo). Es equivocada
su interpretacion porque, al opinar que "lo Dicho" es "lo
Mismo" que ¢l interpreta cotidianamente, ha hecho "idéntico"
(univoco) lo de "semejante" que tiene la palabra ana-loga del
Otro. Es decir, ha negado lo de "dis-tinto" de dicha palabra;
ha matado al Otro; lo ha asesinado. Tomar la palabra del Otro
como univoca de la propia es la maldad ética del sofista, pecado
que lo condena ya que es el error capital de la inteligencia:
culpabilidad negada que permite a la Totalidad seguir consi-
derandose como verdadera y conquistando o matando a los
"barbaros" en nombre de la filosofia del sofista. Considerar a
la palabra del Otro como "semejante" a las de mi mundo, con-
servando la "dis-tincién meta-fisica" que se apoya en él como



171

Otro, es respetar la ana-logia de la revelacion; es deber com-
prometerse en la humildad y la mansedumbre en el aprendi-
zaje pedagogico del camino que la palabra del Otro como
maestro va trazando cada dia. Asi el auténtico filésofo, "hom-
bre de pueblo con su pueblo”, pobre junto al pobre, otro que
la Totalidad y primer pro-feta del futuro, futuro que es el Otro
hoy a la intemperie, va hacia el nuevo pro-yecto ontologico
que le dara la llave de interpretacion pensada de la palabra
previamente revelada como nifio que aprende todavia. La
filosofia en este caso, originariamente ana-léctica, camina dia-
-lécticamente llevado por la palabra del Otro. El filosofo, ra-
cionalidad actual refleja auténtica, sabe que el comienzo es
con-fianza, fe, en el magisterio y la veracidad del Otro: hoy es
con-fianza en la mujer, el nifio, el obrero, el subdesarrollado,
el alumno, en una palabra, el pobre: €l tiene el magisterio, la
pro-vocacion ana-ldgica; ¢l tiene el tema a ser pensado: su
palabra revelante debe ser creida o no hay filosofia sino sofis-
tica dominadora.

La filosofia asi entendida es no una erotica ni una politica,
aunque tenga funcion liberadora para el éros y la politica, pero
es estricta y propiamente una pedagogica relacion maestro-
discipulo, en el método de saber creer la palabra del Otro
e interpretarla. El filosofo para ser el futuro maestro debe
comenzar por ser el discipulo actual del futuro discipulo. De
alli pende todo. Por ello esa pedagogica analéctica (no s6lo
dialéctica de la Totalidad ontolégica) es de la liberacion. La
liberacion es la condicion del maestro para ser maestro. Si es un
esclavo de la Totalidad cerrada nada puede interpretar real-
mente. Lo que le permite liberarse de la Totalidad para ser si
mismo es la palabra analéctica o magistral del discipulo (su
hijo, su pueblo, sus alumnos: el pobre). Esa palabra analogica
le abre la puerta de su liberacion: le muestra cual debe ser su
compromiso por la liberacion practica del Otro. El filosofo que
se compromete en la liberacion concreta del Otro accede al
mundo nuevo donde com-prende el nuevo momento del ser
y desde donde se libera como sofista y nace como fildésofo
nuevo, ad-mirado de lo que ante sus 0jos venturosamente se
despliega historica y cotidianamente. El mito de la caverna de
Platén quiso decir esto pero dijo justamente lo contrario.
Lo esencial no es el ver ni la luz: lo real es el amor de justicia
y el Otro como misterio, como maestro. Lo supremo no es la
contemplacion sino el cara-a-cara de los que se aman desde
el que ama primero.

Por su parte, la filosofia latinoamericana puede ahora nacer.



172

Soélo podra nacer si el estatuto del hombre latinoamericano es
descubierto como exterioridad meta-fisica con respecto al hom-
bre nordatlantico (europeo, ruso y americano). América no es
la materia de la forma europea como conciencia®”®. Tampoco
es de Latinoamérica el temple radical de la expectativa, modo
inauténtico de la temporalidad®®’. La categoria de fecundidad
en la Alteridad deja lugar meta-fisico para que la voz de Améri-
ca latina se oiga. América latina es el hijo de la madre amerin-
dia dominada y del padre hispanico dominador. El hijo, el Otro,
oprimido por la pedagogia dominadora de la Totalidad europea,
incluido en ella como el barbaro, el "bon sauvage", el primitivo
o subdesarrollado. El hijo no respetado como Otro sino negado
como ente conocido (cogitatum de los "Institutos para América
latina"). Lo que América latina es, lo vive el simple pueblo
dominado en su exterioridad del sistema imperante. Mal pue-
den los filésofos decir lo que es América latina liberada o cual
sea el contenido del pro-yecto liberador latinoamericano. Lo
que el filésofo debe saber es como de-struir los obstaculos que
impiden la revelacion del Otro, del pueblo latinoamericano que
es pobre, pero que no es materia inerte ni telirica posicion de la
fysis. La filosofia latinoamericana es el pensar que sabe escu-
char discipularmente la palabra analéctica, analogica del opri-
mido, que sabe comprometerse en el movimiento o en la movi-
lizacion de la liberacidn, y, en el mismo caminar, va pensando
la palabra reveladora que interpela a la justicia; es decir, va
accediendo a la interpretacion precisa de su significado futuro.
La filosofia, el filosofo, devuelve al Otro su propia revelacion
como renovada y re-creadora critica interpelante. El pensar
filosofico no aquieta la historia expresandola pensativamente
para que pueda ser archivada en los museos. El pensar filo-
sofico, como pedagogica analéctica de la liberacion latinoame-
ricana, es un grito, es un clamor, es la exhortacion del maestro
que relanza sobre el discipulo la objecidon que recibiera antes;
ahora como revelacion reduplicadamente pro-vocativa, crea-
dora.

La filosofia latinoamericana, que tiende a la interpretacion
de la voz latinoamericana, es un momento nuevo y analdgico
en la historia de la filosofia humana. No es ni un nuevo mo-
mento particular del Todo univoco de la filosofia abstracta
universal; no es tampoco un momento equivoco y autoexpli-
cativo de si misma. Desde su dis-tincion tnica, cada filésofo
y la filosofia latinoamericana, retoma lo "semejante" de la
filosofia que la historia de la filosofia le entrega; pero al entrar
en el circulo hermenéutico desde la nada dis-tinta de su liber-



173

tad el nivel de semejanza es analdgico. La filosofia de un autén-
tico filésofo, la filosofia de un pueblo como el latinoamericano,
es analdgicamente semejante (y por ello es una etapa de la
unica historia de la filosofia) y dis-tinta (y por ello es tnica,
original e inimitable, Otro que todo otro, porque piensa la voz
unica de un nuevo Otro: la voz latinoamericana, palabra siem-
pre reveladora y nunca oida ni interpretada). Si se expone

la historia de la filosofia se privilegia el momento de "seme-
janza" que tiene toda filosofia auténtica. Si la "semejanza" se
la confunde con la identidad de la univocidad se expone una
historia a la manera hegeliana: cada filésofo o pueblo vale

en tanto "parte" de la Unica historia de la filosofia, y en ese
caso "ser un individuo no es nada desde el punto de vista
historico-mundial™*. En este caso la filosofia latinoamericana
no es nada, como tal, y deberd simplemente continuar un pro-
ceso idéntico al comenzado por Europa. Si, en cambio, se sobre-
pasa lo de "distinto" que cada filésofo o pueblo tiene, puede
llegarse a la equivocidad total y a la imposibilidad de una his-
toria de la filosofia, a lo que tienden las sugerencias de Ricoeur
en Historia y Verdad, y en especial de Jaspers: no hay historia
de la filosofia; hay biografias filosoficas. Ni la identidad hege-
liana ni la equivocidad jaspersiana, sino la analogia de una
historia cuya continuidad es por semejanza pero su dis-conti-
nuidad queda igualmente evidenciada por la libertad de cada
filosofo (la nada de donde parte discontinuamente la vida de
cada uno) y de cada pueblo (la dis-tincion de la realidad de la
opresion latinoamericana). La filosofia latinoamericana es, en-
tonces, un nuevo momento de la historia de la filosofia humana,
un momento analdgico que nace después de la modernidad
europea, rusa y norteamericana, pero antecediendo a la filo-
sofia africana y asidtica postmoderna, que constituiran con
nosotros el proximo futuro mundial: la filosofia de los pueblos
pobres, la filosofia de la liberacion humano-mundial (pero no
va en el sentido hegeliano univoco, sino en el de una humani-
dad analogica, donde cada persona, cada pueblo o nacion, cada
cultura, pueda expresar lo propio en la universalidad analogica,
que no es ni universalidad abstracta [totalitarismo de un parti-
cularismo abusivamente universalizado], ni la universalidad
concreta [consumacion univoca de la dominaci(')n])5 ”,

Esta simple posicion Europa no lo acepta; no lo quiere acep-
tar: es el fin de su pretendida universalidad. Europa esta de-
masiado creida de su universalismo; de la superioridad de su
cultura, Europa, y sus prolongaciones culturo-dominadoras (Es-
tados Unidos y Rusia), no saben oir la voz del Otro (de



174

América latina, del Mundo arabe, del Africa Negra, de la India,
la China y el Sudeste asiatico). La voz de la filosofia latinoame-
ricana como no es meramente tautologica de la filosofia euro-
pea se presenta como "barbara", y al pensar el "no-ser" todo

lo que dice es falso. Como yo mismo expuse en una universidad
europea a comienzos de 1972, lo que pretendemos es, justa-
mente, una "filosofia barbara", una filosofia que surja desde

el "no-ser" dominador. Pero, por ello, por encontrarnos mas

alla de la totalidad europea, moderna y dominadora, es una
filosofia del futuro, es mundial, postmoderna y de liberacion.
Es la cuarta Edad de la filosofia y la primera Edad antropo-
-l6gica: hemos dejado atras la fisio-logia griega, la teo-logia
medieval, la logo-logia moderna, pero las asumimos en una
realidad que las explica a todas ellas.

§ 37. DE-DUCCION DE LA TOTALIDAD Y LA PRAXIS LIBERADORA

En la ontologia pueden de-ducirse o fundarse en la com-pren-
sion del ser a los entes. Tal ha sido el método cientifico
(de-mostrativo) utilizado en el capitulo 11 (tomo I): las posi-
bilidades se de-ducen o penden del fundamento ontologico.
Ahora, en cambio, no se trata ya de una de-duccidon ontologico-
ontica, sino de una de-duccion meta-fisica: desde el Otro, el a
priori real, y a posteriori conocido por su propia revelacion,
podemos de-ducir la Totalidad como totalidad, y, gracias a
ella, y por la apertura a un pro-yecto liberador (futura Totali-
dad que pone en cuestion la primera), podemos de-ducir doble-
mente (en la diacronia de la liberacidn) la praxis como trabajo
servicial. Ambas cuestiones las hemos planteado en los capi-
tulos TV ( de-duccion de la Totalidad) y V ( de-duccion de la
praxis liberadora). Dicha de-duccion es descubrimiento del
"sentido", del estatuto antropoldgico, meta-fisico o ético, y, por
ello, se denomind a la de-duccidn de la Totalidad: la "etici-
dad"; y a la de-duccion de la praxis liberadora: la "moralidad".
La "eticidad" de la ex-sistencia como Totalidad mundana y la
"moralidad" del servicio como trabajo creador de-muestran
-desde el Otro, origen real del descubrimiento de su "sentido"
y raiz efectiva de su misma realidad. La de-duccién no es so6lo
epistemologicd; es también meta-fisica; es de-duccion de la
realidad misma de la Totalidad (cuestion que se planteara or-
ganicamente en el capitulo X). La Alteridad, la realidad del
Otro no puede de-mostrarse; solo se muestra por el absurdo.
Su irrealidad torna absurda la Totalidad, al hombre. Lo pri-



175

mero no puede mostrarse-desde nada anterior, porque no hay
anterioridad que lo soporte. El Otro, como otro, es indemos-
trable; es el comienzo de toda de-duccion. En este paragrafo
nos mantendremos en el limite de la de-duccién ético-antropo-
logica; en el capitulo X abordaremos la de-duccion ético-cosmi-
ca que se encuentra a la base del estatuto ético del cosmos, de
la naturaleza, de la realidad astrondémica, bioldgica y antropolo-
gica. De esta manera nuestro discurso, nuestro curso, vuelve

al comienzo: la de-duccion analdgica del hombre (fisica, ani-
mal) nos permite descubrirlo como un ser-en-el-mundo (tema
del capitulo 1 de esta Etica). Pero vuelve sin poder cerrar el
circulo, porque la negatividad del Otro es como un vacio que
siempre impide al circulo cerrarse como una Totalidad cum-
plida: son dos semicirculos que nunca se unen porque el Otro
es insistematizable, incomprensible, Misterio de libertad que
nos relanza continuamente como historia.

La "categoria" analdgica de Totalidad no se descubre sino
en el cara-a-cara: desde el Otro. El que piensa el mundo, la
fysis, como lo tnico, "implicitamente" acepta la Totalidad pero
no la descubre como tal, como Totalidad. Para poder pensarla
como categoria es necesario pensarla desde el Otro, desde la
Alteridad. En estos afios, en seminarios universitarios, hemos
practicado este método y hemos podido comprobar, estudiando
los principales filésofos griegos y modernos, el como la "cate-
goria" de Totalidad es el Gltimo horizonte de su pensar y, sin
embargo, no la han descubierto como tal. Es decir, se veian
impulsados por la necesidad de la "logica de la Totalidad" a
plantear los mismos problemas y a llegar a los mismos resul-
tados. Las diferencias son de detalles. La manera ontoldgica
de habérselas con los mas graves problemas es idéntica. Los
griegos, en la Totalidad de la fysis; los modernos, en la Totali-
dad subjetual. Los medievales, con una experiencia factica de
la Alteridad, caen frecuentemente en contradicciones concep-
tuales porque echan mano de las categorias que la filosofia
griega de la Totalidad les presta. Estas contradicciones se hacen
evidentes en los Padres Griegos, en Agustin y aun, en detalles,
en Tomas de Aquino. Quiere decir que para de-ducir la Totali-
dad es necesario, no solo la experiencia factica de la Alteridad,
sino la clara conciencia y un pensar reflejo sobre la misma
experiencia, para que la Totalidad pueda ser descripta como
totalidad y la Alteridad como la infinicidn del Otro, negativi-
dad primera y afirmacién incom-prensible’'’.

Si la filosofia es una pedagogica, es primeramente una posi-
cion discipular: se debe saber oir la palabra reveladora del



176

Otro (el discipulo como maestro), creerla para poder compro-
meterse en el camino de la liberacidon y acceder asi al ambito
del pro-yecto liberador mismo. Desde la convivencia transexis-
tencial en un mismo pro-yecto analdgico se puede interpretar
transexistencialmente la palabra anteriormente revelada, com-
prendida inadecuadamente pero no interpretada en la Totali-
dad. Es ahora que la filosofia como pedagdgica pasa de su po-
sicion discipular a su actitud magistral, la del auténtico maestro
del pensar, de la historia, de la humanidad. Es necesario que
se pase de la mera interpretacion transexistencial a una in-
terpretacion transexistenciaria, que es con respecto a la inter-
pretacion ontologica de la Totalidad una interpretacion meta-
-fisica, pero con respecto a la Totalidad futura (Totalidad
tercera, entonces) una mera interpretacion ontologica de se-
gundo grado. El fildésofo-maestro se ha colocado en posicion
de exterioridad con respecto a la Totalidad primera, en donde
anteriormente habitaba antes de oir la revelacion del Otro.
Desde dicha exterioridad la Totalidad misma se le aparece
ahora como un sistema ontico, un sistema mas, un sistema
dado en un momento de la historia, uno de tantos, un siste-
ma ideoldgico. Al haber avanzado hacia la exterioridad lo

ha dejado en el camino como un momento 6ntico, como una
crisalida muerta. Desde el pro-yecto de liberacion (que ahora
es su pro-yecto ontologico vigente y que el Otro le permitio

el acceso por su pro-vocacion) puede ahora justificar la reve-
lacién que se le hiciera, y juzgar entonces a la Totalidad como
totalidad. El pensar reflejo legitima (desde el nuevo pro-yec-
to) la revelacion que antes era ininterpretable desde la Tota-
lidad (ya que su origen era el Otro incom-prensible). Justifi-
car" (jus-facere: "hacer justicia" en latin) es no so6lo verificar
(comprobar la veracidad del Otro en el hecho de que lo
revelado es, en verdad) sino pensar la referencia de lo re-
velado anteriormente como el enunciado de la posibilidad

del pro-yecto liberador. Ahora, cuando el fildsofo-maestro,
por su compromiso liberador, ha accedido como propio al
pro-yecto liberador que comprende en parte al Otro, puede
como repetir el proceso deductivo ontoldgico-Ontico o episte-
mético’"". "Justificar" lo revelado por el Otro en la con-vi-
venda del mismo pro-yecto liberador es ademads legitimar la
praxis liberadora ilegal en la Totalidad: es juzgar como supe-
rada y muerta a la Totalidad que pierde su rango ontologico

y se degrada en un ente, un sistema ideologico, como el fin del
discurso. El pensar la remitencia de la posibilidad enunciada
por el Otro en su revelacion al pro-yecto ontoldgico liberador



177

(meta-fisico con respecto a la Totalidad ideoldgica) es saber
conceptualizar, precisar, permitir la méxima acuidad a la pa-
labra pro-vocativa. El filosofo, al pensar la revelacion del Otro,
se transforma en un pro-fético critico, y no meramente, como
el Otro, pobre en un profeta existencial sin el Otro, en el
oprimido, y sin el momento discipular, el filésofo no es sino
un sofista tautoldgico de la Totalidad perimida. Pero des-

pués de haber pasado por el discipulado de la palabra reve-
ladora del Otro, la fe en su palabra, y la praxis liberadora,

el filosofo se presenta a la Totalidad como el peligro

final, como el que anuncia su verdadero término. ;Por qué?
Porque solo el filosofo puede de-mostrar la infundamenta-
bilidad de la Totalidad, su falsedad, su hipocresia. S6lo

el filésofo puede decir: ";El dios sobre el que reposais ha
muerto!" Es decir, el fundamento que se tenia por natural,
eterno, divinizado, definitivo viene a ser depuesto de su ori-
ginariedad y se lo muestra como un pro-yecto superado, un
sistema perimido, la pervivencia fosil de un pasado ideologico,
cadavérico. El filésofo-maestro, en la filosofia como pedagogi-
ca analéctica de la liberacion, repite entonces la voz del Otro
que supo escuchar, pero su reiteracion no es mera imitacion,
sino que tiene ahora la virulencia critica de lo pensado. Contra
el dominador de la Totalidad, entre los que siempre el filoso-
fo-maestro se conto6 antes (cuando fue sofista), les echard en
cara el continuar sustentando la errada naturalidad y divini-
dad de un ente. Se volvera a los suyos e ironizaré su ceguera:
"Ojos tienen y no ven; oidos tienen y no oyen; boca tienen

y no hablan" los idolos que han producido con sus manos y
que adoran como dioses. De-ducir la Totalidad como ideologia
es mostrar desde el pro-yecto liberador la malignidad de la
misma Totalidad en cuanto se cierra al futuro. Pero como en
la Totalidad son los dominadores ("lo mismo" en "lo Mismo")
los que se identifican y defienden el Todo, el filé6sofo-maestro
se opone frontalmente a ellos. Su critica se presenta como
ininterpretable desde la Totalidad (tal como la palabra del
Otro pobre habia sido para el fildsofo-discipulo solo "inade-
cuadamente" comprensible). Por ello los dominadores de la
Totalidad ven en el filosofo-maestro, s6lo, un mero anarquista
(més-alla-del-origen: and-arjé), y como revela critica, pensa-
da, conceptualmente la superacion de la Totalidad (su muerte
aparente, ya que es asumida en un nuevo Todo), los domina-
dores que usan la Totalidad para sus fines egoéticos, no pue-
den sino maquinar su desaparicion. Por esto murié Socrates,
aunque no pudo pensarlo. El filé6sofo-maestro es un hombre



178

condenado a muerte y por ello bien puede exclamar: "Mal-
dito el dia en que naci". Esa automaldicion es paradojica,
porque encubre una exclamacion radical de infinita alegria.

No es solo deduccion de la Totalidad como totalidad, o
critica a la Totalidad como tal; es también, de-duccion de la
praxis liberadora o del trabajo servicial como legitimo. Es la
"justificacion" de la liberacion del oprimido, de la moralidad
de la ilegalidad del "servicio" (haboddh). Su pedagogia es
aqui también analéctica. Es analéctica con respecto al domi-
nador (su palabra pensada, su pro-vocacion critica) ya que
viene desde mads alla de la Totalidad. Pero viene igualmente
desde mas alla de la existencial y acritica posicion del oprimido
como oprimido y del Otro como libre, y, en ambos casos,
como el que vive algo que no ha pasado por la clarificadora
mediacion del pensar critico, de la interpretacion transexis-
tenciaria. El filésofo-maestro, viene a agregar a su discipulo,
al pueblo, al Otro (que fue su maestro cuando le revel6 como
objecion o interpelacion de justicia la exterioridad de un
pro-yecto liberador) algo nuevo, algo otro: el mismo filésofo-
maestro es el Otro que el oprimido, que el que se libera, que
el transexistencialmente Otro. La labor del filosofo-maestro
no es solo dar a luz el hijo del Otro (mayéutica), sino fecun-
dar con su palabra critica, pensada, interpretada-meta-fisica-
mente la nueva Edad histérica que comienza a vivir América
latina y los pueblos pobres del mundo; que comienza a vivir
la mujer y los que sufren la pedagogia dominadora de la
Totalidad.

Cuando la praxis liberadora justificada pensadamente por
el filosofo llega a cumplirse, y la patria nueva se organiza, el
filésofo queda nuevamente apresado en la Totalidad y es
necesario que ausculte la historia para descubrir donde se en-
cuentra la nueva revelacion del Otro que lo llama a recomen-
zar el camino de la critica liberadora. La historia humana
nunca sera, por los datos que la filosofia constata, un Todo
totalizado y, por ello, habra siempre un Otro, y su revelacion
sera el momento primero, lo analéctico, que permite al pensar
acceder practicamente a la novedad procreadora que irrumpe
de la nada de sentido: desde el Otro como "fuera" del sistema,
como pobre, como el que la intemperie /lama (esta es la
"vocacion" a la filosofia) al filésofo para que co-labore con
su don, con su "servicio", con su trabajo analéctico, en la
liberacion historica de cada hombre, de América latina, de
la humanidad.



179

§ 38. DEL ETHOS A LA ETICA META-FISICA LATINOAMERICANA
DE LA LIBERACION

Nuestra tarea en este paragrafo no sera definir la ética sino
situarla. Para ello deberemos distinguir diversos planos para
poder orientarnos metédicamente con precision. Deberemos
distinguir seis planos que describimos indicativamente pri-
mero y que trataremos con un poco mas de andlisis después.
En primer lugar partimos de la com-prension existencial
del ser que se organiza historica y culturalmente como un
éthos, totalidad modal. El éthos, en segundo lugar, incluye
como uno de sus momentos una €tica existencial complice o
interpretativo-comprensora acritica, que algunas veces llega
al nivel de la comunicacion (las "opiniones" éticas vigentes).
La ética ontologica, en cambio y en tercer lugar, tematiza
filosoficamente el éthos y las éticas existenciales y cuenta
igualmente con las ciencias integradas en la dominacion de
la Totalidad. Aqui habria terminado su tarea una ética exis-
tenciaria de tipo heideggeriano. Pero, y nos encontramos ya
en el cuarto momento, hay un movimiento liberador que es
vivido por algunos como un éthos transontologico (y por ello
lo hemos denominado en el paragrafo anterior trans-existen-
cial: es la manera acritica de vivir la liberacion, aunque el
hecho de ser "trans-" muestra una criticidad fundamental con
respecto a la Totalidad y su éthos existencial). De este movi-
miento liberador puede aun haber, y es el quinto momento,
una ética acritica o todavia no pensada explicita, metodi-
cay criticamente (tal seria, por ejemplo, la clara critica
meta-fisica trans-existencial de los profetas en Israel). Por
ultimo, en sexto lugar, se encuentra la ética meta-fisica que
oyendo la voz del éthos liberador en cuanto liberador, de la
¢tica transexistencial liberadora, y las ciencias que intentan
superar la "cultura de dominacion", formula la critica radi-
cal y justifica el camino de la liberacion. El momento de los
éthos, y de sus éticas existenciales correspondientes, le lla-
maremos la simbolica, o hermenéutica a través de los simbo-
los cotidianos (sean de la Totalidad o de la liberacion). La
¢ética ontoldgica es propiamente la dia-léctica. La ética meta-
-fisica es originariamente la ana-léctica. La ética parte enton-
ces de una simbolica, la piensa como dialéctica y la pone en
cuestion como analéctica. Se pasa de la ética existencial a la
¢ética ontoldgica, y de ésta, por mediacion de la revelacion
de la ética transexistencial, a la ética meta-fisica.



180

Todo hombre, por supuesto igualmente el cientifico y el
filosofo, se encuentra en un mundo. Mundo cultural, de un
grupo determinado, de un momento de la historia humana.

Su ultimo fundamento, como hemos dicho repetidas veces, es
la com-prension existencial del ser que tenga dicho grupo
humano; por ejemplo el latinoamericano, el argentino, el
mendocino, el de su familia, etc. La tarea de la ética ontold-
gica sera "dejar que el sentido del ser original de América
venga a la luz mediante la analitica existenciaria de nuestra
pre-ontoldgica com-prension de seres-en-un-nuevo-mundo...
He aqui el camino a recorrer a lo largo del tiempo y de la
historia: la historia original de América"'?. Aunque dicha
tarea analitica nunca se lleve a cabo no por ello el hombre

no tuvo cotidianamente, de manera necesaria, una cierta com-
-prension de la manifestacion historica del ser. Anudandose
en diversos circulos concéntricos, desde el ser como funda-
mento de la Totalidad, el hombre organiza su vida cotidiana
dando sentido a todo lo que le rodea desde el horizonte de
significatividad que es el mundo como tal. En el mundo el
hombre adopta ante las cosas-sentido actitudes o modos de
"habérselas" (habitus, héxis) pero no ante esto o aquello sino
ante todo y de manera estructural e inter-respectiva. La tota-
lidad de esas modalidades que ha adoptado como constitu-
yendo su caracter personal o su modo cultural es lo que deno-
minamos éthos” . Si el pensar emerge de la cotidianidad, surge
siempre de un mundo que es ya ético; lo ético del mundo es
también el éthos, esa como constancia en la permanencia ante
una manifestacion del ser (como una Gestalt historica, pero
no en el sentido hegeliano). El éthos es el modo como cada
hombre y cada cultura vive el ser. Si hay historia del hombre
hay también historia del éthos. Un momento del éthos es la
interpretacidn-comprensiva existencial, que pende o deriva de
la com-prension del ser como poder-ser (que fundando actua
como principio). La totalidad circunspectiva (es decir, la
estructura respectiva y completa de la interpretacion existen-
cial) constituye el momento del "ver" del éthos (el momento
del logos diria Aristoteles, en funcion practico prudencial).
Como permanece en el mero nivel expresivo del ejercicio coti-
diano deberemos decir que se confunde con el éthos mismo.
Son todas las normas, reglas u obligaciones que permiten in-
terpretar toda "posibilidad" (en tanto valiosa o disvaliosa),
pero de manera a tal punto confundida con el comportamiento
que forma un todo indivisible.

Pero, en ciertas personas y por circunstancias variables, lo



181

que era una totalidad interpretativa soldada al éthos mismo
cobra no sélo expresion sino comunicacion. Surge asi lo que
llamamos una ética existencial o cotidiana. Etica existencial
cotidiana fue la del oraculo de Delfos (que tuvo después el
destino de ser tematizado existenciariamente por la Apologia
de Socrates de Platon), la del "Viejo Vizcacha". La interpre-
tacion es ella misma una expresion dentro del movimiento de la
comprension derivada®'®, es un habla pero no una lengua®"”.
La lengua ética de la Totalidad es la ética vigente, lo alienado
de la "sabiduria popular", que muchas veces es tan dura, di-
recta y tragica Como el alma del gaucho, en cuanto oprimido,
por ejemplo: "El primer cuidao del hombre -dice Vizcacha

a Fierro-, es defender el pellejo; llevate de mi consejo, fijate
bien lo que hablo; el diablo sabe por diablo pero mas sabe por
viejo"*!°. "Fijate bien lo que hablo", dice la ética existencial
comunicada, experiencia vivida y expresada en la cercania de
la cotidiana "esistencia"”'’. Etica existencial cotidiana es la
del Rig-Veda, la del Libro de los Muertos de Egipto y la de las
tradiciones aztecas:

"El tlamatini: una luz, una tea,

una gruesa tea que no ahtima.

Un espejo horadado...

El mismo es escritura y sabiduria.

Es camino, guia veraz para otros.
Conduce a las personas y a las cosas;
es guia en los negocios humanos.

El buen tlamatini es cuidadoso como un médico,
y guarda la tradicion.

Suya es la sabiduria transmitida;

¢l es quien la ensefia..."'®.

La lengua de esta ética existencial es siempre simbdlica.
El simbolo y el relato mitico es el modo de hablar de esta
sabiduria que por ello se confunde con el arte y a veces con la
religion. Este "simbolo da que pensar" nos dice Paul Ricoeur”"”.

El ropaje simbolico del habla no debe hacernos olvidar que
al fin nos remite a una com-prension de la manifestacion his-
torica y cultural del ser. El mundo mitico de los simbolos (aun
en nuestro tiempo cientifico y civilizado, esta presente en
todos los niveles cotidianos de la vida y sus obviedades) es el
punto de partida de la filosofia®®. Los simbolos se compren-
den desde si mismos, y esta hermenéutica seria la simbdlica;
tal es el manejo experiencial deja ética existencial cotidiana.



182

Esta Totalidad simbolica de comprensibilidad es lo que Aris-
toteles indicaba como "la comprension cotidiana (doxas) soste-
nida por todos, por la mayoria o por los sabios (t6n sofén)">*".
Pero mas alla de la simbolica, como explicacion interna al
simbolo que da la ética existencial cotidiana, emerge por la
conversion al pensar la dia-léctica. El pensar fundamental co-
mienza por ser dialéctica. Por ello "con respecto al intento
filosofico se debe buscar el des-cubrimiento (la verdad: alé-
theian); en orden a la sola dialéctica [como arte de la discu-
sion] solamente que esté de acuerdo a la comprension cotidia-
na (déxan)"**. Es decir, el que intenta pensar ontologica-
mente debera tomar en cuenta la com-prension cotidiana pero
como apariencia o parecer ser (lo obvio o comprensible de
suyo) que bien puede ocultar mas que manifestar la mostra-
cion misma del ser. Por ello, se dirigira al &mbito del simbolo
para encontrar "proposiciones éticas" (hai ethikai protdseis)™>.
"La filosofia [la ontologia] comienza en si, ella es comienzo.
El discurso de las filosofias es hermenéutica de los enigmas
que la preceden, rodean y nutren, y busqueda del comienzo,
intento de orden, apetito de sistema">>*. Al decir "comienza
en si" (por si misma: a soi) se quiere indicar que se inicia sin
otro apoyo que ella mismaj; en este inicio en nada puede
auxiliarla las ciencias humanas. Estamos en el nivel introduc-
torio y fundamental, en el pensar dialécticamente los princi-
pios mismos del filosofar. Desde las estructuras de la ética
existencial cotidiana, y del éthos como su mundo, el que pien-
sa dialéctica y ontologicamente debe saber tener en vista, no
la validez caduca de una manifestacion histérico-cultural del
ser en un éthos dado, sino el ser que como poder-ser ad-viniente
estd siempre mas alld en su fuyente posicion dia-1éctica. De
esta manera el pensar fundamental, la ética ontologica, par-
tiendo de lo cotidiano, relativo a una época histoérica, a una
cultura dada, a una com-prension existencial del ser, puede
quedar abierta a la Totalidad y de este modo aunque no
tenga un saber del ser como ser, su pensar no queda apresado
como mera cotidianidad ingenua (y por ello su mayor culpa-
bilidad) en su mundo cultural dado facticamente. Desde las
estructuras variables de su mundo, ta éndoxa, podra mostrar
lo que el ser es al mostrar la imposibilidad de lo falso: lo que
¢l no-es. Partiendo de lo cotidiano y existencial puede entonces
la dialéctica como método de la Totalidad indicar al ser pero
no saberlo, y por ello igualmente no puede decirlo. Deja que el
ser se muestre; quita los impedimentos de esta mostracion al
des-velar, des-cubrir, des-ocultar su manifestacion: lo deja ser,



183

pero, por su propia constitucion, el ser aparece en la manifes-
tacion y jamas como tal. La dialéctica, la ética ontoldgica que
mira hacia el ser como ser, est4 en guardia para que la apertu-
ra final nunca sea cerrada y pueda acaecer la parousia del ser,
su ad-venimiento. Ese ser no-sabido es mostrado como dandose
mas alla de todo horizonte de la com-prension existencial como
poder-ser dado. A través de todos los éthos y de las éticas
existenciales cotidianas de todos los pueblos de la historia se
descubre entonces una estructura ontoldgica fundada toda ella
en el ser como parousia; parousia encubierta con diversos len-
guajes simbolicos, pero expresando al fin "lo Mismo". Esta
ética ontoldgica en su momento primero y dialéctico es enton-
ces ethica perennis, en el sentido de que es un pensar metddico
fundamental que da cuenta de lo que el hombre es desde
siempre. El siempre indica la universalidad del factum: el
hombre que ha sido, es y sera, mientras sea hombre, tal como
lo descubre la dialéctica como de manera cotidiana, regional

y epocal lo expresé ya la simbdlica.

El primer momento de la ontologia es la dialéctica, la anali-
tica existenciaria fundamental. Esta analitica fundamental de
la Totalidad™® describe los existenciarios, como horizonte
desde el cual se fundard de-mostrativamente la estructura de
lo existencial y la praxis 6ntica. Si el movimiento dialéctico
mira hacia el ser en cuanto ser (como el poder-ser, y por ello
anulado en cuanto poder-ser al meramente ser-en-Totalidad
totalizado), la analitica existenciaria mira hacia lo intramun-
dano para fundar lo que desde ese fondo aparece como ente,
como "posibilidades".

Por ello la ontica o moral de las posibilidades -que es lo
que intramundanamente se abre desde el horizonte del mun-
do- tiene, ahora si, una funcidon de-mostrativa y derivada. La
moralidad del acto humano o la praxis ontica en la Totalidad
no se la debera confundir con la eticidad de la existencia como
tal y con la moralidad de la praxis liberadora o meta-fisica.

(Cuadl es la relacidon que se establece entre la ética ontoldgica
asi situada y las "ciencias humanas" de la dominacion, tales
como la psicologia, psicoanalisis, historia, antropologia cultural,
sociologia, el derecho, las ciencias politicas, la economia, y
aun las "ciencias naturales", tales como la biologia y otras del
mundo nordatlantico dominador? Merleau-Pontv indica que
Husserl "a medida que su pensamiento maduraba, era cues-
tion de que esta relacion de prioridad [de la filosofia con
respecto a las ciencias del hombre] se sustituyera una relacion
de reciprocidad o de entrelazamiento"**. Esto debe entenderse



184

bien o puede caerse en la confusion pura y simple. Las ciencias
humanas son, en la cultura de dominacién, por una parte, un
modo fundado de conocer ciertamente; y, por otra, un mo-
mento del ser en el mundo cotidiano mismo. Es decir, la cien-
cia viene a ser ella misma por el resultado de sus investiga-
ciones un elemento de la cotidianidad: desde que el hombre
llega a la luna, dicho satélite no es ya mirado por el hombre
cotidiano de la misma manera que antes. La ciencia viene a
cambiar la com-prension cotidiana del ser. En ese sentido inte-
resa la ciencia al pensar ontoldgico que parte de la cotidiani-
dad, como un saber tenido ya por todos como manifestacion
del ser historico. Pero un saber estricto de la ciencia misma,
aunque no innecesario, no por ello es condicion sine qua non
de la filosofia como pensar dialéctico fundamental, y esto es
por demas evidente: el pensar dialéctico ontologico parte de
la cotidianidad para mostrar la posicion del hombre en la
Totalidad, y desde alli no solo funda los otros momentos de la
filosofia ontoldgica, sino los axiomas mismos de las ciencias.
Si funda los axiomas de las ciencias mal puede necesitar para
su pensar fundamental las conclusiones de esas ciencias. Se
puede entonces aceptar la propuesta de Merleau, en el sentido
de la "reciprocidad o entrelazamiento” de las ciencias y el
pensar fundamental, s6lo en el sentido indicado: es decir, en
tanto las conclusiones cientificas hayan pasado a la cotidiani-
dad 'y, por ello, no son ya tomadas como "conclusiones" sino
como "datos factuales" del mundo historico y cultural mismo
de la Totalidad. Un pensar que quiera en verdad ser funda-
mental, por ejemplo en ética, debera aun tomar el pensar
filosofico que le precede en el mismo sentido: en tanto haya
pasado a la cotidianidad y en tanto la explica. El éthos de una
época, que es el punto de partida de toda ética ontoldgica
como ética de la Totalidad, puede echar mano de las obras de
arte o de las filosofias de esa época para mejor explicar el
fenémeno fundamental: la com-prension existencial del ser de
una época, ser que es poder-ser, pro-yecto humano en su senti-
do ontolégico.

El comienzo de la filosofia a partir de la cotidianidad, de
manera directa, no debe hacernos pensar que es un saber abso-
luto. "La filosofia es la obra de una re-flexién incompleta y
finita teniendo como tema una experiencia finita y que no
llega jamas a descubrirse como posesion pura y simple de si
mismo"*?.

La ética ontoldgica puede entonces contar con las ciencias
humanas en tanto estan integradas a la cotidianidad de la



185

Totalidad y no en cuanto que las conclusiones cientificas
podrian ser tomadas como el fundamento a partir del cual se
deberia pensar. Las conclusiones de las ciencias son proyec-
tadas en la com-prension existencial y, por ella, hacia ser
manifestado de una época. El eco que nos es devuelto de esa
pro-yeccion permite pensar los axiomas de las ciencias desde
el fundamento y, al ponerlos a prueba, abrirles aun nuevos
ambitos de investigacion®®. El pensar ontoldgico se sitia entre
la Totalidad como la com-prension cotidiana del ser y los
axiomas de las ciencias, los principios del politico o del hom-
bre de accidon que como dominador afirma la Totalidad. Hasta
aqui llega la ética ontologica de la Totalidad.

El éthos de la liberacion tiene también su poética y por lo
tanto es posible igualmente el uso de la simbolica de la libera-
cion. Mas alla del fundamento pensado por la ética ontologica
(que en verdad no es "ética" sino mas bien ontologia complice
de la inmoralidad vigente) se encuentra la praxis habitual del
comprometido en la liberacion: éthos de lo deshabitual. Nos
dice Pablo Neruda:

"Veo lo que viene y lo que nace,

las pobres esperanzas de mi pueblo;
los nifios en la escuela con zapatos,
el pan y la justicia repartiéndose
como el sol se reparte en el verano."

Esta esperanza de liberacion comienza por una toma de con-
ciencia de la situacién de dominacion y como dice Fierro (I,
973-8):

"Desde chico gané

la vida con mi trabajo,

y aunque siempre estuve abajo
y no sé lo que es subir,
también el mucho sufrir

suele cansarnos, jbarajo!"

Soélo después puede llegarse al grito del cura Hidalgo: "jLa
tierra para los que la trabajan!", bajo el estandarte de la
Guadalupana.

Ante el movimiento de los pueblos por su liberacion, de la
mujer, del hijo de la pedagogia de dominacion, nos revela Sar-
tre que se hace inevitable el "afrontar un espectaculo inespe-
rado: el strip-tease de nuestro humanismo [europeo]. Helo aqui



186

desnudo y nada hermoso: no era sino una ideologia mentirosa,
la exquisita justificacion del pillaje; sus ternuras y sus precio-
sismos justificaban nuestras agresiones. Qué bello predicar la
no-violencia: jNi victimas ni verdugos! Vamos! -nos dice
todavia el filoésofo critico-. Si no son ustedes las victimas;
cuando el gobierno que han aceptado en un plesbicito, cuando
el ejército en que han servido sus hermanos menores, sin vaci-
lacion ni remordimiento, han emprendido un genocidio, indu-
dablemente son verdugos"**’.

Asi nace una ética de la liberacion todavia no conceptuali-
zada en el nivel filos6fico meta-fisico, existencial transontolo-
gica, critica del nivel ontologico aceptado de la Totalidad
(transexistencial como la hemos llamado). Con respecto a la
Revolucion francesa, liberacion de la burguesia con respecto
a la monarquia y nobleza, surgir, por ejemplo el movimiento
de los socialistas utopicos. Se trata, todo este movimiento o
tradicion, de un grupo de hombres que expresan una ética
transexistencial de liberacion con respecto al pro-yecto recien-
temente triunfante de la burguesia®’. Con respecto al pueblo
de Israel, por ejemplo, surge el primer movimiento coherente
y ya irreversible en la historia de la humanidad: los llamados
profetas. Estos personajes tienen ya un método (transexisten-
cialmente manejado), no lo usan explicitando las "categorias"
(porque ya seria una filosofia de la Alteridad, que nunca pose-
yeron), pero en sus "escuelas" proféticas aprendieron cotidia-
namente la "manera" de criticar los acontecimientos. Se ve
como conocen y saben aplicar la "categoria" de Totalidad (la
basar), de Alteridad (el Otro: el pobre, la viuda, el huérfano,
el creador YHVH -tetralogia sin significacion Ontica, ya que
en su lugar leian siempre: "El Nombre" (hashem), de domi-
nacion, alineacion, liberacion, etc.*!. Sin dudas podemos decir
que se trata de la tradicion liberadora mas importante que
pueda constatarse en la historia mundial de todas las culturas:

"Por eso te hice pedazos [{Oh, mi pueblo!]
por medio de los profetas,
te he matado con las palabras de mi boca.

Efraim ha dicho:

Si, me he enriquecido,

me he hecho una fortuna.

Mas todas sus ganancias [dice el profeta]

no podran compensar

las culpas que haya cometido" (Oseas 6, 5-12, 9) .



187

La filosofia como ética meta-fisica o analéctica deberd tener
en cuenta no solo el éthos liberador sino igualmente su ética
transexistencial. Pero, y al mismo tiempo, deberd contar con
las ciencias humanas (y ciencias en general) que hayan cues-
tionado sus mismos supuestos y hayan comprendido que no
hay "universalidad" en la ciencia. Pretender la "universalidad"
es calcular y concluir en favor del dominador, de la cultura
y la civilizacion nordatlantica. La sociologia, la economia, etc.,
latinoamericanas (la practicada e inventada por los que han
descubierto el condicionamiento dominador de los principios
de las ciencias del mundo nordatlantico) son las que pueden
servirnos de punto de apoyo. Los mismos economistas latino-
americanos ven la necesidad de una tal ética: "El criterio de la
funcionalidad de la ética no es de por si un criterio de libera-
cion. La ética funcional no es automaticamente una ética de la
liberacion universal. Si se entrega, por lo tanto, la formulacion
de la ética al criterio de la funcionalidad en la expansion eco-
némica del pais respectivo, jamas se produce una funcionalidad
de esta ética con respecto a la liberacion de todos los paises,
esto es, de la humanidad. Surge asi una ética de liberacion, que
entra continuamente en contradiccion con la ética funcional
producida por paises particulares"**%. En efecto, la ética de la
liberacion es una ética disfuncional. Por funcionalidad se en-
tiende la eficaz actividad de un aparte dentro de la estructura
de la Totalidad. Como nuestra ética muestra la moralidad de la
puesta en cuestion de la Totalidad es una ética disfuncional,
una ética que explica y justifica el cambio, el proceso sociold-
gico, econdmico, psicoldgico-social, historico, etc. (lo estudiado
por todas las ciencias humanas), el paso de un "sistema" a otro
"sistema", el camino de la liberacion de la Totalidad opresora
a la Alteridad, en nuestro caso la Alteridad latinoamericana.

El camino metddico serd entonces: de la simbdlica a la dia-
léctica y de ésta a la analéctica, que tiene igualmente su sim-
bolica. Es necesario instalarse en la Totalidad y a través de
sus simbolos llegar a su fundamento (simbolica-dialéctica).
Después se pone en cuestion la Totalidad por los movimientos
de liberacion hasta el pro-yecto de liberacion abierto desde el
Otro (simbdlica-analéctica). Si la ontologia es la introduccion
a la ética, la ética es la filosofia primera, no solo porque es
la introduccién a la meta-fisica, sino porque, y no debe dejarse
nunca de tener en cuenta, el cara-a-cara es realmente lo pri-
mero, el acceso a la veritas prima. Se dice entonces que, ordo
dicendi (por exigencias pedagogicas), la descripcion ontoldgica
es primera, pero, en realidad, el mundo de la Totalidad es



188

segundo y se abre desde el Otro como lo hemos demostrado

en el capitulo 111, y en los siguientes. Aun en la meta-fisica
(capitulo X del tomo III) podra verse como el estatuto del
cosmos real es ético, porque procede de una Libertad incondi-
cionada, de una "opcion" (diriamos analdégicamente) por crear
lo nuevo: la Totalidad. El Otro es lo ético originario, en cuanto
es el origen de la eticidad y la moralidad, en cuanto es Libertad
y no la fysis, primer analogado de los dos modos originarios

de decir el ser.

§ 39. NORMATIVIDAD EXISTENCIAL-ANALECTICA DE LA ETICA META-
-FISICA

El éthos del que parti6 el filésofo, si es un filésofo y no un
sofista, es su propio éthos como modalidad de habitar el mun-
do. La historia o la referencia a otros éthos es solo abrirse a
horizontes que mejor esclarecen su propia situacion existencial.
El pensar ético ontoldgico, la dialéctica-existenciaria, parte de
la cotidianidad mas inmediata o de la Totalidad. Pero es mas,

el mismo pensar del filésofo, aun en el caso del pensar esencial
o el "pensar contemplativo">*, es un momento del ser en el
mundo, y por ello un momento de la prdxis Ontica, en el sentido
de un modo fundado de ser en la cotidianidad totalizada. El
pensar ontologico por mas que tenga por tema el fundamento
de la cotidianidad no deja de estar radicado en ella. El pensar
mismo, como bios theoretikos, no es sino un modo (entre otros
aunque supremo en alglin sentido, como veremos) de la bios
praktikos, confundiéndose esta ultima con el modo global y
cotidiano de ser en el mundo. La bios praktikos no debe ser
considerada solamente un modo de ser del hombre posterior

a la tematizacion, consecuente al pensar o conocer cientifico y
ni siquiera al reflexionar existencial, cotidiano o vulgar. La
bios praktikos en su sentido radical es el modo de ser del
hombre, y la prdxis es la actualidad misma de dicho modo™*.
Puede reducirse la praxis y su bios correspondiente a sélo ser el
momento posterior del calcular de un "sujeto tedrico (theoreti-
sches Subjekt) que es completado luego por el lado préctico con
una ética adicional">*. Este modo "reducido" de comprender la
praxis lleva, como queda expresado, a minimizar la ética mis-
ma. La ética seria la parte de la filosofia que se ocupa de la prd-
xis intramundana y post-teorica. Si la praxis, como modo de ser
actualmente en el mundo, incluye como su supuesto al horizon-
te mismo del ser y su com-prension existencial, en este caso el



189

pensar que piensa la prdxis integralmente piensa igualmente los
supuestos del propio pensar, como modo fundado en la praxis, y
el proyecto que como instancia previa permitio por la crisis y la
conversion anticipadamente ser-en-la-verdad ("estar-en-la-
verdad" o en la manifestacion del ser es el pro-yecto existencial
que funda la vocacioén o interpelacion que avoca al hombre
cotidiano a introducirse en el pensar filos6fico fundamental)
emerge igualmente de la prdxis. Jamas nadie pudo introdu-
cirse a la filosofia por razones filosoficas, ya que las razones
filosoficas que puedan convencerlo supone su previa introduc-
cion. Es desde razones existenciales previas a la filosofia mis-
ma que el hombre se vuelve (se con-vierte) al pensar. Lo obvio
cotidiano manifiesta su mera apariencia, su infundamentali-
dad, su falsia. Desde este estado de insatisfaccion critica exis-
tencial el hombre se abre a un proyecto de "estar-en-la-verdad",
y es solo asi que intenta entrar desde y para la bios praktikos

en un momento privilegiado de la misma prdaxis: la theoria,

el pensar. El pensar es prdxis, lo es en toda su esencia’*®. El
pensar como prdaxis es actualidad (claro que radicada en la
praxis fundamental; el pensar es una actualidad fundada) y

esta radicada en la negatividad o la "falta-de" (el no-estar-
todavia en la verdad) y por ello es mediacion. Como prdxis
que el pensar es, el proyecto del mismo pensar se funda en el
pro-yecto de la prdxis fundamental: el "estar-en-la-verdad"
radica en el "estar-en-la-perfectio" (el llegar a ser el poder-

ser de la Totalidad); el modo de estar pensativo en el mundo

se funda en el estar en el mundo como tal. Esta praxis fundada
en la que consiste el pensar se debe denominar estrictamente

la poiesis suprema de la Totalidad, y por ello no puede identi-
ficarse con la praxis fundamental, que es algo mas radical y
abarcante. Polesis significa fabricacion, confeccion, pro-duc-
cion. El hacer artistico (de la #éjne) inventa el arte-facto. El
hacer del pensar, en cambio, no puede inventar su tema sino
que solo lo des-cubre; el ser no es un pro-ducto del pensar, sino
que el pensar se abre a la iluminacion del ser. La funcion del
pensar no es pro-ducir el ser sino obrar el des-cubrimiento
explicito de la manifestacion del ser de la Totalidad. En esta
explicitacion existenciaria de lo implicito existencialmente
estriba todo el valor humano de la filosofia como ontologia.
Cuando decimos "valor" -que, como hemos indicado en el

§ 8 de esta Etica, es el ser mismo de la posibilidad en cuanto
tal- indicamos que el pensar ontoldgico es condicion condi-
cionada condicionante de un poder-ser de la Totalidad. Es decir,
la no referencia expresa de lo intramundano al ser como su



190

fundamento significa siempre un tipo de ingenuidad emparen-
tada a la actitud ontica que impide la suprema lucidez. El
hombre auténtico no lo puede ser de manera cabal si no media
el pensar explicito del fundamento. El pensar surge en la
genuina cotidianidad; de la cotidianidad no-genuina jamas
emergera el pensar ontoldgico que supone una conversion au-
téntica desde la actitud ontico-existencial. Si el pensar ontolo-
gico -como lo hemos dicho en el § 33- es muerte a la cotidia-
nidad y pasaje a la trascendencia, su-pone una ruptura con la
ingenuidad del orden éntico-existencial; ruptura que no pierde
sino que asume todo lo de positivo que la cotidianidad encie-
rra. El pensar fundamental, el dialéctico y aun el de-mostrati-
vo si es un pensar la Totalidad, surge desde la praxis funda-
mental por un proyecto de "estar-en-la-verdad" y, por ello,
queda integrado como un momento del ex-sistir, un momento
con funcién propia e insustituible: su funcion es el esclareci-
miento, el discernimiento, la iluminacion, la explicacion de

lo hypo-tético ("puesto-debajo"). La funcion de la luz en la
noche es iluminar por el brillo de la llama. La Ilama en nuestro
caso es el ser, y el pensar es el que permite y conduce su
brillo a la cotidianidad. La funcidon normativa del pensar fun-
damental es entonces un iluminar la prdxis cotidiana al hacer
explicitos los su-puestos de esa misma praxis.

La ética existencial cotidiana, la comunicacion de la totali-
dad interpretativa existencial del éthos, es, todavia, como dice
Sartre™’, un pensar "complice". Complice en el sentido que
comunica, que sabe decir lo que todos viven, pero s6lo para
corroborarlo, para afirmarlo; no tiene un método critico que
permita superar los supuestos y desde ese horizonte fundamen-
tal del ser re-fundar o de-struir lo afirmado en la cotidianidad.
En ese sentido es todavia una ética ingenua ya que su-pone el
fundamento implicitamente, sin saber dicha su-posicion. La
misma conversion moral cotidiana a la genuidad (el hombre
que comienza un "nuevo camino", una nueva vida) queda en el
claro oscuro de lo existencial.

El reflexionar filosofico del sofista puede muy bien no supo-
ner una conversion moral y no esclarecer la cotidianidad. Se
trataria de una theoria pura 'y desvinculada de la prdxis. De
esta manera se ha descripto frecuentemente el saber filoséfico
o ético. Alguien podria ser un gran sabio ético y al mismo
tiempo un "perdido" en la cotidianidad; un inauténtico. El
reflexionar filoséfico, sin embargo, del sofista, no es el pensar
fundamental auténtico. El pensar ontologico auténtico, surgido
en la angustia radical y por muerte a la cotidianidad como



191

proyecto de un estar-en-la-manifestacion-del-ser (es decir, en
la verdad), no puede sino estar comprometido con la realidad
historica de esa misma cotidianidad de la que emerge: la
filosofia estd por esencia en relacion dialéctica con lo no-filo-
sofico; si gira sobre si misma no es ya filosofia: es sofistica,
academicismo, habladuria.

La normatividad existencial de la ética ontoldgica (sea dia-
léctica, o de posibilidades) no consiste en que la ética pudiera
impartir tedricamente normas para una accion futura. La ética,
como pensar que emerge desde la Totalidad, es ya un momento
de esa misma Totalidad; es luz existencial en su misma exis-
tenciariedad; el pensar ontologico se funda en el ser-en-el-
mundo que ilumina por el hecho mismo de ser pensar. Es la
actitud del veri-factor (asi como hay un arte que es la causa
del arte-facto). La verdad, atn la llamada verdad tedrica, dice
relacion constitutiva al pro-yecto auténtico. El hombre que
tiene un pro-yecto falso (Aristoteles diria un dnthropos pseu-
des)™® falsifica todo lo que le rodea en su mundo, lo falsifica
en la ignorancia, errancia, mentira (en la habladuria, curiosi-
dad, ambigiiedad; en la simulacidn, hipocresia, jactancia, iro-
nia)™’. Si el horizonte mismo de com-prensién no se ajusta a
la manifestacion del ser, entonces ninguna comprension-inter-
pretativa derivada podra ya descubrir la manifestacion del ser;
todo ha quedado destituido y oscurecido.

El ente verdadero (manifiesta su ser) solo bajo una condi-
cion: que "se le deje ser (sein lassen) lo que es"*". Para
"dejar" al ente verdadero su ser el hombre tiene que ser
libre. "La libertad con respecto a lo que se re-vela en el seno
de la apertura deja al ente ser lo que es"*", sin distorsionarlo,
ocultarlo, falsearlo. Lo obvio, la com-prension existencial y
cotidiana no pensada, es el modo de estar caido en la mera
apariencia de lo que estando ahi, "a la mano", oculta el ser
apareciendo en la superficie mundana manoseada por el uso.
Lo "a la mano" se manifiesta a la comprension derivada en lo
que es (este pedazo de metal de color amarillo y de forma
circular); la falsedad y el error se introducen en la interpre-
tacion (eso es interpretando como moneda de oro, siendo mo-
neda de lata pintada con color dorado: se dice una "falsa"
moneda de oro). La "falsa" interpretacion no es meramente
teorica; ha sido el fruto de un pro-yecto fundamental que
"anda" ya en la errancia inauténtica. El juicio, posterior a la
interpretacion, al afirmar lo falso (lo que la cosa no-es), cae
en el error; al afirmarse después el error como error se cae a
su vez en la mentira. Pero, fundamentalmente, la falsedad de



192

la interpretacion, el error del juicio o la mentira reposan sobre
un pro-yecto inauténtico. El hombre jamas hubiera caido en
ningln error tedrico si su pro-yecto existencial-practico hubie-
ra siempre sido el ser mismo; pero para estar siempre en el ser
significa que jamas el poder-ser hubiera podido no-ser, es decir,
debia ser la Totalidad totalizada. Pero como esto es imposible a
la finitud humana la falsedad, el error y la mentira son inevita-
bles -en mayor o menor medida- por la negatividad propia

del ser mismo del hombre. El pensar ontologico fundamental
auténtico viene a esclarecer al hombre sobre su finitud, sobre
sus limites, sobre su inevitable caida, sobre la cotidianidad
ocultadora del ser que nunca puede del todo evitar. Asi escla-
recido el hombre es mas auténtico -si su introduccion al pen-
sar fue ya crisis a la cotidianidad, el pensar es ahora instaura-
cion metddica de una precaria autenticidad-. La normatividad
existencial de la ética ontologica, al hacernos saber nuestra
finitud nos lanza mas profundamente en nuestro abandono, nos
indica mejor el ser que tenemos a cargo, nos hace mas clarivi-
dentemente responsables. Es decir, nos permite perder la inge-
nuidad y llegar al estado de "querer tener conciencia ética",

del estar atentos en la escucha de la voz del ser. La ética onto-
l6gica haré al hombre genuino mucho mas sabio (de saber) de
sus su-puestos y le permitira pensar la crisis cotidiana para
adentrarse mas en ella y aprestarse de manera mas libre y
abierta a la parousia del ser.

Hasta aqui llegan, en el mejor de los casos, Platon y Aristo-
teles, Husserl o Heidegger. Pero el ético-ontélogo puede ser
aun mas inmoral que el sofista de la Totalidad, perdido inge-
nuamente entre los entes, o puede, por el contrario, abrirse a
la parousia del ser: a la revelacion del Otro. Es el sofista mas
inmoral cuando niega al Otro como el no-ser en nombre de la
Totalidad (y tal fue la tentacion de Hegel y la praxis de los
conquistadores europeos hispanicos, franceses, ingleses y los
del nordatlantico en general). O es el profeta que supera la
tragica posicion de la autenticidad en la Totalidad para abrirse
a la revelacion del Otro, para empezar a aprender de nuevo (tal
fue la posicion del viejo Schelling y de los que siguieron su
camino para desembocar en la filosofia latinoamericana, afri-
cana o asiatica a constituirse en el presente). La normatividad
de la ontologia es clarividencia. La normatividad de la ética
alterativa o meta-fisica es mucho mas todavia.

La ¢ética de la liberacion, como meta-fisica de la revelacion y
del "servicio", al pensar o justificar la puesta en cuestion de
la Totalidad, al tornarla equivoca la declara un horizonte onti-



193

co y por ello desnuda al ont6logo de la Totalidad de su preten-
sion de haber llegado al fundamento. Le quita entonces su
fundamento: lo des-fonda, lo "deja en el aire". El ontologo de
la Totalidad queda situado en su ingenua posicion de "opinar
estar en lo ultimo", no afirmando por ultimo sino un ente, un
sistema, una ideologia de Totalidad que ya ha sido repudiada
desde el Otro como un momento superado de la historia. Pero
ademas, al justificar la posibilidad moral de la praxis libera-
dora, ilegal con respecto a la Totalidad, otorga al liberador en
su "servicio", en su trabajo meta-fisico la dignidad, ante si
mismo y ante los que se comprometen con ¢l, de la suprema
heroicidad, la eticidad perfecta en la moralidad acabada. El
repudio del ontélogo de la Totalidad, la acusacion de inmorali-
dad de los sofistas y de todos los dominadores de la Totalidad
no tocan la "conciencia ética" ni "moral" del que se compro-
mete en la liberacion. Tiene ahora, gracias al ético de la libera-
cion, una recuperada y real moralidad el riesgo, el peligro

a muerte y el jugarse por el pro-yecto liberador que es amor

al Otro como otro, al pobre, a la mujer alienada, al hijo do-
mesticado, al hermano explotado.

La ética de la liberacioén, que comienza por ser filosofia-dis-
cipular, humildad ante el Otro, fe en su rostro, con-fianza en
su Alteridad, amor-de-justicia en su exterioridad, manifiesta a
la misma Totalidad la eticidad de esa apertura al Otro. Es mds,
el filosofo mismo es el testimonio de un camino practico, de
una apertura efectiva al Otro: ¢l es la auto conciencia de la To-
talidad hacia su superacion. El filosofo o el ético de la libera-
cion se vuelve, él mismo, como persona real, la norma de las
conductas cotidianas existenciales de sus antiguos conciudada-
nos en la Totalidad, y por ello la consciente acusacion de la in-
justicia de la Totalidad cerrada sobre si misma. En este caso la
normatividad de la ética en la persona del ético es interpela-
cion y pro-vocacion a la justicia, tinica cuestion tratada por la
ética de la liberacion en cuanto a su contenido. Pero ademas
es norma pensada para los que se comprometen en la libera-
cion, es critica reiteracion de la palabra del Otro que por ello
es interpelado por su propia interpelacion que ahora se vuelve
sobre si mismo como exigencia y responsabilidad de vivir hasta
el fin lo que fue pronunciado como protesta, pro-vocacion o
llamado. La palabra del fildsofo es entonces la "conciencia
¢ética" de un pueblo: ante la Totalidad toma el lugar del Otro
y reviste a su palabra del filo del método critico liberador.

En América latina la filosofia tiene como "vocacion" (la
vocacion del pobre que le llama desde los siglos) a pensar la



194

palabra de un pueblo oprimido. Desde su nacimiento, América
latina, el hijo de la madre Amerindia y el padre Espaiia, hijo
natural casi dirfamos de una mujer violada®** (;qué fue la
conquista de América sino un uso prepotente de la fuerza:

vis: violencia ?), viene clamando justicia pero su voz nunca ha
sido oida. En la época colonial el conquistador, el encomen-
dero, el burdcrata hispanico no escuchd su voz. En la época

de la independencia de Espana de la oligarquia criolla ésta
tampoco escucho la voz del Otro. Ese pueblo simple que porta
en si lo mas antiguo, como recuerdo de opresion pero como
signo de su realidad autdctona y fiel, fue criticado por los his-
panos por ser magico, fetichista, indio. Fue criticado en el

siglo XIX por ser medieval y colonial: "La vida primitiva de
los pueblos, la vida eminentemente barbara y estacionaria, la
vida de Abraham que es la del beduino de hoy, asoma en los
campos"’*. En América latina, piensa el intelectual del si-

glo XIX "se ven a un tiempo dos civilizaciones distintas en un
mismo suelo: una paciente, que sin conocimiento de lo que tie-
ne sobre su cabeza esta remedando los esfuerzos ingenuos y po-
pulares de la Edad Media; otra, que sin cuidarse de lo que tiene
a sus pies intenta realizar los tltimos resultados de la civiliza-
cion europea"***. Estos intelectuales, fildsofos en potencia o so-
fistas en ejercicio, s6lo supieron repetir (no pensar) el pensar
preponderante europeo y definieron a América latina como dm-
bito periférico del nordatlantico. Es decir, aceptaron la domina-
cion cultural y la hicieron esencia de nuestro pueblo latinoame-
ricano. Civilizacion y barbarie: la civilizacion es la Totalidad
organizada y dominada por Europa (cuyas prolongaciones son
Estados Unidos y Rusia, como dice Heidegger)** donde las
colonias hispanas o neocolonias inglesas de América latina
quedan definidas dentro del Humanismo que se les ensefia; la
barbarie es la exterioridad, el no-ser, lo que se sitia mas alla
del logos, el campo y la historia del indio, del mestizo, de la
América latina originaria y real. Es en nombre y habiendo
escuchado esa voz meta-fisica, esa voz meta-civilizadora (mds-
alla de la civilizacion dominadora, y por ello voz de una civili-
zacion dis-tinta que deberia conocerse para interpretar su
sentido), que se levanta la ética de la liberacion. Auscultando
nuestro pueblo que pareciera silencioso comienza a oirse un
murmullo, poco a poco se distingue una voz, la voz crece y se
hace un lamento, el lamento toma volumen y de grito se des-
borda como clamor que se hace ya ensordecedor, atronador, y
en la lejania, més alla del horizonte del mundo, de la ontologia
del /6gos dominador, la voz del Otro se acompafia de una



195

guitarra y el oido discipular del filosofo puede comenzar a
pensar:

"Aqui me pongo a cantar, [a contar, a pensar,]
al compas de la vigiiela

que el hombre que lo desvela

una pena extraordinaria,

como el ave solitaria

con el cantar se consuela.

Triste suena mi guitarra

y el asunto lo requiere;

ninguno alegrias espere

sind sentidos lamentos,

de aquel que en duros tormentos,
nace, crece, vive y muere">*.

...con las palabras de Fierro empieza nuestra tarea de filoso-
fos, de filosofos de la liberacion de América latina.



NOTAS

98]

10
11
12
13

Sobre el éthos véase el fin de nuestro articulo sobre “La doctrina del fin en Max Scheler”,
en Philoshopia (Mendoza) 36 (1970) pp. 71-74. El éthos como “morada” o “residencia” es
mas fundamental que el éthos o mos/moris que solo significaria “costumbre” (Cfr. José L.
Lopez Aranguren, Etica, 1968, pp. 21 y ss.). Nada tiene que ver con la diferencia
establecida entre Sittlichkeit (mas bien la eticidad por su étimon) y Moralitdt, en el sistema
hegeliano (en especial en su Rechtsphilosophie), que, por su parte se distingue claramente
de la doctrina kantiana de la Moralitit y Legalitit (Cfr. Para una de-struccion de la
historia de la ética §14, b). Llamamos eticidad la referencia del pro-yecto al Otro; y
moralidad la referencia de la praxis al pro-yecto. La eticidad es ontoldgico-metafisica; la
moralidad es ontica.

M. Heidegger, Sein und Zeit, § 58, p. 286.

E. Levinas, Totalité et Infini, p. 284.

Por ello, entonces, la “ética ontologica” de un Heidegger debera distinguirse claramente de
la “ética de la alteridad”. Estrictamente la “ética originaria” de la Carta del Humanismo es
una ética tragica s6lo “camino hacia” la Alteridad.

Et. Nic. 11, 2, 1110 B 28-30. Cfr. Para una de-struccion de la historia de la ética, § 5.
Sobre el mal en el pensar indoeuropeo en general ver nuestra obra El humanismo semita,
pp. 34-38; vy El dualismo en la antropologia cristiana, cap. 1lI, “Humanismo cristiano,
gnosis y maniqueismo”, §§29-41 (inédito); puede consultarse la obra de Herve Rousseau,
Le dieu du mal.

Aristételes, Metafisica, 1, 4, 985 a 8. “La amistad es efectivamente la causa (aitian) de los
bienes y la discordia (neikos) de los males” (/bid. 6-7). En la ontologia de la Totalidad o de
la Guerra, es por el odio o la discordia que puede plurificarse la Unidad originaria; lo
multiple di-ferenciado puede re- unificarse por el amor o la amistad; de todas maneras la
Guerra impera: Guerra de lo Uno contra lo multiple, guerra de la Amistad contra la
Discordia, y viceversa. El bien y el mal, uno segin la fysis y otro contra ella, son
necesarios, inevitables, tragicamente dados, atin para Aristoteles.

Titulos de dos importantes capitulos de la obra de Paul Ricoeur, Finitude et culpabilité, I1.
La symbolique du mal, 1960 pp. 199 ss., 261 ss.

Ibid., p. 212.

Crf. Para una de-struccion de la historia de la ética, § 11.

Plotino Eneada, 1, 8, 4, 1924 (p. 118).

Ibid. 14 (p. 129).

“Pre-adamico” significa aqui: anteriores a la expresion del mito adamico en Israel.

Ya mostraremos cémo la pre-existencia del mal divino en los tragicos, y el mal como
momento



198

14

15
16
17

18

19

20

21

22
23
24

25

ontoldgico en los modernos (inevitable porque constitutivo a priori), nos manifiestan negativamente
un mas-alla de lo ontolégico desde donde el “mal” cobraria caracter de mal “ético” como una de las
posiciones que puede adoptar lo ontoldgico ante la Alteridad.
Véase lo ya dicho en Para una se-struccion de la historia de la ética, §§ 13 y 15; de esta obra §§ 1
y 7. en Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft (1793), 1, 111, nos dice Kant: “este
mal es radical (Dieses Bése ist radikal), porque es el que corrompe el fundamento (Grund) de toda
maxima” (B 35, A 32).
Die Religion..., B 32-33, A 29.
Ibid., B 39, A 36, nota. 1.
Hemos indicado las lineas generales del pensar schellingiano en La dialéctica hegeliana, § 7, hasta
1800. la obra citada de Schelling, aunque es posterior a la Phaenomenologie de Hegel, se encuentra
sin embargo doctrinalmente como precedente: el Absoluto es inicial y no resultado como para
Hegel.
Ueber das Wessen der menschlichen Freiheit, en SW, t. VI, p. 369. A esta conclusion le movia la
siguiente reflexion motivada en Leibniz: “La region de las verdades eternas es la causa ideal del mal
y del bien, y debe colocarse en el lugar de la materia de los antiguos”. (Ibid., pp. 367-368). El
origen del mal es entonces divino, en su fundamento al menos ( por ello no puede ser ético sino
ontologico exclusivamente, previo al ejercicio de la libertad finita.
“Este fundamento de su existencia, que Dios tiene en si, no es Dios considerado en absoluto, esto
es, en tanto existe, dado que él (el fundamento) es sold el fundamento de su existencia.El (el
fundamento) es la naturaleza (Natur) de Dios; una esencia inseparable de él, pero di-ferente
(unterschiednes)” (Ibid., p. 358). Esa Entzweiung en Dios mismo (que nos recuerda el comienzo del
proceso plotiniano del Uno y del nous) es exigido en la ontologia de la Totalidad: de la Identidad a
la Di-ferencia: “las cosas tienen su fundamento en aquello que en Dios mismo no es El mismo
(nicht Er Selbst ist)” (Ibid., p. 359). Lo que no “es El mismo™ es “lo otro” como di-ferencia dentro
de la Totalidad, de la Identidad o “lo Mismo”.
“La voluntad de fundamento” es el mismo fundamento o naturaleza de Dios, en Dios sin ser Dios
(Ibid., p. 375: “der Wille des Grundes”), pero que se manifiesta como “voluntad de revelacion”
fundando los entes en sus limites particulares.
“...die Eigenheit und den Gegensatz” (/bid., p. 375). La particularidad y sus mutuas oposiciones
dentro de la pluralidad es el “mal” para la ontologia de la Totalidad (y lo mismo para Buda que para

el Tao).
Ibid., pp. 375-376.
Ibid., p. 375.

Esta era la cuestion que para Kant quedaba relegada a la fe racional o &mbito noumenal: “ ein
natiirlicher Hang des Menschen zum Bosen” (supra, nota 15). Schelling “sabe” lo que para Kant era
“incognoscible”.

Ibid., pp. 380-382. Los temas son, exactamente, los griegos y los neoplatonicos, budistas o del Rig-
Veda, vertidos dentro de la subjetividad absoluta del idealismo trascendental moderno.



199

26
27
28

29
30
31
32

33

34

35

36

37

38

39
40

Enzyklopddie § 89.

Logik1,1,2,B,c;t. V, p. 139.

Para Hegel la “naturalidad”de la voluntad (en cuanto determinada por las inclinaciones, tendencias,
instintos, etc.) es una voluntad determinada o particular; mientras que la voluntad “interior” es la
reflexion o el camino hacia la voluntad general, universal, el bien: “El bien es la Idea como unidad
del concepto de voluntad y de la voluntad particular” (Rechtsphiloshopie, § 129); la voluntad
particular es mala cuando es “opuesta a la universal, como objetividad interior” (Zbid., § 139).

1bid., § 139.

Ibid., La “reflexion” es la voluntad interior.

1bid.

Por ejemplo, nos dice el Bhagavad Gita (Canto del bienaventurado del Rig-Veda): “El sabio que se
esfuerza por la liberacion, que abandona la cdlera, el deseo y el terror, que se ha liberado de los
contactos exteriores, que concentra su vision y domina su inspiracion y expiracion, alcanzara la
liberacion para toda la eternidad” (cap. V, 27-28). Esa liberacion es el vértice impersonal del
hombre en el Brahman, indiferenciacion originaria: Totalidad re-encontrada. La singularidad es el
mal; la determinacion finitizante.

Dolor propio del ir dejando las determinaciones finitizantes. Este es el “dolor” de las penitencias de
la espiritualidad indoeuropea, del ascetismo (Hegel propone, justamente, un ascenso o ascesis del
sujeto singular a la Subjetividad total: el Absoluto).

Enzyklopddie, § 570. La filosofia como supremo momento o perfeccion del espiritu no es sino “una
mirada retrospectiva sobre su propio saber” (lbid., § 573). Este zuriicksehen es la misma
rememoracion platonica, inica manera de conocer (como recuerdo) de la ontologia de la Totalidad,
cuya moral es al fin gndsis, una vision tedrica, no-ética.

“Quien en todo otro, en todo lo que tiene vida, vio su propia esencia (Wesen), se vio a si mismo
(sich selbst), y cuyo Dasein fluyo conjuntamente con el Dasein de todo ser vivo, ése s6lo pierde con
su muerte una pequeiia parte de su ser ; él permanece en todos los otros, en los que siempre
reconocié y amo6 su esencia y su mismidad (sein Selbst) y desaparece asi el engafio que separaba su
conciencia del resto” (Grundlage der Moral, § 22; en SW, t. IV, 1966, p. 273. “Todo es uno” para
Schopenhauer; el mal es la pluralidad; la virtud suprema la compasion (Mitleid) en el sentido de que
se ama al otro como la di-ferencia interna a “lo Mismo”: el Todo que todos son.

Trataremos la cuestion mas detenidamente en Nueva de-struccion de la historia de la ética (curso
lectivo 1971, segundo semestre). (Esa obra serda también fruto del seminario de 1972, primer
semestre, y el curso lectivo de 1972, segundo semestre, de la UNC).

Cfr. Para una de-struccion de la historia de la ética, § 9.

“La razoén es que lo bonum y la privatio tienen el mismo origen ontologico en la ontologia del ob-
jeto (Vorhandenen), el mismo que tiene también la idea de valor” (SuZ, § 58, p. 286).

Ibid.

1bid.



200

41
42
43
44

45

46

47

48

49

50

51

52
53

54
55
56
57

58

Orlando Pugliese, Vermittlung und Kehre, p. 51, nota 2.

Léase en Sein und Zeit, con detencion, el cap. II de la I Seccion: §§ 54-60, en especial.

SuZ, § 58, 285.

En castellano ha sido traducido de diversas maneras: por su sentido etimologico y usual en la lengua
alemana se refiere a “propiedad”, “propio”; por su sentido heideggeriano se prefiere “auténtico”.
Esta palabra castellana viene del griego authentés, authentikos: el que obra por si mismo, con
dominio sobre si mismo. Incluye entonces a “lo Mismo” (0 auto). Sobre este tema es indicado
estudiar en el cap. III de la II Seccion de SuZ: §§ 61-66 (y en su referencia al “poder-ser” en el cap.
I §§46-52).

Véase éste al igual que los otros términos en el Index zu Heidegger “Sein und Zeit”, de Hildegard
Reick. sobre el Man en especial Suz, §§ 27 Y 35-38.

Suz, § 60, p. 299

Ibid., p. 297. Heidegger reemplaza la nocion husserliana de “intencion” por la de “apertura”
(Erschlossenheit: Cfr. Ernst Tugendhat. Der Wahrheitsbegriff bei Husserl und Heidegger, pp. 281
sS.).

“Dei Entschlossenheit ist ein ausgezeichnete Modus der Erschlossenheit des Daseins” (1bid., p.
297).

“Die Entschlossenheit... (ist das) eigentliche Selbstsein” (/bid., p. 298). Lo contrario es el “estado
de perdido” (Verlorenheit), que es como una ceguera, un interpretar erroneamente los actos.
Heidegger so6lo puede considerar, dentro de la Totalidad, la extrema situacion de ésta en la
temporalidad: la muerte. En la Alteridad la extrema situacion no es el fin del futuro (muerte) sino “
el Otro”.

“Con el fenomeno del estado-de-resuelto hemos sido conducidos ante la verdad originaria
(urspriingliche Wahrheit) de la existencia” (/bid., § 62, p. 307).

Ibid., §9,p. 42.

1bid., § 41, p. 193. “Cuando el Dasein, anticipando la muerte, permite que ésta se apodere de él, se
comprende (versteht sich), libre para ella, en la auténtica hiperpotencia de su libertad finita...”
(Ibid., § 74, p. 284).

1bid., § 74, p. 385.

1bid., p. 386.

Henri Bergson, Les deux sources de la morale et de la religion, p. 283.

Véase en esta obra el § 38, la diferencia entre la simbdlica y la dialéctica: ambas son hermenéuticas
de la cotidianidad, la simbdlica existencial como “complice”, y la dialéctica como critica. Cfr. Paul
Ricoeur, La symbolique du mal (completa), y en su obra Le conflit des interprétations, p. 265 ss.:
“El pecado original, estudio de significacion”.

El mito adamico (comentado en parte en Para una de-struccion..., § 6) simboliza en su mas extrema
generalidad, como veremos, el mal del hombre; el mito de Noé (Génesis 5-9) en cambio indica el
castigo del mal y la salvacion del hombre justo; el mito de Babel (Génesis 11) interpreta
simbdlicamente el solipsismo y la confusion (la raiz b/l significa: confundir) como frutos del mal.



201

59

60

61
62
63

64
65

66
67
68

69

70

71

Cfr. Paul Ricoeur, Le socius et le prochain, en Histoire et vérité, pp. 99 ss.: “El socius es aquel que
se encuentra en una determinada funcidn social; la relacion con el socuis es mediata; encuentra al
hombre en tanto que...” (p. 102). Ricoeur, sin embargo, no llega al fondo, no llega a “Autrui”.

Cfr. Piet Schoonenberg, De Macht der Zonde (trad. cast, 1968), en especial el cap. III, “El pecado
del mundo” (pp. 95-116): “El pecado del mundo, al igual que la pecaminosidad historica de una
cierta comunidad familiar o cultural —por ejemplo antisemitismo, colonialismo-, es una realidad en
el hombre mismo” (p. 101).

Paul Ricoeur, La symbolique du mal, pp. 218-219.

Titulo de la introduccion de la obra de H. Marcuse, El hombre unidimensional, p. 11.

“La palabra rechaza la vision, porque el que habla no manifiesta imagenes de si, sino que esta
personalmente presente en su palabra, absolutamente exterior a toda imagen que adelanta... La
presencia del Otro o la expresion, fuente de toda significacion, no se contempla como esencia
inteligible, sino se escucha como lenguaje y, por esto, se despliega como exterioridad”. (E. Levinas,
op cit., p. 273.) Cfr. Idem, “Le Dit et le Dire”, en Le nouveau commerse, Cahier 18-19, printemps
(1971), pp. 19-48.

Cfir. § 24 de esta Etica.

Considérese que el Faraon tiene un “corazon duro” (esto simboliza el amor a si y el desprecio del
Otro) (“el corazon del Faradn se endurecera todavia” Exodo 7, 22 y no deja partir a los esclavos
hebreos. Esa “dureza” del sefior dominador, posesor de la Totalidad, es la que impide que los
oprimidos (nadificados por los sabios y reprimidos por los héroes egipcios) sean libres. Experiencia
entonces llena de violencia, por lo que Yahveh dice a Moisés: “Yo os liberaré golpeando fuerte y
castigando duramente (bizroha nthuiah ubishpatim gdolim)” (Exodo, 6, 6). Sobre las violencias que
Yahveh ejerce sobre el Faraon no deben olvidarse las siete plagas, la Gltima de las cuales significo
la matanza de los primogénitos muriendo el mismo hijo del Faraon. No es sin embargo la violencia
dominadora, es so6lo la violencia liberadora no ya fundada en una ontologia de la Guerra, sino en
una meta-fisica o ética de la Paz. Se exigia al Faradn ser si mismo (pasar del “se” dominador al
“Yo” liberado; Cfi-. § 24, esquema correspondiente a esta Etica.

1, 975-981.

11, 2436.

Hazbu viene del verbo hazob: abandonar, dejar, y que traduciremos etimologicamente por a-
version: ““ vertirse fuera de” ( aborrecimiento, apartamiento; de aversio latino), “huir de”. La
palabra adversario (de adversio) indica justamente el enemigo, el contrario.

Nazoru ‘ajor (que viene de hazer: darse, consagrarse, y de ‘ajor: la espalda) nos recuerda que en
latin aversum es igualmente la espalda, el trasero. A-version es un huir del Otro y en este apartarnos
del Otro un darle la espalda en nuestro ir hacia nosotros mismos.

Véase el art. hamartia en el TWNT de Kittel. La palabra “contra” (le-) el Otro indica la esencia
ontologica del mal.

En la logica de la Alteridad pueden ser pensadas filosoficamente las normas que siguen: varon-
mujer: “ No cometeras adulterio... No deseards a la mujer de tu projimo, ni su casa ni su campo...
nada que sea de €1” ( Deuteronomio 6, 18-21); hijo-padre; “Honra al padre y a la madre... Yo soy



202

72

73
74
75
76
77

78

79
80
81
82
83
84

85

Yahveh quien te hizo salir de Egipto la morada de esclavitud” (/bid., 6-16; es, en la posicion
pedagdgica, el respeto que debe el discipulo, hijo o creatura a su madre, padre o creador; respeto y
amor al Otro originante); Yo-el otro: “No mataras... No robaras [al otro sus posibilidades auténticas].
No levantaras falsos testimonios [esta cuestion del festimonio se vera en el § 24] contra tu projimo”
(Ibid., 17-20). Son, simplemente, explicitaciones del “No” al no-al-Otro.

La Totalidad absoluta es siempre panteista o constituye como Dios a algo finito: es la idolatria.
“Pues el culto de los abominables idolos es principio, causa y fin de todo mal” (Sabiduria 14,27).
Adan, al negar al Otro, se constituye como “Dios” (seréis como dioses” le propone la serpiente). El
idolo (la nacidn, la raza, la nobleza, la ciencia, el dinero...) es aniquilacion de la analéctica y de la
historia: absolutiza algo que el dominador instrumenta para su servicio. El idolo es neutro (como el
“ser” de Heidegger), es algo Absoluto, pero nunca un 4lguien-Otro. El idolo (sobre el que se funda
todo totalitarismo, sea aun p. e. la “civilizacion occidental y cristiana”, que no es el cristianismo) es
el gusano que nace en el cadaver del Otro.
Pablo, Carta a los romanos, 5, 12.
1bid.
Heréclito, Frag. 53; Diels, I p. 162.
In Rom. comm., V, 2; Patr. Griega de Migne, t. XIV, col. 1024.
Cfr. Paul Ricoeur, “Le peché originel, étude de signification”, en Les conflit des interprétations, pp.
265-282. Este estudio es insatisfactorio de un punto de vista ontoldgico y meta-fisico. Para una
lectura con gran acopio de materia véase el articulo de A. Gaudel, “Peché originel”, en DTC XII, col.
275-624; y para la cuestion de la “personalidad incorporante” la obra de J. de Fraine, Adam et son
linaje, 1959 (y en mi articulo “Los poemas del Siervo de Yahveh”, en Ciencia y fe (Buenos Aires)
XX (1963) pp. 442-456.
Véase al respecto lo que diremos en Nueva de-struccion de la historia de la ética. La cita es del L. I,
cap. 1 (Obras, t. 111, p. 200). Para ver algunos textos anteriores a Agustin considérese la obra de
Claude Tresmontant, La métaphysique du christianisme, 1961, pp. 650 ss: “Divinizacion, libertad y
problema del mal”; R. Jolivet, Esaai sur le rapports entre la penseé grecque..., pp. 112 ss.: Idem,
San Agustin y el neoplatonismo cristiano, trad. cast., 1941, pp. 149 ss.; etc.
1bid.
1bid. (p. 201).
1bid.
Ibid. (p. 202).
Ibid., L. 11, cap. 1 (p. 247).
Ibid., L. 1, cap. 3 (p. 207). Mas adelante 1lamaremos a la libidine, “pulsion de totalizacion” (§ 44,
cap. VII, t. I de esta Etica).
En el Contra academicos (385), De beata vita (386) y en el mismo libro que comentamos (L. II,
cap. 13, p. 294 ss., p. e.) el conocimiento de la verdad es lo tnico que hace cabalmente felices a los
hombres. Estamos todavia dentro del orden ontologico de la Totalidad: “en esto consiste nuestra
libertad, en someternos a la verdad suprema”. (De [lib. arb., cap. cit., p. 296).



203

86
87
88
89

90

91
92
93

94

95

De lib. arb., L. 111, cap. 1 (p. 319).

1bid., cap. 20 (p. 383).

1bid., cap. 17 (p. 377).

Adviértase que esta trasparencia u olvido de si es exactamente contraria al “condcete a ti mismo” de
Sécrates; a la reminiscencia o recuerdo de si platonico; a la historia-conocida como recuerdo de
Hegel al fin de la Phaenomenologie.

Ibid., cap. 25 (p. 407). El texto termina diciendo: “Y esto es lo que dice la Escritura: El principio de
todo pecado es la soberbia; y el principio de la soberbia del hombre es apartarse de Dios (apostare a
Deo)” (Ibid.) El texto citado es del Eclesiastes, 10, 15. La soberbia es el no-al-Otro como Sorge o
intentio, boiilesis al si mismo cerrado. Cfr. Tomas, I-1I, q. 84: Sobre la causa del pecado; a. 1, si la
concupiscencia es radix de los pecados; a. 2, si la soberbia es initium de los pecados. En la q. 77, a.
4, se pregunta si el amor de si es principium de los pecados, y apoyandose en Agustin (en aquello
de que “el amor de si hasta la aversion a Dios hace la ciudad de Babilonia”, Civ. Dei X1V, 282;
Patrol. lat. t. 41, col. 436), responde que “el desordenado amor de si mismo es causa (causa) de
todo pecado”. En ad 4 indica una pista fundamental para descubrir la equivocidad de la comunidad,
del interés comun o la Totalidad: “el amigo es como otro si mismo, y por ello cuando se peca por
amor al amigo se ve que se peca por amor de si (quod peccatur propter amorem amici, videtur
propter amorem sui peccari”’; (I-11, q. 77, a. 4, ad. 4). Como veremos en el § 25 sélo el Otro en
cuanto otro, y no como parte de “nuestro” Todo comunitario, es garantia de eticidad radical,
absoluta, infinita.

1bid., 111, cap. 8 (p. 347): “Nam qui eligit non esse, profecto se nihil eligere” (Ibid.).

De natura boni (405), cap. 4 (ed. cast., Tucuman, 1945, pp. 22-23).

1bid., cap. 1 (pp. 16-17). Mas adelante dice: “Ex ipso autem non hoc significat, quod de ipso... quia
non de substantia sua” (cap. 27; pp. 54-57). Situandose en un plano real (y no ontolégico como lo
hemos hecho por ejemplo en el § 16 de esta obra, nos dice: “Un hombre, p. e., si engendra un hijo y
hace una casa, desde ¢l viene el hijo, desde €l la casa (de ipso); pero el hijo es de ¢l, la casa de tierra
y de madera. Esto porque es hombre, que no llega a hacer algo de la nada (quia non potest aliquid
etiam de nihilo facere)” (Ibid.). El pensar medieval, real y teo-l6gico, debe ahora ser pensado
ontolégica, meta-fisica y antropo-logicamente (sin por ello descartar dicha teo-logia, que se
recuperara al fin del camino con nuevo sentido).

Ibid., cap. 10 (pp. 30-31). La creaturidad o finitud no puede identificarse ni con la materia que
purifica y es mala (cfr. cap. 18; pp. 40-41), ni con la determinacion (Bestimmtheit) del ente de
Hegel, porque para Agustin seria el ser del ente o una cualidad, en ambos casos “buenos” ontica y
ontologicamente.

Ibid., cap. 34. Explica Agustin como Adan no amo6 hacer el mal cuando eligié comer del arbol; el
arbol no era malo, pero fue malamente usufructuado porque se postergd lo mejor: el Otro, “dejando
lo que era mejor (quod melius erat deserendo). El Otro (Creator) es mejor que cualquier creatura
que constituyd” (Ibid.).



204

96

97

98

99
100
101

102

103
104

Comm. in ep. ad Rom. V, 12 (Patr. Latina, t. XVII, col. 92, etc.). Ese in quo, del griego ef"ho debiod
traducirse no “en el cual”, sino “basado en el hecho de que “, “en cuanto que ”, “a condicion de “,
etc. (Cfr. op. cit., de Ricoeur, Schoonenberg, y S. Lyonnet, “Le sens de ef’ho en Rom. 5, 12 et
I’exégése des Péres grecs”, en Biblica (Roma) 36 (1955) 436-457).

“El pecado entrd en el mundo... por la via del ejemplo (exemplo)” (Pelagius Expositions of thirteen
Epistles of St. Paul, t. 11, 1926, p. 45. “Adan sélo dio el ejemplo de un mal proceder (solam formam
fecit delcti)” (Ibid., 47); ... como por el ejemplo de la desobediencia de Adan...” (/bid., 48).

Si “Adan” es “el hombre” (como ha quedado demostrado exegéticamente en el presente), el relato
simbolico del Génesis habla de una estructura universal meta-fisica y ontologica y no describe
histéricamente un pecado factual-ontico. La desmitificacion de Bultmann no se dirige contra el
mito, sino contra el mito historificado; se trata, entonces, de una deshistorificaciéon de un mito-
historificado, una recuperacion del sentido ontoldgico y meta-fisico de un mito ontificado.

Opus imperf. contra Julianum (429-430), III, 57; Patr. Lat., t. XLV, col. 1275.

De nuptiis et concupiscentia (419-420), 11, 21; Patr. Lat., t. XLIV, col. 457.

De peccatorum meritis (412), 11, 9, 11; Patr. Lat., t. XLIV, col. 158. Aqui Agustin traspasa ya lo
aceptable y cae francamente en la ontologia de la Totalidad cerrada: el placer del éros es
considerado malo (la cuestiéon es ya de un haber incorporado a la naturaleza del hombre el mal,
evidente pervivencia del maniqueismo). Su alumno Fulgencio sera ain mas explicito, y el mismo
Pedro Lombardo en su Sent. II, dist. XXX, c. 9, y en especial en la dist. XXXI, c. 6. dice:
“Multiplex defectus carnis et praecipue pollutio quaedam, quam ex fervore coitus parentum et
concupiscentia libidinosa contrahit caro dum concipitur, causa est originalis paccati”. (Cfr. Opus
imperf. contr. Julianum V1, 32; Patr. Lat., XLV, col. 1552-1554).

Xavier Zubiri ha mostrado muy bien en su articulo “El origen del hombre”, en Revista de Occidente,
17 (1964), p. 173, no sdlo que el creacionismo funda el evolucionismo, no sélo que el hombre es
fruto de la evolucion de los primates, sino que la inteligencia en la misma especie humana va
evolucionando de grupo en grupo (desde el primer hombre hasta el homo habilis, pitecanthropus,
neanderthal y homo sapiens), por lo que el primer acto libre culpable ( que necesita una inteligencia
racional y adulta) debi6 poder obrarse hace poco (dentro de los ultimos 200.000 afios en referencia
a los al menos dos millones que el hombre debe llevar sobre la tierra). La inteligencia la tiene ya el
recién nacido; la racionalidad se alcanza a los cinco o seis afios de madurez psiquica; la libertad real
luego de la pubertad, en la adolescencia (de 12 a 16 afios).

Cfr. Tomas, De Malo, q. l11: De causa peccati; a. 1: Utrum Deus sit causa peccati.

Dios es el esse ipsum, los entes no libres pueden no-ser, pero tanto dicho no-ser como el poder-ser
son “necesarios”, fisicamente reglados: no son historia, futuro, pro-yecto (Cfr. en esta obra, cap. I,

§§ 4-5).



205

105

106

107
108
109

110

111
112
113
114
115
116
117

Tomas, op. cit., a. 3: Utrum diabolus sit causa peccati. Este pensamiento dice claramente: “La causa
del pecado puede ser tomada doblemente: de un modo, en cuanto peca ¢l mismo; de otro, en cuanto
hace pecar a otro (facit alterum peccare)” (Resp.). Filosoficamente, la figura mitica del diablo, es,
simplemente, el Otro que como “lo otro” en la Totalidad ensefia el mal al discipulo y que tienta
como mal al hermano (“... quod diabolus humani peccati causa esse potest per modum disponentis
vel persuadentis interius aut exterius”; /bid). La cuestion teoldgica no debe ser tratada aqui, ya que
se estudia un pensar con otros supuestos y método.

El primer hombre que pudo realmente pecar (;el homo habilis... o el homo sapiens?, cfr. supra, nota
102), debia tener una conciencia minima de su falta (por cuanto su libertad naciente no podia decir
un “no “ rotundo al Otro), y desde ese momento limite el pecado se hizo dnticamente transmisible,
historico, por la pedagogia, la tradicion.

Tomas, Ibid., a. 6.

Ibid., a. 12.

Cfr. lo ya dicho en el cap. II, § 9. Mi libertad se ejerce onticamente; la libertad del Otro es meta-
fisica o trans-ontoldgica, nada ontoldgica o negatividad radical.

El pecado ontico o intramundano (dentro de la totalidad ontologica), es siempre y al mismo tiempo
pecado, no sélo de asesinato del Otro (“contenido” diriamos del pecado), sino igualmente
magisterio del mal con respecto a otro “lo mismo”, y por ello no es sélo ontico, sino igualmente
negacion de lo trans-ontoldgico o meta-fisico: es injusticia que irrumpe en el Todo desde “lo otro”
y se avanza como tentacion. La tentacion es pro-puesta de no-al-Otro; la auténtica re-velacion es
pro-puesta a si-al-Otro. No es lo mismo el gue me interpela desde su libertad (como el Otro nada),
que lo que me tienta como cosa intramundana (como el “ello” que es ya algo dominador o esclavo
en mi mundo). Podria aun pensarse que antes que matar al hermano, el Otro, el varon “mato” a la
mujer (mas debil en el tiempo en que la fuerza fisica era importante); por la dominacion de la mujer
se pudo dominar al hijo; sélo el hijo dominado pudo dominar, como represalia, al hermano mas
debil. La dependencia de Eva seria la causa de la muerte de Abel; la liberacion de la mujer seria
igualmente el inicio de la liberacion politica del hermano.

M. Heidegger, Sein und Zeit, § 41, p. 198. Véase nuestra obra Para una de-struccion..., § 3.

L, 7 (SW, t. VII, 1964, pp. 259-260).

1bid., 1, 10 (p. 263).

Véase §§ 16-19, cap. I11, t. I, de esta Etica.

1bid. 1,9 (p. 262).

1bid. 1, 5 (p. 256).

Prefacio, 3 (p. 241). No buscar el origen del mal detras de la Totalidad es, exactamente, la posicion
tragica explicada en el § 20 de este cap. IV. Nietzsche esta oponiendo con genio la ética griega y
moderna de la Totalidad a la ética meta-fisica de la Alteridad. “Preguntad a los esclavos cual es el
malo, y sefialaran al personaje que en la moral aristocratica es bueno, es decir, el poderoso, El



206

118
119

120

121

122
123

124
125

dominador”(/bid., 1, 11; p. 267). Lo que podria reproducirse asi: “Preguntad a los oprimidos en y
por la Totalidad cual es el mal, y sefialaran a la misma Totalidad y al personaje que la utiliza para si
y que en la moral aristocratica es el bueno, bondad que el sabio demuestra y que el guerrero defiende
como poder, dominaciéon de lo Mismo (el aristocrata) contra lo otro di-ferente (el oprimido
aniquilado)”. Ese aristocrata ( = los mejores) pueden ser los /ibres de Atenas, los conquistadores del
siglo XVI, los capitalistas del mundo moderno, los miembros del “partido” en Rusia; “lo otro” es el
esclavo “instrumento” (al decir de Aristoteles) en Grecia, el indio americano, el obrero sin propiedad
ninguna, el ciudadano ruso no-comunista... Nietzsche repite todavia: “El simbolo de esta lucha,
trazado en caracteres legibles en la cumbre de la historia de la humanidad es: Roma contra Judea,
Judea contra Roma” (Ibid., 1, 16; p. 279). Si la filosofia de Nietzsche es la del anti-Cristo como su
negacion, filosoficamente, la meta-fisica de la Alteridad es negacion de la negacion nietzscheana o la
“moral plebeya” (Ibid., p. 280). Se vera sin embargo que el bien no se encuentra en el oprimido
como oprimido, en el pueblo como masa, sino que dicho oprimido serda “el Otro” que el hombre
perfecto o bueno sabra liberar. Esta cuestion se le escapa siempre a Nietzsche: ve sélo al esclavo,
pero no descubre al profeta que es el que en su potencia servicial, su bondad expansiva, su salud
incontenible, su esperanza contra todo pesimismo, su amor contra todo odio, lanza la historia
adelante. Nietzsche confundié “el Otro” con “lo otro” al que ha sido reducido; y en la miseria “lo
otro” con “el que se abre” a “lo otro” como plenitud; el Otro como “lo otro” en la miseria es
negatividad; el que se abre a “lo Otro” es positividad suprema; el que se cierra como Totalidad es, en
definitiva y aunque crea lo contrario, “lo otro” en la suprema negatividad: el mal radical como
dominador, maestro del mal y tentador.

1bid., p. 277.

E. Levinas, Difficile liberte, pp. 20-21. "{No mataras! No es s6lo una simple regla de conducta.
Aparece como el principio mismo del discurso... La palabra es del orden moral antes de pertenecer
al orden teorico" (Ibid., p. 21).

Etimologicamente es "el que habla adelante" (pro-femi), la significacion técnica que le daremos a
este paragrafo poco tiene que ver con su sentido vulgar en el castellano actual (cfr. profetés en el
TWNT de Kittel).

En un sentido analogo un autor tradicional de occidente decia que el amor es "motor omnium
virtutum" (Tomas, Quaest. Disp., De Caritate, q. un., a. 3, resp.).

Cfr. Idem.1,q.5,a.4,ad 1.

Nos referiremos al relato del Exodo, desde el nacimiento y su adopcion por la aristocracia egipcia;
su defensa del pobre y su huida al desierto; su con-version de mero pastor en pro-feta; y su
compromiso como pro-feta que se enfrenta con la Totalidad (el Faradon) y que libera a un pueblo de
esclavos: "los otros" en la Totalidad egipcia.

Exodo, 3, 4. Recomendamos leer atentamente este texto central para la ética de la Alteridad.

En hebreo: lehatsilo (liberarlos) es una nocion propia de la metafisica de la Alteridad (cfr. § 23, de
esta Etica).



207

126

127

128
129

130

131

132

133

134

135

Considérese la analéctica de la palabra-oido: en primer lugar Yahveh oye el clamor del pueblo
esclavizado; en segundo lugar el profeta oye la palabra del maestro de justicia (Yahveh); en tercer
lugar, posteriormente, el pueblo y el Faraon oiran las palabras del profeta. Se trata, entonce, de un
"saber escuchar": "El que tenga oidos para oir que oiga)" (Marcos, 7, 16). No se dice: "El que
tenga ojos para ver, que vea", porque entonces la Totalidad no es superada. La palabra del Otro
viene mas alla del horizonte ontoldgico y sélo la escuchan los que no estan encerrados en la egotica
muralla de la Totalidad totalizada. El desierto es para la Alteridad el lugar del propio silencio a la
escucha de la voz del Otro; para Nietzsche el desierto es en cambio la soledad del tnico, del Todo,
del eterno retorno de lo Mismo.

Claude Tresmontant, La doctrine morale des prophetes d'Israél (ed. Cast., p. 144). Esta obra fue
escrita por el autor, nos lo comentaba personalmente, en momentos de la guerra del pais del filésofo
francés contra Argelia. El texto citado es de Amods, 7, 10. Tresmontant dice: "El profeta
desmoraliza a la ciudad, si se nos permite expresarnos conforme a la jerga policiaca
contemporanea" (Ibid., p. 146). A la Totalidad se le aparece como una "quinta columna", siendo sin
embargo, el que salva la Totalidad al abrirla al Otro como nueva etapa histdrica, la que todos viviran
en el futuro y que el profeta pre-vive solitariamente en el presente; por ello parece que enuncia el
futuro; en verdad sélo vive radicalmente el akora.

Cfr. Para una de-struccion de la historia de la ética, § 17.

Pobre viene de la misma raiz (hani), y de alli "miseria" (henuf), violencia (hinui), humilde u
oprimido (hanav); hithaneh: humillarse, atormentarse; pero al mismo tiempo hanoh significa
"testimoniar" o "humillar", etc.

Cfr. A. Schmoller, Handkonkordanz zum griech. NT, p. 278; art. correspondiente en el TWNT de
Kittel.

"Forma de siervo" (morfen doulou) es la réplica por anticipado de la interpretacion antijudia del
cristianismo; fundador del cristianismo asume la forma de "Siervo de Yahveh"; el "servicio" en
hebreo nada tiene que ver con la "conciencia desdichada" de Hegel (Cfi. nuestra obra El
humanismo semita, pp. 150-166; y en especial mas adelante el § 30).

Cfr. la edicion Wittenberg, Koslin, Berlin, 1883. En la Vulgata se tradujo al latin exinanivit. Véase
Paul Asveld, La pensée religieuse du jeune hegel, 1953.

Manuscrito I (1844); t. 1, p. 574. Véase un trabajo monografico, entre los numerosisimos, de J.
Gauvin, "Entfremdung, et Entdusserung", en Archives de Philosophie (Paris) XXV, 3-4 (1962)
555 ss., sobre la cuestion en Hegel; Friederich Mueller, Entfremdung Zur anthropologischen
Begriindung der Staatstheorie bei Rousseau, Hegel, Marx, 1970 (Bibliografia pp. 88-91).

El juicio ontoldgico sobre el capitalismo lo hemos efectuado ya en Para una de-struccion de la
historia de la ética, § 11 y ss., ya que la critica de Heidegger contra la reduccion subjetivista vale
para el sistema econdmico-politico capitalista. Ahora daremos un paso mas.

Das Kapital, 1, 1; t. 1, p. 17. La nocion de Bediirfnis es la que Sartre piensa como besoin. Cfr. Para
una de-struccion de la historia de la ética, § 17.



208

136
137
138
139

140

141

142

143

144

Das Kapital, ibid.; p. 20.

1bid. Se usa la palabra: “vergegenstaendlicht oder materialisiert...”.

Manuscrito Il (1844); t. 1, pp. 645-646.

Véase al menos en la Phaenomenologie B, A (ed. Hoffmeister, pp. 148-150); C,BB, VI, B: “El
espiritu alienado (entfremdete) de si mismo: la cultura” (pp. 347 ss.), donde se dice que “la riqueza
(Reichtum) ... es el resultado en el constante devenir del trabajo y de la accion de todos” (p. 355);y
en especial la Rechtsphilosophie §§ 41-72, donde se dice, p.e.: “Yo puedo ceder a otro (einem
anderen) una produccion aislada debida a mis capacidades y facultades particulares corporales o
espirituales, o su empleo por un tiempo limitado, porque esta limitacion les confiere una relacion de
exterioridad con respecto a mi Totalidad (7otalitdf) y mi universalidad. (Pero) por la
exteriorizacion (Verdusserung) de todo mi tiempo de trabajo, y de la totalidad de mi produccion,
haria de otro (eines anderen), el propietario de lo sustancial mismo que constituye mi actividad y
realidad, mi personalidad” (§ 67). ;No se encuentra ya en esta formulacion la totalidad explicita de
una ontologia marxista?

Cfr. Para una de-struccion de la historia de la ética, § 12, d. No se olvide que la “Idea” practica de
la libertad es “la piedra angular de todo el edificio de la razon pura” (KpV A 4).

Manuscrito I (1844); L. p. 562. Marx nos dice que “la esencia subjetiva (das subjektive Wesen)” de
cla riqueza, la propiedad privada o el producto “como sujeto (als Subjekt), como persona, es el
trabajo”. (Manuscrito 11l ~ (1844); 1. p. 584). Por su parte “el trabajo objetivo (die objektive
Arbeit)” es el producto, la riqueza o la propiedad privada. Es decir, con lenguaje husserliano, la
intencién esencial marxista es la pro-duccion (poiéin griego: relacion arte-factica del hombre-
naturaleza): subjetivamente como la actualidad del sujeto trabajante: trabajo; objetivamente como el
valor objetivado en la cosa natural trabajada: materia.

Marx se esta ciertamente refiriendo al pensar de Feuerbach, que en su Das Wesen des
Christenthums (1841), dice: “Lo que el hombre dice de Dios, lo dice en verdad de si mismo” (SW,
t. VI, p. 36). El hombre es el que crea a Dios.

Manuscrito Il (1844); 1, pp. 605-606. Es importante la identidad de la posicion de Marx con la de
Aristoteles en este punto; por ello nuestro filésofo se apoya en el Estagirita: “Ahora es facil decir
del individuo lo que ya Aristoteles habia dicho: T eres producto de tu padre y tu madre, es decir,
un acto de la especie (Gattungsakt) humana que genera al hombre. Ta puedes ver entonces que el
hombre aun fisicamente debe su ser al hombre... Debes fijarte también en el movimiento circular
(Kreisbewegung) en el cual el hombre en la generacion se repite a si mismo (sich selbst
wiederholt)” (Ibid., p. 606). ;{No nos encontramos en el “eterno retorno de lo Mismo”? Engels dira
todavia mas claramente: “Asi la astronomia, la fisica llega por su parte a expresar,
fundamentalmente y con toda certeza, el eterno movimiento circular de la materia en movimiento”
(Dialektik der Natur; p. 27; véase el texto completo en la nota 150, mas adelante).

Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion, 1, B, 111, 2, b, Gama (t. XVI, p. 191). No se olvide
que para Hegel la Totalidad es el Absoluto como Resultado: Dios mismo. El ego cogito divinizado
es Todo: un panteismo logico-subjetual moderno.



209

145

146
147
148
149
150

Zur Kritik der Hegelschen Rechsphilosophie, en Friihe Schriiften, 1, p. 488. El texto contintia en lo
esencial: "El fundamento de la critica irreligiosa es: el hombre hace la religion; la religion no hace
el hombre... La miseria religiosa es, de una parte, la expresion de la miseria real y, de otra parte, la
protesta contra la miseria real. La religion es el suspiro de la criatura agobiada, el estado de dnimo
de un mundo sin corazén, porque es el espiritu de los estados de cosas carentes de espiritu. La
religion es el opio del pueblo... La mision de la historia consiste, pues, una vez que ha desaparecido
el mas alla (Jenseits) de la verdad, en averiguar la verdad de mas aca (Diesseits). Y, en primer
término, la mision de la filosofia, que se halla al servicio de la historia, consiste, una vez que se ha
desenmascarado la forma de la santidad de la autoenajenacion humana, en desenmascarar la
autoenajenacion de sus formas no santas. La critica del cielo se convierte con ello en la critica de la
tierra; la critica de la religion en la critica del derecho; la critica de la teologia en la critica de la
politica" (Ibid., pp. 488-489). Marx se enfrentaba, por una parte, con un luteranismo encerrado en
las estruccturas culturales de la cristiandad [christianitas de la que nos hemos ocupado en otros
trabajos, como por ejemplo en un articulo en Stromata (Buenos Aires) XXVI, 3-4 (1970) pp. 291-
306], cristiandad que habiéndose helenizado en su origen y modernizado desde el siglo XV habia
perdido en parte la experiencia de la Alteridad (la helenicidad y no el cristianismo es lo que
Nietzsche criticara como "platonismo para el pueblo"); pero, por otra parte, encerraba dentro de la
Totalidad bipolar a la re-ligion, lo que le hacia falsear la interpretacion; por lo que no pudo ver que
la re-ligion como Alteridad era una critica al derecho individualista moderno y hegeliano, y que la
teo-logia de la Alteridad era igualmente una critica de la politica del homo homini lupus. La
"verdad del mas alla" como Otro (y no como cielo platonico) es la que se impone como justicia a la
"verdad del mas acd" como Totalidad. Al criticar al platonismo celeste como "el Otro" Marx se
encerr6 en una Totalidad ontoldgica que enajena su propia nocion de liberacion. Véase la obra de
Johannes Kadenbach, Das Religionsverstindnis von Karl Marx, p. 235: "Der dialektische
Monismus". Consultese igualmente la obra de Klaus Hartmann, Der Marxschen Theorie. 1971.
Kommunistisches Manifest, en op. cit. ; 11, p. 818.

Ibid., p. 817.

Superacion, solucion: Auflosung.

Manuscrito III (1844); 1, pp. 593-594.

1bid., p. 596. La formula "der durchgefiihrte Naturalismus des Menschen und der durchgefiihrte
Humanismus der Natur" nos muestra el horizonte originario de la Identidad primigenia de "lo
Mismo". "Lo Mismo" desde donde procede la di-ferencia entre Naturaleza y Humanidad (los di-
feridos), es la Totalidad que se alcanza por el comunismo como sociedad perfecta: Identidad del
Hombre-Naturaleza en un cosmos culturalizado o una cultura cosmificada. La Humanidad, por su
parte, era "lo Mismo" donde di-fieren las clases (el burgués y el proletariado son los opuestos di-
feridos: en el momento del capitalismo el burgués es "lo Mismo" di-ferido que oprime a "lo otro"
di-ferido: el proletariado). La liberacion del oprimido en la bipolaridad es aniquilacion del opresor,
su muerte como burgués; y para que el proletariado no sea por su parte opresor, se piensa que no
habra ya oposiciones porque el comunismo es la sociedad perfecta sin antagonismo: la Totalidad



210

recuperada como retorno y resultado. Se trata, exactamente, de una ontologia de la Totalidad, tal
como la de Aristoteles, Plotino o Hegel, pero en vez de fisio-logica, teo-logica o subjetual-
aristocratica, es ahora subjetual-colectivista-proletariada, lo que signifaca un enorme adelanto con
respecto a las anteriores, sin dejar de ser ontologicamente insuficiente. Engels en la introduccion a la
Dialektik der Natur nos dice que "la sucesion eternamente repetida de los mundos en el tiempo
infinito no es mas que el complemento logico de la coexistencia de los innumerables mundos en el
espacio infinito, tesis esta cuya necesidad sa ha impuesto incluso al cerebro antitedrico del yanqui
Draper. La materia se mueve en un ciclo eterno, ciclo que probablemente describe su orbita en
periodos de tiempo para los que nuestro afio terrestre ya no ofrece una pauta de medida suficiente; en
el que el tiempo del mas alto desarrollo, el tiempo de la vida organica y, mas aun, el de la vida
consciente de si misma y de la naturaleza, resulta medido tan brevemente como el espacio en el que
se hacen valer la vida y la autoconciencia; en el que toda modalidad finita de existencia de la
materia, ya sea sol o nebulosa, animal concreto o especie animal, combinaciéon o disociacion
quimica, es igualmente perecedera y en el que nada hay de eterno fuera de la materia en eterno
movimiento y de las leyes con arreglo a las cuales se mueve y cambia. Pero,por muchas veces y por
muy implacablemente que este ciclo se opere también en el tiempo y en el espacio; por muchos
millones de soles y de tierras que puedan nacer y perecer y por mucho tiempo que pueda transcurrir
hasta que lleguen a darse las condiciones para la vida organica en un solo planeta dentro de un
sistema solar; por muy innumerables que sean los seres organicos que hayan de preceder y que
tengan que perecer antes, para que entre ellos puedan llegar a desarrollarse animales dotados de un
cerebro capaz de pensar y a encontrar por un periodo breve de tiempo las condiciones necesarias
para su vida, para luego verse implacablemente barridos, tenemos la certeza de que la materia
permanecera eternamente la misma a través de todas sus mutaciones, de que ninguno de sus
atributos puede llegar a perderse por entero y de que, por tanto, por la misma férrea necesidad con
que un dia desaparecera de la faz de la tierra su floraciéon mas alta, el espiritu pensante, volvera a
brotar en otro lugar y en otro tiempo” (pp. 27-28). Puede observarse la explicita afirmacion de una
Totalidad eterna y “la misma”: la divinizacion de la neutra materia (nunca es “alguien”) es un
panteismo consecuente. Como veremos mas adelante en el capitulo X Engels, y también Marx,
niegan al dios de Hegel creyendo que es el Dios alterativo, pero terminan por afirmarlo de nuevo
porque era un “dios” que identificaba no s6lo con la razon sino con la materia como escision
originaria de la misma subjetividad absoluta.

151 Manuscrito III (1884); pp. 597-598.
152 Cabe destacarse que la primera violencia, la que causa el mal meta-fisico mismo, es la violencia de

la injusticia u opresion la que ejerce I sobre II del esquema anterior (Voluntad de poder de la
Totalidad totalitaria). Cuando la violencia armada apoya el orden de la injusticia se ha cumplido ya
el asesinato de Abel. La segunda violencia de respuesta o liberadora la cumple el oprimido: cuando
lo hace dentro de la ontologia de la Totalidad enfrentara arma contra arma y muerte ante muerte. La
tercera violencia es la represion armada contra la segunda violencia, es la réplica de la Totalidad
reinante contra los que aspiran a reinar en la nueva Totalidad. Otra violencia dis-tinta es la del que
revela lo nuevo en un camino pedagdgico de la liberacion. ;En qué se cifra la operatividad historica
de este ltimo tipo de violencia pro-fética? ;Cdodmo es factible hoy en América latina?



211

153

154

155

156
157
158

159
160

161

162

163
164

Parte final de nuestra ponencia al /I Congreso Nacional de Filosofia, sobre “Metafisica del sujeto y
liberacion” (Cfi. Temas de filosofia contemporanea, p. 32).

Del sustantivo dabar (palabra), que significa el pronunciar la palabra que crea de la nada en el
ambito que por el silencio le ha “hecho lugar”. Sobre la diferencia de la dabdr hebrea y el logos
griego véase nuestra obra El humanismo semita, p. 87, nota 29. Sobre todo este tema ademas de esa
obra constultese la de Claude Tresmontant, Essai sur la pensée hebraique, ed. cast., pp. 167-208; P.
van Imschoot, Théologie de I’Ancien Testement, t. 11, pp.83 ss.; etc.

Refus a l’invocation, Gallimard, Paris, 1940, p. 68. Véase la cuestion en particular Zwi
Werblowsky, “La conciencia moral desde el punto de vista judio”, en La conciencia moral, pp. 130-
161: “No es la voz del interior, sino mas bien la voz al interior... La verdad no viene del corazon,
sino que penetra en el corazén... No podemos paliar la diferencia entre el hombre biblico-judio y el
hombre moderno convencido de la dignidad moral de la conciencia autonoma” (p. 133).

Inter-(a) pel () a (er) (de interappellare) es un exigir explicacion por un hecho, citar o llamar
testigos. El Otro, como quien exige justicia, siempre interpela en su llamado.

Testamento de Rubén 1V, 3.

Cfr. Hand-Konkordanz zum grie. NT, p. 417.

Basilio, In princ. Prov.; Patr. Greca t. XXXI, col. 405.

Origenes indica en el Coment. a la carta a los Rom., Lib. 11, que la conciencia es “el espiritu
corrector y pedagogo asociado al alma” (Tomas cita este texto en De Verit., q. 17, art. 1, videtur 8);
Basilio en el Comm. in Psal. XLVIII 6; Juan Damasceno dice que la conciencia es “ley de nuestro
intelecto” (cit. Tomas, Ibid., 14), etc.

Agustin, De libero arbitrio, 11, 10: “In naturali iudicatorio, quod synderesim (sic. debid decir
synedeisim) dicimus, adsunt quaedam regulae et lumina virtutum, et vera et incommutabilia”
(Patrol. Lat., t. XXXII, col. 1256).

“Quartamque [después del alma racional, irascible y concupiscible de Platon] ponunt quae super
haec et extra haec tria est, quam Graeci vocant syntéresin, quae scintilla conscientiae in Cain
quoque pectore, postquam ejectus est de paradiso, non extinguitur...” (Comm. in Ezech, 1, 1; Patr.
Lat., t. XXV, col.22). Cfr. Odon Lottin, Psychologie et morale aux Xlle. siécles, véase es especial t.
II, 1948, pp. 103-417. El texto de Jeronimo fue comentado por Raban Mauro en la Edad Media
(Comm. in Ezech., I, en PL, t. CX, col. 508).

P.e. I-1], q. 98, a4, resp.; etc.

Cfr. Para una de-struccion de la historia de la ética, § 9; y el cap. de esta obra.



212

165

166

167

168

169

170
171
172
173

174

175

"...per conscientiam applicatur notitia synderesis... ad particularem examinandum" (Tomas, De
verit., q. 17, a.2, resp., 1).

"La facultad practica del juzgar" tiene como funcién que "lo que en términos generales (in
abstracto) se dijo de la regla se aplica (angewandyt) in concreto a una acciéon" (Kant, KpV A 119).
Cfr. Para una de-struccion..., § 14, a: "La constitucion del objeto moral".

Cfr. Para una de-struccion..., §§ 16-20; en esta obra, ya lo hemos explicado en § 8. Véase ademas
M. Scheler, Der Formalismus in der Ethik, V, 7: "La asi llamada subjetividad de la conciencia
moral de los valores éticos" (pp.331 ss.). Dietrich von Hildebrand, Sittlichkeit und ethische
Werterkenntnis, 1969, en especial pp. 141-188, en las cuestiones de "la funcion especifica de la
conciencia moral con respecto a la captacion de los valores", y la tan bien analizada cuestion de
"Caracteristica general de la ceguera por los valores (Wertblindheit)"; Nicolai Hartmann, Ethik, cap.
28: "Acerca de la jerarquia de los valores" (pp. 269 ss.), ya que la "conciencia moral" incluye una
jerarquia de valores a partir de la cual "valora" la accion posible. Sobre una historia parcial de la
cuestion de la conciencia moral en la época moderna véase René Le Senne, Traité de morale
générale, pp. 332-374. concepciones empiristas, asociacionistas, racionalistas, criticas,
evolucionistas, positivistas y religiosas de la conciencia moral (la posiciéon de Le Senne, la expone
en pp. 307-331, en la que no supera la moral moderna axiologica).

El acto de "preferir y posponer pertenecen a la esfera del conocimiento del valor, mientras que el
amor y el odio no cuentan como actos cognitivos" (M. Scheler, Wesen und Formen der Sympathie,
trad. cast., 1957, p. 203). El acto de "eleccion" es ya de la conciencia representativa (Cfi. Der
Formalismus in der Ethik., pp. 32-130).

Cfr. Sein und Zeit, §§ 54-60, pp. 267 ss. Véase en el Index de Hildegard Feick, las palabras
Gewissen, Horen, Rede, Ruf. Véanse los trabajos de seminario (de 1970, cuarto afio) de las alumnas
De Rosas y Vidable sobre este tema (Biblioteca de la Facultad de Filosofia, UNC, Mendoza).

SuZ, § 59, pp. 289 ss.

1bid., p. 293.

Ibid., § 54, p. 269. Erschliesst, dice Heidegger, es uno de los momentos de la "apertura" ontologica
al horizonte del poder-ser como tal.

Ibid., § 55, p. 271. Lo més grave en esta descripcion es que el modo inauténtico del oir se funda en
que "puede oir a otros (auf Andere horen kann)" (Ibid.).

1bid., § 58, p. 286. Véase la relacion entre la "apertura” y el "estado de resuelto” (auténtica apertura)
explicada por nosotros en el § 20, notas 37-55, de este cap. IV. La "conciencia moral ontologica"
como la voz del si mismo oculto, el auténtico poder-ser, es por su parte la condicion efectiva de la
iluminacion de la condicion existenciaria de posibilidad de la moralidad ontica. Sin la luz que
ilumine el ser-culpable na hay moralidad onticamente vivida: "El querer tener conciencia es el mas
original supuesto existencial de la posisbilidad del factico hacerse culpable" (/bid., p. 288).

Ibid., § 57, p. 275: "fremden Macht". Hemos visto que el otro-hombre es desvalorizado como
alguien que me llama en el uno (la habladuria) (cfr. supra nota 173); aqui el Otro como Dios es por
su parte reducido a algo totalmente heterébnomo, como en el caso de Kant (pero por otras razones).



213

176
177
178

179

180

181

182
183

184

185

186

El Otro que llama no puede ser sino un "ante-los-ojos" ob-jetual. Heidegger no ha descubierto la
posibilidad de otro trans-versal al horizonte ontolégico. Debe indicarse, sin embargo, que Heidegger
no ha cerrado la puerta para una tal interpretacion meta-fisica de la conciencia, y es poo ello que
Sartre lo critica diciendo "elle est inquiétude, appel de conscience (Ruf des Gewissens), sentiment de
culpabilité. A vrai dire, la description de Heidegger laisse trip clairement paraitre le souci de fonder
ontologiquement une Ethique dont il prétend ne pas se préoccuper, comme aussi de concilier son
humanisme avec le sens religieux du transcendant" (Etre et néant, p. 122). En la etapa heideggeriana
de Gelassenheit (cfr. § 13, cap. III, de estas lecciones de Etica) se produce el intento de superar el
horizonte ontoldgico, lo que significa en la cuestion de la conciencia moral abrirse a un oir una voz
que se encuentre mds alld de "si-mismo" como auténtico poder-ser.

Véase mi obra El humanismo semita, pp. 110 ("Desierto y trascendencia").

Véase lo ya dicho en el § 21, notas 60-62 de esta Etica.

Cfr. Eduardo Pironio, "Teologia de la liberacion", en Criterio (Buenos Aires) n. 1607 (1970) 783-
790; n. 1608 (1970) 822-824. Aunque el estudio es exegético, nos da un material se sumo interés
ético.

Sobre este ultimo véase la Enzyklopaedie, §§ 493 ss.; Rechtsphilosophie, §§ 72-81.

Como cuando dice: “El problema general se da en todos los regimenes, incluso en los rectos, pues
si bien sus desviaciones hacen esto volviendo sus miras hacia el interés particular, lo mismo sucede
con los regimenes que no lo hacen en si, sino que las dirigen al interés comtin (f0 koinén agathon)”
(Politica 111, 13; 1284 b 5). Véase mi tesis doctoral La problemdtica del bien comun, t. 1, pp. 197-
235; y El humanismo helénico, 11, cap. I11.

La misma Weltgeschichte de Hegel (por ejemplo en la Enzyk., §§ 548-552) es una Totalidad sin
exterioridad porque es el Absoluto mismo. La “historia mundial” de la humanidad no es sino el
retorno interior del Absoluto hacia su propio saberse sin opacidad ninguna: el en-y-para-si final
como Resultado.

Cfi. Cap I-Il y V1 de esta Etica.

El mismo Cayetano, en su famosa obra Sobrre la analogia de los términos, dice en el § 33: “Res
autem fundantes analogiam, sic sunt similes, quod fundamentum similitudinis in una, diversae est
rationis simpliciter a fundamento illius in alia. Ac per hoc fundamentum analogae similitudinis...
remanent fundamenta distincta, simila tamen secundum proportionem” (trad. cast. p. 57). El nuevo
Todo surgido desde la libertad del Otro es analdgico.

Véase nuestra tesis La problemdtica del bien comun, t. 1. Me refiero a J. Maritain y Charles de
Koninck (consultese en dicha tesis bibliografia pp. 276 ss.).

Sobre la moralidad en el pensar griego y posterior véase Para una de-struccion de la historia de la
ética, §§ 5,9, 14 y 20. Alli se citan textos que no repetiremos sino en cuanto sea necesario.

Véase, por ejemplo, Tomas, I-1], q. 91, a. 1-4; y q. 93-97.



214

187

188

189

190

191
192

193
194

195

196
197

198
199

200
201

202

El mismo autor citado en I-II, q.97 trata la tan actual cuestion De la mutacion de la ley, donde
muestra en el articulo 1 que “la ley humana no puede ser inmutable” (ad 2); aun “la ley recta puede
cambiarse porque cambian los condicionamientos historicos (conditionum humanum)” (resp.); la
mutabilidad se demuestra ademas porque “la ley puesta por el hombre contiene preceptos
particulares, exigencias de casos diversos” (ad. 1).

Obra citada en nota 185, §§ 13-14.

Grundlegung zur Metaphysik der Sitten BA 75. Esa definicion se hizo tan frecuente que pasé atn a
la llamada “tercera escolastica”: “Forman vero moralitatis dicimus consisterte in relatione
transcendentali huius actus ad regulam morum” (J. Gredt, Elementa philosophiae, § 916).

Kritik der praktischen Vernunft A 54; GMS BA 52. Véase una reflexion sobre la cuestion en la obra
citada en nota 185, § 13.

Véase por ejemplo, Enzyklop. §§ 488-502; Rechtsphilosophie §§ 34-104.

Sittlichkeit se puede traducir por éthos, costumbres vigentes de la familia, la comunidad civil y el
estado. Véase Enzyklop. §§ 513-552, Rechtsphil. §§ 142-360.

KpV A 144.

Enzykilop. § 487 B. Véase Rechtsphil., § 33 B, y las partes correspondientes a la moralidad (segunda
parte de la filosofia del derecho o del espiritu objetivo).

Cfr. Rechtsphil. § 151; constltese los textos de la tercera parte de la filosofia del derecho o el
espiritu objetivo.

Enzyklop. § 487 C.

Esta cuestion de la relacion entre la “costumbre” (Sittlichkeit), la ley y la moralidad es ya
tradicional. Véase por ejemplo cuando el medieval dice que “sed leges habent maximan virtutem ex
consuetudine, ut philosophus dicit in I/ Polit. (1269 a 20-24). Et inde non sunt de facili mutandae”
(Tomés, I-11, q.97,a.2, ad 1).

Enzyklop. § 549.

Ibid., § 552. es por ello que la historia universal es “la verdadera Teodicea, la justificacion de Dios
en la historia”; esa historia “no s6lo no es sin Dios, sino que es esencialmente la obra de su
mismidad” (fin de las Vorlesungen ubre die Philosophie der Geschichte).

Enzykiop. § 550.

Ibid., § 548. la afirmacioén por parte de Hegel de una Totalidad final histérica mundial es una
teologizacion de la filosofia (ya que el pensar filoséfico no tiene en la realidad ninguna garantia
anticipada de una tal Totalidad), pero inversamente es la divinizacion o sacralizacion totalitaria de
un orden politico historico: la cristiandad prusiana, o la racionalizacion de la teologia: mutua
degradacion sin ventaja ninguna.

Podriamos todavia preguntarnos cuando un acto es moralmente bueno para Marx, y la respuesta no
se dejaria esperar. Para Marx el acto es moralmente positivo si concuerda con el movimiento por el
que el proletariado realiza y por el que se transforma en la praxis de hombre alienado en
perteneciente a la especie humana como posesor de su esencia. En la medida en que la praxis



215

203

204
205
206

207
208
209
210
211
212
213
214

concreta concuerde con ese movimiento revolucionario es buena. Téngase en cuenta, sin embargo,
que “el comunismo es la forma necesaria y el principio dinamico del proximo futuro (der ndchsten
Zukunff), pero el comunismo en si no es la finalidad del desarrollo humano (das Ziel der
menschlichen Entwicklung), la figura (Gestalt) [0ltima] de la sociedad humana”, (Manuscrito 111
(1844); en Friihe Schriften, 1, p. 608). La validez, entonces, de la moral de Marx tiene sentido como
pasaje de la “figura” o estructura burguesa a la “figura” socialista (comunista ),pero quedaria
invalidada para la critica de la misma “figura” socialista. Desde este punto de vista es una
formalizacidon conceptual relativa a un momento y no vale ya en el siguiente. Pero, ademas, como la
categoria de Totalidad es la ultima del pensar de Marx (cf. § 23 de esta obra) debe proceder dentro
de la “logica de la Totalidad”; de alli que la lucha sea el origen del proceso dialéctico (como en
Heraclito, en Hobbes, en Hegel, etc.), que el proceso sea so6lo dialéctico, que sea univoco-universal
impidiendo asi su realizacién analdgico-particular  (por ejemplo latinoamericano), que la
“necesidad” asuma por fin la libertad (eludiéndose asi toda la cuestion moral de la responsabilidad o
culpabilidad personal), que el trabajo sea el ultimo horizonte que describe el ser todavia subjetual,
moderno y europeo del hombre. Marx, que tanta importancia tiene para la critica de la “figura”
burguesa no-dependiente de la sociedad, queda al fin apresado en los condicionamientos propios de
la modernidad europea del siglo XIX. América latina dependiente, postmoderna en el siglo XX,
deberd inventar creativamente una nueva formulacion de su proyecto histérico proximo futuro.
Véanse las reflexiones de Franz Hinkelammert, Ideologias del desarrollo y dialéctica de la historia,
pp- 293- 306.

Consultese el Theol. Wort. zum N. Test., ed. Kittel, la palabra doiilos-pais, t. V, pp. 653 ss. El
término hebreo de raiz hbd significa: trabajo, servicio, culto a Dios, etc., significacion que no debe
confundir con la palabra griega prdxis que necesariamente es interna a la Totalidad, mientras que
habodah es transontoldgica, experiencia semita inexistente en el mundo indoeuropeo. Véase nuestro
art. “Universalismo y mision en los poemas del Siervo de Iehavh”, en Stromata, supra.

J. J. Rousseau, De l'inégalité parmi les hommes, 2da. parte; p. 292.

1bid., p. 245.

“Les différents ordres de 1’état civil” (ibid.) son lo que después de denominaran “clases sociales”
(Cfr. Hegel, Enzyklop. § 527: “...den Unterschied der Stinde”, que significa “la diferencia de los
ordenes”, de las clases sociales; Cfr. fdem, Rechtsphil. § 187-208).

Rousseau, op. cit., 310.

Cfr. el § 29 de este cap. V.

Hegel, Rechtsphil. § 129.

K. Marx, III Mans. 44; 1, p. 646.

1bid.: “Er sieht nur die positive Seite der Arbeit, nicht ihre negative”.

Hegel, Rechtsphil., § 67.

Enzyklop., § 525.

Qu’est-ce que la propriéte?, p. 57. En la misma tradiciéon de Rousseau y de otros autores (que
estudiaremos en una obra proxima que continuard la ya escrita por nosotros sobre La dialéctica
hegeliana), nos dice Proudhon: “El pauperismo, los crimenes, las revoluciones, las guerras han
tenido por madre la desigualdad de condiciones, que fue hija de la propiedad, donde naci6 el
egoismo, que fue engendrado por el sentido privado, que desciende en linea directa de la aurocracia



216

215
216
217
218
219

220

221
222

223
224

de la razén” (Ibid., (p. 281), Proudhon muestra como es imposible pasar de posesor a propietario,
ya que puedo poseer algo “a titulo de primer ocupante, a titulo de trabajador, en virtud del contrato
social que me lo asigna por distribucion, pero ninguno de dichos titulos me da el dominio de
propiedad”  (Ibid.; p. 112). Los mismos medievales decian que el derecho natural garantiza
“communis omnium possessio”, pero la “distincion de posesiones no se induce de la naturaleza”
(Tomés, I-11, q.94, a.5, ad 3). El hombre no posee las cosas por naturaleza, sino s6lo “en cuanto al
uso de las cosas” (Ibid., q.66, a.l, resp.); y las mismas cosas que tiene “no debe poseerlas como
propias (ut proprias) sino como comunes (ut communes)” (Ibid., a.2, resp.), teniendo siempre en
cuenta que “toda cosa que alguien tenga en sobreabundancia (superabundanter) por derecho natural
(ex naturali iure) son debidas para la sustentacion del pobre” (Ibid., a.7, resp.). La propiedad
privada no es para los medievales, en especial para Tomas de Aquino, derecho natural primario sino
derecho de gentes, y para los Padres Griegos (como Basilio) y Latinos (San Ambrosio) era un fruto
del pecado original (Cfr. Santiago Ramirez, El derecho de gentes, 1955). Por otra parte no se crea
que Proudhon era un solitario, se apoyaba ya sobre una nutrida tradicion entre los que se contaban
Locke, Grotius, etc.

The Wealth of Nations, IV, cap. 8 (ed. cast., p. 571).

C. Wright Mills, La élite del poder, p. 318.

Fragm. 53 (Diels, I, p. 162).

El texto citado lo hemos citado de Jenseits von Gut und Bése, VII, § 226.

J. G. F. Ravaisson, De [’habitude, fin. Sobre el éthos véase lo que ya hemos escrito en Para una de-
struccion de la historia de la ética, en prefacio, §§ 1, 4 (en especial), 6, 7, 11, 16; y en “Cultura,
cultura latinoamericana y cultura nacional”, §§ 4-6, 14-15, 19-20 (pp. 11-40); en América latina y
conciencia cristiana, pp. 10-11 (en especial la nota 3); y mas adelante § 37 del cap. VI de esta
Etica.

Este término aristotélico es usado en sentido técnico por el mismo Hegel (“El habito
[Gewohnheit]... es como una segunda naturaleza [zweite Natur] que se situa en el lugar de la pura
primera voluntad natural”; a lo que agraga en Zusatz: “La pedagodgica es el arte que hace al hombre
ético [sittlich; con un éthos); Rechtsphilosophie § 151). Se trata, exactamente, de la nocion
hegeliana de Sittlichkeit (eticidad o éthos).

Etica a Nicémaco II, 1; 1103 A 18-19.

Véase Paul Ricoeur, Le volontaire et ['involontaite, 1, pp. 264-290, y 333-350, sobre el habito y el
caracter; y Emmanuel Mounier Traité du caractere.

Ricoeur, op. cit., p. 333.

EN 11, 1; 1103 a 17. Dice TODAYV Aristoteles: “el éthos como su nombre lo indica procede de los
habitos” (Etica a Eudemo II, 2; 1220 a-b).



217

225
226
227

228
229
230

231
232

233

234

235
236

237

238
239

ENII 1;1103 b 21-22.

1bid., 6; 1106 b 36.

“La fuerza de la inercia de lo habitual” Zur Genealogie der Moral, 1, 1; véase especialmente
Jenseits von Gut und Bose, VII: “Nuestras virtudes”, §§ 214-239.

“. . .des guten Glaubens an die herrschende Moral” (V, § 186).

1bid., § 195.

1bid., V11, §226.

1bid., § 228.

1bid., § 229. Nietzsche criticara a los ingleses, como los grandes moralistas de la hipocresia; por su
parte Scheler (por ejemplo en Der Bourgeois y en Der Burgeois und die religiésen Mdchte) muestra
que en Inglaterra se da el éthos burgués en su sentida mas propio. En el fondo la critica de Nietzsche
se dirige contra el “espiritu sefiorial” del burgués (Scheler, Der Bourgeois, en Vom Umsturz der
Werte, t. 11, 1923, p. 241).

Nietzsche, Zur Genealogie der Moral, 1 § 13. Sobre el resentimiento véase el importante trabajo de
Max Scheler, Das Ressentiment im Aufbau der Moral, en Vom Umsturz der Werte, t. 11, 1923, pp.
47-234. Scheler indica que la palabra re-sentimiento indica una reduplicacion, un re-vivir algo como
reaccion-respuesta “ante un otro” (gegen einen Anderen; p. 51), una hostilidad mezclada de
cobardia y envidia. La critica de Scheler a Nietzsche es importante pero no suficiente.

Nietzsche, op.cit, §14. lo que Nietzsche dice de la cristiandad, Scheler lo dird del buegués y
nosotros podriamos aplicarlo a las oligarquias nacionales latinoamericanas (que de meras
oligarquias se han transformado en burguesias dependientes; su moral es la que debemos poner en
cuestion, para “liberar la ética”).

Albert Memmi, Portrait du colonisé (ed. cast., p. 99).

Zur Genealogie der Moral, 11, § 11. En toda esta segunda parte de esta obra nuestro fildsofo
describe lo que sera el fundamento antropoldégico de la doctrina freudiana, pero, mas
fundamentalmente, es una aguda critica a todo orden vigente: “La mala conciencia (culpabilidad) es
para mi el estado morboso en que debid caer el hombre cuando sufrid la transformacion mas radical
que nunca hubo, la que en ¢l se produjo cuando se vio encadenado an la argolla de la sociedad y de
la paz” (Ibid., § 16), por obra de los “artistas de la violencia, de los organizadores de Estados”
(Ibid., § 18).

Ibid., 111, § 11 ss. En Nietzsche el “sacerdocio ascético” es al mismo tiempo un tipo dominador de la
cristiandad medieval latina y bizantina, como el burgués europeo de su tiempo. Hay que tener
mucho cuidado en nombrar al que Nietzsche critica, porque se tratan en verdad de categorias
simbolicas mas que de adecuados analisis historicos. Lo que se dice del judaismo y del cristianismo
no puede aplicarse a dichas tradiciones historicas, sino a la Cristiandad (como cultura) y al kantismo
racionalista aleman del siglo XIX.

1bid., § 15.

Sobre la diferencia entre “cristiandad” y “cristianismo” pueden verse las reflexiones de Kierkegaard,



218

240
241
242
243

244
245

246

247

248
249

250
251

las de Luis Segundo, Funcion de la Iglesia en la realidad rioplatense, 1962, y numerosas de nuestras
obras citadas arriba (p.e. “De la secularizacion al secularismo de la ciencia”).

Véase el sentido de la “verdad” en Nietzsche en nuestra obra Para una de-struccion de la historia
de la ética, § 17.

Zur Genealogie der Moral, 1, §§ 5-7. la formula es precisa: “. . .die Eroberer- und Herren-Rasse, die
der Arier...” (§5); .. .von der ritterlich-aristokratischen. . .” (§ 7); etc.

1bid.

1bid., §16.

Cfr. p.e. Enzyklopaedie § 543.

E. Mounier, Traité du caractére, p. 497. Véase este capitulo sobre “La negacion del otro”, pp. 488
ss. Por su parte Max Scheler nos dice que “cuanto mas odiado, tanto mas apenan sus dichas o sus
buenas prendad, tanto mas regocija su desdicha, su nulidad” (Wesen und Formen der Sympathie,
ed. cast., p. 202).

Todas las virtudes que nombraremos a continuacion pueden estudiarse es su sentido tradicional en la
Etica a Nicémaco de Aristoteles, o en la Summa II-II de Tomés de Aquino.

Cfr. Nicolas Berdiaeff, Essai de métaphysique eschatologique, pp. 263-275, donde pueden leerse
paginas muy sugerentes.

“Negativité et affirmation originaire”, en Histoire et veérité, pp. 308 ss., en especial pp. 328-332.
Theodor Adorno, Negative Dialektik, p. 149. Nos dice: “Identidad es la forma originaria de la
ideologia” (/bid.). Adorno habla del “concepto de libertad” (p. 152), de lo que deja lugar “a lo
cualitativamente nuevo” (p. 156), pero al fin no logra superar la nocioén de noumenon de Kant como
la negatividad originaria.

Theorie und Praxis, Sozialphilosophische Studien (1963).

Max Horkheiner (1895- ) es con Adorno el autor de Dialektik der Aufkidrung, y de la ya conocida
Traditionelle und kritische Theorie (1937). Marcuse por su parte (en Reason and Revolution, 11, cap.
II, 1) solo ha visto como la “filosofia positiva” al positivismo, pero no ha visto una inadecuada
formulacion de algo adecuadamente indicado (un Schelling, Feuerbach, Marx, Kierkagaard, etc.,
forman parte de un movimiento postrero de la modernidad donde se indica la cuestion pero se la
conceptualiza todavia desde la misma modernidad). Nuestra critica se encamina a salvar lo indicado
y negar la conceptualizacion en tanto moderna, intratotalizadora. Es decir, el positivismo del siglo
XIX afirm6 positivamente lo ntico negativizado por Hegel (es enconces como un retroceso, aunque
al menos no es intraconciencial), pero negd lo ontologico y lo meta-fisico; los posthegelianos
afirmaron lo 6ntico, negaron lo ontoldgico subjetual, y abrieron la puerta (que no atravesaron) a lo
trans-ontologico; nosotros afirmaremos lo oOntico como el rostro del Otro, y aceptaremos la
negatividad meta-fisica del Otro con respecto a lo Totalidad: la positividad del Otro sélo es
afirmada por él mismo en la “revelacion”. Jamas la Totalidad puede afirmar al Otro como otro (es
“negatividad originaria” ante la Identidad del fundamento); sélo en el silencio y el oir puede, a partir



219

252
253

254
255

256
257

258

259

260
261
262
263
264
265

266
267
268
269

270

de su interpelacion revelante, “servirle”. Este “servicio” es afirmacion suprema de la Totalidad que
se basa en la negatividad primera del Otro. No se trata de un a”dialéctica negativa” sino de una
“analéctica (que es negacion superadora de la dialéctica) negativa”.

Véase lo ya dicho en los §§ 8-10 del cap. II de esta Etica.

Cfr. Et. a Nic. 111, 3, 1111 a 22-23: “el acto espontaneo pareciera ser el que tiene el fundamento
(arjé) en si mismo (en autd. en la Totalidad)”.

Philosophie del Mythologie, t. V, 1959, p. 746.

Grundzitse der Philosophie der Zukunft, § 24; t. 11, p. 282; Feuerbach habia ademas advertido en
1838 que la “libertad es la nocion creadora de la modernidad” (Die Idee der Freiheit, t. 11, pp. 111
ss.).

1bid., § 34,t. 11, p. 299.

Esta posicion se puede estudiar claramente en el Marx de los Manuscritos del 44 hasta El Capital;
en Kierkegaard, esta tematica es tratada en su obra filoséfica Postscriptum, en especial en la 11
parte, ed. franc., pp. 41-260.

Citado por Adorno, con otra significacion, en su Negative Dialektik, p. 201 (de Passagenarbeit,
Manuskript, Konvolut 6). Véase la obra de Friederich W. Schmidt, Zum Begriff der Negativitdit bei
Schelling und Hegel, 1971.

Maurice Blondel, L Action (1893), pp. 123-124. Cfr. Juan C. Scannone, Sein und Inkarnation, pp.
185 ss. Blondel muestra como el dinamismo mental tiende a “hacer un todo, anum et totum, de lo
que no es sino un fragmento” (p. 130), pero esto lleva a destruir el movimiento total del acto
voluntario que debe saber afirmarse como “singular, portio” (Ibid.).

1bid., p. 127.

E. Levinas, Totalité et infini, p. 193.

N. Berdiaeff, Essai de métaphysique eschatologique, p. 178.

E. Levinas, op. cit., p. 194.

Véanse las obras de Otto F. Bollnow, entre ellas Die Ehrfurcht.

En el caso del hijo, la libertad pro-creadora de los padres, juega antropologicamente de maneera
paradigmatica esa negatividad primera como afirmacion siprema del Otro: los padres (exterioridad
de la Totalidad filial) deciden, desde “fuera” del que todavia no es, acerca de su ser; esa desicion de
“tener un hijo” es la afirmacién suprema, que irrumpe en la Totalidad del hijo como creacion.
Dialektik der Natur, p. 27.

E. Levinas, op. cit., p. 194.

Der Formalismus in der Ethik, p. 63. Véase nuestra obra Para una de-struccion de la historia de la
ética, § 20, donde explicamos mas detenidamente esta cuestion.

Véase lo que ya hemos dicho en el § 25 del cap. IV, distinguiendo el poder-ser de la Totalidad como
mero interés o futuro inauténtico, y el pro-yecto alterativo como bien comiin o futuro auténtico.

Cfr. Ernst Bloch, Das Pinzip Hoffnung, t. I-111, y Atheismus im Christentum (Michael Theunissen,
Hegels Lehre vom absoluten Geist, pp. 357 ss., da un resumen interesante de la cuestion; igualmente
en Juergen Moltmann, Theologie der Hoffnung, apéndice final: “Un debate con Ernst Bloch”).



220

271
272
273
274

275
276

277

278

279
280

281
282
283

284
285

286

Heimat der Identitdt, que nos recuerda el zu Hause de Hegel.

Enzyklop. § 552.

1bid., § 550.

Pensamos, en el segundo tomo de la obra que continuara La dialéctica hegeliana, tratar la cuestion
de la utopia en el socialismo del siglo XIX.

Es todo el libro II de la Kritik der praktischen Vernunt.

Asi como habiamos indicado que el “Infierno” (en la filosofia es s6lo un simbolo) es el “Reino de
la dominacion” que ya ha comenzado y tiene su “principe” (el dominador o la “serpiente”),
igualmente podemos simbdlicamente decir que el “Reino” ya ha comenzado en el amor de servicio,
dejando para los tedlogos el esclarecimiento sobre la escatologia comenzada en la historia y
cumplida al fin del tiempo.

Sobre el politico hablaremos mas adelante en el cap. 1X de esta obra, y en los trabajos en curso que
publicaremos en el futuro.

Se podrian incluir también el plexo de virtudes del éthos griego (por ejemplo de Platon, de
Aristoteles y otros), y compararlo con las éticas medievales (como la de San Agustin o Tomas de
Aquino), pero nos extenderiamos demasiado. Sin embargo, desde ya, podemos decir que las
virtudes griegas juegan una segunda fysis, mientras que las medievales reconocen la posicion
alterativa, pero casi exclusivamente en posicion teologica. Las modernas en cambio reconocen a las
virtudes como segunda subjetividad y desaparece la alteridad teologica. Cf. nuestra obra Para una
de-struccion de la historia de la ética, §§ 11-12, y en esta obra lo que ya hemos escrito en § 15 del
cap. Il (notas 279-285), en el tomo 1.

Oeuvres completes, t. X1 (1707), 1966.

“El amor al Orden no es solamente la principal entre las virtudes morales, sino que es la unica
virtud: es la virtud madre, fundamental, universal” (Z, cap. II; p. 28).

“La perfeccion o la virtud. . . consiste en someterse en todad las cosas al Orden y a Dios mismo” (/,
cap. I; P. 27). La frase puesta en el texto se encuentra en el encabezamiento del cap. I. Debe
indicarse que para Malebranche el “Orden” no es meramente el natural sino el dispuesto por Dios.
1bid., cap. I1II; p. 38.

Parte V, proposicion XXXV; p. 266.

1bid., prop. XXXVI.

Parte II, prop.I; p. 51. Véase en la Etica a Nicémaco, por ejemplo, la supremacia de las virtudes
intelestuales (sean del noiis o del logos) sobre las morales o éticas. Las virtudes intelectuales (la
sabiduria, la ciencia, el arte, y la prudencia, virtud “mezclada” con la vida afectiva que no pierde por
ello supremacia sobre las otras virtudes morales) quedan organizadas bajo el reinado de la sofia, que
es la que se ocupa de la contemplacion (feoria) de “las cosas mas sublimes por naturaleza” (EN
VI, 7; 1141 a 20): los astros, lo divino.

Tomo II, p. 184 ss.



221

287
288

289

290

1bid., pp. 190 ss.

Tal es el orden de los temas en la Ethica philosophica de un A.G. Baumgarten: “Religio” (§§ 11
ss.) (Dios es definido como un Ens perfectissimum y el primer deber para con Dios es la vera,
clara, certa, viva Dei cognitio,; §§ 32-70), “oficia erga te ipsum” §§ 150 ss.) (cuyo primer deber es
“cognitio tui ipsius”; §§ 150-164), “officia erga alia” (§§ 301 ss.), ya que, como hemos dicho en
otro lugar, la “ética es la ciencia de las obligaciones internas del hombre en el estado de naturaleza”
(Ibid., § 1). Una moral de obligaciones es juridica y se funda en la justicia que organiza el orden de
las partes de Todo como si fuera natural (pero, en verdad, pasa por ser “natural” el “estado del
hombre europeo”): el indio, el africano y el asiatico tendran culturas antinaturales.

Las dos partes de esta obra son: Rechtslehre (doctrina del derecho) (A B 31 ss.) que se divide en
dos (Derecho privado y Derecho Publico [el que por su parte considera el Derecho de Estado, el
Derecho de gentes y el Derecho mundial] ), y Tugendlehre (doctrina de la virtud) (A 3 ss.) que se
divide en dos (Von den Pflichten gegen sich selbst, y Von de Tugendpflichten gegen andere),
desapareciendo la referencia a Dios que todavia conservaban Baumgarten y Wolf.

En Hegel la evolucion de la sistematica de sus cuestiones éticas aparecen ya en su Jenaer
Realphilosophie (1805-1806), donde después de la “Filosofia de la naturaleza” escribe la “Filosofia
del Espiritu”, que como segundo momento tiene al “Espiritu real”, donde trata las cuestiones del
derecho (pp. 213-242), para rematar en la tercera parte (“Constitucion”) donde incluye la doctrina
del Estado (pp. 253-262). En la Phaenomenologie (1807) la cuestion es planteada desde la
“eticidad (Sittlichkeit)” en la tercera parte (dentro de la Razon, Espiritu; C. BB, VI, C; pp. 317 ss.;
y por ello comienza hablando de la familia y el Estado, continuando su obra anterior System der
Sittlichkeit, 1801), y en segundo lugar se estudia la “moralidad” (/bid., VI, C; pp. 423 ss.). Los
problemas éticos cobran mayor organicidad (cuestion ya estudiada afios antes en su trabajo Ueber
die wissenschafilichen Behandlungsarten des Naturrechts (1802), t. II, pp. 434-530) en los primeros
proyectos de la Enciclopedia escritos en Niirenberg (Philosophische Enzyklopddie fiir die
Oberklasse, 1808 ss., y otros estudios sobre doctrina del derecho, deberes y religion, todos en el t.
IV) donde se habla del Derecho, la Moralidad y el Estado (§§ 181-202, en la obra citada). Asi se
llega a la organizacion de la ética en la Enzyklopaedie (1817) y la Rechtsphiposophie (1821) en la
que los derechos y deberes (de la justicia ontica imperante) son la sistematizacion fundamental de la
ética. El “Derecho”, como los derechos objetivos de la ley; la “Moralidad” como los deberes que
son asumidos por el sujeto (la moral del deber kantiano); la “Eticidad” o la conciliacion del derecho
y el deber en la virtud, el éthos o las costumbres. La “Doctrina de la virtud” (que habia sido tratada
como en Kant en 1810 en Nirenberg [Pflichtenlehre oder Moral: Pflichten gegen sich,
Familienpflicht, Staatspflichten, Pflichten gegen Andere —véase como los deberes para con el otro
se coloca después del deber para con el Estado, como si fuera un deber consigo mismo el que tiene
con respecto al Estado—, t. IV, pp. 251-272] ) queda incorporada a la “Eticidad” como un éthos
univoco, donde el individuo es sumido en el universal, y donde la virtud es “el habito que se toma
aqui como una segunda naturaleza” (Rechtsphil., § 151). Esa tinica virtud es el cumplir el



222

291

292

293

294

295

296

orden de la familia, la sociedad civil y el Estado. Es, al fin, la virtud de connaturalidad con el statu
quo, “amor al Orden” como diria Malebranche. Las virtudes son intratotalizadas y se cumplen en la
subordinacion o sumision de la parte al Todo (voluntad particular que se niega en la Voluntad
General vigente), que en ultimo término es la Humanidad, Dios.

Puede ser de utilidad histdrica para la comprension de la cuestion el trabajo de René Gauthier, en su
introduccion historica a L éthique a Nicomaque, t. 1, pp. 111-134; “La ética a Nicomaco en la Edad
media latina”.

Lo importante para nuestros fines es indicar como las virtudes esenciales del éthos medieval no son
las virtudes intelectuales o racionales, sino la caridad (II-1I, q.23-46), que transforma a la sapientia
en un momento practico (q.45, a.3). La mas perfecta virtud del intelecto o la razén, dice Tomas, no
“possit esse aliquid visum” (sobre la fe, II-11, .1, a.4). se afirma, no la irracionaledad, sino la finitud
de la Totalidad, pero, y al mismo tiempo, se situa la reflexion al nivel teoldgico positivo (Dios
revela) y no se logra descubrir una filosofia al nivel antropologico (el hombre revela: el Otro
humano; véase lo que diremos en el § 36 del proximo capitulo).

Cfr. 1I-11, q.81, a.5, donde se indica que esta virtud no es teoldgica sino moral u ontica: “religio non
est virtus theologica, cuius obiectum est ultimus finis, sed est, virtus moralis, cuius est esse circa ea
quae sunt ad finem”.

Después de las obras de Kant la ética de las virtudes desaparecid practicamente. Schopenhauer, por
ejemplo, que centra su ética en la compasion (Mitleid) es una reduccion de todas las virtudes a
alguna de ellas. Ya en nuestro siglo, un Hartmann es su Ethik, trata la cuestion de las virtudes (caps.
43-58) pero sin haberse cuestionado adecuadamente la problematica misma de base, ya que acepta
muchas de las virtudes aristotélicas pero no advirtiendo que la misma estructura del éthos actual
exige un cambio de sistematizacion. Asi trata en segundo lugar la virtud de la sabiduria (Weisheit,
sofia) (cap. 45), dejando de lado la prudencia (fronesis), pero igualmente estudia el amor al projimo
(Ndchstenliebe) (cap. 49), sin advertir mas cabalmente la diferencia del éthos griego y el cristiano.
Hartmann habla de que hay un cambio y evolucién de uno a otro éthos pero no sabe indicar
claramente la distincion ontologico meta.fisica, y sobre todo no sabe sacar las consecuencias. Cabe
sin embargo indicarse un gran mérito en cuanto a la recuperacion del estudio del problema,
siguiendo, es verdad, la tradicion de Scheler.

Véase, en otro contexto pero de ayuda para situar la cuestion, la reciente obra de Johannes B. Lotz,
Die Stufen der Liebe; Eros, Philia, Agape (1971); lo mismo puede decirse en el TWNT de Kittel, el
art. agdpe. Para una historia de la doctrina, la obra citada de Anders Nygren, Eros et dgape (t. 1-
I1).

Grundsdtze der Philosophie der Zukunft, § 34; p. 299. Casi pareciera que escuchamos el oraculo
pascaliano de: “Le coeur a ses raisons, que la raison ne connait point (Pensées, le noeud, 6. Le
coeur; p.1221), que va sequida, poco después por aquello de: “—Incompréhensible. Tout ce qui est
incomprensible ne laisse pas d’étre” (Ibid.; p. 1226).



223

297
298
299
300

301
302
303

304

305

306
307

308

Véase lo que hemos ya pensado en el § 13, del cap. III, tomo I de esta obra.

Grundlage der Moral, § 22, fin; t. IV, p. 274.

Ibid., § 22; p. 264.

Ibid., p. 273. Es decir, como para Hegel, el captar la unidad de la diferencia y la identidad es fundar
en ente en el ser: descubrir su esencia (cfr. Hegel, Enzyklop. §§ 115-125; Logik 11, 11, Identidad-
Diferencia; III, Fundamento; t. VI, pp. 35-123). Para Hegel, como para Schopenhauer, la Identidad
es la obsoluta Negatividad (cfr. Logik, Ibid., p. 38: “Die Identitit. . . es ist sich selbst gleich in seiner
absoluten Negativitdt”), para nosotros es solo negatividad ontoldgica. Soélo “el Otro” es la
negatividad meta-fisica, anterior a la Identidad.

Der Genealogie del Moral, 11, § 20.

La distincion entre la “ética” y la “moral” véase en el comienzo del cap. VI de este tomo 11, nota 1.
La tradicion judeo-cristiana denominé teologicamente esta virtud, etimolégicamente griega, por
caridad (agape y charitas). Por nuestra parte, filosofica y antropolégicamente situando la cuestion,
debemos saber distinguir nuestra reflexion ética de la que pudiera efectuar un tedlogo. Este lo haria
desde la acptacion de la revelacion positiva de un Dios que se habria revelado en la historia.
Nosotros en cambio, lo hacemos desde las condiciones de posibilidad de la revelacion antropoldgica
concreta, filoséficamente entonces. Un tedlogo podria decir que el hombre por la sola fuerza de su
pensar so6lo con dificultad, tras largo tiempo de investigacion y con numerosas posibilidades de error
podra llegar a precisar la alteridad antropologica. Aceptamos esa objecion, pero negamos que
nuestro pensar sea teologico, como lo demostraremos de manera especifica en el § 36, del proximo
capitulo.

Hesed dice relacion a ‘emunah: hombre seguro, justo (‘emet) que fue traducido al griego por pistis y
en castellano por “fe” (sin relacion alguna a la fe ni de Platon o Aristdteles, ni de Kant o Jaspers;
Kierkegaar se acerca ya en algo a su sentido originario). Véase en TWNT de Kittel el art. pistis.
Para un estado sobre la cuestion de la filosofia del lenguaje nada mejor que el trabajo de Paul
Ricoeur, “Langage (Philosophie)”, en Encyclopaedia Universalis, t. IX, pp. 771-781. Jacques
Derrida, La voix et le phénomene (1967), De la grammatologie (1967), L’écriture et la différence
(1967), trata esta problematica pero no logra decididamente superar la Totalidad.

Fin del Tractatus Logico-Philosophicus de Ludwing Wittgenstein, paragrafo 7.

Cfr. Emmanuel Levinas, “Le Dit et le Dire”, en Le nouveau commerse cahier 18-19 (1971) pp. 19-
48. Este articulo, que es una critica a Derrida, indica que “el hombre no es un decir correlativo al
logos” (p. 30) solamente. “La significacion del Decir va mas alla de lo dicho: no es la ontologia lo
que suscita al sujeto parlante” (/bid.). “El Decir” es un exponerse al Otro en acto, es “hacerse signo”
fuera de la Identidad; es “exhibicion, inseparable de la violencia del desnudarse” (p. 45). El Decir
antecede a lo dicho y a lo escrito y, por supuesto, al hegelianismo como “evidencia que se sostiene
en la forma excepcional del cogito” (p. 46).

Cfr. J. Derrida, De la grammatologie, “El ser escrito”, pp. 31 ss.



224

309

310
311

312

313
314

315

316

317
318
319

320
321
322

Cfr. Pedro Lain Entralgo, La espera y la esperanza. Historia y teoria del esperar humano (1957);
las obras citadas en nota 270.

Thesen ubre Feuerbach, § 11; 1. 11, p. 4.

Cfr. Para una de-struccuon de la historia de la ética, §§ 5y 8, en §§ 7-8, cap. II (lo ya dicho mas
arriba).

Los medievales, por ejemplo, hablaban de inventio y disciplina (cfr. nota 386 del tomo I de esta
obra), o de “homo cognoscit aliquid per seipsum et hoc certitudinaliter”, o “per revelationem”
(Tomés, I-II, q.112, a.5, c¢). La modernidad quedaria enteramente incluida (lo mismo que el
pensamiento griego) en aquello de “certitudo enim non potest haberi de aliquo, nisi possit diiudicari
per proprium principium” (/bid.). La certeza del conocimiento que precede de si mismo (de la
Totalidad y de su horizonte ontoldgico) es el cogifo o la com-prension, pero no es disciplina ni
revelacion del Otro.

Brevisima relacion de la destruccion de las Indias, p. 36.

La nocién hebrea de mishpath (justicia) la hemos estudiado en nuestro trabajo “Universalismo y
mision en los poemas del Siervo de Iehvah”, en Stromata XX, 4 (1964), pp. 421-435. Se dice que el
“siervo” o el liberador “fielmente traerd la mishpath, sin desmayar ni dejarse abatir, hasta que no
haya establecido en la tierra la mishpath” (Isaias 42, 3-4). Puede leerse el TWNT de Kittel, en el
articulo krisis (t. 111, pp. 943 ss.). La relacion de la justicia con la revelacion del pobre, puede verse
cuando se dice: “porque veran lo que no se les habia revelado (sufar) e interpretaran veran lo que no
habian oido” (Isaias 52, 15). El ver es un interpretar lo nuevo en los gestos mismos del pobre o del
liberador: “porque se ha conducido a si mismo, entregando su vida hasta la muerte (lamavet nafsho,
que fue traducido por los LXX en griego: eis thanaton he psyjé autoti), y siendo contado entre los
pecadores (los Otros, los fuera de la Totalidad de los valores imperantes: los pobres) ha cargado con
las faltas de la multitud e intercedido por los delincuentes” (Isaias 53, 11). Véase la significacion
técnica de cada una de las palabras en el articulo citado.

Hemos tomado aqui el texto hebreo del cantico de Hana, donde aparece la palabra /b/ (mi corazon,
sede del “amor” y “sabiduria practica”) y la nocion de alegre felicidad. Por otra parte hemos
traducido simplemente: “el Nombre”, o “el Sefior”, por la nociéon negativa suprema de: “el Otro”. El
cantico de Hana es igualmente liberador que el de Myrian de Nazareth (I samuel 2, 1-10). Cultural,
e histéricamente no debe olvidarse que con el estandarte de la Guadalupana marché Hidalgo y
Morelos contra la oligarquia y el Imperio, al igual que muchos otros movimientos latinoameracanos.
Logik, 11, A 213-232. Téngase en cuenta en todo este capitulo nuestra obra La dialéctica hegeliana
(1972).

Ibid., A 215.

“Vollkommenbheit des Erkenntnisses” (/bid., A 216).

“Unter Meditieren ist Nachdenken oder ein methodisches Denken zu verstehen” (/bid., § 120, a
232).

B 736, A 708.

1bid., B XXII,; texto de la Introduccion a la segunda edicion.

Cfr. Para una de-struccion de la historia de la ética, § 12, ¢, y nota 131.



225

323
324
325
326

327
328
329
330

331

332
333
334

335

336
337
338
339
340

KrV B 741, A 713.

Ibid., B 760, A 732.

Ibid., B 761, A 733.

“La filosofia carece pues de axiomas. . . (y) tiene que avenirse a justificar (rechtfertigen) su
derecho mediante una deduccion fundamental” (Ibid., B 762, a 734).

Ibid., B 170, A 131 ss.

Ibid., B 878, A 850.

Ibid., B 740, A 712.

Nos dice: “;En qué consiste pues que la ciencia atin no ha podido encontrar aqui un camino seguro?
(Es acaso imposible (la metafisica)?” (KrV, B X’). “Al hojear superficialmente este libro va a
creerse que toda sus utilidad es meramente negativa (negativ)” (Ibid., XXIV). Las conclusiones en
efecto son negativas: tiempo y espacio “son formas de la intuicion sensible. . . no son nada mas que
condiciones de la existencia de las cosas. . . no poseemos ningun concepto intelectual, tampoco por
lo tanto ningln elemento para el conocimiento de las cosas. . . no podemos tener conocimiento de
los objetos como son en si. . .” (Ibid., XXV-XXVI).

Ibid., B 877, A 850. Sobre la positividad de la metafisica, imposible como ciencia, dice atin que
“como mera especulacion sirve para impedir errores mas que para ampliar conocimientos. . .
evitando que sus animosas y fecundas elaboraciones se aparten del fin principal: la felicidad
universal” (Ibid., B 879, A 851). “Mas se advertira que (la metafisica) es también positiva asi que se
comprenda que los principios con los que puede la razén especulativa ir mas alla de esos limites, no
producen una verdadera ampliacion, sino ineludiblemente una restriccion del empleo de nuestra
razon” (Ibid., B XXV).

1bid., B XXXI.

KpV, Libro II, A 192 ss.

Ibid., A 194. “La filosofia misma, tal como la sabiduria seguira siendo siempre un ideal (/deal) que
de modo completo solo se representara objetivamente en la razén y subjetivamente para la persona,
solo es la meta de su incesante esfuerzo” (Ibid., A 196).

Hegel, Wissenschaft der Logik, 1, t. V., pp. 65 ss. Es decir, “was der absolute Grund von allem sei”.
Desde ese fundamento se debe llegar al “auténtico saber inmediato (das eigentliche unmittelbare
Wissen)” (p. 67). Véase mi obra La dialéctica hegeliana.

“Das Sein ist das unbestimmte Unmittelbare” (/bid., cap. I; p. 82).

“Sein, reines Sein. . . Nichts, das reine Nichts. . . das Werden” (/bid., pp. 82 ss.).

Ibid., 111; t. VI, p. 548.

1bid., pp. 550-551.

El idealismo absoluto que comenzé con Fichte (1793-1794) paralizé el proceso dialéctico en su
negatividad, y al pretender superarlo como pura intuiciéon negd al hombre: el Saber absoluto es la
inhumanidad misma en la pretension de divinidad. El proceso de totalizacion queda cerrado y el
hombre es definido como a ser inmolado al que de turno piense politicamente poseer ese saber. Uno
de ellos fue Hitler, pero hubo y hay muchos otros. Kant, con sabia clarividencia, habia dicho que
“ha sido preciso asumir el saber para dar lugar a fe” (KrV, B XXX), y con ello dejaba lugar a la



226

341

342

343
344
345
346
347
348

349

350

analéctica. Fichte en cambio hace saber lo que era fe para Kant; engloba en el “saber” la Totalidad
ahora inmediatamente dada. Con esto pensaba elevar las contradicciones y cerraba la herida de
finitud que dejaba el sistema abierto de Kant. Fichte decia: . . . Ich, als absoluten Subjekts. . . So
wie es sich zetzt, ist es; und so wie es ist, zetzt es sich” (Grundlage der gesamten Wissenschafislehre;
I ,p. 97. “Alle Realitét ist in das Ich gegetzt. . . Alles Nicht-Ich is Negation; und es hat mithin gar
keine Realitét in sich” (Ibid.; I, p. 132). Cuando esto se lleve a la prdxis el hombre moderno podra
intentar la sociedad idéntica a si misma como Totalidad realizada; sea en el comunismo estaliniano
(dicha sociedad comunista, tal como la concibe el Partido ruso en si origen, es aquietamiento de la
historia por totalizacion); sea en el nacional socialismo (Hitler en Mein Kampf, Libro II, cap. 1,
Weltanschauung und Partei, muestra bien como poseyendo el dominio de una representacion del
mundo o vision del mundo [Weltvorstellung, Weltanschauung; pp. 409-424] puede ahora lanzarse al
partido a su efectuacion [“. . . der praktischen Wirklichkeit”] ). Todo aquietar el proceso dialéctico
nunca es inocente (Cfr. § 6 de esta obra), sea en el colonialismo europeo.

Cfr. Para una de-struccion de la historia de la ética, § 17-19. En esta exposicion nos referiremos a
la fenomenologia anterior a 1927, por motivos simplemente pedagdgicos e histotico-evolutivos de
dicho movimiento. (Véase la obra de Herbert Spiegelberg, The Phenomenological Movement); es
decir, dejamos de lado el Husserl definitivo y toda la fenomenologia francesa, que sera influida por
el pensamiento existenciario de Heidegger.

Logische Untersuchungen, en “Investigaciones para la fenomenologia y teoria del conocimiento”,
introduccion, § 1 (ed. cast., I, p. 290). Véase un apéndice final del tomo I sobre los manuscritos
éticos de Husserl, que hemos estudiado en el Husserl-Archiv, pero que no hemos utilizado aqui sino
por excepcion.

Ideen zu einer reinen Phdnomenologie, 1, § 63; Husserliana III, p. 150.

Ideen I, seccion segunda, § 27 ss.

Ibid., §§ 31-32.

Sobre la noesis-noema, Ibid., seccion tercera §§ 87-127.

Idem, Philosophie als strenge Wissenschaft (1910) pp. 71-72.

fdem, Ideen III, § 13; V. p.- 76. Husserl distingue, sin embargo, entre noema y esencia, y
fenomenologia y ontologia (Cfr. Ibid., § 16: Noema und Wesen): *“. . . phdnomenologischer iiber das
Noema, ontologisch iiber die Wesen” (t. V, p. 86).

“Die Konstituierung einer echten Ethik ist daher fiir Husserl nur moglich durch eine in
phéanomenologischer Einstellung erfolgenden Erhellung der gesamten Vernunftsphire. . .” (Alois
Roth, Edmund Husserls ethische Untersuchungen, p. 36).

Husserl la llamara una “Ontologie der Werte” (Ms. F' I 11, p. 1). Ya habia dicho que “der Wert ist
das volle intentionale Korrelat des wertenden Aktes” (Ideen I, § 36; 111, p. 82). La referencia a este
ambito de los valores es frecuente (“Auf axiologischen Gebiet. . .”, Ms. F I 24, p. 289).



227

351

352
353

354

355

356

357
358
359
360
361

362

363

Max Scheler, Der Formalismus in der Ethik, p. 41: “die Unabhéngigkeit der Werterfassung von den
Werttrdgern”.

Todos esos textos pueden consultarse en /bid., 11, A. Apriori und Formal iiberhaupt, pp. 68-71.

De alli las en apariencia contradictorias expresiones de Heidegger, Brief iiber den “Humanismus”,
en Wegmarken, p. 188: “Este pensar (Denken) no es ni teorético ni practico. Acontece antes de esta
distincion [intramundana]. En cuanto pensar que es, pensar es un pensar (Andenken) acerca del ser y
nada fuera de él. Pertenece al ser, porque esta entregado al ser en vista de la guardia veridica de su
manifestacion y reivindicada por el ser para su guardia; el pensar piensa el ser”. Este es el pensar
esencial, ,mas alla del pensar fundamental.

Heidegger, Was is Metaphysik?, Nachwort, p. 103. Si la prdxis es “esta” accion intramundana, el
pensar es anterior a la prdxis; si la praxis en cambio es lo existencial como tal, el pensar emerge de
la prdxis porque es un modo, privilegiado, pero fundado al fin, de ser en el mundo. El ser en el
mundo actualmente es la prdxis en su sentido radical, fundamental, primero (cfr. § 2 de esta nuestra
obra).

Estos términos tienen aqui la significacion que Heidegger le atribuye en el texto citado en nota 52,
tomo I, de esta nuestra obra. No se olvide que la prdaxis tiene su “ver” y la teoria esta dentro de un
horizonte practico fundamental.

Heidegger, SuZ § 69 b, p. 359. Ese “abarcar con la vista” (Uebersichts) es la interpretacion
existencial (cfi. § 7 de esta Etica) que se funda (“por mor del cual”, Worumwillen) en el ser como
poder-ser.

1bid., p. 357.

A. De Waelhens, La philosophie et les experiences naturelles, p. 204.

Philosophie, L. 11, cap. VIL.

Cfr. Para una de-struccion de la historia de la ética, Palabras preliminares y §§ 1, 6, 11y 16.

En sus escritos de juventud el tema habia quedado perfectamente enunciado: “Abraham nacidé en
Caldea; abandond su tierra cuando era atiin joven. . . Cuando lleg6 a ser un hombre del todo
independiente y jefe, rompié completamente con su familia aunque no lo habia ofendido ni
expulsado. . . El acto originario por en que Abraham llegd a ser padre de una nacién fue la escision
que rasg6 los lazos de la vida cotidiana y del amor. . . Abraham quiso ser libre. . . persever6
impertérrito en la total oposicion a todas las cosas. . . Era un extranjero sobre la tierra. El mundo
entero, su opuesto absoluto. . .” (Friihe Schriften; t. 1, pp. 274 ss.).

X. Zubiri, Naturaleza, historia, Dios, 1963, p. 207. Socrates “fue, efectivamente, una existencia
filosofica, una existencia instalada en un éthos filosofico que, en un mundo asfixiado por la vida
publica, abre, ante un grupo privado de amigos, el &mbito de una vida intelectual y de una filosofia.
.. La mayoria de sus discipulos tomaron su actitud, su éthos, como un tropos” (Ibid., pp. 209-210).
Véase la sugerente reflexion de esta cuestion en Y. Jolif, Comprendre I’homme, cap. 1I: “La
conversion y la muerte” (pp. 35 ss.).



228

364
365
366
367

368

369

370
371
372
373

374
375

376
377

G. Berkeley, The Works, 1901, t. 1, p. 380.

Jolif, op. cit., p. 53.

Also sprach Zarathustra, discurso preliminar, § 5.

Jolif, op. cit., p. 52. “La filosofia no es un estado natural: no se es inmediatamente filosofo, se llega
a ser. La filosofia se nos ha aparecido en primer lugar como implicando esencialmente una ruptura. .
. Es primeramente en si mismo (que el filésofo) esta desgarrado; es primeramente contra ¢l mismo
que lucha” (Ibid., pp. 54-56).

Este es el tema que trata Heidegger, en SuZ § 69 b, y en Die Frage nach dem Ding; que Husserl
plantea en Die Crisis der europdischen Wissenschaften; que Merleau-Ponty estudia desde otro punto
de vista en Les sciences de [’homme et la phénoménologie, o Strasser en Phénoménologie et
sciences de [’homme.

“El punto de partida es cuando el hombre se encuentra sumergido en un cierto dato: la naturaleza, la
sociedad. . . Pero el punto de partida debe ser superado. Esta superacion (dépassement) constituye el
segundo momento del queacer humano, que puede designarse como un pasaje a la trascendencia. . .
Del éapice se vuelve ahora a la base del tridngulo. . . El pasage por la trascendencia ha dado la luz
intelectual necesaria para discernir en los datos las significaciones verdaderas y fundadas”. (Y. Jolif,
L’homme chrétien et ['homme marxiste, 1964, pp. 10-11).

Also sprach Zarathustra, ibid., § 4.

Heidegger, Einfiihrung in die Metaphysik, p. 26.

Idem, Was ist das — Die Philosophie?, p. 25.

Este el sentido de todas las obras de Heidegger sobre la cuestion del arte, y su tendencia en su
ultima etapa a usar mas la lengua poética que la univocidad conceptual del fildésofo. El pensar
esencial o fundamental, el que quiere pensar lo impensable, el ser como ser, acerca al fildsofo, al
artista y al mistico. El poeta, como el mistico y el filésofo, “esta arrojado fuera (Empédocles) de lo
habitual cotidiano (aus dem Gewdéhlichen des Tages) y asi protegido contra lo habitual” (Heidegger,
Erlidutrenger zur Hélderlins Dichtung, p. 42); la obra de arte es fruto de una perenne conversion y
asombro, como la filosofia.

Hermoso titulo del libro de Macedonio Fernandez.

M.Fernandez, op. cit., p. 75. El pensar fundamental y esencial es como un “labrar la diccion del
Misterio” (p. 13); diccion siempre inclausa y por ello acabadamente imposible.

Heidegger, Suz, § 29, p. 138.

fdem, Gelassenheit, p. 13. El pensar llamado aqui “calculante” es el ego cogito, perfectamente
valido pero intramundano, es un pensar los entes. En el cuadro que hemos colocado al comienzo de
este paragrafo (Esquema 12), 1o hemos denominado “pensar de lo fundado”. Es el pensar de la ética
de las posibilidades, es la teoria que tiene siempre algo “ante los ojos” (ob-jectum, Vorhanden). Para
ponerse a pensar sobre el pensar fundamental y esencial mismo nada mejor que esta obrita de
Heidegger Gelassenheit, en especial la segunda parte Zur Erorterung der Gelassenheit, donde se
muestra como el sosiego o la serenidad es la condicion del pensar, pensar que como pasaje a la



229

378
379
380

381

382

383

384

385
386

387

trascendencia se abre al ambito (das Offene als Gegend, p. 38; die Gegnet, p. 49) del ser en cuanto

EEENT3

tal, al que podemos “acercarnos”, “ir hacia su proximidad” (“Agjibasie: in-die-Nahe-gehen”, p. 70).

Aristoteles, Metafisica A, 1; 981 b 28-29.

1bid., 982 b 9.

Y. Jolif, op. cit., p. 87. este pensar fundamental se encuestra también en la filosofia de Sartre,
aunque con otro sentido: “Este estudio no puede ser hecho aqui [se refiere al proyecto de ser-Dios],
ya que es tema de una Etica y supone que se haya previamente definido la naturaleza y funcién de la
reflexion purificante (reflexion purifiante) (nos hemos referido s6lo —dice Sartre— a la reflexion
complice). . .” (L étre et le néant, p. 670). Para Sartre actitud fenomenologica, reflexion purificante
y psicoanalisis existencial hablan de lo mismo. Se trata de una reflexion metddica.

Sobre este tema véase Hans G. Gadamer, Wahrheit und Methode, en especial sobre Dilthey y
Husserl )pp. 205 ss.) y sobre Heidegger (pp. 240 ss.); A. De Waelhens, La philosophie de Martin
Heidegger; Otto Poeggeler, Der Denkweg Martin Heideggers, en especial cap. I-IV; W. J.
Richardson, Through phenomenology to thought, la primera parte, p. 106 ss.; de Heidegger mismo
son importantes en cuanto a referencias biograficas Zur Sache des Denkens (en especial pp. 81 ss.),
y Unterwegs zur Sprache, principalmente el didlogo con el Profesor Tezuka. En castellano puede
consultarse la obra de Manuel Olasagasti, Introduccion a Heidegger, p.15-50 ( que a veces es casi
traduccion de la obra de Poeggeler). Orlando Pugliese se refiere al asunto aqui tratado en
Vermittlung und Kehre, pp. 33 ss.

Aus einem Gesprdch von der Sprache, en Unterwegs zur Sprache, p. 93. La indicacion biografica
estd en p. 92. Es interesante indicar la presencia de Aristoteles en las lecciones universitarias y
seminarios de Heidegger: sobre la logica de Aristoteles (sem. 1916, Vorl. 1922), sobre la fisica (sem.
1922, 1928, 1951), sobre metafisica (Vorl. 1922, 1931; sem. 1927, 1942, 1951-1952), sobre el De
anima (sem. 1921), otros estudios menores (sem. 1929), y en especial sobre la Etica a Nicémaco
(sem. 1922. Antes de Ser y tiempo (1927) habia ya efectuado seminarios sobre las grandes partes del
pensar aristotélico. S6lo Hegel ha ocupado tanto en sus clases y seminarios a Heidegger (en 11
ocasiones; siete veces sobre la Fenomenologia del espiritu y cuatro sobre la Logica), y Kant (en 12
ocasiones, explicando principalmente las treS criticas, los Prolegomenos y la Religion en los limites
del pensar).

El término propuesto por Gaos en castellano de “existenciario” traduciria la palabra alemana
existenzial (véase § 2 del cap. 1 de esta Etica). Cfr. SuZ, § 4.

En el reciente escrito Mein Weg in die Phdnomenologie, en Zur Sache des Denkens, p. 81 (alli repite
lo de Brentano, pero agrega que se preguntd ya entonces, en 1907: “Was heisst Sein?”), comenta
como escucho clases de C. Braig sobre Vom Sein. Abriss der Ontologie, y leyd de manera personal
obras de Aristoteles, Tomas y Suarez.

1bid., p. 82.

“Gleichwohl blieb ich von Husserls Werk so betroffen, dass ich in den folgenden Jahren immer
wieder darin las ohne die zureichende Einsicht in das, was mich fesselte” (Ibid., p. 82).

1bid., pp. 82-83.



230

388

389

390

391

392
393

394

395

396
397

398
399

Ibid., p. 84. Esta disidencia explicara que cuando Heidegger sea asistente de Husserl en Freiburg
explique principalmente las /nvestigaciones logicas, porque el mismo Heidegger las consideraba
todavia filosoficamente neutrales (philosophish neutral; Ibid.). “La cuestion (Sache) de la filosofia
es para Hegel y Husserl —y no solo para ellos— la subjetividad. . .” (Das Ende der Philosophie und
die Aufgabe des Denkens, en Zur Sache des Denkens, pp. 69-70).

Mein Weg in die Phdnomenologie, p. 90. Y nos recuerda, en 1969, que en Ser y tiempo (§ 7, p. 38)
habia mostrado a la fenomenologia como posibilidad.

Véase lo dicho en el § 33 de esta Etica, y en el §§ 18-21 de Para una de-struccién de la historia de
la ética.

“Welches ist die Sache der philosophischen Forschung?” (Idem, Das Ende der Philosophie, p. 69).
En esta obrita (pp. 73-fin) indica que la cuestion fundamental no es la del método sino la
anterioridad de la cuestion fundamental por excelencia (vom ihrer Sache) desde el cual el método de
la filosofia recibe su luz y se encuentra por ella ya en el &mbito iluminado (“Das lumen naturale, das
Licht der Vernunft, erhellt nur das Offene. . .”).

Véase todo esto en Poeggeler, op. cit., pp. 27-88.

Cfr. Richardson, op. cit., p. 663. El ultimo seminario con el titulo de “fenomenoldgico” es del
semestre de invierno de 1928-1929.

“Ontologie oder Hermeneutik der Faktizitit” es el titulo de la Vorlesungen de 1923 en Freiburg (en
el libro de profesores dice simplemente: Ontologie).

Poeggeler, op. cit., p. 38. En sus Vorlesungen de 1921 sobre “Agustinismo y neoplatonismo”,
comentando diversos capitulos del libro X de las Confesiones, intenta mostrar la desviacion de la
experiencia originaria (verfdlscht die Erfahrung) factica historica del cristianismo. “La fe cristiana
ha experimentado la vida factica como el lugar iluminado (Lichtung), dentro del cual puede darse un
conocimiento como ver. Esa iluminacion (Lichtung) es la verdad en su originariedad, que pertenece
a la vida en sus facticidad e historicidad”. (/bid., p. 44). La desviacion fue entonces confundir en
este caso la fe factica y “el poner ante los 0jos” (Vor-Augen-Sein) como contemplacion. Agustin,
Lutero o Kierkegaard se le manifiestan a Heidegger como los que se oponen a una inadecuada
conceptualizacion, pero s6lo se mantuvieron a un nivel dntico y no ontolégico. Todo Ser y tiempo se
encuentra ya anticipado antonces en 1921.

Cfr. SuZ §§ 18 y 31 (Véase todo lo dicho en el capitulo I de esta Etica).

No se olvide que su primer curso universitario tuvo por tema Parménides (semestre de invierno de
1915-1916). Para Heidegger entonces la cuestion sera no el ser como sentido constituido del objeto,
sino el ser como horizonte posibilitante del ente mismo en su inteligibilidad. Con el tiempo no sera
siquiera el ser desde el ente sino el ser en cuanto tal, pensado desde el ser mismo (y sélo aqui se
plantea la cuestion del pensar esencial, tema del § 35 de esta Etica).

Idem, Suz §§ 83, p. 437. Sobre tematizacion véase SuZ, pp. 363, 376, 393, 397, 404, 421, 436.
Ibid., § 13, p. 62. Es decir, el hombre en cuanto “tematiza” (hace de algo tema) esta siendo en el
mundo de un modo particular: como de alguna manera apartado de la cotidianidad practica. “La
tematizacion de lo ante-los-ojos (Vorhandenen) dentro del mundo es una conversion (Umschlag) de
la preocupacion —porque descubre por circunspeccion” (Ibid., § 69 b; pp. 363-364).



231

400
401

402
403

404

405
406
407

408
409
410
411
412

413
414

Aus einem Gesprdch, p. 96.

La obra citada por Heidegger del profesor de Berlin se titula: Hermenéutica y critica con especial
referencia al Nuevo Testamento (1838), donde se dice: “Hermenéutica y critica, disciplinas
filologicas ambas, ambas doctrinas de arte, se implican mutuamente, porque la practica de una
supone la otra. Cada una es en general el arte. . . para comprender rectamente (richtig zu vertehen)”
(Cfr., Heidegger, op. cit., p. 97).

1bid., pp. 97-98. Cfr., Gadamer, op. cit., pp. 250 ss.

“Erorten significa aqui primeramente: remitir a un ambito (Ort). Es decir reparar en el ambito.
Ambos, el remitir al ambito y el reparar el ambito, son los pasos preparatorios de una Erdrterung”
(Heidegger, Die Sprache im Gedicht, en Unterwegs zur Sprache, p. 37). Es decir, hermenéutica
procede del griego hermeneuein, del dios Hermés, que es “el que porta la buena nueva del destino;
hrmeneien es entonces un traer la noticia (das Kunde bringt)” (Idem, Aus einem Gespricht, pp.
120-122), por ello “no es primeramente la hermenéutica una interpretacion, sino que significa antes
ya un dar a conocer la buena nueva (Botschaft) y la noticia (Kunde)” (Ibid., p. 122). Por ello en Ser
y tiempo —dice su autor— “se tato y se trata todavia de traer el ser del ente a la manifestacion, no ya
de la manera como lo hace la metafisica, sino como adviene el mismo ser al aparecer. El mismo ser,
es decir, la presencia del presente” (/bid.). Sobre el origen de la cuestion hermenéutica véase P.
Ricoeur, Le conflit des interprétations, pp. 7-9.

“Dieses seltsame Verhéltnis nannte ich einmal den hermeneutisschen Zirkel” (/bid., p. 150). (Cfr.
SuZ, pp. 7, 8,152, 153, 314, 333).

SuZ § 32, p. 153.

1bid., §61, p. 303.

1bid., §63. pp. 314-316. Y agrega: “Artificial y dogmaticamente mutilado esta el objeto tematico
(thematische Gegenstand) cuando se lo limita ante todo a ser un sujefo teorético para completarlo
luego por el lado practico con una ética adicional (in einer beigetigten Ethik)” (Ibid., p. 316).

SuZ § 63, p. 316. Véase Poeggeler, op. cit., pp. 67-80.

Ibid., § 7, p. 34.

Ibid., p. 35.

Ibid., p. 37.

“Das Sein als Grundthema der Philosophie ist keine Gattung eines Seienden, und doch betriff es
jedes Seiende” (/bid., p. 38). Esta frase es ya estrictamente situada en la ontologia dialéctica de la
negatividad, como veremos en el siguiente paragrafo.

Cfr. SuZ § 66, p. 332 y en numerosos pasajes de la obra.

“Die existenziale Analytik” (SuZ, introd.. al cap. I, parte I, p. 41). Véase la nota 34 del cap. I de esta
Etica en la que hemos precisado el sentido de lo éntico o existencial. Lo ontologico (aqui) o
existenciario significa un hacer explicita la referencia del ente al ser . Considérense los siguientes
textos: “La interpretacion existenciaria-ontologica (die existenzial-ontologische Interpretation) no



232

415

416

417
418
419
420

se distingue de la interpretacion (Auslegung) Ontica por ser una universalizacion ontico-teorica. . .
[La interpretacion existenciaria-ontologica] no mienta propiedades Onticas constantemente surgentes,
sino una estructura del ser (Seinsverfassung) subyacente fundamentalmente ya en cada caso” (SuZ, §
42, p. 199). “El Dasein esquiva ontico-existencialmente (ontisch-existenziell) por lo regular el ser
abierto (erschlossenen) en el estado de animo; lo que quiere decir ontoldgico-existenciariamente
(ontologisch-existenzial): en aquello a lo que tal estado de animo no se vuelve, es esclarecido el
Dasein en su estar entregado a la responsalilidad del ahi (Da)” (SuZ § 29, p. 135). “El habérselas con
los entes intramundanos (des innerweltlichen Seienden) es ontico (ontisch); la interpretacion del ser
de dichos entes es ontoldogico (ontologisch)” (Cfr. Feick, Index, p. 51).

En el trabajo Zeit und Sein, en Zur Sache del Denkens, pp. 1 ss., se muestra que el acontecimiento
(Ereignis) no se da desde el horizonte de la temporalidad ad intra (1a temporalidad como horizonte
del ser del ente mundano) sino ad extra (el ser como ambito mas alld del horizonte de la
temporalidad). Asi puede “pensarse el ser sin el ente, es decir, el ser sin pensar en una vuelta a la
metafisica” (p. 25). El pensar de la ontologia, valido pero no el ultimo , es el del ser a partir del
ente. La ética ontologica seria para Heidegger un pensar ontologico del fundamento que debe quedar
abierto al pensar esencial (es un pensar esencial y del fundamento del ente). “Para Jaspers, por el
contrario, estas ultimas experiencias son inefables. En ellas el pensar esencial no percibe —como
cree Heidegger— el ser, sino que el hombre asume en ellas su fracaso ante la trascendencia y la
percibe como el verdadero fundamento de su fracaso (Max Mueller, Crisis de la metafisica, p. 84).
Toda la problematica de la superacion (de ‘passement o Ueberwindung) de la metafisica no es un
negarla, sino abrirla a otro ambito mas originario todavia. (Cfr. Poeggeler, op. cit., pp. 143 ss5.): la
esencia de la metafisica, el tema del pensar esencial. Véase de Was is Methaphysik? en adelante.
Véase esta cuestion metddica en la Etica a Nicomaco 1, 1; 1094 b 11-1095 a 10, 1095 a 31 — b 13,
1098 a 26 — b 8. En la obra de Gaulthier-Jolif, Ethique a Nicomaque, t. 1,2 , pp. 3 ss., t. II, 1, pp. 12
ss., se plantea la cuestion. Cfr. Donald Monan, Moral Knowledge and its Methodology in Aristotle,
Lease especialmente P. Aubenque, Le probleme de I'étre chez Aristotle, pp. 251 ss.

Euthydemo 291 b-c.

Republica, VII, 533 c-d.

1bid., 534 e.

Cfr. 11 Anal. 11, cap. 19. Véase lo ya dicho en capitulo I nota 36 de esta Etica, cap. II notas 120-
125; considérese nuestro articulo Cultura, cultura latinoamericana, cultura nacional, § 5, en Cuyo
(Mendoza) IV (1968) pp. 13-14; y El dualismo en la antropologia cristiana, Introduccion, nota 14;
en nuestra obra El humanismo semita hemos mostrado el horizonte de comprension de donde podia
partir la de-mostracion para esos pueblos (dicho trabajo es antitético de otro inédito sobre E/
humanismo helénico donde se comprenderia el horizonte mundano de los griegos incluido dentro
del de los indoeuropeos, manifestacion historica del ser, totalidad nunca del todo manifestada). La
manifestacion historico-cultural del ser es siempre diversa y sin embargo no sigue la logica interna
de la subjetividad sino que adviene por mostracion del ser al des-cubrimiento del hombre siempre



233

421
422

423
424
425

426
427
428

429
430

431

432

facticamente situado. De esta manera una ‘“historia de la cultura” viene a unificarse en su
fundamento con la “historia de la ontologia”, y el ser en cuanto tal, tematicamente impensable e
inefable, es sin embargo com-prendido existencial, histérica y dia-lécticamente (esta dialéctica,
como hemos visto no es la existenciaria, sino la existencial).

Ret. 1,1, 1345 a 1-3.

“Por su in-cultura (di ‘apaideusian) hay algunos que pretenden de-mostrar (apodeiknynai) todo esto.
Porque es realmente in-cultura no saber qué cosas necesitan ser demostradas y cudles no. Es un
absoluto imposible (adynaton) de-mostrarlo todo, ya que asi iriamos hasta el infinito (dpeiron), no
demostrando de esta manera nada” (Metafisica IV, 4; 1006 a 5-9).

Argumentos sofisticos 11; 172 a 18.

Topicos VIII, 14; 163 a 36 (Aubenque, op. cit., p. 26).

Topicos 1, 1 ; 100 a 18-20. Hemos traducido intencionalmente ex endoxon por “lo comprendido
cotidianamente”. Creemos que las traducciones corrientes (tesis probables, opiniones generales,
etc.) distorsionan el sentido originario.

1bid., a 29-30.

1bid., b 20-24.

Es interesante comparar esta descripcion con la que P. Ricoeur da del “nucleo ético-mitico” de una
cultura. (Cfr. Histoire et verité, pp. 282-283). Esta cuestiéon nos ha valido en su momento la critica
de tratarse de una inadecuada fundacién todavia moderna de las ultimidades. Las “estructuras
valorativas” de un grupo, si se las toma como el absoluto fundamental es todavia axiologia
moderna, si se las des-fonda para re-fundarlas en el ser como una de sus manifestaciones significa
abrir el estructuralismo a la ontologia, es decir, aprender de dicho movimiento todo lo aprovechable
y por su parte remitirlo al ser como su tltima base. La critica no debe ser negativa sino ontologica,
es necesario indicar la manera de la nueva fundacion y no simplemente arruinar como innecesario
los descubrimientos parciales.

Analiticos posteriores 1, 11; 77 a31.

Ibid., 77 a 29 (Aubenque, op. cit., p. 257). “El examen de las refutaciones que proceden de
principios comunes y que no caen dentro de ningin arte particular es de competencia de los
dialécticos” (Argum. sofisticas 9; 170 a 38).

En el texto citado de los Topicos Aristoteles al referirse al razonamiento por de-mostracion dice que
parte de principios: “son verdaderos y primeros aquellas cosas que se admiten (pistin, que se creen y
estariamos muy cerca del sentido que da la palabra alemana Fiirwarh-halten, 1a conviccion de Kant)
en virtud de si mismas y no a partir de otras. . . Cada uno de los primeros principios impone la
conviccion (pistén) en si mismo y por si mismo” (I, 1; 100 a 30 — b 21).

Tas filosofias epistémas, en plural nos manifiesta que para Aristoteles las partes de-mostrativas eran
muchas, aunque la fundamental una sola. Pero este momento fundamental no podia ser
epistematico, ya que debia tratar los principios mismos de la ciencia filosofica. En nuestro caso es la
ética ontoldgica, fundante con respecto a la ética de las posibilidades.



234

433

434

435
436

437

438
439

440

441
442
443
444
445

Exestastike, viene del verbo exestdzo: examinar, investigar, probar, poner a prueba, criticar. Es el
acto propio de la dialéctica.

Ibid., 1, 2; 101 a 34 — b 4. En este sentido la dialéctica seria el método de los métodos, o como
Heidegger nos lo ha indicado, la descripcion de los supuestos de todo método particular. Es mas que
un mero método de-mostrativo.

Héxeos. Se trata, exactamente, de la Einstellung de la fenomenologia.

De las partes de los animales 1, 1; 639 a 1-10. Este texto recubre bien la intencion husserliana de
una “ontologia de la vida cotidiana” (en Die Krisis), y la “hermenéutica de la facticidad” del joven
Heidegger.

Véase el capitulo II (172 a 11 — b 4) de los Argumentos sofisticos, en especial cuando dice que la
dialéctica “no es un conocimiento espistematico, porque todo puede ser su tema (perli panton), (y
en este sentido) también todas las artes, porque éstas usan principios comunes. Por lo que todo
hombre hace algiin uso de la dialéctica y del arte critico, ya que todos intentan probar lo que
pretender saber, [es decir, lo que parte de] estos principios comunes” (/bid., a 28- 32). “El
argumento dialéctico no tiene un ambito definido, no se de-muestra ninguna cosa en particular, ni es
de la naturaleza del universal [abstracto]” (/bid. a 11-13). El tema de la dialéctica es el ser
comprendido existencialmente, por ello esta mas alla del género y de toda determinacion particular,
ontica.

Metafisica IV, 3; 1005 b 19 (Aubenque, op. cit., p. 288).

Aubenque, op. cit., p. 289. “Es Aristoteles el que, el primero, insistiendo a la vez sobre el caracter
negativo de las proposiciones dialécticas y sobre su caracter universal, defendido por los sofistas,
afirmando la relacion profunda de estos dos caracteres ya presentida por Socrates, pareciera haber
hecho de la negacion la medicion hacia la unidad. El es el que por primera vez reconocid que los
principios comunes son como las negaciones (Argumentos sofisticos, 11, 172 a 38) y que en ello
consiste el caracter que les permite no ocuparse sobre una naturaleza o un género determinado
como la afirmacion cientifica, sino sobre la totalidad (kata panton)” (Ibid.). Es asombrosa la
similitud del planteo aristotélico al kantiano, aunque dentro de una diferente significacion (Cfr. §
32, notas 11-19 de esta Etica). Véanse en la obra de Aubenque, interesantes anotaciones sobre la
dialéctica (pp. 89-93, 264-281, 483 — fin).

Argumentos sofisticos, cap. 2: “Los argumentos dialécticos son los que, apoyandose en lo
comprendido cotidianamente, razonan, con el fin de establecer una contradiccion” (165 b 3-5).

Et Nic. 1,3; 1094 b 22- 1095 a 1.

Arje ton esoménos (De la interpretacion 9, 18; 19 a 7).

Euthys (Metafisica V11, 6; 1031).

Cfr. Et. Nic. Libro I, en especial 1094 a 27.

La ciencia del ser como tal es llamada en Metafisica 1, 2 (982 b 4-5) arjikotate; 1a politica en cambio
malista arjitektonekés (supra).



235

446
447
448
449
450

451

452

453

Wissenschaft der Logik, comienzo del ultimo capitulo (cfr. § 32 nota 335 de este capitulo IV).

Libro I de la Et. Nic. (cfr. Para una de-struccion de la historia de la ética, § 3).

Cf. fin del § 6 de esta Etica, cap. I.

Et. Nic. X, 7; 1177 b 26. Véanse todos los capitulos 7-9 de este libro X.

Aubenque muestra esto en las tres partes de su libro: la ciencia buscada, la ciencia inencontrable, la
ciencia encontrada. “El fracaso de la ontologia llega a ser asi la ontologia de la contingencia, es
decir, de la finitud y del fracaso” (p. 489). Indica acertadamente que “una encuesta completa de la
filosofia aristotélica del ser deberia comportar una elucidacion y una valorizacion ontoldgica de la
accion humana y del trabajo. . . La tradicion atin la mas sistematizante ha estudiado separadamente
la filosofia tedrica y la filosofia practica y poiética de Aristoteles, y seria necesario entonces
manifestar la unidad estructural de su especulacion filosofica efectiva” (p. 505). Este es un cierto
intento: unificar una antropologia de la mediacion, una metafisica del inacabamiento, una ética
ontoldgica del poder-ser. Aporética, si no se tiene en cuenta el punto de unioén, que como la linea
asintota o el infinitésimo leibniciano nunca se dara fotalmente en la historia pero siempre se
manifesto, se manifiesta y se manifestard de alguna manera. La union de las dos lineas (el pensar y
la com-prension) es transhistdrico y siendo la Totalidad totalizada del ser como tal, que no puede ser
afirmada filos6ficamente.

“Hier gibt es weder die Methode noch das Thema, sondern die Gegend”. (Das Wesen der Sprache,
pp. 178-179). El intento de la ética quiza lo describe Sartre, cuando en su Critique de la raison
dialectique, p. 111, indica que “un verdadero conocimiento comprensivo (debe) encontrar
nuevamente al hombre en el mundo social y (debe) seguirlo en su prdxis o, si prefiere, en el pro-
yecto que lo lanza a los posibles sociales a partir de una situacion definida”. Véase como se
encuentra nuevamente el intento de unir la ontologia con la politica. En nuestra tesis sobre el “bien
comun” ya habiamos visto esta vinculacion: al fin el ser como ser reviste la modalidad de bien
comun transhistorico, limite inalcanzable que no debe sin embargo hacernos olvidar la vinculacion
de la ontologia con la politica, ya que ambas tratan de un mismo limite inalcanzable: el ser, sea en la
praxis existencial, sea en la feoria existenciaria.

De ['esprit géométrique, sect. I; p. 579. Véase ademas S. Strasser, Phénoménologie et sciences de
[’homme, la cuestion de la fenomenologia dialéctica, pp. 253-267, en aquello que “por dialéctica
entendemos el cambio metddico de perspectiva que permite al hombre buscar y superar el sentido
del trascender sistematicamente las perspectivas unilaterales y los horizontes limitados” (p. 265).
Gelassenheit, p. 68. “Ese pensar —nos dice Heidegger— es la cuestion (Sache) que en comparacion
con el (pensar) metafisica es mucho mas simple que la filosofia, pero justamente su simplicidad es
mucho mas dificil al querérselo llevar a cabo” (Martin Heidegger in Gesprdch, p. 77). Por ello,
dicho pensar, que es antepuesto a la filosofia (como dice en ese didlogo del 1969 con Wisser), es
una afirmacion ya avanzada por Aristoteles; dicho pensar: o es dialéctico (ejercicio del “hombre



236

454
455

456

457
458

459

460
461

culto”; el de la ética ontoldgica o de la ontologia en sus Gltimos niveles), o es el pensar del sabio mas
alla de la vida humana (del libro X de la Etica a Nicémaco; que de todas maneras era una superacion
de la filosofia epistemética).

P. 25.

Jean Ladricre en su obra L ‘articulation du sens. Discours scientifique et parole de la foi nos dice:
“el discurso del saber (filosofico) tiene en vista la reduplicacion de lo real, al asumir lo real en el
nivel de la palabra comprensora” (p. 187), como “un saber de la totalidad” (p. 184), y por ello se
dirige a “la actividad constituyente absolutamente originaria” (p. 18), que es “la vida universal como
génesis absoluta de todas las formas, de todos los fendmenos y de todas las signifacaciones” (p.
185). Mas alla de este pensar, que en su esencia es la ontologia heideggeriana, no habria sino “la
palabra de la fe” (teologica) (pp. 186 ss.); “a la palabra de la revelacion responde la palabra de la fe”
(p. 187). Para Landriére, como para la ontologia de la Totalidad, toda fe es teoldgica y toda
revelacion lo es igualmente. Queremos demostrar que la fe puede ser una posicion antropologica (en
el cara-a-cara del varén-mujer, padres-hijos, hermano-hermano) y por ello hay filosofia en la
revelacion y la fe antropologica, fertium quid entre la ontologia dialéctica de la Totalidad y la
teologia de la fe sobrenatural. La descripcion de la revelacion antropoldgica, dicho sea de paso,
fundamentarda una nueva descripcion de la revelacion teoldgica e indicara el limite del pensar
filosofico.

Sobre este mas alld nos hemos referido ya en los § 13 (con respecto a Heidegger), §§ 16, 17-19, 22,
y en especial el 29 (texto citado en nota 254 del cap. V).

Kant, KrV, A 92, B 125.

Y en este caso, como mera “posibilidad”, es “la condicion universal, aunque puramente negativa
(sic), de que no se contradigan a si mismos” (KrV, A 150, B 189).

Parte de la famosa leccion universitaria 24 ya citada arriba, de la Einleitung in die Philosophie der
Mythologie (Werke, t. V, p. 745). Schelling tiene conciencia de lo que es “puro pensar” no es sino
pura “potencialidad” (Potentialitit)” (Ibid. p. 744). Hegel definia al fin la realidad desde la
posibilidad (Enzyklop., § 383, Zusatz; t. X, p. 29).

1bid., p. 745.

Ibid., pp. 745-756. Esto le permite decir a Schelling que “Dios es exterior (ausser) a la Idea
absoluta. . . (la que es) solo pura Idea, solo en en concepto, pero no Ser actual” (Ibid., p. 744). Dios,
es este caso, no es una Idea (la Idea seria el Ser como pensado; Schelling ha criticado
magistralmente a Descartes y a su propia postura de juventud, cuando en las lecciones Zur
Geschichte der neueren Philosophie dice: “En el Cogito ergo sum avanzo inmediatamente como
idéntico, Descartes, el pensar y el ser )Denken und Sein als unmittelbar identisch)”, de donde
deducira que “pertenece al concepto de existencia necesaria; por lo que Dios es solo pensar”; Werke,
t. V, pp. 79-83); si la Idea es el Ser, Dios no es sélo Ser sino que es “el Sefior del Ser (der Herr des
Seins), no sélo transmundano (transmundan) como si Dios fuera la causa final, sino supramundano
(supramundan)” (Einleitung in die Phil. der Mythol., p. 748). Por ello la posicion “contemplativa”
lo que mejor puede es, acaso, conocer “solo una Idea”, pero de lo que se trata es de que “la persona



237

462
463
464
465
466
467

468
469

470
471
472
473
474
475
476
477
478
479
480
481
482

busca a la persona” (/bid.) “algo fuera de la Idea, algo que es mas (mehr) que la Idea, kreitton tou
logou” (Ibid.). Esto es la “crisis de la ciencia de la razdn (Krisis der Vernunfiwissenschaft)”,
superando en su intento al mismo Husserl.

Ibid., p. 747.

Grundsdtze der Philosophie der Zukunft (1843), § 1.

KrV, B 208.

Feuerbach, op. cit., § 32.

Thesen iiber Feuerbach, § 1; t. 11, p. 1.

Por ejemplo en Post-scriptum aux miettes philosophiques, p. 202, nota 2. Kierkegaard es, de los
nombrados, el mas fiel al pensar del Schelling definitivo, y el mas metafisico de los tres. Resume
bien la cuestion de la existencia cuando dice que “todo saber sobre la realidad es sélo posibilidad”
(p. 211). Todo Kierkegaard (y también su modernidad) queda expresado en la critica a Descartes y
Hegel: “Si comprendo el yo del cogitocomo un hombre particular, la frase no prueba nada: yo soy
pensante, ergo yo soy; pero si yo soy pensante no es tampoco una maravilla que sea, ya se lo ha
dicho y, entonces, la primera parte de la proposicion dice lo mismo que la segunda. Si en cambio se
comprende por el yo que reside en el cogifo un solo hombre particular existente, el filésofo
(hegeliano) grita: Locura, locura, no es cuestion aqui de mi yo o de fu yo, sino del yo puro. Ese yo
puro no puede tener otra existencia que el de una existencia conceptual. . . es una tautologia” (pp.
211-212).

1bid., p. 71.

1bid., pp. 88 ss. Si la cuestion de la exterioridad del Otro teologico sera el aporte kierkegaardiano,
sus defectos seran la subjetividad moderna, su individualismo europeo y el “saltar” por sobre la
antropologia.

Ibid., p. 217.

1bid.

Ibid., p. 218.

Ibid., p. 242.

1bid., p. 380.

Ibid., p. 139.

1bid., p. 386.

Philosophie der Offenbarung, 111, Vorlesung 24; Werke, t. V1, p. 396.

1bid.

1bid., p. 398.

1bid.

1bid., p. 399.

Ibid., p. 407. Schelling afirma entonces que mas alla del /6gos como razoén intuitiva o comprensora
se encuentra el /ogos como la palabra del Otro que revela. La palabra como intuicion o expresion es
Totalitaria; la aceptacion de una palabra reveladora da lugar a un mas alla del pensar, da lugar al
Otro y por ello es posible solo en la fe. Esta es la problematica de un Jaspers, en su obra Der
Philosophische Glaube (cfr. M. Dufrenne-P. Ricoeur, Karl Jaspers, pp. 247 ss.; X. Tilliete, Karl



238

483
484
485
486

487

488
489

490
491

Jaspers, pp. 189 ss.). dejando de lado otras cuestiones graves, Jaspers mantiene la alteridad de la fe
casi exclusivamente a nivel teologico, con respecto a la Trascendencia (op. cit., pp. 29); y por ello la
cuestion de la revelacion se sitlia exclusivamente en el nivel religioso (pp. 65 ss.). La Alteridad
queda asi unilateral e imprecisamente formulada, sobre todo con el término Umgreifende: “Glaube
ist das Leben sus dem Umbegreifenden” (p. 20). Ademas habla de una “fe filoséfica” (en oposicion a
la teoldgica revelada positivamente), pero se trata de una “fe antropoldgica” en primer lugar,
cuestion que, como hemos dicho, el mismo Schelling y Kierkegaard no conceptualizaron
adecuadamente.

Totalité et infini, pp. 161 ss.

Véase el articulo ya citado de Levinas: “La Dit et le Dire”.

Proudhon, Philosophie de la misére, p. 45.

Por no citar sino solo tres obras, téngase en cuenta la de L. Bruno Puntel, Analogie und
Geschichtlichkeit (1969), 1, con bibliografia en pp. 558-69, y de Henry Chavannes, L ‘analogie entre
Dieu et le monde (1969), con bibliografia en pp. 313-318 y B. Montagnes, La doctrine de ['analogie
de [’étre (1963), pp. 185-197. La palabra analéctica la usa B. Lakebrink, en su obra Hegels
dialektische Ontologie und die Thomistische Analektik (1955), aunque en otro sentido del que
usamos nosotros.

Cfr. Thorleif Boman, Das hebrdische Denken im Vergleich mit dem griechischen, en especial la
cuestion de “La palabra” (pp. 45 ss.; 161 ss.). Boman nos propone un siguiente cuadro, que hemos
corregido en parte, y que nos permite comprender la doble significacion de la “palabra”
(etimoldgicamente):

Recuérdese el esquema indicado al fin del § 73 del cap. I (tomo I de esta Etica).

I Topicos 15; 107 b 13-16. El sinonymon es lo que llamamos univoco (un término para un ente o
nocion); el paronimos es en castellano el equivoco (término derivado idéntico para dos entes o
nociones diversas).

Metaf. Gama, 2; 1003 a 33.

1bid., a 33 — b 6. Mas adelante agrega todavia que “una sola ciencia es la que teoriza de una manera
(metodicamente), por ello se refiere a una naturaleza (pros mian fysin)” (Ibid., b 13-14).



239

492

493
494

495

496
497

498

499

La obra de Bruno Puntel, Analogie und Geschichtlichkeit, puede ser consultada sobre esta cuestion.
Estudia la analogia n Kant (pp. 303 ss.), en Hegel (pp. 365 ss.) y en Heidegger (pp. 455 ss.).

Cfi el § 7 del cap. I, del tomo I de esta Etica.

Véase la diferencia vertical de dno-katd y horizontal de and-ana indicada por Erick Pryzwara,
Mensch. Typologische Anthropologie 1, pp. 73 ss.

E. Pryzwara tiene una feliz descripcion de este hecho: “Agustin debié denominar and- como lo que
anuncia a lo dno (con omega): el Misterio mas proximo del creador como la revelacion de la
Tiniebla que enceguece por su resplandor” (4nalogia entis, 1, p. 171). Es el sentido que da Max
Miiller a la nocion de simbolo (“Symbolon=Zusammenfall, Ineinsfall des Endlichen mit dem es
unendlich Uebersteigenden und doch in das Endliche Eingehenden” (Existenzphilosophie im
geistigen Leben der Gegenwart, p. 230).

Esta cuestion la indicaba ya Schelling con su Philosophie der Offenbarung.

Emmanuel Levinas indica exactamente la cuestion cuando escribe: “La significacion del Decir va
mas allda de lo dicho: no es una ontologia que suscita el sujeto parlante, es la significancia
(signifiance) del Decir mas alld de la esencia que justifica la exposicion del ser o la ontologia” (art.
cit. “Le Dit et le Dire”, p. 30). La univocidad fundamental la expresa asi: “El lenguaje como Dicho
puede entonces concebirse como un sistema de palabras identificando las entidades” (p. 34). La
cuestion ana-logica de la Alteridad, anterior a la mera “diferencia ontologica” es indicada cuando
dice: “De la anfibiologia der ser y el ente en Jo Dicho sera necesario remontarse hasta el Decir,
significante antes que la esencia, antes que la identificacion. . . Nada hay mas grave, nada mas
augusto que la responsabilidad por el Otro y el Decir” (p. 39). “El Parlante (le Disant) en el Decir
no da un signo, se hace signo. El es-para-el Otro” (p. 42). “El Decir es la exposicion de uno al Otro.
.. Es el descubrirse en el riesgo de si mismo, en la sinceridad, en la ruptura de la interioridad y en el
abandono de toda seguridad, en la exposicion al traumatismo, en la vulnerabilidad” (p. 44); es
“exhibicion, inseparable a la violencia del que se desnuda, exposicion de esta exposicion, signo que
hace signo del signo, haciéndose si mismo signo: revelandose” (p.45).

La palabra, o mejor el rostro mismo como signo, se “presenta” como un ente en el mundo de la
Totalidad, pero esa presencia es s6lo un velo que aparece como velo y avanza lo que cubre como
ausente: sugiere, llama, invita, acoge.

“Semejante” traduce el homoios griego. Recuérdese que la analogia se juega entre dos términos:
ambos tienen algo de semejante (pero no idéntico: non communitate univotionis sed analogie) y
algo en lo que son distintos (no meramente diferente). En esto Cayetano dice correctamente que “el
fundamento de la similitud de la analogia (fundamentum analogae similitudinis) es necesario que no
haga abstraccion en los extremos (de la diversidad) de los extremos mismos; por su parte los
fundamentos permanecen distintos (fundamenta distincta), semejante sin embargo por proporcion,
por lo que se dice que son analdgicamente idénticos (eadem)” (De nominum analogia 111, 33; p. 57).
La nocion analdgica (“ser” p.e.) tiene un ambito de semejanza, donde los modos originarios del ser



240

500

501

502

503

504

coinciden; pero al mismo tiempo tiene cada uno un ambito irreductible o dis-tinto que quedod
confusamente englobado, no precisamente, en la nociéon analdgica como semejante. La mera
semejanza puede llevar a confusion si no se indica la distincion. Llamamos con Heidegger
“comprension derivada” (y agregamos lo de “inadecuada’) aquella que capta el ente confusamente e
incluyendo sus distinciones originarias: al confundir sus distinciones es “inadecuada”. Llamamos
“interpretar” al acto mismo de conceptuar o descubrir un sentido (. . . como esto); acto que so6lo
puede cumplirse accediendo de alguna manera al fundamento dis-tinto del Otro; haciendo que los
fundamenta distincta hayan devenido, al menos en un cierto nivel, fundamentum univocae
similitudinis, es decir, la Totalidad compartida (porque se puede “interpretar” algo desde un mismo
fundamento, super communicationem beatitudinis [11-11, q.24, a.2, resp.] ).
Cfr. Ladriére, L articulation du sens. Vamos nombrando los titulos de los mas importantes temas de
este valioso libro.
1bid., p. 158. En la revelacion del Otro al hombre es responsable del Otro ante el Otro. En el articulo
de Paul Ricoeur, Langage (philosophie), en Encyclopaedia Universalis, t. IX (1971) pp. 771 ss.,
tampoco aborda la cuestion que aqui nos ocupa.
“Une voix sans différance est a la fois absolument vive et absoloment morte” (La voix et la
phénomene, p. 115). Derrida nos da, de todas maneras, una preciosa ayuda con sus analisis sobre la
palabra dicha y la escrita (cfr., p.e., De la grammatologie, pp. 21 ss.): la voz y la escritura. La
“revelacion” de la que venimos hablando es imposible que se dé como escrita. Se puede escribir “lo
Dicho”, pero el “Decir” mismo se vive en el cara-a-cara o no se vive. La palabra ana-ldgica meta-
fisica exige el rostro del Otro hablando en acto (o por lo menos su recuerdo como Otro “diciendo” y
no el mero recuerdo de “lo que” me dijo, y sdlo en este caso “lo escrito” se refiere al “Decir” mismo
donde se juega la esencia de la palabra, que es primigeniamente revelacion).
De igual manera la madre con-fia en que el hijo comprara pan y no una revista; el hijo confia que el
dinero es suficiente y la panaderia nueva se encuentra en la esquina. Asi también el empresario
escucha la interpelacion: como revelacion (y le dara crédito), como usurpacion de lo propio (e
interpretandola como tentacion la rechazara como algo malo, calculando tacticamente los pasos a
dar para acallarla).
Anticipandose por siglos a la critica del cigifo cartesiano, del Saber absoluto hegeliano y del
cientificismo del neopositivismo, un medieval decia que “el que intuye (inmediatamente los
principios) tiene un cierto asentimiento (assensum), porque adhiere con certeza (certissime) a lo
inteligido, pero no por mediaciéon del pensamiento (cogitationem), ya que sin mediacion queda
determinado por el fundamento. El que sabe (sciens) ejerce el pensar y tiene asentimiento, pues el
pensar causa el asentimiento y el asentimiento concluye el pensar. . . Pero en la fe no hay
asentimiento por mediacion del pensamiento sino por mediacion de la voluntad (ex voluntare)”
(Tomas, De Veritate, q.14, a.1, C, Patet). {Por qué “Porque en la fe el entendimiento no alcanza el
fundamento (ad unum) como término propio al que se dirige, que es la vision de algo inteligible
vivisio. . . )” (Ibid., y, por ello, debe apoyarse en un “término ajeno”: en la voluntad, el amor, la
praxis como trabajo liberador; se apoya en el Otro. Sin embargo, la fe puede tener una “certeza



241

505

506

507

508
509

510

511

512

(certitudo)” mayor, a saber, “por la firmeza de la adhesion, y en cuanto a esto la fe tiene mas certeza
(certior) que la intuicién y la ciencia. . . aunque no tiene tanta evidencia (evidentiam) como la
ciencia y la intuicién” (/bid., ad 7). Ese asentimiento “de lo ausente” (non apparens) (el Otro como
misterio, lo and de la palabra analdgica) determina al entendimiento por medio de la voluntad y
transforma el “asentimiento” en “conviccion” (“dicitur convictio, quia convincit intellectum modo
preadicto”; Ibid., a.2, A) 2) Voluntas). Por ello se decia en el medievo que el “amor es el que
constituye la con-fianza” (fidei forma sit caritas; Ibid., a.5).

La “fe racional” (verniinftige Glaube) de Kant no es la “fe meta-fisica” o antropologica que hemos
propuesto aqui; para él es una conviccion subjetiva con validez objetiva (Cfr. GMS, BA 70; y
nuestra Para una de-struccion de la historia de la ética, § 15): Kant tiene fe de lo que Heidegger
tiene com-prension del ser. Kant cree lo que es com-prendido. La fe meta-fisica o antropoldgica de
la que hablamos es una conviccion ontologica con validez meta-fisica. No s6lo es necesario superar
el saber para que se dé el com-prender; es necesario ain superar el com-prender mismo para que
pueda revelarse el Otro como otro en la fe mata-fisica: en la con-fianza.

América es el ser en bruto, la materia; Europa es el espiritu que descubre, la forma (Cfi. Alberto
Caturelli, América bifronte), que se toca al fin con la tesis europeista (Cfr. Juan Sepich, Génesis y
Sfundamento de Europa, continente espiritual, Instituto de Filosofia, Mendoza. 1947).

El andlisis o hermenéutica existencial ontoldégico de Ernesto Mayz Vallenilla, El problema de
Ameérica, no podia llegar sino a un callejon sin salida. Mal puede definirse un pueblo a mitad
alienado y a mitad encubierto en lo mejor de si: el pueblo indio, mestizo y pobre.

S. Kierkegaard, Postscriptum, ed. franc., p. 98.

Llamamos “universalidad analdgica” el “todo” de la humanidad futura unificada en la diversidad de
sus partes integrantes, donde cada una, sin perder su personalidad cultural pueda sin embargo
participar de una comunicacion sin fronteras de cerrados nacionalismos. No es la univocidad de una
humanidad dominada por un solo Imperio, sino una sola Patria mundial en la libertad solidaria de
las partes. Por ello, no hay filosofia universal (abstracta, univoca ni atin concreta). No hay “filosofia
sin mas”. Hay filosofias, la de cada filésofo auténtico, la de cada pueblo que haya llegado al pensar
reflexivo, pero no incomunicables sino comunicadas analécticamente; la palabra de cada filosofia es
ana-logica.

En una obra en preparacion (Nueva de-struccion de la historia de la ética) pensamos exponer desde
estas hipotesis las éticas de Platdn, de los estoicos y epicureos y la de Plotino; la de Origenes y
Agustin; la de Hegel y los posthegelianos, la de Nietzsche y Levinas; por ltimo los senderos de la
ética latinoamericana hasta su constitucion critica.

Este proceso deductivo epistematico ha sido indicado en el cap. II del tomo I (Primera parte de esta
Etica).

Ernesto Mayz Vallenilla, El problema de América, p. 56.



242

513
514
515

516
517

518

519

520

521

522
523
524
525
526

527

528

Véase lo ya dicho en el § 28 del capitulo V (nota 219).

Cfi. SuZ § 32, pp. 148-149 y el § 7, cap I, de esta Etica (tomo ).

El habla es la totalidad mundana expresada en una totalidad interpretada e interpretativa (SuZ § 34);
la lengua es un habla que llega a la comunicacion. La ética existencial (que a veces se la denomina
vulgar, folkldrica o ingenua) es la lengua del éthos como habla interpretativa, comunicativa.

José Hernandez, La vuelta de Martin Fierro, versos 2313-2318.

“No andés cambiando de cueva, hacé las que hace el raton: conservate en el rincon en que empezd
tu existencia: vaca que cambia querencia se atrasa en la paricion” (Ibid., versos 2337-2342).

Codice matritense de la Real Academia, fol. 118 r. (cit. por M. Ledn Portilla, El pensamiento
prehispanico, p. 42). El tlamatini es el sabio azteca, una de las instituciones magistrales mas bellas
de América. Sobre el sentido de los simbolos usados véase la obra de Ledn Portilla, pp. 43 ss.

Asi termina la obra La symbolique du mal: “Le symbole donne a penser” (pp. 323 ss.). Sobre este
tema vuelve en su reciente obra Le conflit des interprétations. Essais d herméneutique, pp. 283 ss.:
“El simbolo da que pensar: esta sentencia que me encanta indica dos cosas: el simbolo da; yo no
pongo el sentido, es €l quién da sentido; pero lo que da es a pensar, algo a pensar” (Ibid., p. 284).
El “pellejo” del viejo Vizcacha es la existencia integra del hombre; “un espejo horadado” del
tlamatini es el ojo de la sabiduria divina; asi como la “serpiente” del mito adamico es el mal en
todos sus sentidos, como potencia tentadora (Génesis 3, 1).

De ninguna manera puede traducirse “filosofos”. Se trata de los sabios (como el tlamatini azteca):
Topicos 1, 14; 105 a 35-36.

Topicos I, 14; 105 b 30-31.

1bid., b 20.

P. Ricoeur, Le conflit des interprétations, p. 292.

Tal como fue descrito en los cap. III-V, de esta Etica.

La fenomenologia y las ciencias del hombre, p. 107. En estas lecciones Merleau critica a Heidegger
en el sentido de proponer una “oposicion pura y simple de la filosofia y de las ciencias del hombre,
de lo ontoldgico y de lo ontico” (Ibid.). Aqui Merleau se equivoca, ya que el autor de Ser y tiempo,
§ 11, p. 51, nota 1, indica como en una conversacion tenida con Cassirer en 1923 llegaron al
acuerdo de la necesidad de una “analitica existenciaria” de la “estructura fundamental del Ser-ahi”.
No se trata de negar la ciencia de lo ontico, se trata solo de fundamentarla y, quiza, mostrarle asi
nuevos horizontes de investigacion Ontica.

A. De Waelhens, La philosophie et les experiences naturelles, p. 36. “La filosofia se comprende a si
misma como teniendo una referencia dialéctica a la no-filosofia (y asi se transforma sin cesar ella
misma por la transformacién de lo otro)” (Ibid., p. 37).

“Al fomento de las disciplinas positivas que ahi estdn so6lo indirectamente (en la analitica
existenciaria) puede contribuir la ontologia. Esta tien por si misma su propia finalidad. . . (en
cuanto estd) por encima de un mero adquirir nociones acerca de los entes, (es) el aguijon de toda
investigacion cientifica” (SuZ § 11, p. 52). Este intento fundamental es contrario al de Auguste
Comte, Systéme de politique positive, Paris, 1896, t. I, p. 8, que asignaba como fin de la filosofia:



243

529
530

531

532

533

534

535
536
537

“el oficio propio de la filosofia consiste en coordinar (coordonner) entre ellas todas las partes de la
existencia humana”; es decir, la filosofia debe “influir directamente sobre la vida activa sélo por
sistematizacion (systématisation)” (Ibid., p. 9). El positivismo asigna a la filosofia la funcion de ser
sintesis a posteriori de las ciencias (ya que “el espiritu humano reconociendo la imposibilidad de
obtener nociones absolutas renuncia a buscar el origen y destinacion del universo y a conocer la
causas intimas de los fendmenos”, en Cours de philosophie positive, Paris, 1907, t. I, p. 3), mientras
que por ahora la de ser-pensar fundamental de la cotidianidad pre-cientifica. Ello no significa
desprecio a la ciencia sino, muy por el contrario, situar la funcion cientifica ontologica fundamantal
del pensar filoséfico.

Prefacio de Sartre a la obra de Frantz Fanon, Los condenados de la tierra, p. 23.

En una obra proxima pensamos mostrar el temple propio de este movimiento, desde Babeuf el héroe

de la conjura de los iguales (quien escribe a su mujer antes de morir que eduque a sus hijos con la

dignidad de pertenecer “a la familia de un martir de la libertad”, en 1797; en Textes choisis, p. 247),

pasando por un Aloysius Hubert en su L’ Esclavage du riche, que funda sus proclama en el gran

principio “del amor, de la felicidad y la libertad que han predicado los discipulos de Jesucristo” (p.

12), basandose explicitamente en San Juan 17 cuando dice: “Yo soy en ellos y vosostros en mi, a fin

de que sean consumados en la unidad”, a lo que agrega Hubert: “La unidad es, entonces,

explicitamente reconocida por todos los verdaderos sabios, la ley de la Humanidad como también la
ley del universo” (Ibid.). Veremos cémo la categoria de la Totalidad no ha sido todavia superada por
este movimiento, pero, sin embargo, se encuentra en un efectivo movimiento liberador.

Cfr. Claude Tresmontant, La moral de los profetas de Israel, y en especial “El contenido de la

ensefianza de los profetas de Israel”, en Le probleme de la révelation, pp. 179-324.

Franz Hinkelammert, “Teoria de la dialéctica del desarrollo desigual”, en Cuadernos de la realidad

nacional (Santiago de Chile) 6 (1970), p. 217.

Cfr., Karl Jaspers, Von der Wahrheit, pp. 357-358 (Kontemplatives Denken). Nos dice este

pensador, adelantandonos en el tema, que “el caracter de todo pensar como una praxis se muestra en

la conciencia de ser un dis-curso (transcurso o avance, Vorgehen) metddico” (Ibid., p. 358.

Véase lo dicho ya més arriba sobre esta cuestion, § 2, en especial nota 36, del capitulo I, y en § 34,

nota 407.

SuZ § 63, p. 316.

Recuérdese lo dicho en el § 12, del capitulo I de estas Lecciones.

Cfr. F. Jeanson, El problema moral y el pensamiento de Sartre, pp. 231-241. “Este pasaje es preciso,
pues ¢él opera la identificacion entre la actitud fenomenolodgica y la actitud ética, que lleva en ella
la conversion exigida por una accion moral” (lbid., p. 239). El pensar purificante es el
fenomenologico para Sartre, es catarsis moral.



244

538

539

540
541
542

543

544

545
546

Véase lo dicho en nuestras Lecciones de introduccion a la filosofia (edicion mimeografica) § 18,
sobre la “Aparicion del mundo u orden ontoldgico”. El danthropos pseudeés estidiese en la
Metafisica, V, 29; 1025 a 2.

Las primeras formas de errancia son descritas por Heidegger, SuZ §§ 35-38; las que la siguen
después del punto y coma por Tomas de Aquino, II-II, q. 110-113, cuando habla de la virtus
denominada veracitas (q. 109), aunque en este tltimo caso tienen sentido alterativo.

Heidegger, Vom Wesen der Wahrheit, p. 83.

1bid., cfi. SuZ §§ 43-44.

Desde Espaia, un educado bajo la pedagogia dominadora de su padre, escribia al fin de su famosa
obra: “Y con esto entramos en el libro décimo, a tratar de las heroicas e increibles hazafias de los
espafioles que ganaron aquel Imperio (de los Incas)” (Inca Gracilazo de la Vega, Comentarios
reales de los Incas, t. 111, p. 222).

Domingo F. Sarmiento, Facundo, p. 32. Nos dice todavia: “El hombre de la ciudad viste el traje
europeo, vive de la vida civilizada tal como la conocemos en todas partes; alli estan las leyes, las
ideas de progreso, los medios de instruccion, alguna organizacién municipal, el gobierno regular,
etc. Saliendo del recinto de la ciudad todo cambia de aspecto: el hombre de campo lleva otro traje,
que llamaré americano, por ser comun a todos los pueblos. . . y el que osara mostrarse con levita,
por ejemplo, y montado en silla inglesa, atraeria sobre si las burlas y las agresiones brutales de los
campesinos” (/bid., p. 32).

Ibid., p. 51.

Einfiihrung in die Metaphysik, pp. 82-83.

José Hernandez, Martin Fierro, 1, versos 1-6; 11, versos 163-168.



